




Problemi 

3-4/2006 



www.drustvo-dtp.si 

http://www.drustvo-dtp.si


Kazalo 

Religija 

Jacques Lacan 
Triumf religije 5 

Samo Tomšič 
O d triumfa znanosti k blodenju neprevaranih 21 

Slavoj Žižek 
Bežen pogled v arhive islama 57 

Rowan D. Williams, nadškof Canterburjjski 
Milost telesa 77 

Nič 

Zdravko Kobe 
Heglova dovršitev nihilizma 93 

Jurij Simoniti 
Badioujeva anti-dialektika 113 

Deleuze 

Jean-Jacques Lecerde 
Deleuze in jezik 149 

Mladen Dolar 
Polpremi govor 189 

Literatura 

Gregor Moder 
Umri poskočno 211 



Tadej Troha 
Oskar Panizza 243 

Oskar Panizza 

Operirani Žid 249 

Povzetki 271 

Abstracts 275 



Triumf religije' 
Jacques Lacan 

Vladanje, vzgajanje, analiziranje 

- Zakaj trdite, da je psihoanalitik v nevzdržnem položaju? 

Pripomnil sem, da tega nisem rekel prvi. To je rekel nekdo, ki 
mu vendarle lahko zaupamo, ko gre za položaj psihoanalitika, 
namreč Freud. 

To potezo nevzdržnosti je Freud pripisal določenemu številu 
drugih položajev, med drugim vladanju. Kar že pove, da je 
nevzdržni položaj nekaj, za čemer se grebejo vsi, saj kandidatov 
za vladanje nikoli ne manjka. Podobno kot za psihoanalizo, kjer 
kandidatov prav tako ne primanjkuje. 

»Analiziranje«, »vladanje«, Freud je dodal še »vzgajanje«. 
Tu je kandidatov še več. Ta položaj slovi celo kot prednosten. 

Hočem reči, ne samo, da ne manjka kandidatov, ampak tudi ne 
manjka ljudi, ki dobijo potrdilo, se pravi, ki jim je dovoljeno 
vzgajati. Kar ne pomeni, da imajo kakršnokoli predstavo o tem, 
kaj je vzgajanje. Ljudje se ne zavedajo dovolj dobro, kaj hočejo 
storiti, ko vzgajajo. Kljub temu si o vzgajanju poskušajo ustvariti 
majhno predstavo, vendar pa o tem le redko razmišljajo. 

Znak tega, da jih vendarle lahko nekaj vznemiri, vsaj občasno, 
je, da jih včasih zagrabi nekaj zelo posebnega, kar zares dobro 
poznajo samo analitiki, namreč tesnoba. Tesnoba jih zagrabi ta-

' Prevedeno po Jacques Lacan, Le triomphe de la religion precede de 
Discours aux catholiques, Editions du Seuil, Pariz 2005, str. 69-102. 



krat, kadar razmišljajo o tem, kaj je vzgajanje. Obstaja kopica 
zdravil proti tesnobi, zlasti določeno število »pojmovanj člove-
ka«, se pravi tega, kaj je človek. Takšnih pojmovanj je veliko in 
so zelo različna, čeprav tega nihče ne opazi. 

Pred kratkim mi je zanimanje zbudila neka zelo dobra knjiga, 
ki je povezana z vzgojo, zbornik, ki ga je uredil Jean Chateau, ki 
je bil Alainov učenec. Nisem je še niti končal. Knjiga je absolutno 
senzacionalna, začne se pri Platonu in se nadaljuje z določenim 
številom pedagogov. Med branjem se zavemo, kaj je temelj vzgoje, 
namreč določena ideja o tem, kaj je potrebno, da se naredi člove-
ka - kot da bi bila vzgoja tista, ki jih dela. 

V resnici ni nujno, da je treba človeka vzgajati. Vzgaja se 
čisto sam, tako ali drugače. Seveda je potrebno, da se nečesa nauči, 
da malo trpi. Vzgojitelji so ljudje, ki mislijo, da mu lahko poma-
gajo. Menijo celo, da obstaja neki minimum, ki ga je treba podati 
zato, da bi ljudje bili ljudje, in da je za to potrebna vzgoja. Saj se 
sploh ne motijo. Dejansko je potrebna določena vzgoja, zato da 
se lahko ljudje medsebojno prenašajo. 

Analitik obstaja v razmerju do tega. 
Pomembna razlika med analizo ter vladanjem in vzgajanjem 

je v tem, da se to dvoje počne že od nekdaj. In tega je ogromno. 
Ne prenehamo vladati, ne prenehamo vzgajati. Analitik pa nima 
nobene tradicije. Prišel je čisto na novo. Tako si je med nemogoči-
mi položaji našel novega. Za večino analitikov ni posebej lagodno 
vzdržati ta položaj, ko pa imamo za seboj komaj slabo stoletje, 
da bi se lahko znašli. Novost še okrepi nemogoči značaj stvari. 

Analitiki so morali vse od prvega odkriti ta položaj, in njego-
vega nemogočega značaja so se zelo dobro zavedh. Z njim so 
osvetliH pozicijo vladanja in vzgajanja. Ker so v stanju budnosti, 
so lahko spoznali, da ljudje, ki vladajo in vzgajajo, konec koncev 
nimajo nobenega pojma o tem, kaj počnejo. Kar pa jim ne pre-
prečuje, da to počnejo, in celo, da tega niti ne počnejo preveč 
slabo. Vladajoči so navsezadnje potrebni, in vladajoči vladajo, to 
je dejstvo. N e samo, da vladajo, ampak je to vsem všeč. 



- Zopet naletimo na Platona. 

Da, zopet naletimo na Platona. Na Platona ni težko naleteti. 
Izrekel je ogromno banalnosti, in nanje seveda pogosto naletimo. 

Prihod analitika na njegovo lastno funkcijo je omogočil izčrp-
no osvetliti, kaj so druge funkcije. Celo leto seminarja sem posve-
til temu, da sem pojasnil razmerje, ki je nastopilo zaradi obstoja 
te popolnoma nove funkcije, ki je analitična funkcija, in kako ta 
funkcija osvetljuje druge. Kar me je pripeljalo do tega, da sem v 
njej pokazal artikulacije, ki niso skupne. Če bi bile skupne, se te 
funkcije ne bi razhkovale. Pokazal sem, kako je s tem mogoče 
rokovati, in to na zelo enostaven način, zahvaljujoč štirim majh-
nim elementom, ki menjajo mesta in se vrtijo v krogu. Na koncu 
je iz tega mogoče napraviti zelo zanimive stvari. 

Tesnoba znanstvenikov 

Obstaja nekaj, o čemer Freud ni govoril, ker je bilo to zanj tabu, 
namreč položaj znanstvenika. Tudi to je nemogoči položaj, le da 
znanost o tem še nima niti najmanjše predstave, kar je njena pred-
nost. Znanstveniki šele sedaj začenjajo dobivati napade tesnobe. 

Njihovi napadi tesnobe nimajo večjega pomena kot katerikoli 
drug napad tesnobe. Tesnoba je nekaj popolnoma odvečnega, 
brezplodnega. Je pa zabavno, da smo v zadnjih časih videli, kako 
so se nekateri znanstveniki, ki delajo v laboratorijih, kar naenkrat 
začeli povsem resno vznemirjati, se bati in si govoriti: »ZamisHte 
si, da bi kak tip iz laboratorija odnesel vse te majcene bakterije, s 
katerimi počnemo tako čudovite stvari, in sicer potem, ko bi iz 
njih dejansko že naredili sublimni instrument uničenja življenja.« 

To še ni doseženo. Niso še tako daleč. Se jim pa začenja pora-
jati majhna ideja, da bi lahko napravili bakterije odporne na vse 
in da jih potem ne bi bilo mogoče več zaustaviti. Morda bi to 
očistilo površino planeta vseh teh usranih stvari, zlasti človeških, 
ki na njem prebivajo. In po tem kar naenkrat dobi jo napad 
odgovornosti. Prepovedali so določeno število raziskav. 



Morda ta ideja niti ni tako napačna, morda bi lahko bilo nji-
hovo početje zelo nevarno. Toda tega ne verjamem. Živalskost je 
neutrudna. In bakterije nas ne bodo rešile vsega tega. So pa v 
zvezi s tem imeli tipičen napad tesnobe, pri čemer so si naložiU 
nekakšno prepoved, vsaj provizorično. Rekli so si, da bi bilo treba 
stvari dvakrat premisliti, preden bi nadaljevah določena dela z 
bakterijami. Toda kakšno sublimno olajšanje bi bilo, če bi kar 
naenkrat imeU opravka z resnično nadlogo, z nadlogo, ki bi ušla 
iz rok biologom. To bi bil resničen triumf. Pomenilo bi, da je 
človeštvo zares nekaj doseglo - svoje lastno uničenje. To bi bilo 
resnično znamenje superiornosti enega bitja nad vsemi drugimi. 
Ne samo svoje lastno uničenje, ampak uničenje vsega živega sveta. 
To bi bil zares znak, da je človek nečesa sposoben. Toda to kljub 
vsemu zbuja malce tesnobe. Nismo še tako daleč. 

Ker znanost nima nobene predstave o svojem početju, razen 
majhnega sunka tesnobe, bo še nekaj časa nadaljevala. Verjetno 
zaradi Freuda ni nihče niti pomislil na to, da je znanost, ki bi 
imela določene rezultate, enako nemogoča kot vladanje in vzgaja-
nje. Toda če s čim, je to mogoče vsaj malo zaslutiti z analizo. 

Anaiza je še bolj nemogoča funkcija kot ostale. Ne vem, če 
ste na tekočem, ukvarja se izključno s tistim, kar ne deluje. Zaradi 
tega se ukvarja s to rečjo, ki jo je treba označiti z njenim imenom 
- moram reči, da sem še vedno edini, ki jo je imenoval tako: real-
no. 

Prav v tem je razlika med tistim, kar deluje, in tistim, kar ne 
deluje. Kar deluje, je svet. Realno je tisto, kar ne deluje. Svet gre, 
vrti se v krogu, to je njegova funkcija. Če hočemo spoznati, da ni 
sveta, namreč da obstajajo stvari, za katere samo bedaki verjamejo, 
da so v svetu, zadošča pripomniti, da obstajajo stvari, zaradi kate-
rih je svet [monde\ odvraten [immonde], če se lahko tako izrazim. 
S tem se ukvarjajo analitiki, tako da so, v nasprotju s splošnim 
prepričanjem, veliko bolj soočeni z realnim kot sami znanstveniki. 
Ukvarjajo se samo s tem. Prisiljeni so garati in se ves čas naprezati. 
Zaradi tega morajo biti zelo zavarovani pred tesnobo. Nekaj je 
že to, da lahko o tesnobi vsaj govorijo. 



Ko sem nekoč o tem govoril, v letih 1962-1963, v trenutku, 
ko je v francoski psihoanalizi prišlo do drugega razkola - kot so 
temu rekli - , je moje govorjenje o tesnobi vendarle imelo nekaj 
učinka, povzročilo je majhno motnjo. Eden od mojih učencev, 
ki je celo leto sledil mojemu seminarju o tesnobi, je prišel do mene 
ves navdušen in mi rekel, da bi me bilo treba strpati v žakelj in 
me utopiti. Tako me je imel rad, da se mu je zdel to edini možni 
sklep. Ozmerjal sem ga z žaljivkami in jo pobrisal. Toda to mu 
ni onemogočilo preživeti in se na koncu celo priključiti moji Šoli. 

Vidite, kako stvari stojijo. Zadeva je zelo zabavna. Morda si 
lahko po tej poti obetamo prihodnost psihoanalize - v zadostni 
meri bi se morala predati tej zabavnosti. 

Triumf religije 

- Maloprej ste rekli: »Če bo religija triumfirala, bo s psihoanalizo konec.« 
Mislite, da ljudje sedaj hodijo k psihoanalitiku, tako kot so prej hodili k 
svojemu spovedniku? 

Nikoli mi ne pozabijo postaviti tega vprašanja. Ta zgodba o spo-
vedi je na smrt dolgočasna. Zakaj mislite, da se ljudje spovedujejo? 

- Ko gre nekdo k svojemu psihoanalitiku, se tudi spove. 

Nikakor ne! To nima s tem nobene zveze. V analizi začnemo lju-
dem pojasnjevati, da niso tu zato, da bi se spovedali. To je nekaj 
najlažjega. Tu so zato, da govorijo - govorijo karkoli. 

- Kako pojasnjujete triumf religije nad psihoanalizo? 

Nikakor ne skozi spoved. Če psihoanaliza ne bo triumfirala nad 
religijo, je to zato, ker je rehgija neutrudna. Psihoanaliza ne bo 
triumfirala, bo preživela ali pa ne. 

- Ste prepričani, da bo religija triumfirala? 

Da. N e bo triumfirala samo nad psihoanalizo, ampak še nad mar-
sičem drugim. Niti zamisliti si ne moremo, kako je religija nekaj 
močnega. 



Malo prej sem govoril o realnem. Realno, naj mu znanost doda 
še tako malo svojega, se bo razširilo in religija bo imela pri tem 
še veliko več razlogov, da pomiri srca. Znanost je znanost o novem 
in v življenje vsakogar bo vnesla kopico pretresljivih stvari. Toda 
religija, zlasti resnična, razpolaga z viri, ki jih ne moremo niti slutiti. 
V tem hipu lahko samo gledamo, kako mrgoli. To je res fantastično. 

Resda je trajalo, toda nenadoma so le dojeli, kakšno prilož-
nost jim ponuja znanost. Vsem preobratom, ki jih bo prinesla 
znanost, bo treba dati smisel. Na smisel pa se kar spoznajo. 
Zmožni so ga dati zares čemurkoh. Človeškemu življenju, na 
primer Za to so šolani. Vse, kar je religija, že od vsega začetka 
daje smisel stvarem, ki bi bile sicer nekaj naravnega. Toda če bodo 
postale stvari zaradi realnega manj naravne, to še ne pomeni, da 
bodo prenehali iz tega iztiskati smisel. Religija bo dala smisel 
najbolj nenavadnim poskusom, tistim, ob katerih se samim 
znanstvenikom ravno začenja zbujati tesnoba. Rehgija bo za to 
našla pisani smisel. Zadošča, da vidimo, kako se stvari sedaj 
odvijajo, kako prihajajo na tekoče. 

- Bo psihoanaliza postala religija? 

Psihoanaliza? Ne. Vsaj upam, da ne. Toda morda bo dejansko 
postala religija - kdo ve, zakaj pa ne? - , vendar pa misUm, da to 
ni moja pot. Psihoanahza se ni pojavila kar v nekem zgodovin-
skem trenutku. Prišla je skupaj z nekim velikim korakom, z dolo-
čenim napredkom v znanstvenem diskurzu. 

Povedal vam bom, kaj pravim o tem v mojem kratkem pri-
spevku, kaj sem izmozgal za ta kongres: psihoanaliza je simptom. 
Toda treba je razumeti, simptom česa je. Seveda spada v to nela-
godje v kulturi, o katerem je govoril Freud. Najverjetneje ne bo 
ostalo pri spoznanju, da je simptom tisto, kar je najbolj realno. 
Iztisnili nam bodo celo goro smisla in to bo hranilo, ne samo 
resnično religijo, ampak tudi celo vrsto lažnih. 



- Kaj to pomeni, »resnična religija*? 

Resnična religija je romanska. Vsi ti poskusi, da se vse religije 
zmeče v isti koš in se napravi nekaj, čemur se reče zgodovina 
religij, so res grozni. Obstaja resnična religija, in to je krščan-
ska religija. Treba je samo vedeti, ali bo ta resnica vztrajala, namreč 
ali bo sposobna iztisniti smisel do te mere, da se bomo v njem 
zares dobro utopili. To ji bo gotovo uspelo, ker ima dovolj virov. 
Za to je pripravljena že cela vrsta stvari. Interpretirala bo Apoka-
lipso svetega Janeza. V tem se je poskusilo že nemajhno število 
ljudi. Našla bo ujemanje vsega z vsem. To je tudi njena funkcija. 

Analitik je nekaj popolnoma drugega. Nahaja se v trenutku 
levitve. Nek kratek čas je bilo mogoče videti, kaj je vdor realnega. 
Analitik ostaja tukaj. Tu je kot simptom. Traja lahko samo kot 
simptom. Vendar pa boste videli, da bodo človeštvo ozdravili 
psihoanalize. Z nenehnim zavijanjem človeštva v smisel, seveda 
v religiozni smisel, jim bo uspelo potlačiti ta simptom. 

Mi sledite? Se je v vaši pameti prižgala kakšna lučka? Se vam 
moja pozicija ne zdi pravilna? 

- Poslušam. 

Da, poslušate. Toda ali v tem tudi ujamete nekaj malega, kar 
spominja na realno? 

- Poslušam, beležim, in potem je na meni, da napravim neko sintezo. 

Napravili boste sintezo? Imate srečo. Sicer pa potegnite iz tega, 
kar morete. S psihoanalizo se je za hip zabliskala resnica. Nikakor 
ni nujno, da bo to trajalo. 

Zgostiti simptom 

- Vaši Spisi so zelo nejasni in težki. Kdor hoče z njihovim branjem 
razumeti svoje lastne probleme, je v globoki zmedi, v nelagodnem 
položaju. Imam vtis, daje vrnitev k Freudu problematična, kajti vaša 
obnova freudovskih tekstov branje Freuda še bolj zakomplicira. 



Morda je za to krivo dejstvo, da opozarjam na tisto, kar je sam 
Freud dolgo časa poskušal vbiti v glavo svojim sodobnikom. 
Interpretacija sanj se ob izidu ni veliko prodajala in v petnajstih 
letih so morda pokupili tristo izvodov. Freud je moral zelo garati, 
da bi v mišljenje svojih sodobnikov vpeljal nekaj hkrati tako speci-
fičnega in tako malo filozofskega, kot je nezavedno. Čeprav je 
besedo das Unheivusste prevzel od ne vem več koga, od Herbarta, 
to nikakor ni bilo tisto, čemur so filozofi pravili »nezavedno«. S 
tem ni imelo nobene zveze. 

Hotel sem pokazati, v čem je posebnost Freudovega nezaved-
nega. Univerzitetniki so postopoma uspeli prebaviti, kar jim je 
hotel Freud sicer zelo spretno predstaviti kot užitno, prebavljivo. 
Sam Freud je glede stvari popustil, ker je hotel ljudi prepričati. 
Smisel vrnitve k Freudu je pokazati ostrino Freudovega odkritja 
in tistega, kar je povsem nepričakovano spravil v igro, kajti dejan-
sko smo prvič videh nastopiti nekaj, kar ni imelo nobene zveze s 
čimerkoU, kar je bilo povedano prej. Freudovo nezavedno je 
incidenca nečesa popolnoma novega. 

Sedaj vam bom povedal še nekaj, kar je značilnost mo]\h.Spisov. 
Svojih Spisov nisem napisal zato, da bi jih ljudje razumeli, 

temveč zato, da bi jih brali. Med tem dvojim obstaja razlika. Dejs-
tvo je, da obstaja kar nekaj ljudi, ki jih bere, za razliko od tistega, 
kar se je zgodilo pri Freudu. Gotovo imajo več bralcev kot jih je 
imel Freud prvih petnajst let. Seveda, na koncu je imel Freud izje-
men knjižni uspeh, vendar je nanj zelo dolgo čakal. Sam nisem 
nikoli pričakoval česa podobnega. Bil sem popolnoma presenečen, 
da se moji Spisi prodajajo. Nikoli nisem razumel, kako je prišlo 
do tega. 

Zato pa ugotavljam, da tudi če jih ljudje ne razumejo, vseeno 
učinkujejo nanje. Temu sem bil pogosto priča. Povsem res je, da 
nekaj časa čisto nič ne razumejo, pa vendar ima to nanje določen 
učinek. In zaradi tega verjamem, da jih berejo, za razliko od tega, 
kar si predstavljajo zunaj. Predstavljajo si, da ljudje kupijo moje 
Spise in jih potem sploh ne odprejo. Motijo se. Odprejo jih in jih 
tudi predelajo. In celo ubijajo se za to. Kadar kdo začne prebirati 



moje Spise, je seveda najbolje, če jih poskuša razumeti. In ker jih 
ne razume, poskuša še naprej. Nisem nalašč naredil tako, da jih 
ne bi razumeli, to je bila posledica različnih stvari. Govoril in 
predaval sem zelo povezano in zelo razumljivo, a ker sem svoja 
predavanja preoblikoval v pisno obliko le enkrat na leto, je bil 
rezultat tega spis, ki je bil glede na množino vsega, kar sem pove-
dal, prav neverjeten koncentrat, ki ga je treba dati v vodo, tako 
kot japonsko cvetje, da bi se razprl. Ta primerjava je pač takšna, 
kakršna je. 

Nekoč sem že zapisal, da je precej običajno, da v desetih 
letih kakšen od mojih Spisov postane transparenten. Dragi moj, 
tudi vi boste razumeli. Čez deset let se vam bodo moji Spisi tudi 
v Italiji, celo v takšnih prevodih, kakršni so, zdeli mala malica, 
banalnosti. Kajti nekaj je precej nenavadno, namreč da tudi zelo 
resni spisi na koncu postanejo banalnosti. Boste videli, zelo kmalu 
boste srečali Lacana za vsakim vogalom. Tako kot Freuda, kajne! 
Vsi ljudje si domišljajo, da so brali Freuda, ker se ga najde vsepov-
sod, v časopisih itd. Boste videli, tudi meni se bo to zgodilo, tako 
kot bi se lahko zgodilo vsakomur, če bi se lotil dela - če bi počel 
nekoliko bolj zgoščene stvari, zgoščene okrog neke zelo dolo-
čene točke, ki jo imenujem simptom, namreč tisto, kar ne gre. 

V zgodovini je obstajal nek trenutek, ko je bilo dovolj brez-
delnežev, ki so se lahko ukvarjali izključno s tistim, kar ne gre, in 
podah neko formulo »tistega, kar ne gre« v nastajanju, če lahko 
tako rečem. Kot sem vam pravkar pojasnil, se bo vse to spet za-
vrtelo v krogu, vse se bo utopilo v istih stvareh, od katerih naj-
ostudnejše poznamo že stoletja in ki se bodo seveda obnovile. 

Rehgija je ustvarjena za to, za zdravljenje ljudi, se pravi za 
to, da se ljudje ne zavedo tistega, kar ne gre. Prišlo je do kratkega 
prebliska - med dvema svetovoma, če lahko tako rečem, med 
preteklim svetom in nekim svetom, ki se bo reorganiziral kot pre-
krasni svet, ki prihaja. Ne verjamem, da psihoanaliza drži v rokah 
kakršenkoli ključ za prihodnost. Toda izkazalo se bo, da je bil 
trenutek, ko smo dovolj dobro vedeh, kaj je tisto, čemur v svojem 
diskurzu pravim »govorilo« [parlhrel, privilegiran trenutek. 



Govorilo je način, kako izraziti nezavedno. V tem, kar bom 
povedal na tem Kongresu, sem poskušal nekoliko osvetliti popol-
noma nepredvidljivo in nerazložljivo dejstvo, da je človek govo-
reča žival, ter spoznati, kaj je in kako se proizvaja ta dejavnost 
govora. To je zelo povezano z določenimi rečmi, ki jih je Freud 
dojel kot seksualnost. Dejansko ima to neko razmerje s seksualno-
stjo, vendar pa se nanjo navezuje na zelo poseben način. 

Tako. Boste videli. Imejte to knjižico pri sebi in jo preberite 
čez štiri ali pet let, boste videli, da si boste lahko ob njej obliznili 
prste. 

Beseda zbuja užitek 

-Po tem, kar sem razumel, v lacanovski teoriji temelj človeka ni biologija 
ali psihologija, temveč govorica. To je rekel že sveti Janez: »Na začetku 
je bila Beseda.« K temu niste ničesar dodali. 

Nekaj malega sem dodal. 
»Na začetku je bila Beseda«, strinjam se. Toda kje je bila pred 
začetkom? To je tisto, kar je zares nedostopno. Obstaja evangelij 
po svetem Janezu, toda obstaja še nekaj, čemur se reče Geneza, 
ki ni brez vsakršne zveze z Besedo. To dvoje so staknili skupaj, 
rekoč, da je bila Beseda stvar Boga Očeta in da so spoznali, da je 
Geneza enako resnična kot Evangelij po svetem Janezu, kolikor 
oba trdita, da je Bog ustvaril svet z Besedo. Hecna zadeva. 

V židovskih Spisih, v svetih Spisih zelo dobro vidimo, čemu 
služi to, da je bila Beseda, ne na začetku, temveč pred začetkom. 
Ker je bila pred začetkom, si Bog jemlje pravico, da na najrazlič-
nejše načine graja osebe, ki jim je dal majhno {petitl darilce tipa 
»pi-pi-pi« [petit-petit-petit], kakor če hranimo piščance. Adama 
je naučil imenovati stvari. Ni mu dal Besede, ker bi bilo to preveč, 
naučil ga je imenovati. Imenovanje ni nič posebnega, je čisto po 
meri človeka. Človeška bitja zahtevajo prav to, da je svetloba 
zmerna. Svetloba na sebi je popolnoma neznosna. Sicer pa v 
stoletju razsvetljenstva niso nikoli govorili o svetlobi, temveč o 



Aufkldrung. »Prinesite majhno svetilko, lepo vas prosim.« Ze to 
je več kot lahko prenesemo. 

Sem za svetega Janeza in za njegov »Na začetku je bila Bese-
da«, toda ta začetek je enigmatičen. Kar pomeni: za to meseno 
bitje, to odvratno osebo, ki je povprečni človek, se drama začne 
šele, ko je Beseda na udaru, ko se utelesi, kot pravi resnična reh-
gija. Šele ko se Beseda utelesi, začenja iti res slabo. Človek ni več 
srečen, v ničemer ni več podoben majhnemu kužku, ki maha z 
repom, niti ljubki opici, ki se samozadovoljuje. Čisto ničemur ni 
več podoben. Beseda ga je razdejala. 

Tudi jaz mislim, da je to začetek. Pravite mi, da nisem ničesar 
odkril. Res je. Nikoh nisem trdil, da sem kaj odkril. Vse, kar sem 
vzel, so stvari, ki sem jih nabrkljal tu in tam. 

Predvsem pa si predstavljajte, da imam določeno izkustvo 
tega umazanega poklica, ki se imenuje biti analitik. Tu se nekaj 
naučim in »Na začetku je bila beseda« dobi zame večjo težo. 
Eno vam povem: če ne bi bilo besede, ki jim, to je treba povedati, 
zbuja užitek, zakaj bi se potem vsi ljudje, ki pridejo k meni, sploh 
vračali, če ne zato, da bi se vsakič zabavah - z Besedo? Stvar 
dojemam s tega zornega kota. To jim zbuja ugodje, veselijo se. 
Zakaj bi brez tega sploh imel stranke, zakaj bi se redno vračah 
leta in leta? Sprevidite! 

Vsaj za analizo to drži, na začetku je Beseda. Če tega ne bi 
bilo, ne vem, kaj bi sploh počeh skupaj. 

Privaditi se na realno 

- Če so človeška razmerja postala tako problematična, ker je realno 
tako vsiljivo, agresivno, obsedajoče, ali ne bi bilo treba ... 

Vse, kar smo doslej izvedeli o realnem, je malo napram tistemu, 
česar si ne moremo niti predstavljati, kajti za realno je značilno 
prav to, da si ga ne predstavljamo. 

- Ali ne bi bilo treba, nasprotno, človeka osvoboditi realnega? Tedaj 
psihoanaliza ne bi več imela razloga za obstoj? 



Če realno postane dovolj agresivno ... 

- Edina možna rešitev spričo tega realnega, ki je postalo tako destruktivno, 
je, da se mu odtegnemo. 

Popolna zavrnitev realnega? 

- Nekakšna kolektivna shizofrenija. Odtod konec vloge psihoanalize. 

To je pesimistična predstavitev tega, kar je po mojem mnenju pre-
prosto triumf resnične religije. Resnično religijo označiti za kolek-
tivno shizofrenijo je zelo posebno stališče. Vzdržljivo, priznam, 
toda zelo psihiatrično. 

- To ni moje stališče, jaz nisem govoril o religiji. 

Ne, vi o njej niste govorili, vendar pa se mi zdi, da se vaš sklep 
izjemno prepleta s tistim, iz česar sem izhajal, namreč da bi lahko 
religija v zadnji instanci zelo dobro poskrbela za vse to. Vendar pa 
ni treba preveč dramatizirati. Moramo se znati privaditi na realno. 

Simptom še ni zares realno. Je manifestacija realnega na naši 
ravni živih bitij. Kot živa bitja smo podvrženi simptomu, simptom 
nas razjeda. Bolni smo, to je vse. Govoreče bitje je bolna žival. 
»Na začetku je bila Beseda« pomeni isto. 

Toda realno realno, če lahko tako rečem, resnično realno je 
tisto, do katerega lahko dostopamo po točno določeni poti, ki je 
znanstvena. To je pot majhnih enačb. Natanko to realno pa nam 
v celoti manjka, od njega smo popolnoma ločeni. Zakaj? Zaradi 
nečesa, čemur ne bomo nikoli prišli do dna. To vsaj mislim, čeprav 
tega doslej še nisem mogel absolutno pokazati. Nikoli ne bomo 
prišli do dna razmerju med temi govorili, ki jih seksuiramo kot 
moške, in govorili, ki jih seksuiramo kot ženske. Tu smo radikalno 
zmedeni. Prav to tudi zaznamuje tisto, čemur pravimo človeško 
bitje. Na tej točki ni nobene možnosti, da bomo kadarkoli uspeli, 
se pravi, da bomo kdaj imeli formulo, nekaj, kar bi se znanstveno 
zapisalo. Odtod množenje simptomov, kajti vse se navezuje na 
to. Zato je Freud upravičeno govoril o tem, čemur pravi seksual-
nost. Recimo, da je za govorilo seksualnost brezupna. 



Realno, do katerega pridemo z majhnimi formulami, resnično 
realno, pa je nekaj povsem drugega. D o danes so edini rezultati 
tega zgolj gadgets. Na luno pošiljamo rakete, imamo televizijo 
itd. To nas požira, vendar pa nas požira prek posredništva reči, 
ki jih v nas premakne. Televizija ne požira kar tako. Požira zato, 
ker nas vendarle zanima. Zanima nas zaradi določenega števila 
čisto elementarnih stvari, ki jih je mogoče našteti in iz katerih bi 
lahko naredili majhen seznam. Sicer pa se pustimo požirati. Zato 
ne spadam niti med alarmiste niti med tesnobneže. Ko bomo 
dobili svoje, bomo s tem prenehali in se začeli ukvarjati z resnič-
nimi zadevami, namreč s tistim, čemur pravim religija. 

-[...] Realno je transcendentno [...]. Dejansko nas naprave požirajo. 

Da. Sam nisem zelo pesimističen. Napravam se bo zataknilo. Vaša 
hipoteza, sovpadanje realnega in transcendentnega, se mi kaže 
kot dejanje vere [/oz]. 

- To vas sprašujem, kaj pa ni dejanje vere? 

Prav to je grozno, namreč da smo vedno sredi hrupa \foire~\. 

- Rekel sem »vera« in ne »hrup«. 

To je moj način, kako prevajam »vero«. Vera je hrup. Obstaja 
tohko ver, ki gnezdijo za vsakim vogalom, da se to dobro izraža 
samo na forumu [forum], se pravi v hrupu. 

- » Vera«, »forum«, »hrup« - to so besedne igre. 

Res je, to so besedne igre. Toda kot veste, pripisujem besednim 
igram ogromen pomen. To se mi zdi ključ psihoanalize. 

Ne filozofirati 

- V vaši filozofiji... 

Nikakor nisem filozof. 



- Ontološki, metafizični pojem realnega ... 

Ta pojem nikakor ni ontološki. 

- Prevzemate kantovskipojem realnega. 

Toda ta pojem nikakor ni kantovski. Na tem tudi vztrajam. Če 
obstaja pojem realnega, je skrajno kompleksen, in zaradi tega je 
realno nezapopadljivo, ni ga mogoče zapopasti na način, ki bi 
tvoril celoto. Če bi mislili, da obstaja neka celota realnega, bi bil 
ta pojem neverjetna anticipacija. Dokler zadeve ne bomo preverili, 
menim, da se je bolje vzdržati trditve, da naj bi bilo realno v 
čemerkoli neko vse. 

V roke mi je prišel kratek članek Henrija Poincareja o razvoju 
zakonov. Gotovo ga ne poznate, ker ga ni mogoče najti. Gre za 
bibliofilsko zadevo. Emile Boutroux, ki je bil filozof, si je postavil 
vprašanje, ali ne bi bilo mogoče misliti, da imajo tudi zakoni nek 
razvoj. Poincare, ki je bil matematik, se je absolutno uprl mišljenju 
tega razvoja, kajti znanstvenik išče prav zakon kot nekaj, kar se 
ne razvija. Zelo redko se zgodi, da je kakšen filozof bolj inteligen-
ten od matematika, toda v tem primeru je filozof slučajno sprožil 
neko bistveno vprašanje. Zakaj se zakoni dejansko ne bi razvijali, 
ko pa mislimo svet kot nekaj, kar se je razvilo? Za Poincareja 
drži kot pribito, da je za neki zakon značilno, da lahko v nedeljo 
vemo, ne samo, kaj se bo zgodilo v ponedeljek in torek, ampak 
tudi, kaj se je zgodilo v soboto in petek. Vendar pa nikakor ne 
vidimo, zakaj realno ne bi dopuščalo nekega zakona, ki se giblje. 

Gotovo se ob tem popolnoma zmedemo. Nahajamo se na 
točno določeni točki v času, kako naj potem sploh kaj povemo o 
nekem zakonu, ki po Poincarejevih besedah ne bi bil več zakon? 
Toda, konec koncev, zakaj ne bi mislili tudi tega, da bomo morda 
nekega dne lahko vedeli malo več o realnem? - zahvaljujoč raču-
nom, seveda. Auguste Comte je rekel, da ne bomo nikoli vedeli 
ničesar o kemiji zvezd, in, glej glej, pojavi se naprava, imenovana 
spektroskop, ki nas nauči zelo natančnih stvari o kemični sestavi 
zvezd. Treba je torej biti previden, zgodijo se stvari, mesta preho-
da, ki so popolnoma nesmiselna in ki si jih gotovo ne bi mogli 



zamisliti ali kakorkoli predvideti. Morda bomo zaradi tega nekoč 
imeli pojem razvoja zakonov. 

Sicer pa ne vidim, zakaj naj bi bilo realno zaradi tega bolj 
transcendentno. S tem pojmom je izredno težko rokovati in doslej 
smo z njim rokovali skrajno previdno. 

- To je filozofskiproblem. 

Res je, to je filozofski problem. Dejansko še obstajajo majhna 
področja, kjer bi imela filozofija še kaj povedati. Na žalost je 
precej nenavadno, da kaže filozofija toliko znakov staranja. Do-
bro, Heidegger je povedal dve ali tri smiselne stvari. Kljub temu 
pa filozofija že zelo dolgo ni povedala čisto nič zanimivega za 
vse ljudi. Sicer pa nikoli ne pove ničesar, kar bi bilo zanimivo za 
vse ljudi. Ko spravi kaj iz sebe, govori o stvareh, ki zanimajo dve 
ali tri osebe. Potem to pristane na Univerzi in tedaj je vsega konec, 
ni več niti najmanjše filozofije niti si je ni mogoče zamisliti. 

Nekdo mi je malo prej povsem po nepotrebnem pripisal neki 
kantizem. Nikoli nisem napisal več kot ene same stvari o Kantu, 
in to je moj kratek spis »Kant s Sadom«. Skratka, iz Kanta naredim 
sadovsko cvetko. Temu članku ni nihče namenil niti najmanjše 
pozornosti. Neka mala dobričina ga je nekje sicer komentirala, 
vendar pa niti ne vem, ali je bil ta komentar objavljen. Nihče mi 
ni nikoli odgovoril na ta članek. Res pa je, da sem nerazumljiv. 

-Ker je bil govor o realnem kot transcendentnem, sem mimogrede ome-
nil »reč na sebi«, toda to ni podtikanje kantizma. 

Poskušam izreči stvari, ki se držijo mojega analitičnega izkustva. 
To izkustvo je nekaj kratkega. Nobeno analitikovo izkustvo ne 
more trditi, da se opira na dovolj veliko število ljudi, da bi ga 
bilo mogoče posplošiti. Poskušam določiti, kako lahko analitik 
ohrani samega sebe, začrtati, kaj od strogo duševnega aparata 
zajema funkcija analitika, nakazati, česa se je treba držati, da ne 
bi presegli svoje funkcije anahtika. Ko je nekdo analitik, je vse-
skozi v skušnjavi, da bi ga zaneslo, da bi zdrsnil, da bi po zadnjici 
zdrsel po stopnicah, in to se za funkcijo analitika vendarle ne 



spodobi. Ostati moramo strogi, tako da interveniramo zgolj 
zmerno in predvsem učinkovito. Poskušam podati pogoje, da 
bo analiza resna in učinkovita. Videti je, kot da pri tem igram na 
filozofske strune, toda to nikakor ni to. 

N e grem se nobene filozofije, nasprotno, otepam se je kot 
kuge. Če govorim o realnem, to počnem zato, ker se mi zdi to 
radikalen pojem, s katerim je mogoče v analizi nekaj zavozlati, 
vendar pa ni edini. Obstaja še tisto, čemur pravim simbolno in 
imaginarno. Tega se oklepam, tako kot se oklepam treh malih zank, 
ki mi edine omogočajo, da se držim nad vodo. Seveda ga pred-
lagam tudi drugim, tistim, ki mi hočejo slediti, vendar pa lahko 
sledijo tudi kopici drugih oseb, ki jim ne pozabijo ponuditi svoje 
pomoči. 

Najbol j me čudi, da jih imam še vedno toliko ob sebi. N e 
morem reči, da nisem storil ničesar za to, da bi jih obdržal. Toda 
nanje se nisem obesil. Sploh se ne bojim, ker ljudje odhajajo. 
Nasprotno, ko gredo, se počutim olajšanega. Toda tistim, ki 
ostajajo, sem kljub temu hvaležen, ker mi od časa do časa pošljejo 
nekaj, kar mi daje občutek, da nisem popolnoma odveč v tem, 
kar poučujem, in da jih učim nekaj, kar jim koristi. 

Kako ste prijazni, da ste me tako dolgo izpraševali. 

Prevedel Samo Tomšič. 



Od triumfa znanosti k blodenju 
neprevaranih 

Samo Tomšič 

Za izhodišče vzemimo zelo zgovoren nesporazum, ki ga je spro-
žila nedavna objava Lacanovega intervjuja iz sedemdesetih let, v 
katerem je osrednji poudarek na napovedi triumfa religije.' O b 
branju tega nenavadnega besedila religioznemu pogledu v Lacanu 
ni bilo težko »spoznati« katolika. Hočem reči, da je ideja triumfa 
religije nedvomno zelo všečna formulacija, ki se jo lahko hitro 
napačno razume kot hvalospev rehgiji. Toda pri takšnem hitrem 
umeščanju Lacanove teorije v okvire katohške tradicije se pozab-
lja, da je pri formulaciji triumfa religije na delu neki teoretski 
okvir, ki to sintagmo vpenja v kompleksno dinamiko Lacanovega 
poučevanja, in da ta formulacija kot element teorije izključuje 
banalno razumevanje, kakršno se naznanja v pravkar navedenem 
nesporazumu. Gre skratka za formulacijo, ki jo na neki točki 
nalaga notranja logika samega poučevanja psihoanalize. Podoben 
nesporazum je povzročilo tudi Freudovo zatekanje k Mojzesu, 
iz katerega denimo ni bilo težko napraviti metafore za Freudovo 
vrnitev k njegovemu judovskemu poreklu. Takšno branje sicer 
lahko privede do določenih rezultatov, toda pri tem se še vedno 
zastavlja vprašanje, koliko umeščanje teoretskih očetov psihoana-
lize v okvire partikularnih identifikacij ostaja zvesto ostrini same 
psihoanalitične revolucije, ki naj bi prav s temi identifikacijami 

' Jacques Lacan, Le Triomphe de la religion precede de Discours aux 
catholiques, Editions du Seuil, Pariz 2005, str. 69-102. Cf. slovenski prevod v 
pričujoči številki revije Problemi. 



prekinjala. Očitno torej znotraj psihoanalize obstaja cel kos teo-
rije, ki je dovzeten za reUgiozno branje, toda ali sama ta dovzet-
nost dejansko tudi implicira, da stopata psihoanaliza in religija z 
roko v roki? Vsaj branje ustreznih Freudovih tekstov-intervencij, 
ki obravnavajo problematiko religije, nam daje dovolj jasno ve-
deti, da evangelizacija psihoanalize ni bila njegova pot, in isto je 
mogoče trditi tudi za Lacana, ki je svoje poučevanje osnoval na 
zvestobi freudovskemu rezu in se hkrati deklarativno umeščal 
pod zastavo ateizma. Zato se ni mogoče izogniti pomisleku, da 
predpostavka religioznega branja psihoanalize ni toliko domnev-
na kompatibilnost kliničnega in rehgioznega izkustva, psihoana-
lize in religije, temveč prej neka hotena nevednost, ki se naznanja 
v samem jedru tistega, kar psihoanaliza odkriva kot potlačitev. 
Če je religiozno branje Freuda in Lacana možno, potem mora 
nujno temeljiti na neki nasilni gesti, ki zareže v radikalno hetero-
genost psihoanalize in to heterogenost tudi odpravi s tem, ko jo 
prevede v že obstoječi horizont religioznega smisla. Možno je 
skratka zgolj na podlagi potlačitve radikalno zunanjega značaja 
psihoanalitične vednosti in nekega zelo posebnega učinka te 
vednosti v širšem družbenem kontekstu - kajti dejstvo je, da 
psihoanaliza že od vsega začetka zbuja nelagodje, kar se ni spre-
menilo niti v času tako imenovane permisivne družbe. Prav zato 
je treba nesporazume glede psihoanalize brati kot odpore in kot 
tvorbe nezavednega, pri čemer se zastavlja vprašanje, kaj lahko 
takšni lapsusi v razumevanju povedo o razmerju oziroma neraz-
merju med religijo in psihoanalizo. 

Smisel svetovnega nazora proti realnemu nemogočega 
poklica, ali kako je religija postala etični komisar 

To razmerje je od vsega začetka skrajno antagonistično. Freudovo 
stališče do religije je bilo denimo radikalno razsvetljensko: religijo 
je razglasil zgolj za eno izmed iluzij, zzneko iluzijo, ki človeku v 
osnovi nalaga neko Denkverbot, prepoved mišljenja, hkrati pa je 
v njej prepoznal generahzirano obliko prisilne nevroze, torej 



kolektivno bolezensko tvorbo. To drugo oznako pripne Freud 
na religijo z določeno previdnostjo, in sicer po analogiji s klinič-
nim izkustvom prisile ponavljanja. Freud v kratkem tekstu iz 
leta 1907, v katerem obravnava logiko prisilnih dejanj, v svoji 
izpeljavi trči ob religiozne obrede, v katerih prepozna strukturne 
ekvivalente prisile ponavljanja, kakršno psihoanalitiku razkriva 
klinika prisilnih nevroz. Sledeč tej izpeljavi je tako za religiozne 
obrede kot za nevrotična prisilna dejanja značilen avtomatizem 
ponavljanja, katerega prekinitev je kaznovana z izbruhom tesno-
be. Prav izbruh tesnobe pa zgovorno priča o tem, da prekinitev 
ponavljanja v obeh primerih zamaje same temelje subjektovega 
sveta. Ta Freudova miselna hnija se konča z radikalnim in neza-
slišanim sklepom, da predstavlja prisilna nevroza »napol komič-
no, napol tragično karikaturo zasebne religije«,^ torej prisilna 
nevroza kot zasebna religija, ki ji na drugi strani ustreza institucio-
nalizirana religija kot javno prakticirana prisilna nevroza ali, kot 
pravi sam Freud, »univerzalna prisilna nevroza«.^ 

Freud to miselno hnijo nadaljuje v svojem eseju Prihodnost 
neke iluzije, kjer premesti obravnavano problematiko na raven 
tradicionalnega konflikta med znanostjo in religijo (»religiozna 
iluzija«, ki jo obravnava Freudov tekst, je seveda krščanstvo). Spet 
zelo okleščen povzetek Freudovih izpeljav bi se lahko glasil 
nekako takole: religija kot ena izmed družbeno-kolektivnih iluzij 
je na tem, da dokončno podleže teži znanstvenega napredka in se 
kot iluzija razblini spričo znanstvene resnice. Povzetek je resda 
grob, vendar povzema temeljno poanto Freudove pozicije. Nje-
gova stava se je namreč glasila: znanost bo triumfirala nad indivi-
dualnimi in kolektivnimi iluzijami in njena privilegirana primera 
sta religija kot javna in nevroza kot zasebna iluzija. Ker gre v pri-
meru rehgije za iluzijo, katere patološki pendant na ravni psiho-
analitičnega izkustva je prisilna nevroza, bo imel triumf znanosti 

^ Sigmund Freud, »Prisilna dejanja in opravljanje verskih obredov«, 
Problemi 5-6, Ljubljana 2002, str. 160. 

^ Freud, op. cit., str. 167. 



V tem primeru podoben terapevtski učinek kot ga ima na ravni 
individualnega kliničnega izkustva psihoanalitična metoda. S 
čimer je mimogrede opredeljeno tudi razmerje med znanostjo in 
psihoanalizo, ki v okviru Freudove zastavitve vselej teži k razmer-
ju subsumpcije. 

Toda med Freudovimi intervencijami v polje religiozne pro-
blematike obstaja tudi neka zanimiva anomalija, ki se nahaja v 
sklepnem predavanju iz Nove serije predavanj za uvod v psiho-
analizof' V tem tekstu je mogoče zaznati tudi drugačne, bolj 
realistične tone, ki dovolj zgovorno pričajo o tem, da se je Freud 
dobro zavedal problematičnosti svojega brezpogojnega zaupanja 
v moč znanstvenega napredka. Ta anomalija je na tem mestu 
toliko bolj pomembna, ker odpira tisto miselno linijo, ki nazadnje 
privede do omenjene Lacanove napovedi. 

Freud se v tem zadnjem predavanju obregne ob vprašanje 
svetovnega nazora. Vpraša se, ali je psihoanaliza sposobna pro-
izvesti svoj prispevek v tem polju, skratka, ali je sposobna proiz-
vesti unikat svetovnega nazora, ki ga bo mogoče razločiti od filo-
zofskega, rehgioznega ali kakšnega drugega svetovnega nazora. 
K temu vprašanju pristopi prav skozi prizmo razmerja psihoana-
lize do znanosti, se pravi skozi prizmo scientizma. 

Izhodišče Freudove miselne linije je definicija pojma We/r-
anschauung, ki zveni povsem klasično: 

Menim torej, da je svetovni nazor intelektualna konstrukcija, ki s 
pomočjo neke nadrejene podmene reši vse probleme našega obstoja 
naenkrat, ki torej ne pušča nobenega odprtega vprašanja in v kateri 
ima vse, kar pritegne naš interes, določeno mesto. (G. W., XV, 170.) 

Najprej pritegne pozornost beseda konstrukcija, ki v psiho-
analizi ni brez vsakega pomena in ki je tukaj navezana na moment 
totalitete. Svetovni nazor kot konstrukcija ni le preprosta inter-

Sigmund Freud, Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiihrung in die 
Psychoanalyse, Gesammelte Werke, XV. zvezek, Fischer Verlag, Frankfur t na 
Majni 1999 (citirano kot G. W.). 



pretacija realnosti, temveč nekaj več. Kot konstrukcija predstavlja 
nekaj, kar postavi realnost v določen okvir, po katerem realnost 
šele postane dovzetna za delo interpretacije. Še več, svetovni nazor 
kot konstrukcija je natanko ime za okvir realnosti kot tak. Inter-
pretacija je tisto, kar je sekundarno: operira znotraj tega okvira, 
znotraj konstrukcije. Konstrukcija kot okvir predstavlja tisto 
temeljno zarezo, ki skozi proces uokvirjenja realnost šele vzpo-
stavi kot realnost, tako rekoč ustvari realnost. Zunaj okvirov real-
nosti, torej zunaj konstrukcije, ni mogoče govoriti o realnosti. 
Konstrukcija šele priskrbi minimum konsistence, ki podredi kaos 
»realnega brez zakona«^ nekemu poenotujočemu simbolnemu 
momentu, in šele na podlagi tega poenotenja vznikne tisto, kar 
imenujemo realnost - natanko realnost kot simbolna realnost, 
tj. kot simbolno posredovana realnost. Ko je enkrat dan ta mini-
malni konstrukcijski okvir, nastopi tisto, čemur običajno pravimo 
interpretacija realnosti, namreč obdelovanje materiala, ki ga 
konstrukcija kot okvir zbere skupaj, tako da se vsaka interpre-
tacija odvija na ozadju konstrukcije, ki kot nekakšna transcen-
denca lebdi nad interpretacijo in regulira njeno proceduro. Ni 
skratka interpretacije v smislu vsebinske montaže, ki ne bi teme-
ljila na nekem minimumu konstrukcije kot formalne montaže 
same te vsebinske montaže. 

Kot izreka že sama Freudova definicija, je funkcija svetov-
nega nazora, da odpravi vsa odprta vprašanja, formulira neki ulti-
mativni odgovor, ali raje, oblikuje neko formalno-logično matri-
co, ki je zmožna integrirati vsako novo vprašanje, ki vznikne na 
njenem robu. Se enkrat, gre za konstrukcijo, ki kot takšna vse 
prej predstavlja nevtralno formo in ne prinaša nobene konkretne 
vsebine. V psihoanalizi ima takšna konstrukcija specifično ime -
fantazma. Funkcija in logika fantazme sta natanko v tem, da pred-
stavljata okvirno limito znotraj razpršenega simbolnega, ki je 
simbolno označevalca, nekakšen popek simbolnega, ki pa sam ni 

^ Cf. Jacques Lacan, Le Seminaire, livre XXIII (1975-1976), Le sinthome, 
Editions du Seuil, Pariz 2005, str. 137-138. 



nujno simbolen.^ Ker funkcija fantazme sovpada s funkcijo okvira 
realnosti, Freud v definiciji svetovnega nazora dejansko poda defi-
nicijo fantazme. Daleč od tega torej, da bi predstavljala neki 
element, ki bi bil v nasprotju z realnostjo, tujek, ki bi ga subjek-
tova podivjana imaginacija vnesla v realnost in jo tako potvorila, 
fantazma vse prej omogoča konstitucijo realnosti. Skratka, freu-
dovski WehanschauHng je dejansko fantazma sveta - sveta kot 
totalitete vsega možnega izkustva. Kot takšna je fantazma iluzija 
v Freudovem pomenu besede, kolikor izreka, da obstaja med 
realnostjo in realnim razmerje adekvatnosti in da obstaja neka 
totaliteta realnega, ki jo lahko brez preostanka prevedemo v 
obstoječe okvire svetovnega nazora. 

Tej konsistentni in totahzirajoči funkciji svetovnega nazora 
Freud zoperstavlja znanost in psihoanalizo, pri čemer njuno 
razmerje kodificira takole: 

Kot posebna znanost, veja psihologije - globinska psihologija ali 
psihologija nezavednega - je [psihoanaliza] povsem nesposobna 
oblikovati svoj lasten svetovni nazor, temveč mora prevzeti svetov-
ni nazor znanosti. (G. W., XV, 171.) 

Tukaj bije v oči predvsem dvoje. Prvič, psihoanaliza ni spo-
sobna proizvesti kakšnega svetovnega nazora, je disciplina brez 
svetovnega nazora, in očitno k nemožnosti oblikovanja svetov-
nega nazora pripomore prav objekt njenega raziskovanja, neza-
vedno, za katerega se zdi, da »ni od tega sveta« oziroma da pred-
stavlja nekaj, česar ni mogoče integrirati v nobeno obstoječo kon-
strukcijo svetovnega nazora, skratka nekaj, kar se bistveno upira 
integraciji v okvire realnosti. Nezavedno je imuno na totalizirajoči 
učinek svetovnega nazora in nastopi kot meja njegovega integra-

^ Lacan je denimo v svojem poučevanju podal več odgovorov na vprašanje 
umestitve fantazme. Njegov zadnji odgovor umešča fantazmo v register imagi-
narnega, kar za tukajšnje namene ni nepomembno. Prav imaginarno je tisti 
register, ki podpira konsti tucijo neke sklenjene totalitete. Ker je zgoraj govora 
o konstrukcij i , velja opozorit i , da raba tega izraza v psihoanalizi ni tako eno-
značna, saj prinaša neki minimalni premik, ki konstrukcijo iztrga iz logike vsega. 



cijskega mehanizma. Med njima torej obstaja konstantno neraz-
merje, ki je posledica tega, da nezavedno v osnovi ne more tvoriti 
neke konsistentne celote. Nezavedno je negacija logike svetov-
nega nazora, toda negacija, ki utemelji lastno logiko odprtega 
tipa. Če je temu tako, zakaj potem Freud že v naslednjem hipu 
naveže psihoanalizo na svetovni nazor znanosti? Oziroma: kaj 
pomeni, da mora psihoanaliza prevzeti svetovni nazor od znano-
sti? Ali še bolj temeljno vprašanje: kaj sploh je svetovni nazor 
znanosti? 

Vsekakor nekaj, kar radikalno odstopa od definicije svetov-
nega nazora, kakršno podaja Freud na začetku svojega teksta. 
Posebnost tistega, kar Freud imenuje svetovni nazor znanosti ali 
znanstveni svetovni nazor, je v tem, da sicer prav tako predpostavi 
enotnost ali enovitost - skratka: konsistentnost - razlage sveta, 
vendar samo to enotnost hkrati detotahzira. Znanstvena podoba 
sveta ni nekaj nespremenljivega, statičnega, temveč je v stalnem 
gibanju. Nestanovitnost znanstvene interpretacije sveta se opira 
na isto logično osnovo kot freudovsko nezavedno, in prav to 
logično ujemanje znanosti in nezavednega je gonilo Freudovega 
scientizma. Tako kot v psihoanahzi obstaja logična nemožnost, 
da bi iz nezavednega napravili neko substanco, tako tudi znanost 
nikoli ne more priti do tega, da bi podala ultimativno razlago 
realnosti, formulo sveta, ki bi tvorila njegov totalizirajoči okvir. 
Na neki način bi lahko rekli, da je znanstveni svetovni nazor 
interpretacija brez konstrukcije, kolikor pod konstrukcijo razu-
memo izključno konstrukcijo neke totalitete. Kantovsko rečeno, 
znanost je vselej omejena na pogoje možnosti nekega spoznanja, 
toda ker se ti pogoji vseskozi spreminjajo, je v znanosti ultima-
tivna konstrukcija nemogoča. Razlika med znanstvenim in reli-
gioznim svetovnim nazorom je torej bistveno v tem, da religiozni 
model predstavlja paradigmo statične razlage sveta, medtem ko 
znanstvene razlage vsebujejo notranjo dinamiko, zaradi katere 
so vselej le začasne. Če je torej okvir, ki ga realnosti nadene religija, 
nepremestljiv in fiksiran, pa znanost svoj okvir - če je v zvezi z 
znanostjo sploh smiselno govoriti o okviru — vseskozi premešča. 



Znanstvena razlaga sveta je notranje razprta in njen univerzum 
aktualno neskončen, medtem ko je univerzum religije zgolj 
potencialno neskončen, limitiran oziroma sklenjen univerzum, 
ki temelji na nespremenljivem in večnem zakonu. Zunaj znanstve-
nega svetovnega nazora vedno insistira neko realno, ki ga mora 
znanost šele zapopasti, medtem ko religiozni svetovni nazor 
temelji na izključitvi ekstimnega karakterja realnega, sama ta iz-
ključitev pa je nujni pogoj njegove imaginarne totalitete. V tem 
je tudi integracijska moč religije, ki je sposobna v okvire svojega 
svetovnega nazora vključiti dobesedno vse, kajti ko je ekstimni 
karakter realnega izključen, samo realno nastopi kot nekaj smisel-
nega oziroma kot nekaj, kar proizvaja učinke smisla. Temeljna 
religiozna enačba se zatorej glasi: smisel = realno. K temu se tukaj 
še povrnemo. 

Kot že rečeno, je ena izmed temeljnih stav Freudovega scien-
tizma povezana z idejo, da znanost v svojem rušenju obstoječih 
iluzij opravlja funkcijo kolektivne terapije. Kar pomeni tudi, da 
skozi prizmo psihoanalize nevroza in psihoza prav tako prinašata 
neki minimum svetovnega nazora, patološkega oziroma zaseb-
nega svetovnega nazora, ki se je polastil subjekta. Toda ta zasebni 
svetovni nazor hkrati tudi opravlja funkcijo korektorja spodletele 
subjektove umestitve v obstoječe okvire realnosti, o čemer nemara 
najbolj radikalno priča prav izkustvo psihoze, kjer subjekt očitno 
konstruira neki svetovni sistem zato, da bi se izognil dezintegraciji 
realnosti oziroma simbolnega. Razmerje med psihoanalizo in 
znanostjo se še enkrat potrdi kot konstruktivno: psihoanaliza je 
terapija posameznika, znanost terapija družbe, in kolikor je psiho-
analiza, ki se strogo gledano umešča natanko na dvoumno mesto 
stičišča med družbenim in zasebnim, prav tako terapija družbe, 
kolikor torej predstavlja enega izmed treh velikih udarcev člove-
škemu narcizmu, toliko je psihoanaliza tudi znanost. Psihoanaliza 
kot stroga znanost - nemara je bila prav v tem velika stava 
Freudovega scientizma. 

Freud omenja tri iluzije, na katere imata znanost in psihoana-
liza subvertirajoč učinek: religijo, umetnost in filozofijo. Toda 



od teh treh kolektivnih iluzij je edino rehgija tista, ki jo je treba 
vzeti resno. Zakaj? Umetnost, tako Freud, nima nobene preten-
zije, da bi bila kaj več kot iluzija. Filozofija to pretenzijo sicer 
ima, vendar v tem ne konkurira znanosti. Nasprotno, na znanost 
se celo navezuje - ah kot bi rekel Alain Badiou: jemlje znanost 
za svoj pogoj - , vendar še vedno ohranja iluzijo, da lahko poda 
neluknjičavo in konsistentno podobo sveta, skratka predstavlja 
svetovni nazor, ki še vedno temelji na logiki vsega.^ Kar zadeva 
Freuda, ki nikoli ne pozabi poudariti svojega pomanjkanja poslu-
ha za to ali ono, sta umetnost in filozofija v svojem početju ne-
dolžni, ker nimata množičnega vpliva. Umetnost in filozofija nista 
uglašeni na pomanjkanje posluha, za laika sta preveč sofisticirani 
in abstraktni. Drugače je z religijo, ki ji vselej uspe doseči, da ji 
ljudje prisluhnejo. Zato jo je tudi treba vzeti resno, saj se kot 
najbolj množičen svetovni nazor najbolj temeljito zoperstavlja 
znanosti in predstavlja njenega najresnejšega konkurenta. Obstaja 
nepomirljivi konflikt med znanostjo in religijo, med svetovnim 
nazorom, ki nima pretenzije po lastni totahzaciji, na eni strani, 
in najbolj sklenjenim in doslednim svetovnim nazorom v zgodo-
vini človeštva, na drugi strani - skratka: med znanostjo in krščan-
stvom. 

Izid boja med znanostjo in krščanstvom je odvisen od tega, 
ali bo znanosti uspelo zamajati družbeno funkcijo religije, ki je 
po Freudu trojna: 

1) »Zadovolji človekovo vedoželjnost, s čimer počne isto, 
kot poskuša s svojimi sredstvi doseči znanost, in tako postane 
njen tekmec.« 

2) »Ko pomiri človekov strah pred življenjskimi nevarnost-
mi in nesrečami, ko mu zagotovi srečen konec in mu v nesreči 
nudi tolažbo, se znanost z njo ne more pomeriti.« 

^ Freud slika precej »klasično« podobo filozofije, ki je problematična v 
več ozirih. Toda to bi odprlo nov niz problemov, ki bi daleč presegli tukaj 
zastavljene okvire. 



3) »Od znanosti se najbolj oddalji v svoji tretji funkciji, ko 
nalaga predpise, prepovedi in omejitve. Kajti znanost se zadovolji 
s tem, da raziskuje in ugotavlja. Iz njenih aplikacij pa ne sledijo 
nobena pravila in nasveti za obnašanje v življenju.« (G. W., XV, 
174.) 

Religija skratka opravlja funkcijo vednosti, funkcijo produk-
cije smisla in funkcijo etične instance. Vednost, smisel in etika so 
tri funkcije oziroma tri razsežnosti religioznega svetovnega 
nazora, napram katerim pa znanost predstavlja resno konkurenco 
zgolj na ravni prve.^ Funkcija znanosti je produkcija vednosti, 
toda ker je ta vednost navezana na realno, nima nobenega sponta-
nega smisla. Znanstvena vednost je v svojem bistvu ne-smiselna, 
celo proti-smiselna vednost, medtem ko religiozna pozicija 
izreka, da je realno nekaj smiselnega. Zaradi tega znanost tudi na 
ravni vednosti ni resna konkurenca religiji, saj producira neko 
vednost, s katero subjekt ne ve, kaj početi - ravno kolikor je ta 
vednost ne-smiselna - , tako da je šele religija tista, ki s svojo 
drugo funkcijo osmisli znanstveno vednost, jo napravi operativno 
znotraj obstoječega svetovnega nazora in s tem za subjekta upo-
rabno, tj. smiselno. Funkcija produkcije smisla, ta religiozna funk-
cija par excellence - tako religiozna, da je bil denimo Lacan na 
neki točki svojega poučevanja primoran razglasiti vsak smisel za 
religiozen' - , je imuna na nasprotje med znanostjo in rehgijo. To 

^ Tri funkcije, ki se do potankosti u jemajo s temi vprašanji, ki tvorijo 
kanon kantovske Kritike. Vprašanje, kaj lahko vem - vprašanje spoznanja -
spada v register metafizike kot znanosti; vprašanje, kako naj ravnam - vprašanje 
moralnega delovanja - spada v register etike; vprašanje, kaj lahko upam -
vprašanje smisla - spada v register religije. Cf. Immanuel Kant, Correspondance, 
»Pismo 322«, Gallimard, Pariz 1986, str. 574. Kantova razčlenitev se sicer raz-
haja s Freudovo v tej točki, da Freud to trojico analizira znotra j okvirov religi-
oznega svetovnega nazora, medtem ko si Kant prizadeva za razločitev vednosti 
in etike od dimenzije (religioznega) smisla. Kljub temu pa Kantova zastavitev 
eksplicitno povzema bistvo tistega, kar Freud opredeljuje kot svetovni nazor. 

' Jacques Lacan, »Lettre de dissolution«, v: Autres ecrits, Editions du 
Seuil, Pariz 2001, str. 318: »Stabilnost religije izhaja iz tega, da je smisel vselej 



nasprotje ima smisel samo znotraj znanstvene paradigme, ker 
napotuje na nasprotje med smislom in realnim, medtem ko v okvi-
rih religije to drugo nasprotje ravno nima nobenega smisla. Zna-
nost brez smisla je v univerzumu smisla sicer nekaj škandaloznega 
in vznemirjajočega, vendar pa ne ruši iluzij svetovnega nazora. 
Danes moramo nujno ugotoviti, da ni uspelo nobenemu udarcu 
človeškemu narcizmu - niti Koperniku niti Darwinu niti Freudu, 
se pravi niti fiziki niti genetiki niti psihoanalizi - porušiti krščan-
skega svetovnega nazora in prevzgojiti njegovega osmišljajočega 
mišljenja. Znanstvena paradigma je dosegla samo modifikacijo 
nekaterih vsebinskih interpretacij, medtem ko je konstrukcija, 
se pravi okvir svetovnega nazora in horizont njegovega smisla, 
ostala n e s p r e m e n j e n a . Č e torej znanost na prvi pogled spodko-
pava religijo, pa je dejansko stanje povsem nasprotno: religija 
osmisli znanost. 

Preostane še vprašanje etike, ki je z znanstvenim svetovnim 
nazorom enako nekompatibilno kot osmišljajoče mišljenje. Kot 
je srž te problematike jedrnato povzel Jean-Claude Milner, ' ' 
znanost z etiko nima kaj početi niti o njej ne more ničesar pove-
dati. Ta nemožnost je povezana z že omenjenim dejstvom, da 
velja interes znanosti izključno produkciji vednosti o realnem, 
medtem ko se vprašanje etike tradicionalno prepleta s produkcijo 
smisla. Ker je vprašanje etike povsem zunaj dometa znanosti, ji 
je mogoče etično zahtevo zgolj vsiliti. Nekoč je bila to funkcija 
rehgije, danes to počnejo tako imenovane etične komisije. 

religiozen.« Kot rečeno, enačba smisel = realno je religiozna enačba par excel-
lence, toda - če nekoliko anticipiram - tudi religiozna pomota. 

Tukaj velja še posebej omeniti teorijo inteligentnega načrta, ki si je v 
Z D A že izborila status resne znanstvene hipoteze (poučujejo jo celo v javnih 
šolah kot alternativo darvinistični »sramoti«), medtem ko se v Evropi ta boj 
šele začenja. Vsekakor lahko rečemo, da je namen te teorije zaceliti vse rane 
na obličju človeškega narcizma, ki so jih zadali Kopernik, Darwin in Freud, 
in obnoviti religiozno avtoriteto v polju znanosti. 

Jean-Claude Milner,/<js«o delo. Lacan, znanost, filozofija, Založba 
Z R C SAZU, Ljubljana 2005, str. 64. 



Kot pove že samo njihovo ime, je funkcija teh bistveno kon-
zervativnih komisij v tem, da konstruirajo etični okvir znanosti, 
ki bo reguhrai njeno »brezglavo napredovanje« in njeno rokova-
nje z realnim - torej neko konstrukcijo, ki bo napravila znanost 
kompatibilno z obstoječim okvirom smisla. Na neki način bi bilo 
mogoče reči, da so etične komisije v tem svojem početju resno 
zavezane Heideggerjevi tezi o nemišljenju znanosti. Predpostavka 
te teze je seveda identifikacija mišljenja s smislom oziroma dolo-
čitev mišljenja kot osmišljajočega mišljenja: misel je nekaj, kar 
ima vselej že neki smisel, ali krajše, misel je (s)misel. Sklepanje je 
torej sledeče: če znanost ne operira s smislom, potem ne misli; če 
ne misli, potem tudi ne tehta in ne sodi; in končno, če ne misli, 
ne tehta in ne sodi - to so tudi značilnosti freudovskega nezaved-
nega - , potem ni sposobna proizvesti neke imanentne etike. Zato 
je funkcija etičnih komisij mishti, tehtati in soditi namesto znano-
sti. Toda ker to mišljenje, tehtanje in sojenje ostaja v okvirih logike 
smisla, se mora nujno opirati na že obstoječo vednost religioznega 
svetovnega nazora, zaradi česar so etične komisije zgolj sekularizi-
rana oblika konflikta med znanostjo in religijo. 

V tem početju ni težko spoznati tistega, čemur bo Lacan na 
neki točki rekel tumbanje. Etika, kakršno promovirajo etične 
komisije, je tumbanje vednosti o smislu znanosti, se pravi kon-
struiranje regulativnega horizonta smisla. Toda ker etične komisije 
konstruirajo etični okvir znanosti na podlagi vednosti svetovnega 
nazora, s tem dejansko konstruirajo nekega velikega Drugega za 
znanost. Kajti trditi, da znanost ne proizvede neke imanentne 
etike, pomeni isto kot trditi, da napreduje brez vehkega Drugega 
kot garanta in opore smisla. Če znanost danes predstavlja nekaj 
tesnobnega - o tem priča že sam obstoj in množenje etičnih komi-
sij - , potem to predstavlja zato, ker v svojem rokovanju s sim-
bolnim vseskozi daje slutiti, da veliki Drugi ne obstaja. Zato etične 
komisije hkrati tudi regulirajo učinke tega neobstoja oziroma 
zoperstavijo temu neobstoju neki minimum pozitivnega obstoja, 
ki je lahko tudi povsem nedolžno sekularističen (danes recimo 
prevladuje abstraktni diskurz o »svetosti Življenja«, »svetovnem 



Etos« in podobnih metafizičnih skrpucahh, ki so zgolj poceni 
krinka za ponovno podreditev mišljenja dogmatičnim religioznim 
okvirom). 

Prav to vprašanje etike pa se izkaže tudi za kritično točko 
Freudove zastavitve. Po eni strani tukaj stopi v ospredje točka, 
na kateri Freudov optimizem glede znanosti trči ob svoje meje, 
po drugi strani pa se na področju etike zariše ločnica med psiho-
analizo in znanostjo. Kajti psihoanaliza v zvezi z zdravljenjem 
ravno proizvede neko imanentno etiko. Toda ker je etika psiho-
analize proizvedena imanentno, to hkrati pomeni, da je proizve-
dena mimo tiste etike, ki jo realnosti nalaga svetovni nazor, in 
kot prekinitev z etiko kot bistvenim elementom svetovnega nazo-
ra. Kolikor torej obstaja etika psihoanalize, psihoanaliza v zna-
nosti nima kaj početi. Kar pa ne pomeni, da je s tem negirana 
prva polovica Freudove teze o razmerju psihoanahze do svetov-
nega nazora. Obstoj etike psihoanalize ni v nasprotju s tezo, da 
psihoanaliza ni nosilka nekega svetovnega nazora. Nasprotno, 
medtem ko je etika svetovnega nazora vezana na dimenzijo uni-
verzalnega smisla, je etika psihoanalize vse prej nekakšna anti-
etika, ker ne temelji na predpostavki pozitivnega obstoja nekega 
Drugega, temveč na singularnosti izrekanja, ki seže onstran vsa-
kega smisla. Kot anti-etika se etika psihoanalize ne vpisuje v 
okvire vnaprej danega svetovnega nazora in njegovega smisla. 

Če je torej etika svetovnega nazora predvsem »etika smisla«, 
pa etika psihoanahze izhaja iz realne razsežnosti psihoanalitičnega 
izkustva in predstavlja primer »etike realnega«. Ta etika izreka, 
da je subjekt »bolj ah manj kriv za realno«.'^ Realno je potemta-
kem nekaj, na kar se - znotraj simbolnega - vežeta moment krivde 
in moment odgovornosti: nekaj, kar subjekt zakrivi, se pravi pro-
izvede, in ravno zaradi tega je za to tudi kriv oziroma odgovo-
ren. Invencija realnega subjektu nalaga neko odgovornost oziro-

Jacques Lacan, »Vers un signifiant nouveau«, Ornicar?, 17-18, Lyse, 
Pariz 1979, str. 9. Izvirnik je nekoliko bolj dvoumen: ne samo, da smo krivi za 
realno, ampak smo krivi vpričo realnega. 



ma dolžnost.'^ Pri tem ni mogoče spregledati, da se Lacanova 
formulacija zelo dobro prilega freudovskim nemogočim pokli-
cem - vladanju, vzgajanju, analiziranju oziroma politiki, pedago-
giki in psihoanalizi. K tem nemogočim pokhcem Lacan pritakne 
še znanost. Štirje nemogoči poklici oziroma štiri prakse rokovanja 
z realnim, ki ustrezajo matrici štirih diskurzov, in štiri nemož-
nosti, ki se vpisujejo v samo jedro vsakega od teh štirih diskurzov. 
Religija se umešča na nasprotni konec, ker v njej ne gre za nobeno 
invencijo realnega, temveč za mehanizem produkcije smisla real-
nega. Zaradi tega se v samem jedru antagonizma med religijo in 
nemogočimi poklici manifestira medsebojno izključevanje med 
smislom in realnim. 

»Neprevarani blodijo« ali kako je Bog postal dozdevek 

Na tej točki se zastavlja vprašanje triumfa religije, tj. vprašanje 
globalne prevlade logike smisla nad vsako možno invencijo 
realnega. Čeprav ima ideja vrnitve religije v središče globalnega 
dogajanja danes, ko smo na Zahodu priča vedno bolj množičnim 
poskusom evangelizacije politike in ko se v globalnem političnem 
kontekstu zarisuje vojna med katoliškim zahodom in musliman-
skim vzhodom, veliko večjo oprijemljivost kot jo je imela sredi 
sedemdesetih let dvajsetega stoletja, pa se kljub temu ni mogoče 

" Na tej točki postane očitno, da ta odgovornost za realno intimno zadeva 
tudi samo znanost , tako da vprašanje etike - natanko kot etike realnega -
dejansko insistira znotraj same znanosti. Pri tem ne gre za vprašanje neke uni-
verzalne etike, tj. neke etike, katere univerzalnost bi kulminirala v konstrukciji-
okviru svetovnega nazora, temveč za neko singularno etiko, ki je vezana na 
različne načine rokovanja z realnim znotra j heterogenih registrov vednosti -
toda za rokovanje z realnim kot tistim, kar izključuje smisel. Ker pa psiho-
analiza in znanost rokujeta z realnim zunaj smisla, med njima tudi ne more biti 
tistega medsebojnega prekrivanja, ki ga je predpostavljal Freudov scientizem. 
O izčrpni obravnavi razmerja med znanost jo in etiko cf. Rado Riha, »Ali zna-
nost misli: znanost in etika.«. Filozofski vestnik, 3, Založba Z R C SAZU, Ljub-
ljana 2005, zlasti str. 108 ff., kjer je opredeljen status realnega znotraj znanstve-
nega diskurza in znotra j vednosti o realnem nasploh. 



izogniti pomisleku, da sama formulacija triumfa religije deluje 
skrajno anahronistično, zlasti če upoštevamo, da je izrečena tik 
pred razmahom postmoderne dokse. Sledeč slednji formulacije, 
kot so Nietzschejeva »smrt Boga«, Lyotardov »konec velikih 
zgodb« in nenazadnje sam Lacanov »vehki Drugi ne obstaja«, 
govorijo proti zmagoslavni vrnitvi religije, te velike z^odht par 
excellence. Vse prej se vsiljuje pomislek, da se s postmodernim 
propagiranjem zatona resnice in nerazločljivosti realnega in doz-
devka naznanja neki drugi triumf, ki ga je danes treba imenovati 
triumf demokracije, kajti prav demokracija je tista, ki od sesutja 
komunističnih projektov dalje izpričuje neustavljivi globalni eks-
panzionizem. Ideja triumfa religije skratka tudi v enaindvajsetem 
stoletju ostaja tuja postmodernemu mišljenju in demokratični 
realnosti. Toda na tej točki je treba posumiti, da tudi ta »seku-
larna« različica zdravorazumskega razumevanja ideje triumfa 
religije prinaša neki nesporazum oziroma nerazumevanje. Če je 
denimo religiozni pogled v tej ideji razbral nekakšen prikriti kato-
licizem, pa postmoderni pogled v njej vidi bodisi natanko isto 
bodisi jo razume kot ekstravagantno kritiko religije, s katero pa 
v času prevlade ideologije velikih koncev ne ve, kaj početi. V 
obeh primerih gre skratka za prenagljeno razumevanje, ki dolo-
čeno dimenzijo Lacanove napovedi zavije v temo. Zaradi tega se 
je treba vprašati, na podlagi kakšne logike lahko Lacan napove 
triumf krščanske religije v času, ko vsi ostali okrog sebe vidijo 
znamenja njenega zatona in jo reducirajo samo še na njeno oko-
stenelo institucionalno podobo. Treba se je torej vprašati, ah je 
Lacanovo idejo danes mogoče aktualizirati onstran konflikta med 
krščanskimi »demokracijami« in muslimanskimi »fundamentaliz-
mi« oziroma, kot nas s svojimi etiketami prepričuje žurnalistični 
razum, med Zahodnim ateističnim sekularizmom in Vzhodnim 
verskim fundamentahzmom. Kajti postati mora očitno, da Laca-
nova napoved ne meri na noben konflikt med religijami, temveč 
na obstoječi antagonizem znotraj zahodne družbeno-politične 
realnosti - na tisti antagonizem, ki ga povzema že omenjeni kon-
flikt med invencijo realnega in produkcijo smisla. 



Da bi razumeli logično podlago napovedi triumfa religije, je 
treba k temu vprašanju pristopiti skozi perspektivo, ki jo odpira 
Lacanov seminar iz let 1973-1974, v katerem je ta ideja tudi prvič 
formulirana. To logiko povzema že sam naslov seminarja: Les 
non-dupes errent, neprevarani blodijo. Kdor je vsaj malo sezna-
njen z Lacanom, bo v tej sintagmi takoj prepoznal homofonijo z 
Les Noms du Pere, Imeni Očeta. Ta besedna igra torej vzpostavlja 
določeno povezavo med tistim, kar Lacan imenuje blodenje 
neprevaranih, toda hkrati tudi blodenjem prevaranih, se pravi 
med subjektovim blodenjem in Imeni Očeta - pri katerih velja 
takoj izpostaviti njihovo množino, ki je pri vsem skupaj ključnega 
pomena. 

a) Teorija blodenja: Ime Očeta in Imena Očeta 

Lacan je od leta 1963 naprej o Imenu Očeta, tej temeljni funk-
ciji simbolnega, ki je funkcija imenovanja oziroma funkcija imena, 
govoril v množini. Ta premik je pomemben, ker zapis Imena 
Očeta v ednini meri na neko singularno jedro simbolnega oziroma 
na neko njegovo razsežnost, ki znotraj simbolnega izpostavlja 
njegovo realno razsežnost. Ime Očeta je eksces znotraj simbol-
nega, saj je ime, denimo lastno ime, nekaj, kar se odteguje vsakemu 
smislu. O tem, kaj se zgodi, če skušamo nekemu lastnemu imenu 
pripeti smisel oziroma razumeti njegov domnevni pomen, zgo-
vorno priča primer, ko je iz imena neke osebe mogoče izpeljati 
določen pomen. Tako je lahko recimo Lacan razglasil Freuda za 
nosilca »veselega imena«, aU pa se poigraval z mislijo, da bi bil 
adekvaten prevod Freudovega imena v angleščino pravzaprav 
Joyce. Ce skratka subjektovo ime vzamemo pretirano resno in 
ga hočemo razumeti — natanko kot označevalec s smislom - , s 
tem subjekta na neki način degradiramo oziroma popredmetimo. 
Ime očitno opravlja svojo funkcijo imenovanja samo, če je prazno. 
Zaradi tega funkcija imenovanja, ki je edina sposobna proizvesti 
neki učinek, ki presega okvire simbolnega in imaginarnega, pome-
na in smisla, in ki s tem prebije zid med govorico in realnim, zase-



da privilegirano mesto znotraj simbolnega. Veliko vprašanje je 
seveda, kaj se s tem singularnim momentom zgodi, če je plu-
raliziran. Očitno obstajata samo dve možnosti: ali postane sim-
bolno, sestavljeno iz samih singularnosti, in izgubi vsako razsež-
nost smisla - dober primer takšne situacije bi bila Joyceova umet-
niška »norost«, toda tudi znanost, reducirana na golo manipu-
liranje z matematičnimi formulami - , ali pa je simbolno, oropano 
svojega inherentnega realnega momenta, in je preplavljeno s smi-
slom. To je primer demokratične realnosti, in to je tudi točka, kjer 
je mogoče detektirati Lacanovo razumevanje postmoderne logike. 

Ko je Lacan govoril o neprevaranem subjektu in o blodenju 
neprevaranih, je na neki način anticipiral idejo postmoderne. 
Lacanovska teza o postmoderni bi se torej glasila: postmoderna 
je obdobje neprevaranih subjektov. Logika tega obdobja je 
implicirana znotraj momenta pluralnosti Imen Očeta, znotraj 
nemožnosti, da bi govorili o Imenu Očeta v ednini. Toda od kod 
nenadoma ta nemožnost? Rezultira iz mutacije samega simbolne-
ga in logike njegovega delovanja. Gre natanko za tisto mutacijo, 
ki jo je konec devetnajstega stoletja prvi detektiral Nietzsche in 
jo povzel v ideji smrti Boga, k čemur se bomo tukaj še povrnili. 
Ta mutacija simbolnega predpostavlja neki dogodek, ki postavi 
pod vprašaj konsistenco samega simbolnega, njegovo realno kon-
sistenco, ki se je opirala na prepletanje simbolnega z realnim, se 
pravi na singularnost Imena Očeta. Če je konsistenca tega preple-
tanja postavljena pod vprašaj, potem iz tega sledi, da nad singular-
nostjo prevlada pluralnost in nad realno konsistenco simbolnega 
njegova imaginarna konsistenca. 

Propad singularnosti Imena Očeta je skratka pogoj in rojstvo 
postmodernega stanja, na ravni katerega obstaja nepregledno 
mnoštvo takšnih Imen, mnoštvo, v katerem je sama ta singular-
nost Imena Očeta pomnožena znotraj same sebe. Toda zaradi 
prevlade imaginarnega je ta multiplicirana singularnost postala 
svoja lastna maska: 

... med Imeni Očeta obstaja tisto maskiranega Človeka. Toda Oče 
jih ima mnogo, kolikor ni Enega, ki bi se mu prilegalo, razen Imena 



Imena Imena. N i Imena, ki bi bilo njegovo Lastno-Ime, razen Ime 
kot ob-stoj. Torej doT-dcvckpar excellence. In »maskirani človek« 
to prav dobro izraža.^"* 

V situaciji pluralizacije Imena Očeta slednje postane zgolj 
»eno-izmed-imen«, torej se zabriše nasprotje med masko in ob-
stojem, med dozdevkom in realnim. Maska ne napotuje več na 
neki ob-stoj, na heterogenost nekega realnega, temveč na drugo 
masko. Ob-stoj ne opredeljuje več razmerja med dozdevkom in 
realnim, temveč razmerje med samimi maskami. Maska tukaj ni 
več nikakršna »grimasa realnega«,^^ temveč maska maske. Singu-
larnost Imena Očeta je dozdevek in realno držala narazen ozi-
roma je predstavljala tisto zarezo znotraj njune medsebojne 
prepletenosti, ki je vzpostavila podlago za neki minimum razloče-
vanja in orientacije. Zaradi tega tudi ni mogoče reči, da so z 
nastopom postmodernizma padle maske, denimo maske velikih 
pripovedi in resnic, za katerimi je zazijala praznina. Nasprotno, 
šele v trenutku, ko imenovanje postane maska, ko torej samo 
Ime Očeta postane »dozdevek par excellence«, maska stopi na 
mesto praznine za masko, s čimer se sproži postopek brezkonč-
nega množenja mask, njihovega samooplajanja in neskončne 
produkcije dozdevkov-(brez)-realnega. Ime Očeta kot maska ni 
nikoli ena sama, temveč mnogoterost takšnih mask, maska za 
masko za masko, oziroma »Ime Imena Imena«. Na ravni maske 
Imena Očeta je problematika ob-stoja vključena v masko kot 
takšno, realno v dozdevek, in v odnosu do vključenosti in neraz-
ločljivosti, ki sta v tej situaciji implicirani, se situira problematika 
subjektove prevare in neprevaranosti. 

Ta problem nerazločljivosti, ki rezultira iz pluralizacije Imena 
Očeta, je skratka v samem jedru tistega, čemur Lacan pravi 
errance, ki pomeni hkrati blodenje in pomoto. V tem blodenju 

^̂  Jacques Lacan, »Preface a l'Eveil du printemps«, v: Autres ecrits, op. 
cit., str. 563. 

^̂  Izraz, ki ga Lacan uporabi v Televiziji kot oznako za realnost. 



se prepletata tako izguba orientacije, zabloda, v skrajni instanci 
celo delirij, kot tudi pomota v smislu nesporazuma, nerazume-
vanja oziroma spodrsljaja. Pri čemer pomota seveda ni zaznamo-
vana s takšno »dramatično« razsežnostjo, kot jo prinaša blodenje, 
pa vendar ni mogoče spregledati, da kljub vsemu predstavlja 
njegovo kal. Pravzaprav je razmerje blodenja in pomote mogoče 
strniti v sledečo formulo: 

blodenje = pomota + ponavljanje 

Dejansko je to razmerje ključnega pomena, saj Lacan v sin-
tagmi »neprevarani blodijo« igra tako na moment pomote, se 
pravi nekega trenutnega spodrsljaja, kot na moment radikalne 
zablode oziroma izgube orientacije, katere najbolj radikalno 
manifestacijo je mogoče razbrati v psihotičnem deliriju. Zaradi 
tega tudi lahko skozi celotno pozno poučevanje razglaša, da vsi 
ljudje blodijo, da je torej govoreče bitje kot takšno vselej že 
zaznamovano z nekim dehrijem. 

Po zgornji formuli ponavljanje vzpostavi prehod od prvega 
pomena blodenja k drugemu, od nesporazuma v smislu momen-
tane pomote k blodenju kot izgubi orientacije. Ponavljanje po-
mote torej napravi iz same te pomote nekaj več. Na njegovi 
podlagi dobi pomota neko trajanje oziroma obstojnost, tako da 
je blodenje v svojem bistvu insistenca pomote, ah v primeru tako 
imenovanega psihotičnega dehrija, njena totalna sistematizacija -
blodenje kot sistem, ki gradi na neki pomoti, oziroma sistematizi-
rana pomota. Pri tem nismo daleč od tistega, kar je Freud kritiziral 
na svetovnem nazoru, namreč natanko njegov karakter sanjske 
konstrukcije, ki ima v njegovih očeh status zablode. Religija je 
tukaj paradigma vsake pomote oziroma zablode, ker temelji na 
enačaju med smislom in realnim. Sicer pa se na to raven umešča 
tudi postmoderna pomota, ki zadeva nerazločljivost realnega in 
dozdevka. 

Toda če rečemo, da je blodenje ponavljanje pomote, potem 
je treba to ponavljanje razumeti v sm\s\viautomaton, avtomatizma 
ponavljanja, katerega temeljni učinek je v tem, da obstoječi 



pomoti dodeli prav razsežnost smisla. Natanko to izreka razmerje 
med p o m o t o in ponavljanjem, kakršnega naznanja zgornja 
formula: s tem, ko se pomota ponavlja in insistira, se skozi samo 
to ponavljanje osmišlja in pridobiva na trajnosti in konsistenci, 
se pravi na sistematičnosti. Z drugi besedami, postane neki proces, 
katerega jedro tvori ponavljanje kot osmišljanje pomote. Ali še 
drugače, razsežnost ponavljanja vzpostavi med pomoto in blode-
njem neko razmerje, tako da je pomota blodenja vselej že tudi 
blodenje pomote. Toda da se iz pomote porodi neki minimum 
sistematičnega blodenja , je po t reben na tanko tisti proces 
samooplajanja maske-dozdevka, ki seje naznanjal na ravni plura-
lizacije Imen Očeta. Kajti če gre pri Imenu Očeta v času njegove 
pluralizacije za »Ime Imena Imena«, potem to pomeni, da ima 
sam Oče status pomote. 

Da bi to sprevideli, je treba obe ravni Lacanove besedne igre 
razbiti na sledeč način: 

Les Noms du ... Pere 
: I 

Les non-dupes ... errent 

Francoska beseda erre, torej najprej pomota in potem blode-
nje, meri na Očeta, Pere, na Očeta kot tistega, ki imenuje in s 
tem dejanjem imenovanja nudi subjektu orientacijo znotraj 
simbolnega. Če obstaja pluralnost Imen Očeta, potem je sam Oče 
nekaj, glede česar se je mogoče motiti. Ali še drugače, če je Oče v 
smislu singularnega Imena Očeta točka prepletanja realnega in 
simbolnega in zatorej točka subjektove orientacije in gotovosti, 
potem ni Oče na ravni pluralizma Imen Očeta nič manj kot pomo-
ta sama. O tem dovolj zgovorno priča tudi dejstvo, da Lacanova 
sintagma »neprevarani blodijo« na ravni francoskega zapisa 
popolnoma zabriše moment Imena Očeta in ga tako napravi 
netransparentnega, izpostavi moment njegove nerazločljivosti, 
ki postane podlaga za vse možne nesporazume. Ime Očeta je v 
tem zapisu povzeto kot zvočni dozdevek, torej natanko kot 
dozdevek. Če nimamo pred očmi zapisa, potem je na ravni gole 



izgovorjave »blodenje neprevaranih« nerazločljivo od »Imen 
Očeta«, in ker je to dvoje nerazločljivo, nujno implicira razsežnost 
pomote . Zato ta zapis poleg označitve Očeta kot pomote , 
oziromz pomote Očeta kot Očeta pomote, ^^ povzema tudi tezo 
o neprevaranosti, ki rezultira iz pluralizma Imen. 

Ko skratka Oče izgubi svoj status singularnega Imena in se 
torej razpusti v nedoločeno mnoštvo Imen Očeta, postane privi-
legirani predmet subjektove pomote, in če ima sam Oče status 
pomote, potem iz tega v okvirih simbolnega logično sledi izguba 
orientacije, torej natanko blodenje. Toda kot že rečeno, to blode-
nje v osnovi predstavlja sistematizacijo obstoječe pomote ter pod-
lago za njeno vztrajanje in samooplajanje. Če iz obstoječe pomote 
nastane neko blodenje, potem se mora pomota zapreti sama vase 
in proizvesti neki avtomatizem ponavljanja in napredujočega 
osmišljanja, ki pa se zaradi odsotnosti singularne točke znotraj 
simbolnega brezglavo razrašča na vse strani, kot kakšen deleuzov-
ski micelij. Šele smisel, ki ga subjekt pripiše svoji pomoti, sled-
njega vpne v proces blodenja, tako da je vprašanje smisla v samem 
jedru problematike neprevaranih subjektov. 

Pravzaprav se ta problematika zaplete, če upoštevamo dejstvo, 
da pomota in blodenje zadevata tako prevaranega kot neprevara-
nega subjekta. Sintagma »neprevarani blodijo« prinaša definicijo 
postmodernega subjekta, ki v simbolnem univerzumu ne najde 
več nobene realne opore za razlikovanje med heterogenimi regi-
stri človeškega izkustva, toda tega subjekta je treba umestiti na-
pram prevaranemu subjektu, ki podaja neko bolj temeljno razsež-
nost blodenja. Če zvesto sledimo rdeči niti Lacanove izpeljave, 
potem moramo izpostaviti, da so neprevarani subjekti tisti, ki se 
ne pustijo ujeti temeljni razsežnosti simbolnega, ta temeljna raz-
sežnost simbolnega pa je natanko razsežnost prevare. Z drugimi 
besedami, če neprevarani blodijo, iz tega ni mogoče potegniti 
nasprotnega sklepa, namreč da prevarani ne blodijo. Če prista-
nemo na Lacanovo definicijo označevalca kot tistega, kar zastopa 

Tako kot je na ravni svoje singularnosti Ime Očeta vselej tudi Oče Imena. 



subjekta za neki drugi označevalec, potem ta redukcija subjekta 
na razmik med dvema označevalcema dejansko implicira neko 
razsežnost pomote. Še več, z malo pretiravanja lahko ta definicija 
označevalca v okvirih poznega Lacanovega poučevanja nastopa 
celo kot definicija blodenja. Zakaj? Ni mogoče spregledati, da je 
bistveni element te definicije njena krožnost. Ta krožnost ni logič-
na napaka, to bi bilo preveč enostavno, temveč povzema logiko 
označevalca in logiko simbolnega. Znotraj te definicije obstaja 
neka »pod-definicija«, ki zadeva subjekta in ki to krožnost 
postavlja v popolnoma drugačno luč. Po tej pod-definiciji je 
subjekt tisto, kar zastopa označevalec za nekega drugega označe-
valca oziroma kar pade v minimalni razmik med dvema označe-
valcema. Toda če je subjekt nekaj zastopanega, potem prva težava 
nastopi na točki, ko se zastavi vprašanje, kateri označevalec ga 
zastopa. Strogo gledano, pri nekem drugem označevalcu ga zasto-
pa čisto vsak označevalec, kar hkrati pomeni, da ga ne zastopa 
nobeden izmed njih. Če ima torej subjekt po eni strani toliko 
zastopstev, kolikor je označevalcev, pa po drugi strani iz tega 
sledi, da nima nobenega ustreznega zastopstva, nobenega popol-
nega zastopstva, temveč je v vsak označevalec vpisan že tudi neki 
manko zastopstva. Tako da subjekta pravzaprav »zastopa« sam 
ta manko zastopstva, iz česar potem tudi logično sledi krožnost 
definicije označevalca, katere osnova je ciklično ponavljanje man-
ka oziroma spodletelosti zastopstva v samem jedru označevalne 
funkcije. Če je v navezavi na to krožnost mogoče govoriti o 
blodenju, potem je to zato, ker je subjekt označevalca vpet v 
proces drsenja od enega označevalca k drugemu. To drsenje je v 
nekem smislu proces blodenja. Reči denimo, da obstaja subjekt 
nezavednega, pomeni isto kot reči, da znotraj simbolnega obstaja 
neka razsežnost pomote in nenazadnje tudi blodenja v smislu 
izgube orientacije. Blodeči subjekt je subjekt, ki je izgubljen v 
mnoštvu označevalcev, od katerih nobeden ni na ravni svoje repre-
zentativne funkcije, temveč za opravljanje te funkcije kliče po 
nekem drugem označevalcu in ta zopet po nekem tretjem itd. 
Nenazadnje to razsežnost pomote in blodenja kot temeljnega 



dejstva simbolnega povzema psihoanalitična hipoteza o nezaved-
nem. Lacan je to razsežnost najbolj sistematično izpostavil na 
točki, ko je kot prevod Freudovega das UnbewHsste predlagal 
francosko besedo une-bevue, ki v prevodu pomeni natanko po-
moto in se potemtakem pomensko prekriva s pomoto k^oterrance. 
Toda med obojim kljub temu obstaja neka bistvena razlika: une-
bevue, se pravi nezavedno kot pomota izpostavi tisti moment 
pomote, ki je reduciran na goli nesmisel, medtem ko beseda erran-
ce že zaradi golega dejstva, da se v njej prepletata moment pomote 
in moment blodenja, vse prej meri na subjektovo dejanje razu-
mevanja oziroma osmislitve te pomote. Kljub temu pa obe razsež-
nosti pomote merita na tisto razsežnost nezavednega in logike 
simbolnega, ki subjekta vpleta v neko radikalno nerazmerje. To 
zelo izčrpno ponazarja sledeča miselna hnija iz Lacanovega pred-
govora k angleški izdaji Seminarja XL 

Da smo v nezavednem, smo gotovi samo tedaj, ko mesto lapsusa 
nima več nobenega dometa smisla (ali interpretacije). Tedaj to vemo. 
Toda da bi iz tega izstopili, zadošča, da smo na to pozorni. Kajti ni 
prijateljstva, ki bi ga to nezavedno podpiralo.'^ 

Pomota, reducirana na goli jezikovni nesmisel, je bistvo neza-
vednega, čista diskrepanca, ki je inherentna simbolnemu kot take-
mu. Toda če se ta diskrepanca sprevrne v blodenje, potem to po-
meni, da subjekt ne spregleda realnega, ki se naznanja kot nesmi-
selno jedro prevare, temveč v njej vselej išče neki prikriti smisel. 
Zaradi tega iz te diskrepance tudi ne more izstopiti, tj. doseči 
neke točke vednosti in gotovosti, ki bi mu lahko služila kot 
podlaga za minimalno orientacijo znotraj simbolnega in/oziroma 
nezavednega. Ker nezavedno ne podpira nobenega prijateljstva, 
se pravi, ker nezavedno za subjekta vselej ostaja njegov Drugi, 
mora subjekt izstopiti iz njegovega smisla, če naj v njem vzpostavi 
neki minimum orientacije. Samo tako se lahko izmakne radikalni 

'^Jacques Lacan, »Prefacea Tedition anglaise du Seminaire XI«, v.Autres 
ecrits, op. cit., str. 571. 



razsežnosti blodenja, ki mu jo nalaga njegova vpetost v simbolno. 
Pri vsem tem gre za isti »paradoks«, ki ga Lacan opredeli v odnosu 
do problematike Imena Očeta: subjekt se ga lahko otrese samo 
pod pogojem, da se ga posluži.^® Se pravi, subjekt se izmakne 
primežu nezavednega samo, če se mu pusti prevarati, tj. če se 
pusti prevarati njegovi realni razsežnosti, na podlagi katere po-
stane razvidno, da je govoreče bitje subjekt - v obeh primerih 
besede: tako subjekt kot podložnik - nezavednega po pomoti, 
celo po pomoti glede pomote. Toda na to pomoto se veže neka 
realna nujnost, ki vztraja v samem jedru označevalne funkcije. 

V tem se že naznanja tudi ločnica med prevaranim in nepreva-
ranim subjektom. Če je smiselno navezati definicijo označevalca 
na pomoto oziroma blodenje, potem je to zato, ker ločnica med 
obema subjektoma zadeva ravno logiko označevalca. Kot pove 
že samo njegovo ime, se prevarani subjekt pusti prevarati šepa-
vemu označevalnemu zastopstvu. Njegovo razmerje do označe-
valca je sicer zaznamovano s potezo pomote, kolikor pač noben 
označevalec ni na ravni svoje naloge, vendar pa ravno ta subjek-
tova pomota dela označevalec operativen in učinkovitv regulaciji 
blodenja. Po drugi strani se neprevarani subjekt ne pusti prevarati 
označevalni zanki, kar ga zaplete ravno v tisti proces blodenja, 
ki se mu je hotel izogniti. Prevarani subjekt se skratka pusti zape-
ljati svoji pomoti (»svojemu« označevalcu, ki ga zastopa pri 
vsakem drugem označevalcu), medtem ko neprevarani subjekt 
do pomote-označevalca zavzema distanco, da bi lahko spregledal 
njeno razsežnost, pri čemer spregleda, da je pomota označevalca 
njegova lastna subjektivna pomota. Sama njegova distanca od 
pomote je v sebi že neka pomota, saj neprevarani subjekt s tem, 
ko se izvzema iz primeža govorice, zaostri sam njen primež. 

Primer. Če hočemo najti ilustracijo te pozicije neprevaranca, 
ostaja misticizem Wittgensteinovega tipa tudi danes poglavitna 
referenca. Imperativ molka, zloma govorice naj bi v subjektu zbu-

Cf. Jacques Lacan, Le Seminaire, livre X X i n , Le sinthome, op. cit., str. 



dil gotovost glede realnega kot nekakšne neizrekljive zunanjosti 
govorice, toda kar ta zastavitev spregleda, je natanko tista razsež-
nost govorice, po kateri je ta »radikalna zunanjost« šele proizve-
dena. Ali povedano nekoliko drugače, realno ni nekaj, pred čemer 
lahko subjekt samo še umolkne in premika kazalec, pač pa je ta 
nema zunanjost učinek samega simbolnega, njegov nemi korelat. 
Misticizem neizrekljivega je pozicija neprevaranega subjekta, ki 
trdi, da je treba molčati o tistem, o čemer ni mogoče govoriti, ne 
vedoč, da je tisto, o čemer ni mogoče govoriti, učinek samega 
govora: učinek smisla. Skratka, neprevarani subjekt verjame, da 
je mogoče izstopiti iz govorice oziroma da se je mogoče iztrgati 
primežu nezavednega po poteh takšnega izstopa iz sveta govorice 
v objektivno, a nemo izven-jezikovno realnost. Toda s tem po-
mota, ki jo subjektu nalaga simbolno, ni očiščena vsakega dometa 
smisla, temveč je šele zares osmišljena, zaradi česar neprevarani 
subjekt tudi ne ve, da je s svojim »izstopom« iz nezavednega vanj 
dejansko šele vstopil. 

Prevaranost neprevaranega subjekta je skratka v tem, da svojo 
vednost o prevari jemlje kot temelj neke zunanje pozicije. Toda 
ker je njegova vednost v resnici inherentni moment same logike 
simbolnega, ker sta tako prevaranost kot neprevaranost dve sub-
jektivni poziciji, ki ju nalaga simbolno, in zatorej dve razsežnosti 
prevare, v katero se zaplete govoreče bitje kot subjekt označe-
valca, je neprevarani subjekt v resnici subjekt dvojne prevare: 
najprej ga prevara samo njegovo izogibanje prevari, potem pa g a -
tako kot vsakega drugega subjekta - prevara še označevalec. Ker 
neprevarani subjekt ostaja subjekt označevalca, blodi v istem 
smislu kot prevarani subjekt, hkrati pa se neka razsežnost blode-
nja odvija na ravni neprevaranosti, ker subjekt skozi samo izv-
zemanje iz množice, ki ji pripada, okrepi svojo pripadnost oziro-
ma zapadlost simbolnemu. Njegova neprevaranost je zatorej mo-
dus prevare, od znotraj podvojena prevara. 



h) Praksa blodenja: religiozna prevara in ateistična 
neprevaranost 

S pluralizacijo Imena Očeta in temu ustrezno prevlado logike 
neprevarancev torej iz simbolnega kot urejenega sistema označe-
valcev in označencev nastane simbolno, znotraj katerega ni mo-
goče najti nobene točke orientacije in v katerem prevlada panika. 
Simbolno postane natanko »panično simbolno«." Ta moment 
panike je treba vzeti dobesedno in ga navezati na moment brez-
glavega blodenja. V tem primeru panika zadeva grožnjo popolne 
razpustitve simbolnega na golo disperzijo označevalcev, hkrati 
pa ta razpustitev pomeni, da razkroj vezi med simbolnim in 
realnim ogroža tudi samo simbolno posredovano realnost. Toda 
ta moment panike, ki odslej nastopa kot bistvena karakteristika 
registra simbolnega, je veliko bolj dvoumen, saj sama panika 
hkrati postane tudi nekakšna varovalka ali blokada, ki preprečuje 
razpustitev simbolnega. Drugače rečeno, če je realna konsistenca 
simbolnega s pluralizacijo Imena Očeta postala vprašljiva, to še 
ne pomeni, da je postala vprašljiva konsistenca simbolnega kot 
taka. Ko je Lacan v svojem poznem poučevanju za posredovanje 
strukture človeškega izkustva izbral figuro boromejskega vozla, 
je hkrati tudi pokazal, da popustitev ene od obstoječih vezi, ki se 
vzpostavijo med realnim, simbolnim in imaginarnim, v konkret-
nem primeru med realnim in simbolnim, okrepi vez nasprotnega 
pola, tokrat med simbolnim in imaginarnim. V paničnem simbol-
nem torej realno konsistenco nadomesti imaginarna konsistenca, 
toda realno iz te situacije ni preprosto izključeno, temveč prav 
tako prevladano s strani imaginarnega. Če je torej za prevaranega 
subjekta Ime Očeta predstavljalo oporo njegove gotovosti, pa za 
neprevaranega subjekta paničnega simbolnega ta funkcija pripade 
smislu. Razlika med obema subjektivnima pozicijama je v tem, 
da za prvo realno ostaja nekaj heterogenega, medtem ko se za 
drugo realno bolj ali manj uspešno prekrije s smislom. Prevlada 

" Cf . Alenka Zupančič , Nietzsche: filozofija dvojega. D r u š t v o za 
teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 2001, str. 35. 



pomota, ki postavlja enačaj med realnim in smislom, s čimer ima-
ginarno postane privilegirani register, ki nudi govorečemu bitju 
dostop do realnega. 

Toda prav ta pomota, po kateri se realno kaže kot nekaj smi-
selnega, je predpostavka religioznega verovanja, religiozno vero-
vanje v svoji čisti obliki - s to razliko, da religijo vselej spremlja 
postavka pozitivnega obstoja velikega Drugega kot garanta smisla 
realnega oziroma smisla smisla, medtem ko neprevaranec dekla-
rativno zavrača vsako idejo velikega Drugega, ne pa tudi univer-
zalne logike smisla, ki jamči za konsistenco njegovega svetovnega 
nazora, njegove celostne podobe sveta kot sveta dozdevkov. Ne-
prevaranec se tako izogne razpustitvi simbolnega registra z delnim 
privzetjem religiozne hipoteze (smisel brez absolutnega garanta), 
s čimer pa »po pomoti« prevzame rehgiozno pomoto in kljub 
vsemu ostaja v okviru religioznega svetovnega nazora, za katerega 
ni (materialni) svet nič manj svet dozdevkov. Ta dvojna pomota 
neprevaranega subjekta se imenuje natanko ateizem, katerega 
razmah spremlja rojstvo postmoderne. 

Danes velja dogmatično prepričanje, da živimo v času dovr-
šitve učinkov smrti Boga. Toda smrt Boga je mogoče razumeti 
vsaj na dva načina. Postmoderni način bi bil nekako v tem, da 
razglašamo konec velike krščanske eshatologije. Če je Bog mrtev, 
potem je bil mrtev že od vsega začetka. Krščanski Bog je mrtvo-
rojenec in krščanstvo religija mrtvega Boga, torej iluzija. Toda 
ob tem evociranju iluzije je treba poudariti, da to ni Freudova 
pozicija. Freud stavi na prevlado znanstvenega realnega nad 
religiozno resnico in s tega vidika mu mora religija nujno nastopiti 
kot iluzija oziroma dozdevek, medtem ko gre v drugem primeru 
za razumevanje subjekta, za katerega po smrti Boga ni nič bolj 
gotovo kot obstoj dozdevka. Razlika med Freudom in nepreva-
rancem je skratka v tem, da za prvega register realnega predstavlja 
vir gotovosti, medtem ko za drugega gotovost izhaja iz dozdevka 
in imaginarnega. Prav s Freudovo invencijo pa se naznanja dru-
gačno razumevanje smrti Boga in s tem tudi možnost nekega 
drugega ateizma. Lacan je to razumevanje denimo povzel takole: 



Resnični obrazec ateizma ni Bog je mrtev - Freud ščiti očeta celo 
tedaj, ko izvir očetovske funkcije utemelji na njegovem uboju - , 
resnični obrazec ateizma je Bog je nezaveden}^ 

Razlika med ateističnim potencialom psihoanalize in postmo-
dernim ateizmom je očitna: medtem ko za neprevaranca Nietz-
schejevo deklariranje smrti Boga predstavlja zadnjo besedo, pa 
za psihoanalizo smrt Boga predstavlja točko, iz katere je treba 
mishti dejanski status Boga. Resnica, ki jo razkrije smrt Boga, ni 
Vse je dozdevek, temveč Bog je nezaveden, kar hkrati pomeni, 
da postmoderni ateizem, po katerem se je subjekt s smrtjo Boga 
preprosto otresel prevare velikega Drugega, ni na ravni resnice. 
Sam postmoderni ateizem je zgolj dozdevek ateizma, ker ateistični 
neprevaranec ne preseže prevare religioznega verovanja, temveč 
zgolj modificira njegovo vsebino. Ali še drugače, 5og/e mrtev še 
vedno nastopa kot resnica religioznega verovanja, medtem ko 
izjava Bog je nezaveden prinaša resnico nekega drugega registra, 
ki subvertira samo religiozno verovanje in ga postavi v drugačno 
luč, kar hkrati tudi pomeni, da preseže okvire religije, kar post-
modernemu ateizmu že v izhodišču ne more uspeti. 

Da bi to postalo bolj razvidno, se je treba spomniti različnih 
načinov, kako se subjekt pusti prevarati velikemu Drugemu. 
Obstajajo trije takšni načini. 

Prvi je že večkrat omenjeni religiozni način, ki predstavlja 
verovanje v pozitivni obstoj velikega Drugega. Vernik je prevarani 
subjekt, za katerega vehki Drugi nastopa kot učinkujoči obstoj. 
Toda ker do tega obstoja vselej pride na podlagi materialnih 
učinkov simbolnega, ki jim pripiše neki prikriti smisel, to prav-
zaprav pomeni, da ga prevara imaginarno v simbolnem. Šele s 
tem, ko predpostavi neki smisel, dobi podoba velikega Drugega 
kot garanta tega smisla neko minimalno osnovo. 

Drugi način je prav tako že večkrat omenjeni postmoderni 
ateizem, za katerega veliki Drugi predstavlja zgolj neučinkovito 

^°Jacques Lacan, knjiga temeljni koncepti psihoanalize. 
Društvo za teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 1996, str. 57. Modificiran prevod. 



fikcijo. Toda ta ateizem neprevaranega subjekta predstavlja zgolj 
negativ religioznega verovanja, ker samo prevede učinkujoči ob-
stoj v neučinkujoči (ne)obstoj. 

Tretji način se naznanja na ravni izjave Bog je nezaveden, ki 
odpira pot nekega radikalnejšega in resničnega ateizma. Trditi 
Bog je nezaveden pomeni umestiti Boga na neko mesto, ki mu ni 
mogoče pripisati niti obstoja niti neobstoja. To je natanko ekstim-
no mesto freudovskega nezavednega. Tako kot za Boga tudi za 
nezavedno ni mogoče reči, da obstaja oziroma ne obstaja, temveč 
kvečjemu, da učinkuje. Toda to hkrati pomeni, da ima status hipo-
teze in da se je glede njega mogoče motiti. In tako kot je roman-
tična percepcija nezavednega kot nekakšnega globinskega kraja 
večnih arhetipov pomota glede nezavednega, ki iz slednjega na-
pravi le še eno metafizično substanco več, ali kot se temu reče: 
»podzavest«, tako sta tudi religija in postmoderni ateizem pomoti 
glede Boga, ki napravita iz njega bodisi kozmičnega arhitekta in 
vrhovno bivajoče bodisi Dozdevek vseh dozdevkov. Religija 
materialnim učinkom simbolnega po pomoti pripiše neki pozitiv-
ni obstoj kot njihov vzrok, medtem ko postmoderni ateizem s 
postavko o neobstoju vehkega Drugega ostane podvržen mate-
rialnim učinkom simbolnega, s katerimi ne ve, kaj početi - torej 
jih mora na novo osmisliti, s čimer zopet pristane v horizontu 
religiozne logike smisla. 

Napram temu pa trditev Bog je nezaveden izpostavlja neko 
veliko bolj paradoksno naravo velikega Drugega. Trdi, da Bog 
ob-staja, tj. da predstavlja neki učinkujoči neobstoj. Toda tedaj 
Bog ni niti vrhovno bivajoče niti gola fikcija, temveč nastopa kot 
ime za »množico učinkov govorice«,^' natanko takšna množica 
nepredvidljivih materialnih učinkov simbolnega pa je freudovsko 
nezavedno. Če pa je Bog množica učinkov govorice ali če je hipo-
teza Boga vezana na golo dejstvo izrekanja, se te hipoteze ni 

Jacques Lacan, Le Seminaire, livre XXII, RS I, predavanje 17. decembra 
1974, v: Ornicarf, 2, Le Graphe, Pariz 1975, str. 103. Ali še drugače, Bog je 
nekaj, kar ima telo in ne obstaja - kakor se glasi »vic« iz Seminarja XVII. 



mogoče otresti z golim zavračanjem verovanja kot zablode, kakor 
to počne neprevaranec. Če se hoče ateist resnično otresti religioz-
ne podobe velikega Drugega, se mora velikemu Drugemu najprej 
pustiti prevarati, toda ta prevara mora biti drugačnega tipa kot 
religiozna - izhajati mora iz materialnih učinkov in pristati pri 
neobstoju, v tem primeru pri nezavednem. Kot rečeno, se mož-
nost takšnega resničnega ateizma naznanja s psihoanalizo.^^ 

Obstaja torej neka razsežnost smrti Boga, glede katere se 
množični postmoderni ateizem moti. Ta pomota zadeva dejstvo, 
da smrt Boga slednjega postavi kot dozdevek. Toda ali iz tega res 
sledi njegova neučinkovitost? Prehod od singularnega Imena 
Očeta k pluralnosti Imen pokaže ravno nasprotno: pluralizacija 
Imena Očeta ne pomeni preprosto zatona te funkcije in njene 
popolne neoperativnosti, ampak nepregledno pomnožitev njenih 
intervencij v subjektovo realnost. Če je prej intervenirala kot 
realna opora gotovosti in razločevanja med realnim in dozdev-
kom, pa sedaj intervenira ravno kot čisti dozdevek, kot osmišlja-
nje realnega, kot nerazločljivost realnega in dozdevka. Kjer vlada 
vseprisotnost dozdevka, tam vlada pluralizem Imena Očeta, se 
pravi Bog kot svoja lastna pluralnost. Postmoderni ateizem ima 
povsem prav, ko trdi, da Bog po svoji lastni smrti postane goli 
dozdevek, toda pri tem spregleda, da ta dozdevek v logiki pro-
dukcije smisla še vedno zaseda privilegirano mesto. Produkcija 
smisla je neločljiva od hipoteze vehkega Drugega, ker ima smisel 
neko vrednost samo za Drugega, ker torej sama produkcija smisla 
vselej že predpostavlja neko točko Drugega. 

Ateist kot poseben primer neprevaranega subjekta pokaže, 
da je sam ateizem postmoderna deviacija verovanja v Boga, ute-
meljena na neki pomoti. V samem jedru te pomote stoji podvo-
jitev na vednost o neobstoju in verovanje v dozdevek, pri čemer 

^̂  Toda ne samo z njo. Veliko pred psihoanalizo se ta možnost naznanja 
z nastopom moderne znanosti, ki po Freudu prinaša možnost nekega logično 
popolnoma drugačnega svetovnega nazora. Toda kot je bilo pokazano, je ta 
znanstvena zareza hkrati pomenila tudi okrepitev logike obstoječega svetov-
nega nazora. 



je zelo indikativno dejstvo, da se stožer ateistove gotovosti ne 
umešča toliko na raven njegove domnevne vednosti, temveč v 
okvire verovanja, tj. izhaja iz dozdevka. Ker se neprevaranec doz-
devku ne pusti prevarati, sklepa na njegovo neučinkovitost in s 
tem za nazaj podkrepi svojo vednost o neobstoju. To neprevaran-
ca vpne v dvojno gibanje od vednosti k verovanju in nazaj, ki 
postopoma osmišlja samo sebe. V okviru problematike obstoja 
Boga je mogoče navedeno podvojitev povzeti na sledeči način: 
bolj ko ateist ve, da Bog ne obstaja, bolj verjame, da se ne vmešava. 
Takšna je v osnovi tudi Lacanova teza: 

Vsi po vrsti so religiozni, celo ateisti. Njihova vera v Boga je dovolj 
močna, da verjamejo, kako Bog z njihovo boleznijo nima ničesar. 
Ateizem je bolezen verovanja v Boga, verovanje, da se Bog v svet 
ne vmešava.^' 

Toda preden se kakorkoh spotaknemo ob to nenavadno opre-
delitev ateizma, je treba poudariti še drugi moment tega gibanja: 
bolj ko verjame, da se Bog v svet ne vmešava, bolj ve, da ne obstaja. 
Ker med njegovo vednostjo in verovanjem vselej že obstaja 
določena mera vzajemne podpore, je bistvo postmodernega ateiz-
ma v samem tem nihanju med svojo lastno vednostjo in verova-
njem, nihanjem, ki je vselej že blodenje. Ravno zaradi tega nihanja 
lahko nad njim ponovno prevlada moment religioznega verova-
nja, na kar meri natanko opredelitev ateizma kot bolezni vero-
vanja v Boga. 

Razglasiti ateizem za bolezen verovanja gotovo predstavlja 
zelo posebno stališče, vendar pa to ne pomeni, da je bolezen tudi 
religija kot takšna. Vse prej predstavlja določeno sprevrnitev 
Freudove miselne linije, kolikor gre podlago takšne opredelitve 
iskati v postavki prehoda od singularnega Imena Očeta k mnoštvu 
Imen Očeta. V luči tega prehoda zasede pluralnost mesto bolezen-
ske etiologije postmodernega verovanja v dozdevek, to verovanje 

^̂  Jacques Lacan, »Odgovori na vprašanja študentov«, v: Sodobna literar-
na teorija (zbornik), Krtina, Ljubljana 1995, str. 89. 



pa sprevrže verovanje v Boga kot Ime Očeta. Toda ta ateistična 
»subverzija« zgolj postavi na glavo staro resnico. 

Mimogrede, ravno zaradi tega insistiranja religiozne resnice 
pozni Lacan, kadar govori o krščanstvu, uporablja sintagmo res-
nična religija. Kaj naj bi to pomenilo? Krščanstvo je resnična reli-
gija vsaj v dveh ozirih: najprej v banalnem pomenu, da jemlje 
kot podlago verovanja neko resnico glede velikega Drugega (real-
na smrt Boga na križu in temu ustrezno rojstvo simbolnega Boga 
Očeta^"*) - ta resnica krščanskega svetovnega nazora podpira 
smiselni okvir realnosti, izloča smisel, s katerim religija prežema 
realnost govorečega bitja. Toda krščanstvo je resnična religija tudi 
z ozirom na postmoderni ateizem. Slednji je bolezen - blodenje -
verovanja v Boga, kolikor se na deklarativni ravni odpove reli-
giozni resnici in se ne pusti prevarati paradoksalnim učinkom 
velikega Drugega, bodisi v smeri njegovega obstoja bodisi v smeri 
učinkujočega neobstoja. Postmoderni ateizem v svoji neprevara-
nosti ne proizvede nobene resnice, temveč kvečjemu deregulirano 
blodi na podlagi lastne pomote. Edino, kar ga lahko učinkovito 
ozdravi njegove panične odtujenosti v simbolnem, v katerem vla-
dajo prazni dozdevki, je smiselni presežek rehgiozne resnice, 
katere bolezenska deviacija v osnovi je; in ker ne proizvede 
nobene lastne resnice, tj. nobene resnice, ki bi ga iztrgala iz pri-
meža resnične religije in to resnico hkrati postavila na laž, zanj 
tudi ni nobenega drugega upanja, kot ponovni zdrs v okvire reli-
gioznega verovanja, katerega post-modernizirana različica je. 

Pač pa religiozna resnica vstopi v realno, če lahko tako reče-
mo, s psihoanalizo - s tem pridržkom, da resnica v realnem ravno 
ni več reUgiozna, ker nima več nobenega smisla. Psihoanalizi je 
uspel preboj iz religioznih okvirov prav na točki, ko je uspela poka-
zati, da se veliki Drugi v subjektovo realnost vseskozi vmešava 
kot neobstoj oziroma da se učinkovito vmešava samo, kohkor 
ne obstaja. Samo s tem je veliki Drugi desakraliziran, torej mišljen 

^^ Glede realne in simbolne smrti Boga cf. Alenka Zupančič, Nietzsche: 
filozofija dvojega, op. cit. 



onstran okvirov logike smisla, in nastopa kot logična funkcija 
simbolnega. Nasprotno pa postmoderni ateizem kot bolezen 
verovanja v Drugem ravno ne uspe razločiti obstoja in učinko-
vanja. Ko Freud razglasi religijo za iluzijo, je v tem treba razumeti, 
da religija zvari skupaj obstoj in učinkovitost za ceno izključitve 
neobstoja iz polja učinkovitosti, torej za ceno izključitve ekstim-
nega karakterja realnega. 

Način razumevanja smrti Boga, ki nastopi s psihoanalizo, 
prav tako predstavlja neko prevaro. Gre za tisti modus prevare, 
ki meri na realno. Lacan v seminarju Neprevarani blodijo navaja 
kot primer takšne prevare samega Freuda. Freud je bil dupe du 
reel, se pravi nekdo, ki se je pustil prevarati realnemu, kar ga dela 
za »dobrega prevaranca, namreč tistega, ki ne blodi«.^^ Ta preva-
ranost se kaže v rokovanju z neobstojem, denimo v primeru Pra-
očeta, čigar uboj po Freudu utemelji očetovsko funkcijo. Ta freu-
dovski mit o izvoru Imena Očeta govori natanko o realnih učinkih 
neobstoja, ki se manifestirajo skozi paradoksno realnost nezaved-
nega. Nevrotiki na ravni svojih »individualnih mitov« ponavljajo 
ta neobstoječi dogodek, katerega materialni učinek je bolezenska 
realnost subjekta v analizi. Obstaja torej neka razsežnost prevare, 
ki zadeva realne učinke simbolnega in ki zaradi tega suspendira 
proces blodenja in razsežnost pomote, ker je realno, če se mu 
seveda pustimo prevarati, nekaj, kar v subjektu ne pušča nobenega 
prostora za dvom. Ravno kolikor realno nastopa kot točka sub-
jektove gotovosti in točka orientacije, ni absurdno reči, da iz te 
razsežnosti prevare namesto blodenja sledi njegovo suspendiranje. 

Da je bil Freud dupe du reel se na privilegiran način kaže 
tudi na ravni njegovega scientizma, v njegovi stavi, da bo iz 
antagonizma med znanostjo in religijo znanost izšla kot zmago-
valka. Kopernikanski udarec človeškemu narcizmu, po katerem 
nastopi moderna znanost kot »znanost o realnem«,^^ prinaša radi-

^̂  Jacques Lacan, Le Seminaire, livre XXI, Les non-dupes errent, preda-
vanje 11. decembra 1973. 

^^ Lacanova oznaka za matematizirano galilejsko znanost. Za izčrpno 



kalni prelom z velikim Drugim, ne samo v religioznem pomenu 
besede, ampak tudi z velikim Drugim kot simbolno funkcijo. V 
času, ko Nietzsche razglaša smrt Boga, se dejansko naznanja mož-
nost prevlade svetovnega nazora znanosti nad religioznim svetov-
nim nazorom, in ko Freud kasneje povzdiguje svetovni nazor 
moderne znanosti, hkrati pokaže, da znanstveni svetovni nazor 
temelji na izključitvi etičnih in eksistencialnih vprašanj s področja 
svojega delovanja, s čimer hkrati tudi razkriva resnično naravo 
velikega Drugega: neobstoj, ki znotraj imaginarnega in sim-
bolnega proizvaja realne učinke. 

Na tej točki se velja navezati nazaj na problematiko svetov-
nega nazora. Radikalna izključitev vsega imaginarnega izpostavlja 
neznosno razsežnost moderne znanosti, ki ni kompatibilna z no-
benim obstoječim tipom svetovnega nazora. Če se znanost ne 
ozira na vprašanja etičnega in eksistencialnega tipa, se umešča na 
pol, nasproten interesom življenja, kar v zadnji instanci privede 
do najslavnejše fantazme moderne dobe, namreč fantazme global-
nega opustošenja planeta in absolutnega uničenja življenja. Če 
torej v zgodovini obstaja točka, na podlagi katere je mogoče napo-
vedati prevlado znanosti, pa ta točka hkrati odpre prostor za kon-
strukcijo fantazme o znanosti kot uničevalki življenja, ki takšno 
prevlado obenem tudi zablokira. Ta fantazma je nekaj popolnoma 
novega in kot takšna predstavlja minimalni okvir, na podlagi kate-
rega je možna regulacija znanosti in njenega napredovanja. Je 
fantazma, ki tvori popek paničnega simbolnega postmoderne in 
napravi znanost dovzetno za neki minimum svetovnega nazora. 

N i nenavadno, da Lacan preide k triumfu religije ravno na 
podlagi opazovanja tega paničnega stanja znotraj simbolnega in 
strahov, povezanih z moderno znanostjo. Če Freud še lahko slika 
podobo znanosti kot glasnice resnice napram iluzijam preteklih 
stoletij, pa je v Lacanovem času ta podoba znanosti že močno 
zbledela. Natančneje rečeno, zbledela je freudovska ideja znanosti 

obravnavo tega problema ponovno napotujem na Jean-Claude Milner , / i t jno 
delo, op. cit. 



kot nosilke nekega konsistentnega svetovnega nazora, ki je zmo-
žen spodriniti iluzije osmišljajočih svetovnih nazorov. Ker obstaja 
cela paleta družbenih strahov, ki izpostavljajo tesnobno dimenzijo 
znanosti, je znanost vse prej postala dejavnik nelagodja v kulturi. 
Zavzela je tisto mesto, ki ga je Freud še pripisoval religiozni repre-
siji, s to razliko, da znanost ničesar ne zatira, temveč vse prej 
producira in razkriva - neko realno. Konflikt med znanostjo in 
religijo se skratka radikahzira na točki, ko v zvezi z znanostjo in 
njenim realnim prevlada fantazma globalnega uničenja. 

Rečeno je že bilo, da se v postmodernem stanju tradicionalni 
konflikt med znanostjo in religijo na poseben način manifestira 
v obliki etičnih komisij. Slednjim danes pripada tista regulativna 
funkcija, ki je nekoč pripadala religiji. Medtem ko religiozni 
svetovni nazor še temelji na ideji velikega Drugega kot pozitiv-
nega obstoja, pa etična komisija nastopa kot reprezentant raz-
ličnih svetovnih nazorov, katerih skupna točka je vednost o odsot-
nosti vsakega pozitivnega garanta, skratka vednost, da veliki 
Drugi ne obstaja. Toda kot rečeno, vednost o neobstoju krepi 
verovanje v nevmešavanje. N i torej nenavadno, da etične komisije 
v zadnji instanci privedejo do povsem religioznega sklepa, da 
nas lahko pred to novo podobo biblijskega opustošenja, ki ga 
naznanja nastop znanstvenega Antikrista, »reši samo še kakšen 
Bog«, kakor se glasijo Heideggerjeve preroške besede. To izjavo 
je treba vzeti veliko resneje kot je bila nemara mišljena. Če post-
moderni ateizem predstavlja zgolj podvojitev religiozne prevare, 
potem njegova pot gotovo ne more pripeljati do preboja iz reli-
gioznega svetovnega nazora. Pač pa pripelje do sklepa, da je edini 
način ozdravljenja od panike, ki prežema postmoderno simbolno, 
vrnitev religije, katere resnica - kot rečeno, razlika med religioz-
nim verovanjem in postmodernim ateizmom kot njegovo bole-
zensko deviacijo je v tem, da slednji ne prinaša nobene resnice, 
temveč zgolj mnenjski pluralizem - nevtralizira učinke nelagodja, 
ki jih v neprevaranemu subjektu denimo zbuja moderna znanost. 

Primer znanosti je tukaj privilegiran zato, ker znanstveno 
realno še naprej ostaja radikalno heterogeno imaginarnim okvi-



rom postmoderne realnosti. Moderna zna.nost onesnažuje pomir-
ljivo in konsistentno realnost govorečega bitja,^^ in s tem ko jo 
onesnažuje, spreminja njeno neproblematično podobo. Da je po-
trebna regulacija takšne znanosti, se za neprevaranega subjekta 
kaže tudi ali predvsem skozi dejstvo, da sami znanstveniki niso 
imuni na občutje tesnobe oziroma da je tesnoba temeljno občutje 
znanosti kot četrtega nemogočega poklica.^^ Tako je fantazma 
znanosti kot uničevalke navsezadnje tudi znanstvena fantazma, 
varovalka, ki od znotraj inhibira neovirano napredovanje zna-
nosti. Toda če znanstvenikom njihovo lastno početje zbuja tesno-
bo, potem to pomeni, da je realno za same znanstvenike postalo 
problem in da je znotraj znanosti prevladala ista nerazločljivost 
realnega in dozdevka, kakršno propagira postmoderna doksa. 
Zgolj mimogrede omenimo, da to za znanost pomeni začetek 
zabrisovanja meje med znanostjo in fikcijo, celo začetek njunega 
medsebojnega prekrivanja. Ni torej nenavadno, da je Lacan sku-
paj s triumfom religije napovedal prevlado fikcije znotraj znanosti 
oziroma prihodnost znanosti kot znanosti-fikcijeP To je končno 
znanost po meri postmodernega stanja in to je tudi znanost, ki bo 
spodbujala nadaljnje množenje etičnih komisij in nadaljnjo po-
trebo po množični produkciji religioznega smisla. Toda to pomeni 
natanko triumf religije nad znanostjo, ali še splošneje, triumf 
smisla (imaginarne religiozne resnice) nad realnim (realnimi regi-
stri vednosti). 

^̂  Cf. Jacques Lacan, Le Triomphe de la religion, op. cit., str. 76. 
Cf. ibid., str. 73-75. 

^^ Cf. Jacques Lacan, »Krize psihoanalize ne more biti«, dos topno na 
spletni strani http:/ /www.krtaca.si . Ustrezni francoski izraz se glasi science-
fiction, kar sicer pomeni znanstveno fantastiko. Tukaj ga prevajam koiznanost-
fikcijo, da bi poudaril moment fikcije kot imaginarnega zajetja realnega in s 
tem prevlado imaginarnega na ravni same znanosti. 

http://www.krtaca.si


Bežen pogled v arhive islama 

Slavoj Žižek 

Is lam za številne z a h o d n e z g o d o v i n a r j e religije preds tav l ja p r o -
b l em - k a k o je l ahko nas topi l za k r ščans tvom, to p o s l e d n j o vseh 
religij? Že s a m o n j egovo geogra f sko mes to priča o lažnos t i klišeja 
o v z h o d n j a š t v u : lokaci ja islama, bo l j ko t na n j e g o v o p r i p a d n o s t 
V z h o d u , kaže na islam ko t u s o d n o ov i ro pravi zd ruž i t v i V z h o d a 
in Z a h o d a - p o a n t a , ki jo na zg leden način p o d a C l a u d e Levi-
Strauss: 

Danes lahko vidim, onstran islama, do Indije, a to je Indija Bude, 
pred Mohamedom. Zame kot Evropejca, in zato, ker sem Evrope-
jec, je Mohamed [...] posegel med našo refleksijo in indijske nauke, 
ki so ji najbližji, in s tem preprečil združitev Vzhoda in Zahoda, ki 
jima je bilo namenjeno, da se stakneta. [...] 
Če bo Zahod sledil svojim notranjim napetostim do njihovega vira, 
bo ugotovil, da nas je islam, s tem ko se je vrinil med budizem in 
krščanstvo, islamiziral, ko se je Zahod tekom križarskih vojn pustil 
ujeti v opozicijo z njim in mu s tem pričel postajati podoben, name-
sto da bi se - v primeru neobstoja islama - izročil počasni osmozi 
z budizmom, ki bi nas še bolj pokristjanila, in sicer na način, ki bi 
bil še toliko bolj krščanski, kolikor bi se bili dvignili onstran krščan-
stva samega. Zahod je prav takrat zamudil svojo priložnost, da ostane 
ženska.' 

Ta o d l o m e k z zadn j ih s t rani Žalostnih tropov (Tristes tropi-
ques) iz raža san je o n e p o s r e d n e m s t iku in pomi r i t v i m e d Z a h o -

Claude Levi-Strauss, Tristes tropiqu.es, Plon, Pariz 1955, str. 472-473. 



dom in Vzhodom, krščanstvom in budizmom, moškim in žen-
skim principom. Ta neposreden stik bi bil, kot harmonično spolno 
razmerje, priložnost za Evropo, da postane ženska. Islam je služil 
kot ekran, ki se je vrinil med njiju in s tem preprečil vzpon harmo-
nične hermafroditske svetovne civilizacije - Zahod je z njegovim 
posegom zamudil svojo zadnjo priložnost, da »ostane ženska«. 
(Kot bomo kmalu videh, to stahšče pozabi upoštevati, da je islam 
sam utemeljen na utajeni ženskosti in se poskuša otresti popko-
vine, ki ga povezuje z ženskim.) Islam potemtakem deluje kot 
tisto, kar je Freud poimenoval Liebesstorer: motilec/ovira harmo-
ničnega spolnega razmerja. To harmonično razmerje bi bilo 
seveda tisto, v katerem bi prevladala ženskost: moški Zahod bi 
bil ponovno združen z ženskim Vzhodom in bi na ta način »ostal 
ženska«, se umestil znotraj ženskosti. 

Fran§ois Regnault je Jude opredelil kot »naš objekt<2«-toda 
ali niso tu muslimani tisti, ki prevzemajo vlogo aseksualnega »del-
nega objekta«? Navadno govorimo o judovsko-krščanski civi-
lizaciji - morda je prišel čas (še posebej, če upoštevamo konflikt 
na Bližnjem vzhodu), da spregovorimo o judovsko-muslimanski 
civilizaciji kot osi, ki je nasprotna krščanstvu. (Spomnimo se pre-
senetljivega znamenja te globlje solidarnosti: potem ko je Freud 
leta 1938 objavil svojo knjižico o Mojzesu in Jude s tem oropal 
njihove utemeljitvene figure, so najbolj divji odzivi na to prišli s 
strani muslimanskih intelektualcev v Egiptu!) Ali temu ni bil na 
sledi že Hegel s svojim vpogledom v spekulativno identiteto ju-
dovstva in islama? V skladu s splošno predstavo je judovstvo 
(tako kot islam) »čisti« monoteizem, medtem ko je krščanstvo, s 
svojo Trojico, kompromis s politeizmom; Hegel islam celo označi 
za paradigmatsko »rehgijo subUmnosti« v njeni najčistejši obliki, 
za univerzalizacijo judovskega monoteizma: 

V mohamedanstvu je omejeno načelo Judov preseženo z razširitvijo 
v univerzalnost. Bog tu ni več, tako kot pri daljnih Azijcih, motren 
kot obstoječ na neposredno čuten način, pač pa je zapopaden kot 
ena neskončna sublimna moč, ki se dviga na vse mnoštvo sveta. 



Mohamedanstvo je torej, v najstrožjem pomenu besede, religija 
sublimnosti.^ 

To nemara pojasnjuje, zakaj v islamu najdemo toliko antise-
mitizma, namreč zaradi skrajne bližine obeh religij. Heglovsko 
rečeno: islam se v judovstvu srečuje S SAMIM SABO v svoji 
»nasprotni določenosti«, v modusu partikularnosti. Razlika med 
judovstvom in islamom konec koncev torej ni substancialna, tem-
več povsem formalna: judovstvo in islam sta ISTA rehgija v različ-
nem formalnem modusu (v pomenu, v katerem Spinoza trdi, da 
sta realni pes in ideja psa substancialno eno in isto, razlika je 
zgolj v njunih modusih).^ - Zoper to stališče je treba zatrditi, da 
je judovstvo tisto, ki predstavlja »abstraktno negacijo« politeizma 
in ki ga, kot takega, politeizem še vedno preganja (v tej smeri 
kaže cela vrsta indicev: »Jehova« je množinski samostalnik; Bog 
v eni svojih zapovedi Judom prepoveduje čaščenje drugih bogov 
»pred menoj«, ne zunaj dosega njegovega pogleda itd.), medtem 
ko je krščanstvo edini resnični monoteizem, ker v Eno vključi 
samorazcep - njegov nauk se glasi: da bi v resnici imel Eno, potre-
buješ TRI. 

Kaj je torej islam, ta moteči presežek, ki reprezentira Vzhod 
za Zahod in Zahod za Vzhod? Fethi Benslama v svoji knjigiPsz^o-
analiza napreizkusu islama^ ponudi sistematično iskanje »arhiva« 
islama, njegove obscene skrivne mitske opore, ki »se ne preneha 
ne zapisovati« in kot taka podpira izrecno formulirano dogmo. 
Ali, na primer, zgodba o Hagari ne predstavlja »arhiva« islama, 
ki je do njegovih izrecnih naukov v takšnem razmerju, kot je 

2 G. W. F. Hegel, TWA X, str 61-62. 
^ Zdi se, da tu trči na oviro celo Heglova logika triad: triada, ki se ponuja, 

a je Hegel ne more priznati, je seveda triada judovstvo-krščanstvo-is lam: 
najpre j je tu neposredni /abs t rak tn i monote izem, ki mora zaradi svojega 
neposrednega značaja plačati ceno utelešenja v partikularni etnični skupnosti 
(zato se Judje odpovedujejo vsakemu proselitizmu); sledi krščanstvo s svojo 
trojico; in končno islam kot resnično univerzalen monoteizem. 

'' Fethi Benslama, La psychanalyse a Vepreuve de l'lslam, Aubier, Pariz 
2002 (paginacije v oklepajih, ki sledijo navedkom, se nanašajo na to knjigo). 



judovska skrivna mojzesovska tradicija do izrecnih naukov ju-
dovstva? Eric Santner v svoji razpravi o freudovski figuri Mojzesa 
vpelje ključno razlikovanje med simbolno zgodovino (nizom 
izrecnih mitskih poročil in ideološko-etičnih predpisov, ki konsti-
tuirajo tradicijo skupnosti, njeno »etično substanco«, kot bi temu 
rekel Hegel) in njenim obscenim Drugim, nepripoznavno »spek-
tralno«, fantazmatsko skrivno zgodovino, ki dejansko podpira 
izrecno simbolno tradicijo, a mora ostati izključena, če naj bo 
operativna.^ Freud si v svoji knjigi o Mojzesu (zgodba o njegovem 
umoru itd.) prizadeva rekonstituirati takšno spektralno zgodo-
vino, ki preganja judovsko religiozno tradicijo. Člani neke skup-
nosti ne postanemo enostavno tako, da se identificiramo z njeno 
izrecno simbolno tradicijo, ampak šele, ko vzamemo nase tudi 
spektralno razsežnost, ki vzdržuje to tradicijo, nemrtve duhove, 
ki preganjajo žive, skrivno zgodovino travmatičnih fantazij, ki 
se prenaša »med vrsticami«, skozi vrzeli in popačitve izrecne 
simbolne tradicije. Trmasta navezanost judovstva na nepripo-
znano nasilno utemeljitveno gesto, ki kot spektralni dodatek pre-
ganja javni pravni red, je Judom omogočila, da se brez ozemlja 
in skupne institucionalne tradicije obdržijo in preživijo skozi 
tisočletja: niso se hoteli odreči svojim duhovom, pretrgati vezi s 
svojo skrivno, utajeno tradicijo. Paradoks judovstva je v tem, da 
ohranja zvestobo nasilnemu Dogodku natanko skozi njegovo 
NEPRIZNAVANJE, tj. brez njegove simbolizacije: ta »potlačeni« 
status Dogodka je tisto, kar daje judovstvu vitalnost brez primere. 

Kaj je potemtakem tisti potlačeni Dogodek, ki daje vitalnost 
islamu? Ključ do tega ponuja odgovor na neko drugo vprašanje: 
kako se islam, tretja Religija Knjige, prilega tej seriji? Judovstvo 
je religija genealogije, niza generacij; v krščanstvu nato Sin umre 
na križu, kar pomeni, da umre tudi oče (česar se je povsem zavedal 
Hegel) - umre patriarhalni genealoški red kot tak, sveti Duh ne 
ustreza družinski seriji, vpeljuje post-očetovsko/družinsko skup-

^ Glej Eric Santner, »Traumatic Revelations: Freud's Moses and theOrigins 
of Anti-Semitism«, v: Sexuation, D u k e University Press, Durham 2000. 



nost. V nasprotju tako z judovstvom kot s krščanstvom, ostalima 
dvema religijama knjige, islam Boga izkl jučuje iz domene 
očetovske logike: Alah ni oče, ni niti simbolni oče - Bog je eden, 
ni niti rojen niti ne rojeva bitij. V islamu ni prostora za sveto 
družino. To je razlog, zakaj islam toliko poudarja dejstvo, da je 
bil Mohamed sirota; to je razlog, zakaj Bog v islamu intervenira 
natanko v trenutkih suspenza, umika, neuspeha, zatemnitve 
očetovske funkcije (ko sta mati ali otrok zapuščena ah prezrta s 
strani biološkega očeta). To pomeni, da Bog v temelju ostaja v 
domeni nemožnega-Realnega: je nemožno-Realno zunaj očeta, 
tako da je med »človekom in Bogom genealoška puščava« (320). 
To je točka Freudovih težav z islamom, saj njegova celotna teorija 
religije temelji na vzporejanju Boga in očeta. A kar je nemara 
pomembneje, je, da to dejstvo pohtiko vpisuje v samo srce islama, 
saj »genealoška puščava« onemogoča osnovanje skupnosti na 
strukturah starševstva ali na drugih krvnih vezeh: »puščava med 
Bogom in Očetom je mesto utemeljitve političnega« (320). Skup-
nosti z nastopom islama ni več mogoče utemeljiti na način Totema 
in tabuja, z umorom očeta in iz njega izhajajočo krivdo, ki poveže 
brate - od tod nepričakovana aktualnost islama. 

V nasprotju z judovstvom in islamom, kjer je žrtvovanje sina 
v zadnjem trenutku preprečeno (angel intervenira pri Abrahamu), 
pa se zgolj krščanstvo odloči za dejansko žrtvovanje (uboj) sina 
(286). To je razlog, zakaj mora islam, kljub temu, da priznava 
Biblijo kot sveto besedilo, zanikati to dejstvo: v islamu Jezus ni 
zares umrl na križu, Judje so dejali: »'Ubili smo Jezusa, Mesijo, 
Marijinega sina in Božjega poslanca!' A niso ga ubili in niso ga 
križali, ampak so si le domišljali.« (4,157).^ V islamu je dejansko 
na delu dosledna proti-žrtvena logika: Abrahamova odločitev, 
da ubije svojega sina, v koranski različici Izakovega žrtvovanja 
ni razumljena kot ultimativno znamenje Abrahamove pripravlje-
nosti slediti Božji volji, pač pa kot posledica njegove napačne 

^ Odlomke iz Korana navajamo po izdaji: Koran, Učila international, 
Tržič 2004. 



interpretacije svojih sanj', angel s tem, ko prepreči dejanje, sporoči, 
da se je Abraham zmotil, da Bog ni zares hotel tega dejanja (275). 

Kolikor je Bog v islamu neko nemožno-Realno, to v zvezi z 
žrtvovanjem velja v obeh ozirih: lahko deluje zoper žrtvovanje 
(ni simbolne ekonomije menjave med verniki in Bogovi, Bog je 
čisto Eno Onstrana), a tudi v prid žrtvovanju, ko božansko Real-
no postane nadjazovska figura, ki terja »darovanje nekega žrtve-
nega objekta temačnim bogovom« (Lacan, Seminar XI). Zdi se, 
da islam niha med tema dvema skrajnostima, z obsceno žrtveno 
logiko, ki doseže vrhunec v ponovnem opisu zgodbe o Abelu in 
Kajnu - Koran takole poroča o zgodbi 

o Adamovih sinovih, kakor se je odvila. Žrtveni dar enega je bil 
sprejet, drugega pa ne. In drugi je rekel: »Resnično, ubil te bom!« 
»Bog sprejme dar le od dobrih,« je odvrnil prvi. »Tudi če stegneš 
roko proti meni, da bi me ubil, je jaz ne bom stegnil proti tebi, 
zakaj bojim se Boga, Gospodarja svetov. Želim, da vzameš s seboj 
ta greh skupaj z drugimi in da prebivaš v ognju.« To je kazen za 
vse nasilnike. Strast ga je napeljala k bratomoru. Resnično ga jeubil 
in postal eden pogubljenih. (5,27-5,30) 

Ni torej zgolj Kajn tisti, ki si želi ubijanja: Abel sam je dejavno 
udeležen pri tej želji, izziva Kajna k dejanju, tako da bi se tudi 
on sam (Abel) znebil svojih grehov. Benslama ima prav, ko na 
tem mestu opaža sledove »idealnega sovraštva«, ki se razlikuje 
od imaginarnega sovraštva kot agresivnosti proti svojemu dvoj-
niku (289): žrtev si sama aktivno želi zločin, katerega žrtev bo 
postala, tako da bo kot mučenec vstopila v raj in krivca poslala v 
pekel. Z današnjega vidika nas mika poigrati se z anahronistično 
špekulacijo, da je »teroristično« logiko mučenčeve želje po smrti 
mogoče najti že tu v Koranu - četudi je problem seveda treba 
umestiti v kontekst modernizacije. Težava islamskega sveta je, 
kot je dobro znano, v tem, da je islam, ker je bil naglo izpostavljen 
Zahodni modernizaciji, brez potrebnega časa za »predelavo« trav-
me njenega udarca, brez potrebnega časa, da bi zanj zgradil sim-
bolni-fikcijski prostor/zaslon, lahko na ta udarec reagiral samo 



na način površne modernizacije, imitirane modernizacije, obso-
jene na neuspeh (iranski šahovski režim), ah pa - zaradi neobstoja 
pravega simbolnega prostora fikcij - z neposrednim povratkom 
k nasilnemu Realnemu, k odkriti vojni med islamsko Resnico in 
zahodnjaško Lažjo, brez prostora za simbolno posredovanje. V 
tej »fundamentahstični« rešitvi (gre za moderen pojav, ki nima 
nobene neposredne zveze z muslimanskimi tradicijami) se božan-
ska dimenzija ponovno uveljavi v svoji nadjazovski. Realni raz-
sežnosti, kot morilska eksplozija žrtvenega nasilja, ki bo pomirilo 
obsceno nadjazovsko božanstvo. 

Nadaljnja ključna razhka med judovstvom (vključno z nje-
govim krščanskim nadaljevanjem) in islamom je - kot lahko vidi-
mo na primeru Abrahamovih dveh sinov - v tem, da judovstvo 
izbere Abrahama kot simbolnega očeta, izbere falično rešitev oče-
tovske simbolne avtoritete, uradnega simbolnega sorodstva, zav-
račajoč drugo žensko, s čimer izvede »falično prisvojitev nemož-
nega« (153). Islam se nasprotno odloča za Hagarino potomstvo, 
za Abrahama kot biološkega očeta, ohranjajoč distanco med 
očetom in Bogom, ohranjajoč Boga v domeni Nemožnega (149).^ 

Tako judovstvo kot islam potlačita svoji utemeljitveni gesti -
kako? Kot kaže pripoved o Abrahamu in njegovih dveh sinovih 
z dvema različnima ženskama, lahko tako v judovstvu kot v isla-
mu oče postane oče, prevzame očetovsko funkcijo, samo s posre-
dovanjem druge ženske. Freudova hipoteza se glasi, da potlačitev 
v judovstvu zadeva dejstvo, da je bil Abraham tujec (Egipčan) in 
ne Jud - utemeljujoča očetovska figura, ki prinaša razodetje in 
vzpostavi zavezo z Bogom, mora priti od zunaj. V islamu potla-
čitev zadeva žensko (Hagaro, egiptovsko sužnjo, ki je dala Abraha-
mu njegovega prvega sina): čeprav sta Abraham in Izmael (mitski 
praoče vseh Arabcev) v Koranu večkrat omenjena, pa Hagara 

^ Seveda je mogoče trditi, da je že v Genezi na delu implicitno spodkopa-
vanje uradne ideologije, ko Bog vendarle posreduje, da bi rešil Hagarinega 
sina, napovedujoč mu slavno prihodnost - (tudi) Geneza se postavi na stran 
druge ženske, ki je bila zreducirana na orodje prokreacije. 



osta ja n e o m e n j e n a , izbr i sana iz u r a d n e zgodov ine . A ko t taka še 
nap re j p r e g a n j a islam, n j e n e sledi so se ohran i l e v o b r e d i h , k o t je 
na p r i m e r obveza r o m a r j e m v M e k o , da šes tkra t tečejo sem in tja 
m e d h r i b o m a Safa in Marva , k je r gre za neke vrs te n e v r o t i č n o 
p o n a v l j a n j e / u p r i z a r j a n j e Haga r inega o b u p a n e g a iskanja v o d e za 
svojega sina v puščavi . - Tole je z g o d b a iz Geneze o A b r a h a m o v i h 
dveh s inov ih , ki p reds tav l ja k l j u č n o p o p k o v n o p o v e z a v o m e d 
j u d o v s t v o m in i s l a m o m - n a j p r e j Izmaelovo rojstvo: 

Žena Saraja Abramu ni rodila otrok; imela pa je egiptovsko deklo, 
ki ji je bilo ime Hagara. Saraja je rekla Abramu: »Glej, G O S P O D 
mi ni dal, da bi rodila. Pojdi k moji dekli! Mogoče bom po njej 
dobila otroka.« Abram je poslušal Sarajo. Potem ko je preteklo 
deset let, odkar se je Abram naselil v kanaanski deželi, je Abramova 
žena Saraja vzela svojo egiptovsko deklo Hagaro in jo dala možu 
Abramu za ženo. Šel je k Hagari in je spočela. Ko pa je videla, da je 
spočela, je začela zaničevati gospodarico. Saraja je rekla Abramu: 
»Ti si kriv, da me žali. Dala sem ti svojo deklo v naročje, ko pa je 
videla, da je spočela, me je začela zaničevati. Na j G O S P O D sodi 
med menoj in teboj!« Abram je rekel Saraji: »Glej, tvoja dekla je v 
tvoji roki; naredi z njo, kar se ti zdi prav!« Tedaj je začela Saraja z 
njo tako trdo ravnati, da je Hagara pobegnila od nje. 
G O S P O D O V angel jo je našel pri studencu v puščavi, pri izviru 
ob poti prot i Šuru. Rekel je: »Hagara, Sarajina dekla, od kod 
prihajaš in kam greš?« Rekla je: »Bežim od svoje gospodarice Sara-
je.« G O S P O D O V angel ji je rekel: »Vrni se k svoji gospodarici in 
se podredi njeni roki!« Potem ji je G O S P O D O V angel rekel: »Silno 
bom namnožil tvoje potomstvo, da ga ne bo mogoče prešteti.« In 
G O S P O D O V angel ji je rekel: »Glej, spočela si in rodila boš sina; 
daj mu ime Izmael, kajti G O S P O D te je slišal v tvoji stiski. Ta 
človek bo pravi divji osel. Njegova roka bo proti vsem in roke vseh 
proti njemu; nasproti vsem svojim bratom se bo naselil.« 
Imenovala je G O S P O D A , ki je z njo govoril: »Ti si El Roi«; rekla 
je namreč: »Ali sem res tukaj videla tistega, ki me je videl?« Zato 
se vodnjak imenuje Beer Lahaj Roi; glej, je med Kadešem in Be-
redom. 

Potem je Hagara Abramu rodila sina. Abram je dal sinu, ki ga je 
rodila Hagara, ime Izmael. (1 Mz 16,1-16,15) 



Abraham je po čudežnem rojstvu Izaka, čigar brezmadežno 
spočetje, kot se zdi, anticipira Kristusa (Bog je »obiskal Saro« in 
jo napravil nosečo), ko otrok ni bil več dojen, pripravil veliko 
gostijo: 

Ko je Sara nekoč videla sina Egipčanke Hagare, ki ga je rodila 
Abrahamu, kako se igra, je rekla Abrahamu: »Naženi to deklo in 
njenega sina! Kajti sin te dekle ne sme dedovati skupaj z mojim 
sinom Izakom.« Ta beseda Abrahamu zaradi sina ni bila prav nič 
pogodu. Bog pa mu je rekel: »Naj ti ne bo žal ne dečka ne dekle! 
Poslušaj Saro, kar koli ti poreče! Kajti po Izaku se ti bo imenovalo 
potomstvo. A tudi iz deklinega sina bom naredil narod, kajti tvoj 
potomec je.« 
Abraham je zgodaj zjutraj vstal, vzel kruha in meh vode, dal to 
Hagari na rame in jo z dečkom poslal proč. Šla je in blodila po 
beeršebski puščavi. Ko pa je voda v mehu pošla, je vrgla dečka pod 
enega od grmov. Potem je šla in sedla za streljaj puščice daleč; rekla 
sije namreč: »Naj ne gledam, kako deček umira!« Ko je tako sedela 
v bližini, je na glas zajokala. Bog je pa slišal dečkov glas in Božji 
angel je iz nebes poklical Hagaro ter ji rekel: »Kaj ti je, Hagara? 
Ne boj se, kajti Bog je slišal dečkov glas od tam, kjer leži. Vstani, 
poberi dečka in ga drži s svojo roko! Kajti iz njega bom naredil 
velik narod.« Bog ji je tedaj odprl oči, da je zagledala studenec. Šla 
je, napolnila meh z vodo in dala piti dečku. (1 Mz 21,9-21,19) 

Pavel v Pismu Galačanom poda krščansko različico Abraha-
ma, Sare in Hagare: 

Povejte mi, vi, ki hočete biti pod postavo: ne slišite, kaj pravi posta-
va? Pisano je namreč, da je Abraham dobil dva sinova, enega od 
dekle in enega od svobodne. Toda sin, rojen iz dekle, se je rodil po 
mesu, sin pa, rojen iz svobodne, po obljubi. To je povedano v pri-
spodobi: gre namreč za dve zavezi. Ena izvira s Sinajske gore in 
rodi za sužnost: takšna je Hagara. Hagara je gora Sinaj, ki je v 
Arabiji: ta se sklada s sedanjim Jeruzalemom, k i je suženj s svojimi 
otroki vred. Oni Jeruzalem, ki je zgoraj, pa je svoboden in ta je 
naša mati. Pisano je namreč: »Razveseli se, nerodovitna, ki ne rodiš; 
zavriskaj in vzklikni, ki nisi v porodnih bolečinah; zakaj več je 
otrok zapuščene, kakor tiste, ki ima moža.« Vi pa, bratje, ste kakor 



Izak otroci obljube. In kakor je takrat tisti, ki je bil rojen po mesu, 
preganjal tistega, ki je bil rojen po duhu, tako se dogaja tudi zdaj. 
Toda kaj pravi Pismo? Odpodi deklo in njenega sina, kajti sin dekle 
ne bo dedoval s sinom svobodne. Zaradi tega, bratje, nismo otroci 
dekle, temveč svobodne. (Gal 4,21-4,31) 

Pavel tu uprizori jasno simetrično soočenje: Izak nasproti 
Izmaelu je enako simbolnemu očetu (Ime-Očeta) nasproti biolo-
škemu (rasnemu) očetu, »poreklo preko imena in duha nasproti 
poreklu preko substancialne transmisije življenja« (147), otrok 
svobodne nasproti otroku sužnje, otrok po duhu nasproti otroku 
po mesu. Toda takšno branje mora poenostaviti svetopisemsko 
pripoved v (vsaj) treh ključnih točkah: 

(1) Očitna skrb Boga za Hagaro in Izmaela, njegov poseg, s 
katerim mu reši življenje; 

(2) nenavadna karakterizacija Hagare, ki ni enostavno ženska 
mesa in sle, ničvredna sužnja, ampak tista, ki VIDI Boga (»Imeno-
vala je G O S P O D A , ki je z njo govoril: 'Ti si El Roi'; rekla je nam-
reč: 'Ali sem res tukaj videla tistega, ki me je videl?'«). Hagara 
kot izključena druga ženska, zunaj simbolne genealogije, ne pred-
stavlja zgolj poganske (egiptovske) plodovitosti Življenja, temveč 
tudi neposreden dostop do Boga - neposredno vidi videti samega 
Boga, kar ni bilo dano niti Mojzesu, ki se mu je Bog moral prika-
zati v podobi gorečega grma. Hagara kot taka naznanja mistični/ 
ženski dostop do Boga (razvit kasneje v sufizmu); 

(3) ne zgolj pripovedno dejstvo, da k izbiri (med mesom in 
duhom) nikoli ni mogoče pristopiti neposredno, kot k izbiri med 
dvema hkratnima možnostima. Da bi Sara dobila sina, ga mora 
najprej dobiti Hagara, kar pomeni, da gre tu za nujno zaporednost, 
ponavljanje, kakor da moramo, če hočemo izbrati duha, najprej 
izbrati meso - šele drugi sin je lahko resnični sin po duhu. Simbol-
na kastracija govori prav o tej nujnosti: »kastracija« pomeni, da 
ni mogoč neposreden dostop do Resnice - kot pravi Lacan, res-
nica vznikne iz sprevida, pot do Duha vodi samo skozi Meso itd. 

Spomnimo se Heglove analize frenologije, ki sklene poglavje 
o »Opazovanju samozavedanja« iz n]t^oveFenomenologije duha: 



Hegel se tu zateče k metafori, ki zadeva natanko falos, organ oče-
tovske ploditve, z namenom razložiti nasprotje dveh možnih 
branj propozicije »Duh je kost« (vulgarno materialistično »reduk-
cionistično« branje - oblika naše lobanje dejansko in neposredno 
določa poteze človekovega duha - in spekulativno branje - duh 
je dovolj močan, da zatrdi svojo identiteto s kar najbolj inertno 
materijo in jo »odpravi«, celo najbolj inertna materija ne more 
uiti posredovalni moči Duha). Vulgarno materialistično branje 
ustreza pristopu, ki v falosu vidi zgolj organ scanja, medtem ko 
je spekulativno branje v njem sposobno razločiti tudi mnogo višjo 
funkcijo ploditve (natanko »koncepcijo« kot biološko anticipa-
cijo koncepta): 

Tisto globoko, kar duh žene od znotraj navzven, ampak le tja v 
svojo predstavno zavest in p u š č a v nje j , - in nevednost te zavest i , 
kaj je to, kar sama pravi, je isto zvezanje visokega in nizkega, ki ga 
na živem narava naivno izraža v zvezanju svoje najvišje dovršitve, 
organa ploditve, in organa scanja. -
Neskončna sodba kot neskončno bi bila dovršitev samega sebe 
zajemajočega življenja; v predstavi ostajajoča zavest le-te pa se 
obnaša kot scanje.® 

Natančno branje tega pasusa razkrije, da Heglova poanta 
N I v tem, da mora prava spekulativna drža, v nasprotju z vulgar-
nim empiricističnim duhom, ki vidi zgolj scanje, izbrati ploditev. 
Paradoks je v tem, da je neposredna izbira ploditve zanesljiv način, 
da jo zgrešimo: neposredna izbira »resničnega pomena« ni mo-
goča, TREBA je pričeti z »napačno« izbiro (scanja) - pravi speku-
lativni pomen vznikne le skozi ponovljeno branje, kot kasnejši 
rezultat (ali stranski produkt) prvega, »napačnega« branja ... In 
lahko bi dodali, da Sara lahko dobi svojega otroka šele potem, 
ko je Hagara dobila svojega. 

Kam natanko se tu umešča kastracija? Preden na prizorišče 
stopi Hagara, Sara, falična-patriarhalna ženska, ostaja jalova, 

' G. W. F. He^e\, Fenomenologija duha, Analecta, Ljubljana 1998, str. 180. 



neplodna natanko zato, ker je preveč močna/falična; nasprotje, 
ki smo mu priče, torej ni enostavno nasprotje med Saro, v celoti 
podvrženo patriarhalnemu/faličnemu redu, in neodvisno ter sub-
verzivno Hagaro, ampak je nasprotje, inherentno Sari sami, nje-
nima dvema vidikoma (falična ošabnost, materinstvo). Sara je sa-
ma tista, ki je preveč močna, oblastna in ki jo je Hagara morala 
ponižati, da bi ona sama lahko dobila otroka in s tem vstopila v 
patriarhalni genealoški red. Znamenje te kastracije je sprememba 
njenega imena iz Saraje v Saro. Toda ali je kastrirana zgolj Sara? 
Ali ni kastriran tudi Abraham? S Hagaro je lahko zaplodil otroka 
na neporeden-biološki način, a zunaj prave genealogije simbol-
nega sorodstva; to je mogoče šele preko zunanjega posega Boga, 
ki »obišče Saro« - ta vrzel med simbolnim in biološkim očetov-
stvom JE kastracija. 

Izbira Hagare, neodvisne jasnovidke Boga, in ne pokorne 
gospodinje Sare v islamu, nam ponuja prvi namig na nezadostnost 
običajnega pojmovanja islama kot skrajnega moškega monoteiz-
ma, bratskega kolektiva, iz katerega so ženske izključene in mo-
rajo ostati prekrite s tančico, ker je njihovo kazanje kot tako eks-
cesivno, moteče, ker izziva moške in jih odvrača od njihovega 
služenja Bogu. Spomnimo se absurdne talibanske prepovedi noše-
nja kovinskih pet pri ženskah - kakor da bi, celo če so ženske v 
celoti pokrite z obleko, moške še vedno izzival zven njihovih 
p e t . . . Toda obstaja cel niz potez, ki oporekajo temu običajnemu 
pojmovanju. Prvič, potreba po tem, da ženske ostajajo prekrite, 
implicira skrajno seksualiziran univerzum, v katerem je že samo 
srečanje z žensko provokacija, ki se ji noben moški ne more 
upreti. Represija mora biti tako močna, ker je tako močna seksu-
alnost sama - kakšna je družba, v kateri zven kovinskih pet pri 
moških izzove izbruh poželenja? Neki časopis je pred leti poročal 
o tem, kako sta bila moški in ženska, ki nista bila v sorodu, nekaj 
ur skupaj ujeta v gondoli, ker se je stroj pokvaril. Čeprav se ni 
nič zgodilo, pa se je ženska zatem ubila: sama predstava o tem, 
da si več ur sam s tujcem, naredi predstavo, da se »nič ni zgodilo«, 
za nezamisljivo ... Nič nenavadnega torej, da Freud vPsihopatolo-



gij i vsakdanje ga življenja, ko analizira slavne sanje o »Signorelli-
ju«, poroča, da je bil neki stari musliman iz Bosne in Hercegovine 
tisti, ki mu je posredoval »modrost« o seksualnosti kot edini 
stvari, zaradi katere je vredno živeti: »Ko nisi več zmožen imeti 
spolnih odnosov, ti preostane le še smrt.« 

Drugič, tu je predzgodovina islama, s Hagaro, primordialno 
materjo vseh Arabcev, ki je Koran ne omenja; in poleg tega še 
zgodba o Mohamedu in Kadiji (njegovi prvi ženi), ki mu je omo-
gočila potegniti ločnico med resnico in lažjo, med sporočili angela 
in demona. Obstajajo primeri, kjer so božja sporočila, ki jih pre-
jema Mohamed, nevarno blizu koristoljubnim izmišljotinam, med 
katerimi je nemara najbolj znana tista o njegovi poroki z Zejnebo, 
ženo njegovega posvojenca Zejda. Mohamed prične, potem ko 
jo vidi napol golo, strastno hlepeti po njej; potem ko Zejd izve 
za to, se ji vestno odreče (se od nje loči), tako da bi lahko vstopil 
v igro njegov očim in se poročil z njo. Toda na žalost je bila pod 
veljavnim arabskim zakonom takšna zveza prepovedana, a Moha-
med je — glej ga zlomka! - ravno tedaj prejel razodetje, s katerim 
ga je Alah izvzel veljavnosti tega zakona (Koran 33,37; 33,50). 
Tu je v Mohamedu celo mogoče videti element praočeta, očetov-
ske figure, ki poseduje vse ženske v svoji veliki družini. 

Toda dober argument v prid Mohamedovi osnovni iskrenosti 
je ta, da je bil on sam prvi, ki je radikalno podvomil v božansko 
naravo svojih videnj in jih odpravil kot halucinatorna znamenja 
norosti ali kot jasne primere demonske obsedenosti. Svoje prvo 
razodetje je doživel, ko se je v času ramadana umaknil na obrobje 
Meke: ugledal je nadangela Gabriela, ki ga je pozval: »Pripove-
duj!« {qard', od tod QHr'dn). Mohamed je mishl, da se mu je 
zmešalo, in ker preostanka svojega življenja ni hotel preživeti 
kot vaški idiot iz Meke in je smrti dajal prednost pred sramoto, 
se je odločil, da se vrže z visoke skale. A potem se je vizija pono-
vila: zaslišal je glas od zgoraj, ki je govoril: »O, Mohamed! Ti si 
apostol Boga in jaz sem Gabriel.« Toda tudi ta glas ga ni pomiril, 
zato se je počasi vrnil v svojo hišo in v globokem obupu dejal 
Kadiji, svoji prvi ženi (kakor tudi prvi osebi, ki je vanj verjela): 



»Zavij me v odejo, zavij me v odejo.« Ona ga je zavila in Mohamed 
ji je povedal, kaj se mu je zgodilo: »Moje življenje je v nevarnosti.« 
Kadija ga je vestno potolažila. 

Ko so po nadaljnj ih Mohamedovih videnjih nadangela 
Gabriela njegovi dvomi še vedno vztrajaH, ga je Kadija prosila, 
naj ji pove, ko ga bo naslednjič obiskal, da bi na ta način lahko 
potrdila, ali gre v resnici za Gabriela ali le za običajnega demona. 
Mohamed je tako naslednjič rekel Kadiji: »To je Gabriel, ki je 
pravkar prišel k meni.« »Vstani in se usedi na mojo levo.« Moha-
med je to storil in ona je dejala: »Ga vidiš?« »Da.« »Potem pa 
vstani in sedi na mojo desno.« Tako je storil in dejala je: »Ga 
vidiš?« Ko je povedal, da ga vidi, ga je Kadija prosila, naj se pre-
stavi in se ji usede v naročje, in - potem ko se je razkrila in odvrgla 
tanč ico-ponovno vprašala: »Ga vidiš?« In on je odgovoril: »Ne.« 
Na to ga je pomirila: »Raduj se in bodi dobre volje, on je angel in 
ne hudič.« (Obstaja nadaljnja različica te zgodbe, v kateri se, ob 
zadnji preizkušnji, Kadija ne le razkrije, pač pa naroči Mohamedu, 
naj »vstopi v njeno žensko srajco« (seksualno penetrira vanjo), 
nakar Gabriel odide. In dejala je apostolu Boga: »Resnično vam 
povem, to je angel in ne hudič.« Imphcitna domneva je ta, da bi 
se angel, za razhko od pohotnega demona, ki bi užival ob pogledu 
na kopulacijo, vljudno umaknil s prizorišča.) Mohamed je bil 
odrešen dvomov in je lahko pričel s svojo kariero glasnika Boga 
šele potem, ko mu je Kadija priskrbela dokaz o pristnosti njegovih 
srečevanj z Gabrielom.' 

Mohamed je svoja razodetja sprva torej doživljal kot zname-
nja poetičnih halucinacij - njegov prvi odziv nanje je bil: »Nobe-
nega od Božjih bitij pa nisem bolj sovražil kot zanesenega pesnika 
ali obsedenca.« Prva oseba, ki ga je odrešila te njegove neznosne 
negotovosti, kot tudi vloge družbenega izobčenca, vaškega idiota, 
in prva oseba, ki je verjela v njegovo sporočilo, prvi musliman, je 
bila Kadija, ženska. V zgornjem prizoru nastopa kot lacanovski 

^ Edina kasnejša priložnost, ob kateri demonska intervencija pokvari nje-
gova videnja, je slavna epizoda iz »Satanskih stihov«. 



»veliki Drugi«, garant Resnice subjektovega izjavljanja, in on 
lahko verjame v svoje sporočilo in vernikom služi kot glasnik 
Resnice samo v obliki te krožne opore, skozi nekoga, ki veruje 
vanj. Verovanje nikoli ni neposredno: da bi verjel, mora nekdo 
drug verjeti vame, in tisto, v kar verjamem, je to verovanje drugega 
vame. Spomnimo se prislovičnega dvomečega junaka, vodje ali 
kake druge figure avtoritete, ki - četudi je obupan - izpolni svoje 
poslanstvo, ker drugi (njegovi privrženci) verjamejo vanj in on 
ne more prenesti mish na to, da bi jih razočaral. Si je mogoče 
zamishti hujši pritisk od tistega, ki ga doživljamo, ko nas nedolžen 
otrok pogleda v oči in reče: »Toda jaz zaupam vate!« 

Pred leti so nekatere feministke (Mary Ann Doanne) Lacana 
obtožile, da daje prednost moški želji: samo moški so zmožni 
polnega neposrednega želenja, medtem ko lahko ženske le želijo 
želeti, histerično posnemajo želenje. Z ozirom na verovanje je 
stvari treba postaviti na glavo: ženske verujejo, medtem ko moški 
verjamejo tistim, ki verjamejo v a n j e . V osnovi gre tu seveda za 
tematiko objekta a: drugi, ki »verjame vame«, v meni vidi nekaj 
več od mene samega, nekaj, česar se sam ne zavedam, objekt a v 
meni. Sodeč po Lacanu je ženska za moške zreducirana na objekt 
a - kaj pa, če je stvar obratna? Kaj, če je moški tisti, ki si želi 
objekta svoje želje, pri čemer se ne zaveda vzroka svojega želenja, 
medtem ko je ženska bolj neposredno osredotočena na (objekt-) 
razlog želje? 

Tej potezi je treba pripisati vso težo: ženska poseduje neko 
vednost o resnici, ki predhodi celo prerokovi lastni vednosti. -
Ta oris še nadalje zaplete natančen modus Kadijine intervencije, 
način, kako je bila zmožna potegniti ločnico med resnico in lažjo, 
med božjim razodetjem in demonično obsedenostjo: tako da je 

Nekoč sem sanjal običajne os tudno samovšečne sanje o tem, da sem 
dobil neko veliko nagrado; moja reakcija, V S A N J A H , je bila, da to ne more 
biti res, da gre le za sanje, in vsebina sanj je bila v tem, da sem se s sklicevanjem 
na celo vrsto indicev (uspešno) prepričal, da ne gre le za sanje, temveč za 
realnost - tisto, kar je tu potrebno odkriti, je, kdo je bila ženska, ki se je skrivala 
v sanjah, kdo je bila moja Kadija. 



postavila v ospredje (vrinila vmes) samo sebe, svoje odkrito telo 
kot utelešenje neresnice, skušnjavo za pravega angela. Ženska: 
laž, ki (v najboljšem primeru) ve, da je utelešenje laži. V nasprotju 
s Spinozo, kjer je resnica znamenje same sebe in laži, je tu laž 
znamenje same sebe in resnice. 

Kadija doseže demonstracijo resnice s tem, da se provoka-
tivno pokaže (avtor uporabi htseAomonstration, 207). Potemta-
kem ne moremo postaviti enostavnega nasprotja med »dobrim« 
islamom (spoštovanje do žensk) in »slabim« islamom (zakrite 
zatirane ženske). Poanta ni v preprostem vračanju k »potlačenim 
feminističnim izvorom« islama in s tem k obnovi islama v njegovi 
feministični razsežnosti: ti zatrti izvori so hkrati izvori zatiranja 
žensk. Zatiranje ne zatira enostavno izvorov, pač pa mora zatreti 
SVOJ LASTNI izvor Ključni element genealogije islama je ta 
prehod od ženske kot edine, ki lahko verificira Resnico samo, k 
ženski, ki ji po naravi manjkata razum in vera, k ženski, ki vara 
in laže, izziva moške, se kot moteč madež vriva mednje in Boga 
in ki jo je zato treba izbrisati, narediti nevidno, jo nadzirati, saj 
njen ekscesivni užitek grozi moškim, da jih bo pogoltnil. 

Ženska kot taka je ontološki škandal, njeno javno razkazo-
vanje žali Boga. Ni preprosto izbrisana, pač pa ji je dovoljen po-
novni vstop v strogo nadzorovan univerzum, katerega fantazmat-
ski temelji so najbolje vidni v mitu o večni devici: razvpite ^OMm, 
device, ki čakajo mučence v Raju, nikoli ne izgubijo svoje nedolž-
nosti - njihov himen je po vsaki penetraciji zopet magično povrnjen 
v prvotno stanje. Tukaj gre za fantazmo nerazcepljenega in nemo-
tenega faličnega užitka, za fantazmo univerzuma, v katerem so 
izbrisane vse sledi ženskega drugega užitka (255-256). Najgloblji 
odgovor muslimanke na vprašanje, zakaj prostovoljno nosi tan-
čico, je: »zaradi sramu pred Bogom«, da ne bi užalila Boga. V raz-
kazovanju ženske je neka erektilna štrlina, neka obsceno-vsiljiva 
kvaliteta, in ta kombinacija vizualnega vsiljevanja in enigmatične 
vednosti je eksplozivna, podira ontološko ravnovesje univerzuma. 

Kako naj na ozadju tega potemtakem beremo administrativne 
ukrepe, kot je francoska prepoved nošenja tančice v šolah pri 



mladih muslimankah? Paradoks je dvojen. Prvič, ta prepoved 
prepoveduje nekaj, kar tudi sama kvalificira za erektivno razka-
zovanje, znamenje lastne identitete, ki je premočno, da bi bilo 
dovoljeno, in ki podira francosko načelo egalitarnega državljan-
stva - tudi nošenje tančice je, s francoskega republikanskega 
stališča, provokativno kazanje, »monstration«. Drugi paradoks 
je v tem, da ta državna prepoved prepoveduje prepoved samo 
(215), in morda je ta prepoved najbolj zatiralska od vseh - zakaj? 
Ker prepoveduje prav tisto potezo, ki konstituira (družbeno-
institucionalno) identiteto drugega: to identiteto deinstituciona-
lizira in jo spremeni v nepomembno osebno idiosinkrazijo. 
Takšno prepovedovanje prepovedi ustvarja prostor univerzalnega 
Človeka, za katerega so vse razlike (ekonomske, politične, reli-
giozne, kulturne, seksualne ...) indiferentne, stvar naključnih sim-
bolnih praks itd. Je ta prostor res spolno nevtralen? Ne - a ne v 
smislu skrivnega gospostva moške »falocentrične« logike: ravno 
nasprotno, prostor brez legitimne zunanjosti, ki ni zaznamovan 
z nobeno zarezo, ki bi povlekla črto vključitve/izključitve, pred-
stavlja prostor »ženskega« ne-vsega in je kot tak vse-obsegajoč, 
prostor brez zunanjosti, v katerem smo vsi umeščeni v neke vrste 
»absolutno ženskost, Žensko-Svet« (217), ki obdaja vse nas. V 
tem univerzumu, z njegovo prepovedjo prepovedi, ni krivde, toda 
ta odsotnost krivde je plačana z neznosnim vznikom tesnobe. 
Prepoved prepovedi je neke vrste »obči ekvivalent« vseh prepo-
vedi, univerzalna in s tem univerzalizirana prepoved, prepoved 
vse dejanske drugosti: prepovedati prepoved drugega pomeni pre-
povedati njegovo drugost (216). V tem je paradoks tolerantnega 
multikulturalističnega univerzuma mnoštva življenjskih slogov 
in drugih identitet: bolj kot je toleranten, bolj je zatiralsko homo-
gen. Martin Amis je nedavno tega napadel islam kot najdolgočas-
nejšo vseh religij, ki od svojih vernikov zahteva, da vedno znova 
izvajajo iste neumne obrede in se učijo na pamet vedno iste svete 
formule - globoko seje motil: pravi dolgčas je na strani multikul-
turalistične tolerantnosti in permisivnosti. Ženska torej poseduje 
vednost o resnici, ki predhodi celo Prerokovi lastni vednosti. 



Vrnimo se k vlogi žensk v predzgodovini islama, ki ji je treba 
dodati Mohamedovo spočetje, kjer zopet trčimo ob skrivnostno 
domeno »med-dvema-ženskama«. Potem, ko je na svoji zemlji 
obdeloval ilovico, se je Abdulah, njegov bodoči oče, odpravil k 
hiši neke druge ženske in ji pričel dvoriti, ona pa ga je zavrnila, 
ker je bil ves umazan od ilovice. Pustil jo je, se umil, odšel k Amini 
in z njo občeval - tako je Amina spočela Mohameda. Nato se je 
vrnil k drugi ženski in jo vprašal, ali je sedaj še vedno voljna; ona 
je odgovorila: »Ne. Ko si šel mimo mene, je med tvojimi očmi 
sijala bela luč. Khcala sem te, ti pa si me zavrnil. Odšel si k Ami-
ni in ona ti je vzela luč.« Uradna žena dobi otroka, druga dobi 
vednost - v Abdulahu vidi več od Abdulaha samega, »luč«, nekaj, 
kar poseduje, ne da bi vedel za to, nekaj v njem več od njega samega 
(spermo, s katero bo zaplojen Prerok), in ta objekt a je tisti, ki 
poraja njeno željo. Abdulahov položaj je položaj junaka v detektiv-
skem romanu, ki ga nenadoma pričnejo preganjati, mu celo groziti 
s smrtjo - ve nekaj, kar lahko ogrozi velikega kriminalca, a on 
sam (ali ona - navadno gre za žensko) ne ve, kaj to nekaj je. Abdu-
lah v svojem narcizmu ta objekt a v sebi zamenja za samega sebe 
(pomeša objekt in vzrok ženskine želje) in zato se kasneje zopet 
vrne k njej, zmotno prepričan, da si ga bo še vedno želela. 

To opiranje na ženskost (in vrh vsega še na tujo žensko) tvori 
potlačeni temelj islama, njegovo nemišljeno, ki si ga prizadeva 
izključiti, izbrisati ali vsaj obvladati s pomočjo kompleksne ideo-
loške strukture, pri čemer pa ga ta temelj še naprej preganja, ker 
predstavlja sam vir njegove vitalnosti. - Zakaj ženska v islamu 
potemtakem predstavlja tako travmatično prisotnost, takšen 
ontološki škandal, da mora ostati prikrita? Pravi problem ni groza 
brezsramnega razkazovanja tistega, kar se skriva pod tančico, 
temveč prej narava tančice same. To žensko tančico je treba pove-
zati z znanim Lacanovim branjem anekdote o tekmovanju med 
Zeuksisom in Parrasiosom, dvema starogrškima slikarjema, ki 
tekmujeta v tem, kdo bo ustvaril bolj prepričljivo iluzijo.' ' Najprej 

" Jacques Lacan,^fir/e temeljni koncepti psihoanalize, Analecta, Ljubljana 
1996, str. 97. 



je Zeuksis naslikal tako realistično sliko grozdja, da je privabila 
ptice, ki so grozdje skušale pojesti. Nato je zmagal Parrasios, 
tako da je na steno naslikal zagrinjalo, nakar mu je Zeuksis, potem 
ko mu je Parrasios pokazal svoji sliko, dejal: »No, in zdaj nam 
pokaži, kaj si naslikal zadaj za tem.« Iluzija Zeuksisove slike je 
bila tako prepričljiva, da je Parrasios podobo zamenjal za stvar 
samo; iluzija Parrasiosove slike pa je na delu v samem pojmovanju, 
da pred seboj vidimo zgolj tančico, ki prekriva skrito resnico. To 
je način, kako po Lacanu deluje ženska maškarada: ženska nosi 
masko, da pri nas izzove reakcijo, kakršno je pri Zeuksisu izzvala 
Parrasiosova slika -No, snemi masko in nam pokaži, kaj si v resnici! 

Ni naključje, da so predstavniki dvojne maškarade vedno 
ženske: medtem ko se moški lahko zgolj pretvarja, da je ženska, 
pa se samo ženska lahko pretvarja, da je moški, ki se pretvarja, 
da je ženska, samo ženska se hhko pretvarja, da je to, kar je (žen-
ska). Da bi pojasnil ta specifično ženski status pretvarjanja, se 
Lacan skliče na žensko, ki nosi zakrit lažen penis, da bi evocirala, 
da je falos: 

Takšna je ženska za svojo tančico: odsotnost penisa iz nje naredi 
falos, jo spremeni v objekt želje. Če na to podrobnost še podrobneje 
opozorite s tem, da ji nadenete ljubko lasuljo in plesno obleko, te-
daj nam boste imeli - oziroma bo imela - res kaj povedati: učinek je 
stoodstotno zagotovljen, pravijo tisti, ki se prav nič ne obotavljajo.'^ 

Logika, ki je tu na delu, je mnogo bolj zapletena, kot pa se 
nemara zdi: ne gre zgolj za to, da očitno lažen penis evocira odsot-
nost »pravega« penisa; strogo paralelno s Parrasiosovo sliko se 
prva reakcija moškega, potem ko vidi obrise lažnega penisa, glasi: 
»Snemi ta smešen ponaredek in mi pokaži, kaj imaš spodaj!« Mo-
ški s tem spregleda, da je lažen penis na nek način stvar sama: 
»falos«, ki je ženska, je senca, ki jo meče lažen penis, tj. pošast 
neobstoječega »realnega« falosa pod preobleko lažnega. Ženska 

Jacques Lacan, »Subverzija subjekta in dialektika želje v freudovskem 
nezavednem«, v: Spisi, Analecta, Ljubljana 1994, str. 301. 



maškarada ima v tem natančnem pomenu strukturo mimikrije, 
kajti za Lacana v mimikriji ne gre za posnemanje podobe, s katero 
se želim zliti, pač pa za posnemanje tistih potez te podobe, za 
katere se zdi, da kažejo na to, da je v ozadju neka skrita realnost. 
Tako kot v primeru Parrasiosa ne posnemam grozdja, temveč 
tančico: »Mimikrija daje nekaj videti, prav kolikor se to nekaj 
razlikuje od tistega, čemur bi lahko rekh on sam in kar je zadaj. 
Status falosa ustreza statusu mimikrije. Falos je v zadnji instanci 
neke vrste madež človeškega telesa, ekscesivna poteza, ki ne 
ustreza telesu in tako poraja iluzijo neke druge skrite realnosti 
za podobo. 

To nas pripelje nazaj k funkciji tančice v islamu: kaj pa, če 
pravi škandal te tančice ni žensko telo, ki ga tančica zakriva, tem-
več N E O B S T O J ženskosti? Kaj pa, če je posledično ultimativna 
funkcija tančice natanko v tem, da vzdržuje iluzijo, da za njo JE 
nekaj, substancialna Stvar? Če sledeč Nietzschejevi izenačitvi 
resnice in ženske žensko tančico zamenjamo s tančico, ki zakriva 
ultimativno Resnico, potem še jasneje vidimo prave zastavke 
muslimanske tančice. Ženska predstavlja grožnjo, ker priča o 
»neodločljivosti« resnice, o nizu tančic, za katerimi ni nobenega 
ultimativnega skritega jedra; s tem, ko jo prekrijemo, ustvarimo 
iluzijo, da se za tančico skriva ženska Resnica - grozljiva resnica 
o laži in prevari, seveda. V tem vidimo prikriti škandal islama: 
samo ženska, samo utelešenje neodločljivosti resnice in laži, je 
lahko garant Resnice. Iz tega razloga mora ostati zakrita. 

To nas privede do naše začetne teme: ženska in Vzhod. Prava 
izbira ni izbira med bhžnje-vzhodnim moškim islamom in bolj 
žensko daljno-vzhodno duhovnostjo, pač pa med daljno-vzhod-
nim povzdigovanjem ženske v Mater-Boginjo, generativno in 
destruktivno substanco Sveta, in muslimansko nezaupljivostjo 
do žensk, ki - paradoksno - na negativen način mnogo bolj nepo-
sredno priča o travmatični-subverzivni-kreativni-eksplozivni 
moči ženske subjektivnosti. 

^̂  Lacan, Štirje temeljni koncepti psihoanalize, op. cit, str. 94. 



Milost telesa^ 

Rowan D. Williams, nadškof Canterhurjjski 

Zakaj je seksualnost pomembna? Večina ljudi se zaveda, da je 
seksualna intimnost zanje v nekaterih pogledih strašljiva, da gre 
kratkomalo za kraj, kjer so se pričeli učiti zrelosti, kolikor je že 
premorejo. Večina izmed nas ve, da je celotna zadeva brezupno 
komična, obdana s tolikimi čudnimi pripetljaji in priložnostmi, 
da se osmešimo. Mnogi vedo, da je to kraj, kjer so kar najgloblje 
prizadeti in nemočni. Kultura nasploh in še posebej rehgija sta 
posvetih ogromno energije jalovi nalogi, da prideta tej reči na 
kraj. V pričujočem eseju žehm poskusiti malce bolje razumeti, 
zakaj je ta naloga obsojena na neuspeh in zakaj je prav to dejstvo 
ključno za to, da v polnejši meri uvidimo, zakaj in kako je po-
membna - pa tudi, da v polnejši meri uvidimo, kaj ima ta po-
membnost opraviti z Bogom. 

Najbolje je, da začnemo pri posameznem, pri neki zgodbi. 
Raj Quartet Paula Scotta je prepoln prodornih in zelo poglob-
ljenih analiz tragedij seksualnosti: tema, ki teče skozi vse štiri 
romane in združuje njihove različne obsežne zgodbe, je uničenje 
Ronalda Merricka in propad njegove lastne človečnosti in človeč-
nosti vseh, ki mu pridejo v roke. Ta propad se dejansko začne v 
trenutku, ko odkrije, kako ga vzburja, kako vdira v njegovo za-
sebnost dražljivo telo nekega moškega, kar ga navda z odporom 

' [Prevedeno po: Rowan D. Williams, »The Body's Grace«, v: Theologj 
and Sexuality, ur. Eugene F. Rogers mL, Blackweli, Oxford 2002, str. 309-
321.] 



in grozo. Njegov prvi poskus, da bi kaznoval in zatrl objekt svoje 
želje, izpusti s povodca sile smrti in skrunitve, ki ga zatem sprem-
ljajo povsod. Seksualno zavrnitev dramatizira s prakticiranjem 
odnosa gospodar-hlapec: ponižuje tisto, po čemer hrepeni, da 
ne bi bilo ogroženo njegovo gospostvo in da seksualna polomija 
lahko postane nekakšna politična tragedija. Merrick je ikona »poli-
tičnega telesa«: njegov teror, njegova zavrnitev in njegovo propa-
danje so metafora Vladavine^ kot take, oblasti, ki se hote odvrača 
od priznanja tistih želja in potreb, ki jih lahko odpre in zadovolji 
le ranljivost v odnosu do preziranega in ponižanega tujca. 

Merrickova tragedija se prepleta z zgodbo o Sari Layton, liku, 
ki se ves čas zaveda svoje nemoči spričo dogodkov, svoje nezmož-
nosti, da bi opravila s krivicami in grozotami preteklosti, ki pa 
hkrati vseskozi poskuša na stvari gledati in se nanje odzivati resni-
coljubno in velikodušno. Sara se ob koncu drugega romana iz 
serije pusti zapeljati, sicer brez ljubezni, a vendar ne kar tako: 
njeno voljnost še zlasti spodbode zapeljivčeva neusmiljeno jasna 
percepcija nje same. Ona, tako ji pravi, ne pripada ničemur, pa 
četudi se še tako trudi podvreči konvencijam Vladavine. V njeni 
resnični vehkodušnosti zija izgubljeno in prazno mesto: »Ti ne 
poznaš nobenega veselja, kajne?«^ 

Izvzeta iz življenja družine, ki si jo obupano prizadeva podpi-
rati, izvzeta iz življenja evropske skupnosti v Indiji, Sara v res-
nici ne obstaja za nikogar in za nič. Zaradi svoje naravne resnico-
ljubnosti in pomanjkanja egoistične samoobrambe je sposobna 
to priznati takoj, ko je bila izrečena opazka: tuje ji je vsako veselje, 
ker ni zmožna biti nikjer Ko je končno zmamljena v posteljo, 
ko »gresta skozi« nežnost, ki v resnici ni nežnost ljubimcev, Sara 
pride k sebi: več ur zatem, ko z vlakom potuje nazaj k svoji družini, 
se ozre v ogledalo in vidi, da je bila »deležna milosti svojega telesa«''. 

Kaj to pomeni? Stavek se v nadaljevanju romana večkrat 
ponovi, a popolnoma jasno je, da za Saro ni nobenega trajnega 

^ [Raj - beseda se uporablja kot oznaka britanskega imperija v Indiji.] 
^ Paul Scott, The Day of the Scorpion, Heinemann, London 1968, str. 450. 

Ihid., str. 454. 



veselja. Sledita nosečnost in splav; osamljenost še naprej. Kljub 
temu pa nič v tem izčrpavajoče bolečem romanu ne kaže na to, 
da je bil Sarin trenutek »milosti telesa« utvara. Nekako se je zave-
dala, kaj je ta trenutek bil in kaj ne: prekoračena je bila meja, in 
to je bilo in ostaja milost; biti prisoten, četudi to lahko pomeni 
vedeti, da je milostno telo bolj kot kdaj vir ranljivosti. A to je 
vendarle milost, zapolnitev praznine, vstop v neko drugo vrsto 
identitete. Četudi je Sarin spolni odnos morda premogel le malo 
ljubezni, celo bolj malo plemenitosti, pa je odkrila, da je njeno 
telo lahko vzrok njene sreče in sreče drugega. To odkritje je tisto, 
ki najjasneje pokaže, zakaj bi tu lahko govorili o milosti. Za krščan-
skega vernika je milost transformacija, ki je v veliki meri odvisna 
od naše vednosti o tem, da smo videni na poseben način: kot 
pomembni, kot hoteni. 

Celotna zgodba o stvarjenju, utelešenju in naši vključitvi v 
občestvo Kristusovega telesa nam govori, da si nas Bog želi, kot 
da hi bili Bog, kot da bi bili tisti brezpogojni odgovor Božjemu 
dajanju, ki je v življenju Trojice Božje sebstvo. Ustvarjeni smo, 
da bi se lahko ujeli v to, da bi se naučili z vsem srcem ljubiti Boga 
preko spoznanja, da nas Bog ljubi kakor Boga. 

Osnovno načelo - če ne tudi stalna praktična realnost - živ-
ljenja krščanskega občestva je naloga naučiti nas, da naše odnose 
uredimo tako, da bi človeška bitja lahko sama sebe videla kot 
zaželena, kot razlog veselja. Nič presenetljivega ni v tem, da se 
tako v Svetem pismu kot zunaj njega za prikaz te novosti percep-
cije prosto uporablja seksualne podobe. Manj pa je jasno, zakaj 
se na dejstvo seksualne želje, na konkretne zgodbe o človeški 
seksualnosti, za razliko od posplošujočih metafor, ki jih proizvaja, 
tako stežka gleda kot na stvar milosti oziroma se jih prizna kot 
stvar milosti samo, če so ograjene z mrežo pogojev. Če želimo to 
razumeti, moramo stopiti korak nazaj, da bi si natančneje ogledali 
naravo seksualne želje; tu pa grozita abstraktnost in čezmerno 
ambiciozna teorija. 

V eni redkih senzibilnih in domiselnih analiz seksualne želje 
spod peresa filozofa Thomas Nagel zapiše: 



Seksualna želja vključuje neke vrste percepcijo, a ne zgolj eno samo 
percepcijo njenega objekta, kajti v paradigmatskem primeru vza-
jemne želje naletimo na kompleksen sistem dodatnih vzajemnih 
percepcij - ne le percepcij seksualnega objekta, ampak percepcij 
samega sebe. Nadalje, seksualna zavest o drugem v prvi vrsti vklju-
čuje znatno mero zavesti o sebi - več, kot je najdemo v vsakdanji 
čutni percepciji.^ 

Spočetka me lahko vzburi nekdo, ki se ne zaveda, da ga perci-
piram, in to vzburjenje je pomembno za nov način mojega »iden-
tificiranja z lastnim telesom«, a še ne zadostuje za govor o polnem 
razponu seksualnosti. Vzburjen sem kot kulturno in ne zgolj 
biološko bitje; svoje telo moram torej prinesti v skupen svet jezika 
in (v najširšem smislu!) »občevanja«. Moje vzburjenje ni le moja 
stvar: da bi vedel zanj, da bi ga prepoznal, da bi lahko bilo kaj 
drugega kot zgolj bežno naključje, potrebujem njegov vzrok. Da 
bi se moja želja torej lahko ohranila in razvijala, mora biti sama 
percipirana; in če naj se razvije tako, kot se razvija po naravi, mora 
biti s strani drugega percipirana kot zaželena - to pomeni, da mora-
ta moje vzburjenje in želja postati vzroka želje nekoga drugega. 

Da bi se moja želja ohranila in sploh imela upanje na izpolni-
tev, mora biti izpostavljena tveganju, da bo videna s strani svojega 
objekta. Nagel v tem celotnem kompleksnem procesu vidi pose-
ben primer tega, kar se dogaja v vsakem jezikovnem poskusu, da 
bi z drugimi delili pomen neke reči. Moja razumljivost je deloma 
odvisna od tega, da vem, da »vidiš«, da hočem povedati nekaj 
smiselnega. In to, da ti povem ali pokažem, da to hočem, implicira, 
da te »vidim« kot nekoga, ki hoče razumeti. »Seksualnost ima po-
dobno strukturo: vključuje željo po tem, da našega partnerja vzburi 
prepoznanje naše želje, da bi bil ali bila vzburjena.«^ 

Vse to nakazuje, da v seksualnem odnosu nimam več oblasti 
nad tem, kar sem. Vsako pristno izkustvo želje me pušča v tem 

^ Thomas Nagel, Mortal Questions, Cambridge University Press, Cam-
bridge 1979, str. 44-45. 

^ Ibid., str. 47. 



položaju: sam po sebi ne morem zadovoljiti svojih hotenj, ne da 
bi jih popačil ali naredil trivialne. Toda v tem izkustvu imamo 
opraviti s posebno intenzivnim primerom nemoči jaza samega. 
Da bi bilo moje telo zame vzrok veselja, cilj vrnitve k sebi, mora 
biti tam za nekoga drugega, mora biti percipirano, sprejeto, nego-
vano. In to pomeni, da je izročeno stvarjenju veselja v tem dru-
gem, kajti le kot naravnano k užitku, k sreči drugega, postane 
vredno ljubezni brez vsakih zadržkov. Želeti si lastno veselje 
pomeni želeti si veselje tistega, ki si ga žehm: moje iskanje užitka 
preko telesne prisotnosti drugega je hrepenenje po tem, da se 
uživam v svojem telesu. Kot je zapisal Blake, spolna partnerja 
drug v drugem »občudujeta poteze uslišane želje«. Ugaja nam, 
ker ugajamo. 

Natanko s tega vidika, pravi Nagel, lahko razumemo potrebo 
po jeziku seksualnega neuspeha, nezrelosti, celo »perverzije«. Sa-
motna spolna aktivnost deluje na ravni sproščanja napetosti in 
posebnega lokaliziranega fizičnega ugodja; a kolikor nima prav 
veliko opraviti s tem, da me nekaj onstran mene percipira na način, 
da spremeni mojo zavest o sebi, za diskusijo o seksualnosti kot 
procesu in odnosu nima posebnega pomena ter pove bore malo 
o milosti. Nagel mimogrede poda številna zanimiva opažanja o 
seksualnih stikih, ki bodisi ne dopuščajo nobene izpostavljene 
spontanosti, ker so zvezani s specifičnimi metodami seksualnega 
vzdraženja - kot je sado-mazohizem - , ali pa dopuščajo zgolj 
omejeno zavest o utelešenju drugega, ker je v odnosu na delu 
tohkšno neravnovesje, da je želja drugega zame nepomembna ah 
minimalna - posilstvo, pedofilija, bestialnost.^ Te »asimetrične« 
spolne prakse lahko do neke mere upravičeno označimo za per-
verzne, ker enemu akterju dejansko podeljujejo oblast nad situ-
acijo - se pravi enemu akterju, ki mu ni treba čakati na željo 
drugega. (Sicer pa, če to pomeni, da je norma heteroseksualnega 
občevanja, ki je družbeno odobrena v številnih kulturnih okoljih, 
»perverzija« - no, potem je to povsem resna domneva.) 

^ Ibid., str. 49-50. 



Če za sedaj pustimo ob strani terminološka vprašanja o tem, 
kaj je normativno ali idealno, pa je videti, da imamo tukaj vsaj 
približno predstavo o tem, kaj bi utegnil hitinajsplošnejši pomen 
seksualnosti. In domnevam, da bi se moralno vprašanje moralo 
glasiti: Koliko naj bo naša seksualna aktivnost komunikativna? 
Kolikšno širino človeških možnosti in kolikšen občutek, da je 
telo zmožno zaceliti in oplemenititi življenje drugih, naj izkazuje? 
Naglova razmišljanja kažejo na to, da nekatere oblike seksualne 
aktivnosti pačijo ali omejujejo človeško domiselnost, globino ali 
prostranost pomena, ki bi ga utegnila nositi takšna aktivnost: da 
vključujejo domnevo, po kateri seksualna aktivnost nima toliko 
opraviti z zadevami človekove osebne rasti in človekove integri-
tete, kot mislimo mi sami. Pri odločitvah glede seksualnega živ-
ljenjskega sloga, sposobnosti, da nekatere vzorce opredelimo za 
sterilne, nerazvite ali celo pokvarjene, gre - v tej luči - za odločitve 
glede tega, kaj hočemo, da naše telesno življenje izraža, kako naj 
bodo naša telesa vpeljana v celoten projekt »človeškega osmišlja-
nja« nas samih in drug drugega. 

Zmožnos t sprejemanja takšnih odločitev je pomembna. 
Povsem konvencionalna (heteroseksualna) morala nas enostavno 
odveže težav, s katerimi bi nas soočila odločitev. Vprašanje člove-
škega pomena se ne zastavlja niti nam nič ne pomaga uvideti, 
kakšno vlogo igra seksualnost, ko se učimo biti človeški drug do 
drugega - vstopiti v milost telesa - , saj je vse, kar moramo vedeti, 
zgolj to, da je seksualnost v enem kontekstu dovoljena, v drugem 
pa ne. Zato ne preseneča, če je odziv pogosto bodisi: »Ni po-
membno, kaj (govorim o) počnem s svojim telesom, saj štejejo 
predvsem moje notranje življenje in čustva«, ali pa: »Edini kriterij 
je v tem, kaj nudi ugodje in ne škoduje.« Oba odziva se v resnici 
odrekata človeški resnosti vsega tega. 

Tako kot konvencionalna etika so tudi to poskusi, kako se 
izogniti tveganju. Nagel se približa tistemu, za kar osebno menim, 
da je na tem mestu treba reči, namreč da je seksualna »perverzija« 
seksualna aktivnost brez tveganja, brez nevarnega priznanja, da 
je moje veselje odvisno od veselja drugega, kot je njegovo odvisno 



od mojega. Popačena seksualnost predstavlja poskus ponovne 
pridobitve nadzora nad lastno srečo in poskus zavrnitve možno-
sti, da bi moje telo na novo ustvarila percepcija kake druge osebe. 
To posledično pomeni umik mojega telesa iz podviga, v katerem 
človeška bitja postajajo smiselna [make sense] skozi sodelovanje, 
v skupnosti, pomeni umik mojega telesa iz jezika, kulture in 
politike. Večina ljudi, ki se jim je o tem zdelo vredno razmisliti, 
je opazila določeno nagnjenje k spregi nenavadnih obhk seksualne 
aktivnosti in političnega izkrivljanja besed ter korupcije (zopet 
Merrick iz Raj Quartet - kajpada prava patologija mučitelja). 
Tisto, kar so nas o politiki pornografije naučile ženske avtorice, 
kot je Susan Griffin, je izostrilo to opažanje. 

Toda kako naj pravilno ravnamo s tem tveganjem, z vstopom 
v kolaborativni način osmišljanja [making sense] naših celotnih 
materialnih sebstev? Seveda je natanko to tisto, zaradi česar je, 
kot sem že omenil, sam projekt »priti tej reči na kraj« obsojen na 
neuspeh. Tragiki in komiki seksualnosti ne bo nič napravilo konca. 
V prvi vrsti gre za področje našega življenja, kjer smo lahko s 
svojim celotnim telesom zavrnjeni, kjer lahko tvegamo in se 
prepustimo »izpostavljeni spontanosti«, o kateri govori Nagel, 
in pri tem izpademo neumni ah celo odvratni, tako da je percepcija 
nas samih, ki nam je ponujena, negativirajoča in pogubna (menim, 
da o tem precej vedo homoseksualci). In to je tudi kraj, kjer se 
lahko strašna nesmiselnost naše situacije prikaže kot komedija, 
celo farsa. Mimogrede, mika me reči, da se spolnost lahko zdi 
zares smešna samo kulturam in ljudem, ki premorejo določeno 
mero moralne zavesti o tem, kako spolnost oblikuje osebe, in 
zato zavest o moralnem in osebnem tveganju, s katerim je pove-
zana: za pornografa in znanstvenega proučevalca, ki raziskuje 
načine maksimiranja vrhuncev, se zdi, da praviloma ne vidita prav 
veliko nevarne absurdnosti celotne zadeve. 

Če spolna percepcija udari ob mino ali se kako drugače zmoti, 
lahko, tako kot vsak dialog, v katerem govorimo drug mimo dru-
gega, postane farsa - tudi če smo na robu bolečine. Shakespeare 
(kot po navadi) ve, kako stopati po tako težavnem robu: se Malvo-



liu smejemo ali ne? Kajti njega preobrazi zmota, da je zaželen -
in če tovrstne preobrazbe, tovrstne preobrnitve ne bi bile del 
našega seksualnega izkustva, ne bi videli vica. 

Vic pa se zalomi zato, ker je vsa zadeva konec koncev resna. 
Malvolio je smešen, in tisto, kar ga dela smešnega, je hkrati tisto, 
kar celotno epizodo dela strašno in nepopravljivo bolečo. Mož 
je konec koncev tvegal droben korak v ranljivost, v skupen svet 
seksualno percipiranih teles, in bil neusmiljeno, s posmehom 
zavrnjen. V igri, ki je skorajda preobložena s seksualno ambiva-
lenco in željami, ki udarjajo v prazno, Malvolio na brutalen način 
kaže, zakaj imajo vsi »resni« liki tako ali drugače težave s seksual-
nostjo, zakaj se izogibajo zaupanju in izpostavljanju, zaljubljeni 
v svoje privatne fantazije posplošene ljubezni. 

Odkri t je seksualnega veselja in življenjskega vzorca, v kate-
rem je to veselje moč doseči, mora vključevati negotovosti »izpo-
stavljene spontanosti« - izkustvo napačnega razumevanja ali (nag-
lega ali počasnega) odkritja, da v tem razmerju ne gre za veselje. 
Če so ta odkritja sploh znosna, potem so znosna zato, ker so 
vsaj uspela spremeniti možnosti naših življenj na tak način, da 
imamo še vedno neko predstavo o tem, kaj bi utegnilo biti veselje. 
A treba je vedeti, da odkritje veselja pomeni nekaj več od golih 
dejstev seksualne intimnosti. Milost telesa lahko v celoti odkrijem 
samo, če si vzamem čas, čas, ki je potreben za vzajemno spoznanje 
o tem, da jaz in moj partner drug za drugega nisva le pasivni 
orodji. Teh reči se naučimo v tkivu celotnega odnosa pogovarjanja 
in sodelovanja; seveda pa drži, da več ko si vzamemo časa, dlje 
vztraja neke vrste tveganje. Dlje ko to traja, bolj se izpostavljamo, 
in ohraniti moramo voljo po tem, da dopustimo, da nas oblikujejo 
percepcije drugega. Če jo pravilno razumemo, seksualna zvestoba 
ni izogibanje tveganju, pač pa ustvarjanje konteksta, v katerem 
se lahko razraste milost, ker obstaja zaveza, da ne bomo zbežali 
pred percepcijo drugega. 

Ko blagoslovimo seksualne zveze, jim damo življenje, real-
nost, ki ni odvisna od bežnih misli in čustev udeleženih; a to sto-
rimo z namenom, da bi si lahko z določeno svobodo »vzeli čas« 



za dozorevanje in gojenje kar se da globokih čustev. Tega ne bi 
smeli storiti z namenom ustvariti popolnoma brezosebno in 
vsiljeno »zvezo«; če storimo to, potem tvegamo, da bomo blago-
slov spremenih v prekletstvo, milost v zakon, umetnost v upošte-
vanje pravil. 

Drugače rečeno, prepričan sem, da obljuba zvestobe, neome-
jeno posvečanje časa drug drugemu, ostaja ključna za razumevanje 
polne »domiselnosti« in milosti seksualnih zvez. Enostavno ne 
verjamem, da bi nam brez obstoja brezpogojnih javnih zaobljub -
bolj tveganih, bolj zahtevnih, bolj obetavnih - uspelo dojeti vse, 
kar je vsebovano v vzajemnem preoblikovanju oseb, med katerimi 
je stkana seksualna vez. 

A realnost naših izkušenj pri iskanju takšnih možnosti precej 
jasno kaže, da je brezpogojna izjava, da se morajo spolna part-
nerstva podvreči vzorcu zaobljube, sicer imajo naravo greha in 
nič drugega, nerealna in neumna. Ljudje v zelo bežnih in ne ravno 
»obetavnih« (v vseh pomenih besede)^ srečevanjih vseeno najde-
vajo - tako kot Sarah Layton - milost: morda jih prav to spodbudi 
k temu, da hočejo polnejše, daljše raziskovanje milosti telesa, ki 
ga nudi zvestoba. Pripoznanje tega - ki ni nič drugega kakor 
pripoznanje dejstev zgodb mnogih, heteroseksualnih ah homo-
seksualnih ljudi v naši družbi - bi moralo biti mogoče, ne da bi 
to izzvalo tesnobo pred oslabitvijo ah ogrozitvijo osrednjega po-
mena obveze in zaobljube v našem krščanskem razumevanju in 
»moralnem zamišljanju« tega, kaj je lahko seksualna zveza. 

Tu povzroča mnogo več škode vztrajanje pri fantazijski raz-
ličici heteroseksualne zakonske zveze kot edinega ideala, medtem 
ko dejstva situacije kažejo, da velikansko število »sankcioniranih« 
zvez ponuja okvir zaskrbljujoče veliki meri nasilja in človeške 
uničevalnosti; zadostitev formalnim družbeno-rehgioznim krite-
rijem spolne zveze nas ne odreši moralne nevarnosti in negoto-
vosti. Ponavljam, da gre pri odločitvah glede seksualnega življenj-
skega sloga bolj za to, koliko pomena naj nosijo naša telesna seb-

^ [promising, »zaobljuben«] 



stva, kot pa za to, kakšne čustvene potrebe zadovoljujemo ali ka-
terim zakonom s tem zadostimo. »Mar potemtakem z vero razve-
ljavljamo postavo? Nikakor, ampak postavo uveljavljamo.«' (Rim 
3,31) Pavel na srečo ni le Pavel (v tej zvezi pogosto navajanega) 
prvega poglavja Rimljanov! 

Omenil sem že, da ima prisotnost ali odsotnost milosti telesa 
precej opraviti z zadevami, ki niso osebne. Pogosto je bilo rečeno, 
še posebej pri feminističnih avtoricah, da pretvarjanje telesa v 
oddaljen in nevaren objekt, ki je lahko bodisi podjarmljen ali pa 
pomirjen s hitro zadovoljitvijo, predstavlja vir seksualnega zatira-
nja. Če jaz nisem moje telo, potem je želeča percepcija mojega 
telesa povezana z nekim območjem nevarnosti in tujosti, tako da 
se na vse, kar me vpleta v to, da želim ali sem želen, odzivam s 
strahom in sovražnostjo. Moški se boji in si podjarmi žensko; in -
tako se nadaljuje argument - to dovoljuje in utemeljuje celo vrsto 
procesov, ki služijo nadzorovanju tujega: »narave«, tujca, neznane 
prihodnosti. Tu ne gre za nekritično zatrjevanje, da je seksualna 
motnja vzrok vsake človeške patologije, pač pa za dopustitev, 
prvič, tega, da je seksualnost zelo prisotna v vseh vrstah različnih 
motenj, in drugič, da predstavlja neke vrste paradigmatski primer 
zmote in popačenja, nekaj, kar nam kaže, kaj pomeni zavrnitev 
drugosti materialnega sveta in kaj pomeni poskus, da ga imamo 
še naprej za drugega, oddaljenega in pod nadzorom. Gre za para-
digmo tega, kako je ne smem osmishti z umikom stran od nepri-
jetne vednosti, da brez drugih ne morem imeti smisla, da ne mo-
rem spregovoriti, dokler ne prisluhnem, da se ne morem imeti 
rad, ne da bi bil objekt ljubezni, ali uživati, ne da bi bil vzrok 
veselja. 

Razmislek o seksualnosti v vseh njenih implikacijah vključuje 
razmislek o vstopu v občutenje samega sebe onstran pregrade 
med »notranjim« in »zunanjim«, zasebnim in skupnim, ki si jo 

' [Angleški prevod, ki ga navaja avtor, je eksplicitnejši od slovenskega in 
se v prostem prevodu glasi: »Mar potemtakem z vero razveljavljamo postavo ? 
Nikakor, pač pa postavi dajemo trdnejši temelj.«] 



navadno predstavljamo. Vodi nas v vednost o tem, da naša iden-
titeta nastaja v relacijah teles, ne pa preko zasebnega izvajanja 
volje ali fantaziranja: spadamo drug k drugemu in pripadamo 
drug drugemu, ne našemu »zasebnemu« sebstvu - kot je za vza-
jemno spolno zaobljubo dejal Pavel (1 Kor 7,4)'° - , a drug 
drugemu kljub temu ne predstavljamo orodja zadovoljitve. 

Vse to, nadalje, ni le možna, pač pa Aeji^nskzpolitična vednost, 
vednost o tem, kaj bi utegnila pomeniti urejena človeška skupnost. 
Brez osnovnega pohtičnega mita o tem, da je moja blaginja odvis-
na od tvoje in tvoja od moje, mita o skupnih osebnih potrebah, 
ki jim je lahko zadoščeno le vzajemno, se obsodimo na politiko 
krivičnosti in konfrontacije. Čeprav je bilo o politiki erotizma 
zadnje čase izrečenih precej nesmislov, pa bi morah kljub temu 
priznati, da je razumevanje naših seksualnih potreb in možnosti 
naloga velikega političnega pomena. S seksualnostjo povezanih 
»vprašanj« ni mogoče ločiti od širšega projekta družbenega 
predrugačenja in pravičnosti. 

Kot sem namignil zgoraj, ima sama milost telesa človeški 
pomen le, če najpoprej posedujemo jezik milosti; to je v prvi 
vrsti odvisno od posedovanja jezika stvarjenja in odrešitve. Obrise 
ljubeče radosti drugega, ki oblikuje našo človečnost, lahko zlahka 
in z upanjem prepoznamo, če smo se naučili ali se učimo tudi tega, 
da smo objekt brezvzročne, ljubeče radosti Božje, objekt Božje 
ljubezni do Boga preko utelešenja Božjega Duha v skupnosti in 
privzetja identitete Božjega Otroka. Zaradi naše potrebe, da to 
perspektivo obdrž imo jasno pred očmi, skupnost potrebuje 
nekatere, ki so poklicani onstran ali vstran od običajnih vzorcev 
seksualnih odnosov, da bi svojo identiteto v samotarskem življe-
nju neposredno izročili v roke Bogu. To ni alternativa odkritju 
milosti telesa. Vsi tisti, ki sledijo samotarskemu poklicu [voca-
tion], morajo nekaj vedeti o želenju in zaželenosti, če naj njihov 
samotarski poklic ne bo sterilen in izmikajoč se. Njihova odloči-

[»Žena nima oblasti nad svojim telesom, marveč mož, enako pa tudi 
mož nima oblasti nad svojim telesom, marveč žena.«] 



tev (ki je enako tvegana kot zaobljuba seksualne zvestobe) je v 
tem, da ugotovijo, ali lahko najdejo sebe, svoje telesno sebstvo v 
življenju, ki je osnovano zgolj na zaupanju v velikodušno radost 
Boga - tega Drugega, ki od nas po definiciji ne more hoteti, da 
blažimo pomanjkljivosti v blaženosti božanskega jaza, temveč 
čigar celotno življenje je neko »biti-za«, gibanje daru. 

Sebastian Moore pripominja, da so »pravi cehbati redki - a 
ne v pomenu superiornosti , ampak v pomenu, kot so redki 
urarji«. ' ' Najt i telesno/seksualno identiteto v poskusu, da se naj-
prej in predvsem izpostavimo želeči percepciji Boga, je bolj 
težavno in kočljivo, kot se zdi marsikomu izmed nas, ter povzroča 
težave pri soočanju z dejstvom, da v samotarskem življenju ne 
prenehamo enostavno seksualno želeti in biti želeni. Nenehno 
umeščanje takšnega izkustva v kontekst Božje želje je težavna 
naloga - čas mora biti posvečen Bogu in ne enemu človeškemu 
žarišču seksualne zaobljube. Ta nenavaden eksperiment pa se zdi 
»upravičen po svojih plodovih«, in sicer iz dveh očitnih razlogov. 
Pri rabi retorike erotične ljubezni za govorjenje o Bogu ima celi-
batni mistik veliko svobode; in, kar je celo bolj pomembno, z 
lahkoto sprejme telo, njegove potrebe in omejitve, kar je značilno 
za zrele zavezance celibatu, kot je bila Terezija Avilska v zadnjih 
letih njenega življenja. Ta poklic je, ne glede na ceno, bistveni del 
ozadja za razumevanje milosti telesa: naj se sliši še tako paradoks-
no, en vidik vloge, ki jo ima poslanstvo cehbata v krščanski skup-
nosti, je negovanje in širjenje krščanske seksualnosti. 

Vredno se je povprašati o tem, zakaj je v zadnjih letih tako 
malo odzivov v zvezi s seksualno moralo in statusom homoseksu-
alnih moških in žensk v cerkvi prišlo s strani pripadnikov naših 
religioznih redov. Močno sumim, da ima veliko zavezancev celi-
batu dejansko bolj izostren čut za te reči, kot nekateri izmed 
njihovih poročenih so-kristjanov. In vsakdo, ki pozna kompleks-
nosti pravega celibatnega poslanstva, bi bil zadnji, ki bi simpatizi-

^̂  Sebastian Moore, The Inner Loneliness, Crossroad, N e w York 1982, 
str. 62. 



ral z nenavadno idejo, da homoseksualna usmerjenost avtomatič-
no kaže na življenje v cehbatu - skorajda tako, kot da je cehbat 
pred Bogom manj zahteven, celo manj tvegan za homoseksualca, 
kot je za heteroseksualca. 

Ko poskušamo razmišljati o seksualnosti, se ni mogoče izogniti 
vprašanju, od kod natanko izvira trenutno tako prevladujoča ma-
sivna kulturna in religiozna tesnoba v zvezi z istospolnimi raz-
merji. V tem zadnjem razdelku želim predstaviti nekatere mish o 
tem problemu. Sprašujem se, ali to nemara ni povezano z dej-
stvom, da nas istospolna razmerja silijo k temu, da o telesnosti in 
seksualnosti razmišljamo na bolj neposreden način, kot pa ob 
družbeno in religiozno sankcioniranih heteroseksualnih zvezah. 
Ko razmišljamo o slednjih, so vpletena še druga vprašanja, med 
katerimi je omembe vredno tisto, ki ga je neki neo-marksistični 
sociolog poimenoval lastništvo nad sredstvi za produkcijo člove-
ških bitij. Zakonska spolnost načeloma vsebuje neko odprtost 
za bolj otipljive cilje produciranja otrok; njena »upravičenost« 
je konkretnejša od tistega, kar sem nakazal kot notranjo logiko 
in proces samega seksualnega razmerja. Če lahko gibanje seksual-
ne želje postavimo v okvire tega višjega smotra, lahko nemara 
lažje prenašamo zadrego in negotovost želje: vse služi dobremu 
namenu, in to dobremu namenu, katerega koristnost in uspeh je 
mogoče nazorno in enostavno oceniti. 

Istospolna ljubezen pa moteče zastavlja vprašanje, kaj pomeni 
želja - sama na sebi, ne v službi kakega drugega procesa, kot je 
obljudenje zemlje. Sooča nas ne le z možnostjo obstoja bolečine 
in ponižanja brez vsakega očitnega poplačila, pač pa tudi, kar je 
enako zaskrbljujoče, z možnost jo nefunkcionalnega veselja -
veselja, manj togo rečeno, katerega materialno »produkcijo« uteleša 
oseba, ki se zaveda milosti. Vprašanje je enako tistemu, pred 
katerega nekatere moraliste postavlja obstoj klitorisa pri ženskah: 
nekaj, česar funkcija je veselje. Če bi bil Stvarnik v »svojem« od-
nosu do seksualnosti res tako instrumentalističen, potem bi ti 
namigi na razsipnost in odvečnost v načinu, kako cela stvar deluje, 
v nas utegnih zbuditi zaskrbljenost glede tega, ali je konec koncev 



res imel vse pod razumno kontrolo. A če nas je Bog ustvaril za 
e veselj 

Nenavadno je, da je ta občutek za pomen seksualnosti on-
stran biološke reprodukcije najbolj v ospredju v svetopisemski 
rabi seksualnih metafor za odnos Boga do človeštva. Bog kot 
soprog zemlje je dovolj poznan trop, toda Ozejeva projekcija 
zgodbe o možu-in-ženi na zgodovino Izraela namerno spodko-
pava klišeje o Bogu-in-zemlji, prisotne v bližnje-vzhodnih kultih: 
Bog ni potentni sejalec semena, ampak ljubimec, ki ga razjedajo 
muke, in dar rodovitnosti zemlje je pogojen s tem, da se bolečine 
nezvestobe in zavrnitve zacelijo. 

Imaginarij ostaja strogo patriarhalen, kar ne preseneča, pre-
senetljivi pa sta njegova vsebina in smer Ozeju je zapovedano, 
da ljubi svojo ženo, »kakor Bog ljubi Izraelove sinove« (Oz 3 ,1)-
vztrajno, brez takojšnjega vračila, izpostavljajoč se ponižanju. 
Tisto, kar se kaže kot prerokovo lastno odkritje neke vrste seksu-
alne tragedije, omogoča novo presenetljivo in prodorno predstavo 
o tem, kaj za Boga pomeni, da je zedinjen, ne le z zemljo, temveč 
z ljudstvom, ki je samo ranljivo in nestanovitno. Bog je na milost 
in nemilost prepuščen percepcijam neobvladljivega partnerja. 

John Boswell je podal opažanje, ki je s tem tesno povezano: 
»Ljubezen v stari zavezi je preveč idealizirana kot seksualna pri-
vlačnost (in ne kot ploditev). Samuelov oče reče svoji ženi - ki je 
neplodna in strtega srca, ker ne proizvaja otrok: 'Ti ne pomenim 
več od desetih otrok?'« In nadalje pripominja, da enako velja za 
novo zavezo, ki »je v svojih poudarkih opazno nebiološka«.'^ 
Tako Jezus kot Pavel obravnavata zakonsko zvezo, ne da bi pri 
tem uporabila ploditev kot njeno racionalo ali njeno funkcionalno 
opravičilo. Pavlove krepke besede iz 1. pisma Korinčanom (7,4) 
o partnerjih v zakonski zvezi, ki se odpovesta individualnemu 
»lastništvu« nad svojima telesoma, prinašajo pomembnejšo pre-
vrednotenje seksualnosti kot karkoli drugega v krščanskih svetih 

^̂  John Boswell, »Rediscovering Gav History«, Gay Christ ianMovement, 
London 1982, str. 13. 



spisih. In raba podob zakonske zveze za ilustracijo odnosa med 
Kristusom in cerkvijo v Pismu Efežanom (5), kljub očitni predpo-
stavki moške avtoritete, v metaforiki še vedno vztraja pri relacij-
skem in osebnostno kreativnem elementu: »Kdor ljubi svojo 
ženo, ljubi sebe. Saj vendar ni nihče nikoli sovražil svojega mesa.« 
(5,28-5,29) 

Povedano drugače, če iščemo seksualno etiko, ki lahko zares 
temelji na našem Svetem pismu, potem nas precej stvari odvrne 
od privzetja tega, da je reproduktivna spolnost edina norma, pa 
naj bo še tako važna ali teološko pomembna. Pri iskanju jezika, 
ki bi bil dovolj domiseln, da bi lahko spregovoril o kompleksni 
in težavni zvestobi med Bogom in Božjim ljudstvom, se je več 
svetopisemskih avtorjev obrnilo k seksualnosti, ki jo v veliki meri 
razumejo kot proces »vstopa v milost telesa«. Če nas je strah 
soočenja z realnostjo istospolne ljubezni, ker nas sili, da skoz in 
skoz premislimo o procesih telesne želje in radosti kot takih, bi 
nemara morali biti previdnejši pri našem obračanju k Svetemu 
pismu, ki da opravičuje le plodilno heteroseksualnost. 

V cerkvi, ki sprejema legitimnost kontracepcije, se mora 
absolutna obsodba istospolnih intimnih razmerij opirati bodisi 
na abstraktno fundamentalistično rabo določenega števila skrajno 
dvoumnih svetopisemskih besedil ali pa na sporno in nesvetopi-
semsko teorijo o naravni komplementarnosti, ozko in površno 
aplicirano na fizično razlikovanje, ne oziraje se na psihološke 
strukture. Mislim, da nas bo o teologiji in etiki seksualne želje 
več naučilo bolj celovito raziskovanje seksualnih metafor v Sve-
tem pismu, kot pa enolično citiranje osamljenih besedil; in upam, 
da se bo drugim teologom te stvari zdelo vredno raziskati obšir-
neje, kot sem to na tem mestu lahko storil sam. 

Teologija milosti telesa, ki je zmožna dati polno priznanje 
izkustvu konkretnega seksualnega odkritja v vsej njegovi bolečini 
in raznoterosti, po mojem prepričanju ne predstavlja obrobnega 
čudaštva v spektru doktrine. Močno je odvisna od verovanja v 
določeno vrsto Boga - v trojiškega Stvarnika in Odrešenika sve-
ta - , v krščansko razumevanje človeštva prinese zelo veliko tem 



in nam pomaga bolj kritično zapopasti naravo in nevarnosti skup-
nega človeškega življenja. 

Zagotovo je čas, da temu posvetimo čas, še posebej zato, ker 
so mnogi javni krščanski komentarji o teh rečeh ne le neteološki, 
pač pa odločno antiteološki. A za sedaj naj zaključim z nekaj 
besedami nekrščanske avtorice, ki ji je o resnični teologiji uspelo 
povedati več kot večini tako imenovanih poklicnih strokovnjakov, 
kot sem jaz sam. 

Tragedije nas bo osvobodila predvsem percepcija. N e percep-
cija iluzije ali fantazije, ki bi zanikala moč usode in narave. Ampak 
percepcija, združena z materijo samo, vednost, ki prihaja do nas 
od občutka telesa, modrost, rojena iz celosti duha in telesa, ki se 
stakneta v srcu. Srce v nas umre. To je sebstvo, ki smo ga izgubili, 
sebstvo, ki ga dnevno žrtvujemo.'^ 

Ne poznam boljše opredelitve milosti telesa, kot tudi njene 
krhkosti. 

Prevedel Simon Hajdini. 

Susan Griffin, Pornography and SUence: Culture's Revenge against 
Nature, Harper and Row, New York 1981, str. 154. 



Dovršitev nihilizma pri Heglu 

Zdravko Kohe 

O b koncu 18. stoletja, natančneje leta 1799, samo nekaj mesecev 
pred tem, ko je tek časa tudi človeku z ulice vsilil razpravo o 
ontološkem statusu niča, je v javnem pismu Fichteju Jacobi izrekel 
neki ugovor, ki vse odtlej zaznamuje filozofijo kot poskus reflek-
sijske utemeljitve vednosti. Če je res strogo imanentna in v vseh 
korakih svoje izpeljave priznava edino veljavo razumskih načel, 
se filozofija, zatrjuje Jacobi, pri »raziskovanju mehanizma, tako 
nzTciVcjaza nejaza, izteče v čisti na-sebi-nič«. Njen projekt 
se izkaže za »filozofsko vedenje niča«, in nasproti temu Jacobi 
kot eden velikih antifilozofov vehementno izreče svojo privrže-
nost »filozofiji nevedenja«: 

Resnično, dragi moj Fichte, ne bi me vznejevoljilo, če bi vi, ali 
kdorkoli že, poimenovali^imerzzem to, kar jaz postavljam nasproti 
idealizmu, ki ga sam grajam kot nihilizem} 

Jacobijev očitek je sicer vse prej kot nov. Že sam je v številnih 
spisih izrazil več ah manj vse ključne argumente, ki nastopajo v 
pismu Fichteju. Prav tako Jacobi tudi ni skoval izraza nihilizem: 
pokazati se da, da so ga neposredno pred njim v zelo podobnem 

' F. H . ]?iCohi, Jacobi an Fichte, Werke (ur. Roth in Koppen), III, str. 44. -
Kot opazko lahko dodamo, da je himera pravzaprav Fichtejev priljubljen izraz, 
s katerim je označeval samovoljne izmisleke, ki jim v redu stvari ne ustreza 
nič, in ki še prav posebej zadene Jacobijev »skok vere«. Ker zoperstavitev 
himerizma in nihilizma toliko implicira iz/?2ro med dvema ničema, gre v sporu 
o nihilizmu že od samega začetka tudi za. problem prave določitve niča. 



kontekstu uporabili nekateri drugi avtorji, npr Jaensch.^ Nasploh 
Jacobi ni bil tohko inovator, temveč bolj propagator in katalizator 
Njegova zasluga je predvsem v tem, da je v primerno občutljivem 
trenutku našel ustrezno priostreno formulacijo za neki problem, 
ki je sicer strukturna zagata filozofije kot take.^ Tisto, kar sta vsak 
na svoj način utelešala spinozizem in kriticizem, naj bi zdaj prišlo 
do izraza v čisti obhki v skrajnem idealizmu vedoslovja. Jacobi 
zato Fichteju najprej izkaže dvomljiv poklon, češ da je »filozofija 
iz enega kosa« možna edino na njegov način in da mora potemta-
kem vsakdo, ki do konca vztraja na stališču filozofije, pristati pri 
njegovem vedoslovju; vendar to naredi samo zato, da bi lahko 
nato toliko učinkoviteje napadel filozofijo, tj. vednost nasploh. 

I 

Jacobijev napad bi lahko predstavili kot zaporedje treh vedno 
bolj specifičnih ravni argumentacije. Najsplošnejši okvir tvori 
teza, ki je Jacobija v sporu o spinozizmu sploh ustoličila na filo-
zofskem prizorišču: Vsaka filozofija, kolikor je dosledna, je spi-
nozizem.'' Če je namreč filozofija drugo ime za projekt razum-
skega spoznanja in če je modus delovanja razuma iz strukturnih 
razlogov nujnost, potem je lahko svet, kakor ga spozna razum, 
samo mehanični svet,^ v katerem ni niti svobode niti ljubezni 
niti lepote. Seveda niso vsi filozofi v zgodovini zagovarjali takš-

^ Za dober pregled debate o nihilizmu cf. O t t o Poggeler, »Hegel und die 
Anfange der Nihilismus-Diskussion«, Man and World, 3, s tr 163-199, in Wolf-
gang Miiller-Lauter, »Nihilismus als Konsequenz des Idealismus«, v: Alexander 
Schwan (ur) , Denken im Schatten des Nihilismus, Darmstadt 1975, str. 113-
163. 

^ Glede Jacobija cf. še vedno VAenoVerri^F, H. Jacobi. DalVilluminismo 
alVidealismo, Torino 1963. 

'' Cf . np r F. H . Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza, Werke, IV.l, str. 55f. 
^ Cf. npr. F. H . Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza. Beilagen, Werke, 

IV.2, s tr 149: »Neko stvar pojmimo, če jo lahko izpeljemo iz njenih najbhžj ih 
vzrokov ali če po zaporedju uvidimo njene neposredne pogoje: kar lahko 
uvidimo ali izpeljemo na ta način, nam prikazuje neko mehanično sovisje.« 



nega sistema. Vendar je to za Jacobija ravno dokaz, da niso bili 
dosledni in so v neki točki v nasprotju z načelom razuma npr. 
zatrdili možnost svobode. In obratno, eksemplarična vrednost Spi-
noze, celo nekakšno herojstvo, je natanko v tem, da je dosledno 
izpeljal vse konsekvence, ki jih narekuje načelo razuma. Spinoza 
je bil preprosto do konca filozof, zaradi česar si zasluži vse naše 
priznanje, celo občudovanje. Težava je edino v tem, da se po tej 
poti vse, kar tvori veličino človeka, sprevrže v slepo zaporedje 
učinkujočih vzrokov, da se ljubezen zvede na pretakanje telesnih 
sokov in Shakespearova tragedij a na zaporedj e črk. Jacobi sklene: 

Če kdo to lahko sprejme, njegovega mnenja ne znam ovreči. Kdor 
pa tega ne more sprejeti, ta mora postati antipod Spinoze.^ 

Čeprav je stališče Spinoze za Jacobija nevzdržno in tudi mo-
ralno nesprejemljivo, pa zanj še ni uporabil oznake nihilizma, 
kolikor je Spinoza pač nedvomno zagovarjal obstoj materije.^ Ta 
obtožba se pojavi šele v drugem koraku, ko Jacobi določneje 
napade Fichtejev idealizem kot ^materializem brez materije« (s 
čimer obenem zatrdi, da se Spinoza in Fichte gibljeta znotraj iste-
ga skupnega polja). V ta namen preprosto opiše spoznavni proces, 
kakor se kaže s stališča spoznavajočega subjekta in kakor ga nena-
zadnje sprejema tudi transcendentalni idealizem sam. Kaj se 
namreč dogaja v procesu spoznavanja? V njem se pač ne poskuša-
mo polastiti reči same, ki biva neodvisno od nas. Nasprotno, da 
bi jo spoznah,jo moramo pregnesti v nekaj predstavnega: reč samo 
moramo odpraviti, jo spremeniti v nič in namesto nje postaviti 
njeno predstavo. 

^ F. H . Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza, Werke, IVI , str. 60-61. 
^ Nevarnos t nebiti pri Spinozi grozi iz druge smeri. V pogovoru z 

Lessingom Jacobi kot duh spinozizma opredeli »prastaro načelo: a nihilo nihil 
fit«; če ga vzamemo zares, iz njega samodejno izhaja, da nič v resnici ne nastane 
in ne premine, temveč so vse domnevne končne reči samo določitve in omejitve 
enega, ki edino resnično je. »Kolikor torej obstajajo le na neki določen način, 
so posamične reči non-entia.« (F. H . Jacobi, op. cit., Werke, IVI , str. 182-183.) 



Človek spozna le, vtem ko pojmi; in pojmi le, vtem ko - spreminja-
joč stvar v golo podobo - podobo naredi za stvar, stvar za nič} 

Ta anihilacija pa ne prinese samo nekakšne sprevrnitve prave 
hierarhije bivajočega, ni gola konverzija v idealni obstoj, s katero 
se domnevno ne bi izgubilo nič vsebinskega. Kajti ker »stvar poj-
mimo le, kolikor jo lahko konstruiramo, jo v mislih proizvedemo 
pred seboj«,' naše spoznanje ne more biti adekvatno nadomestilo 
za izgubljeno stvar, temveč veliko bolj izraža dejstvene zmožnosti 
našega spoznavnega aparata. Kar je spoznano na ta način, so v 
prvi vrstikonstrnkti tega bistveno omejenega subjekta spoznanja^^ 
in ti se tako v primerjavi z rečmi samimi tudi po vsebini izkažejo 
za neveljavne in nične. »Filozofiranje čistega uma mora biti torej 
kemični proces, s katerim se vse razen njega preobrazi v nič.«' ' 
Njegova resnica je, da uniči svet, kakor je, in namesto njega tako 
rekoč iz nič ustvari svet, katerega veljava je nična: postavi ga sam 
in obstaja zgolj zanj, kot določilo njegovega obstoja. 

V tem drugem koraku je subjekt sicer izgubil svet, toda zato 
je vsaj njegov lasten obstoj ostal neokrnjen. V nekem smislu se je 
njegov bivanjski način celo povišal, saj je postal takorekoč absolut 
svojega sveta. No, sedaj pa Jacobi pokaže, da je podrobno sledil 
nedavnemu razvoju filozofije, in argument, ki je v osnovi Kantov, 

® F. H . Jacobi, Jacobi an Fichte, Werke, III, s t r 20. - Jacobi nadaljuje: 
»Razločneje! Stvar po jmimo le, kolikor jo lahko konstruiramo, kolikor lahko 
naredimo, da nam v mislih pred nami nastane,postane. Kolikor je ne moremo 
konstruirati , kolikor je ne moremo sami proizvesti v mislih, je ne pojmimo.« 

9 Ibid. 
Cf. n p r F. H. Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza. Beilagen, Werke, 

IV.2, s t r 132: »Univerzum si prilastimo, tako da ga raztrgamo in si ustvarimo 
svojim sposobnost im primeren, dejanskemu svetu povsem neenak svet iz 
podob, idej in besed. Kar ustvarimo na ta način, popolnoma razumemo, kolikor 
je to naša stvaritev; česar se ne da ustvariti na ta način, ne razumemo; naš 
filozofski razum ne seže preko naših lastnih proizvodov.« 

F. H . ]dLQ.oh\, Jacobi an Fichte, Werke, III, s t r 20. - Cf. tudi op. cit., s tr 
21: »Če naj bi neko bitje postalo za nas dovršeno pojmljeni predmet, bi ga 
morali objektivno - kot za sebe obstoječe - v mislih odpraviti, uničiti, in ga 
pustiti nastati vseskozi subjektivno, kot našo lastno stvaritev - golo shemo.« 



obrne proti transcendentalnemu idealizmu samemu. Kant namreč 
opozarja, da za spoznanje jaza veljajo isti splošni pogoji, kot jim 
je sicer podvrženo spoznanje nasploh. Pokazalo pa se je, da spo-
znati pomeni uničiti stvar samo in jo ponovno ustvariti iz nič: 
jaz se lahko polasti sveta samo tohko, kolikor nastopa kot njegov 
stvarnik. 

Toda tudi svoj lastni stvarnik je lahko samo pod navedenim občim 
pogojem; po bitju se mora uničiti, da bi nastal, se imel edino v 
pojmu: v pojmu nekega čistega absolutnega izhajanja in vhajanja, 
izvorno - iz niča, k niču, za nič, v nič.'^ 

Ker si je subjekt dan le v predstavnem modusu, tudi njega 
zadene ista usoda, ki sicer velja za predmete spoznanja: postane 
nekaj ničnega, slepilo samega sehe,forma neke forme,^^ nič, ki se 
prikazuje nekemu niču, skratka nekaj breztemeljnega, kar se mora 
v prevzetnem poskusu, da bi se utemeljilo zgolj v sebi, razpustiti 
v brezno lastnega niča. V tej skrajni radikahzaciji nihilizma ne 
vidi Jacobi nobene druge alternative, kot da privzamemo obstoj 
nečesa, kar nas presega in kar edino lahko zagotovi bit, nenazadnje 
tudi nas samih. 

Človek pa ima tole izbiro, to edino: nič zViBog. Če izbere nič, naredi 
sebe za Boga, se pravi, za Boga naredi prikazen-, kajti če ni Boga, je 
nemogoče, da ne bi človek in vse, kar ga obdaja, bila prikazen. 
Ponavljam: Bog je, in je zunaj mene, živo, za sebe obstoječe bitje, 
ali pa sem bog jaz. Tretjega ni.̂ '* 

Kdor izbere filozofijo, tega dosledna raba načela razuma nuj-
no privede do idealizma Fichtejevega vedoslovja, znotraj katerega 

op. cit., str. 20-21. 
Cf. F. H . Jacobi, David Hume Uber den Glauhen, Werke, II, str. 216: 

»Jaz sem vse in zunaj mene v pravem pomenu ni nič; in jaz, svoj vse, sem na 
koncu prav tako pač le prazno slepilo nečesa; forma neke forme; ravno tako 
prikazen, kot so druge reči, ki jim pravim pojavi, kakor celotna narava, njen 
red in njeni zakoni.« 

F H . Jacobi , /aco^i an Fichte, Werke, III, str. 49. 



je jaz absolutna substanca svojega sveta. Vendar zdaj že vemo, 
da je njegova vsemogočnost zgolj začasna in navidezna. Kajti če 
je filozofija res konsekventna, in filozofija je le toliko, kolikor je 
konsekventna, če se torej na tej točki ne zaustavi, temveč misli 
naprej, potem se absolutni jaz sam razkrije za absolutno praznino, 
iz katere ga lahko odreši edino privzem nečesa, kar obstaja neod-
visno od jaza. To je absolutna izbira, pred katero stoji filozofija, 
tretjega ni. Ironija usode je hotela, da je s padcem Fichtejevega 
absolutnega jaza, ki je brez opore Boga zgrmel v brezno niča, 
tudi Fichtejev empirični jaz podlegel očitkom brezboštva.'^ 

II 

Obtožba nihihzma je imela izjemen odmev. Ne samo, da je Jacobi 
spet enkrat uspel določiti okvire filozofske debate, problematika 
nihilizma se je prebila v splošno zavest učene javnosti. Za posebej 
dovzetne so se izkazali literati, ki so v obdobju zgodnje romantike 
že tako posvečali posebno pozornost brezdanjim globinam (last-
ne) subjektivnosti in jim je izbira med vsem in ničem nudila ravno 
še dovolj velik razpon za veličino njihove osebe. V nesporni fasci-
naciji nad ničem se je v njihovem krogu razvil pravi nihilistični 
diskurz, v katerem so igrali osrednjo vlogo izrazi, kot so nič in 
noč, brezno, praznina, prikazen, smrt ipd.; postal je tako razširjen, 
da v prisotnosti teh izrazov dostikrat ne smemo videti nič drugega 
kot znamenje duha časa. Kot naključen indikator razsežnostipoja-
va navedimo, da je Jean Paul SYO]O Malo šolo estetike začel s pred-
stavitvijo »poetičnih nihilistov«, ki »v naperjenosti na jaz rajeuniči-
jo svet in vesoljstvo, samo da bi si v niču naredili prostor zzigro«}^ 

Glede spora o ateizmu cf. Klaus-Michael Kodalle in Martin Ohs t , 
Fichtes Entlassung. Der Atheismusstreit vor 200Jahren, Konighausen & N eu -
mann, Wurzburg 2002. 

Jean Paul, Vorschule der Asthetik, Felix Meiner, Hamburg 1990, str. 31; 
Jean Paul na istem mestu n p r pristavlja: »Zaničevalec vesoljstva ne spoštuje 
ničesar drugega kot sebe in se v noči ne boji ničesar drugega kot svojih stva-
ritev.« - Za predstavitev jenskih literarno-estetskih vzporednic nihilizma cf. 



Seveda pa je Jacobijeva metoda poenostavljanja v izsiljene 
izbire pustila najglobljo sled pri filozofih, in tu morda v prvi 
vrsti ravno pri Heglu. Če npr. Hegel v Predavanjih o zgodovini 
filozofije trdi: »Spinoza je odločilna točka moderne filozofije: ali 
Spinoza ah ni filozofije«,^^ potem s tem samo priznava pravilnost 
Jacohijeve zastavitve. Celo slavno programsko izjavo, češ da je 
treba resnično pojmovati ne samo kot substanco, temveč v enaki 
meri tudi kot subjekt, lahko povsem utemeljeno beremo kot 
formulacijo projekta, kako skozi Spinozo (substanco) vendarle 
ohraniti svobodo (subjekt), kako vztrajati pri filozofiji in se obe-
nem izogniti tistim konsekvencam, ki se po Jacobijevem mnenju 
neizogibno navezujejo nanjo. 

Tudi glede razprave o nihilizmu Hegel na začetku jenskega 
obdobja zavzame v osnovi enako držo. Njegova prva gesta je 
sprejetje Jacobijeve diagnoze, priznanje, da se filozofija Fichteje-
vega tipa nujno izteče v prazni formalizem. Vendar Hegel še en-
krat ne more sprejeti Jacobijeve rešitve: »skok vere« pomeni od-
poved filozofiji, ki se pravemu problemu samo izogne in celo sam 
prispeva k njegovi učvrstitvi in nerešljivosti. Če je Jacobi vztrajal 
pri alternativi ali nič ali Bog, tretjega ni, Hegel zato pristavi: 

urednikovo uvodno študijo v Dieter Arendt (ur.), Nihilismus. Die Anfange 
von Jacobi bis Nietzsche, Koln 1970, zlasti str. 9-38. 

Nasploh bi bilo zanimivo preučiti pomen literarne dimenzije za sam 
filozofski diskurz o nihilizmu; prim. npr. prikaz čiste subjektivnosti kot vrvenja 
podob pri Jacobiju (npr. v že navedenem Davidu Humu, Werke, II, str. 216: 
»Jaz sem vse in zunaj mene v pravem pomenu ni nič; in jaz, svoj vse, sem na 
koncu prav tako pač le prazno slepilo nečesa; forma neke forme-, ravno tako 
prikazen ...•«), Fichteju (npr. v Bestimmung des Menschen, Werke [ur. I. Fichte], 
II, str. 245: »Jaz sam sploh ne vem in nisem. Podobe so: one so edino, kar 
obstaja, in one vedo zase, na način podob; - podobe, ki se prikazujejo, ne da 
bi obstajalo kaj, čemur bi se prikazovale ...) in Heglu (npr. v t. i.Jenski realni 
filozofiji, Jenaer Systementwiirfe, III, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1987, 
str. 172: »Človek je ta noč, ta prazni nič, ki v svoji enostavnosti vsebuje vse -
bogastvo neskončno mnogih predstav, podob, od katerih mu nobena ravno 
ne pade - ali ki niso nič drugega kot pričujoče ...«). 

G. W. F. Hegel, Vorlesungen Uber die Geschichte der Philosophie, T^K^A, 
20, str. 163-164. 



Je tretje, pravi nasprotno filozofija, in filozofija je s tem, da tretje 

Nadaljnji obstoj filozofije je strogo vzeto odvisen od tega, 
koliko ji bo uspelo razrešiti zagato nihilizma, in to bi ji uspelo 
toliko, kolikor ho proti izključujoči logiki refleksije za svoj pred-
met vzela nič in skozenj vendarle uspela proizvesti nekaj. 

Pri tem se je Hegel lahko izdatno oprl na Schellingova izvaja-
nja. Ta je neodvisno že prej razvil nastavke za filozofijo absolut-
nega, znotraj katere je bil nič ovrednoten pozitivno, in to še zlasti 
v navezavi na intelektualni zor kot tisto obliko spoznavanja, ki 
ni vezana na običajne omejitve refleksije. »Kajtiče se nič imenuje 
tisto, kar sploh ni objekt, potem mora nič zagotovo nastopiti 
tam, kjer bi ne-objekt vendarle hoteli zreti objektivno.«' ' Tisto, 
na čemer temelji celotni svet končnih, pogojenih reči, pač ne more 
biti reč refleksije. Za refleksijo je ta točka - naj jo podrobneje opre-
delimo kot čisti jaz, kot bit samo ali tudi kot absolutno - vse prej 
čisti nič. Toda razlog za to ni v ničnosti jaza ali biti, temveč na-
sprotno v vezanosti refleksije na končno in omejeno, v njeni nepri-
mernosti, da bi zajela nepogojeno samo. Refleksija v skladu s -
spet Spinozovim! - načelom determinatio negatio est deluje 
v modusu nasprotipostavljanja, svoja določila postavlja z zoper-
stavitvijo, z zanikanjem nasprotja in je zato bistveno ujeta v sfero 
končnosti in razdvojitve. Če se torej filozofija za Jacobija izteče 
v nihilizem, trdi Hegel, potem se to zgodi samo zato, ker je sam 
absolutiziral refleksijo v njeni končnosti in jo obravnaval kot 
edino sredstvo spoznanja. Prav ker je ostal v horizontu formalne 
refleksije, se mu je absolutno samo, ki je prva naloga resnične filo-
zofije, sprevrglo v prazni nič.^° Nihilizem njegove filozofije je 

G. F. W. Hegel, Glauhen und Wissen, TWA, 2, str. 411. 
R W. J. Schelling, Werke, I / l , s t r 326. 
Cf. n p r G. W. E Hegel, Glauhen und VCissen, TWA, 2, s tr 367: »Za 

refleksijo ... se nič začne tam, kjer ni absolutne, izolirane, od absolutne sub-
stance abstrahirane končnosti , in niču refleksije zoperstavljena realnost ref-
leksije, nekaj refleksije je sploh le ta absolutna zoperstavitev in absolutna konč-



samozakrivljeni nihilizem, ki nastopi kot nujna posledica samo-
voljne omejitve filozofije na logiko refleksije, dejstva, da sepred 
ničem zaustavi. In obratno, ta nihilizem je sposobna preseči šele 
tista filozofija, ki ta nič zares vzame za svoj predmet: dovršena 
filozofija sovpade z mišljenjem niča. 

Prvo filozofije pa je spoznati absolutni nič, česar Fichtejeva filozo-
fija nikakor ne uspe, naj jo Jacobijeva še tako zavrača zaradi tega; 
nasprotno, obe sta v filozofiji zoperstavljenem niču.^' 

Da bi spoznali absolutni nič, je očitno treba preseči refleksij-
sko logiko zoperstavljanja, vendar enako očitno ne na način, da 
bi se ji preprosto odpovedali, kot je storil Jacobi, saj je s tem 
ravno učvrstil tisti izključujoči ali-ali in s tem še enkrat zapadel 
nazaj v omejitve refleksije. Edina možnost za preseganje refleksije 
je zato za Hegla v tem, da refleksijo pripoznamo kot notranji 
moment samorazvoja ahsoluta samega. Nenazadnje tudi razdvo-
jitve modernega sveta ni mogoče odpraviti s poskusom obnovitve 
izgubljene enotnosti: razdvojitev je dejstvo sodobnega sveta, je 
prav »eden od faktorjev življenja«, in zato se lahko enotnost vzpo-
stavi le na ozadju sile razdvojitve in skozi njo. Podobno Hegel 
meni, daje mogoče refleksijo preseči samo s tem, da jo afirmiramo 
v vsej njeni negativni moči in njeno lastno negativnost izkoristimo 
za njeno imanentno samopreseganje. 

Kako si je to Hegel predstavljal, si lahko v grobem zasnutku 
ogledamo v Spisu o diferenci. Hegel je tam refleksijo obravnaval 
z dveh vidikov, kot formalno in absolutno refleksijo, kot razum 
in um: oba naj bi bila po bistvu identična, razlika je pravzaprav 
zgolj v tem, da razumu manjka njegova zavest o identiteti z 
umom. Razum je preprosto um, ki se je na neki parcialni točki 
zaustavil in jo začel obravnavati kot absolutno. Razum je um, ki 

nost.« - Poudarili smo že, da je spor o nihilizmu tudi spor o pravem pojmovanju 
niča. Ker je Jacobi realnost pripisal nečemu končnemu in ničnemu in se mu je 
neskončno in absolutno sprevrglo v nič, je njegov nič prava naloga filozofije. 

G. W. F. Hegel, Glauhen und Wissen, TWA, 2, str. 410. 



V svoji logiki ni šel do konca. Zato za preseganje slabe refleksije 
oziroma za dvig razuma na stališče uma ni treba nekakšnih zuna-
njih dodatkov, temveč je treba zgolj vztrajati na negativnosti ref-
leksije in jo po njenih lastnih zakonih prignati do njenega skraj-
nega roba. Heglova stava je, da bo v tistem trenutku »razum in 
njegov svet doletel propad«. Ker namreč refleksija deluje v režimu 
nasprotipostavljanja, se lahko kot ta končna refleksija ohrani le 
toliko, kolikor svojo imanentno protislovnost izvrže na svoj rob, 
kolikor »ima pred seboj in za seboj neko nedoločeno« in se sama 
zadržuje v vmesnem področju »med dvema nočema«; ko pa se 
enkrat logika refleksije totalizira, ko nima več nobene zunanjosti, 
v katero bi se lahko zatekla, njeno notranje protislovno neizogib-
no vdre na plan. Kot ta formalna refleksija se sesuje in preoblikuje 
v absolutno refleksijo, v um. 

K o l i k o r re f leks i ja na red i za svoj p r e d m e t s a m o sebe, je n j e n najvišj i 
z a k o n , ki ji je d a n o d u m a in s k a t e r i m p o s t a n e u m , n j e n o un i čen j e ; 
k a k o r vse, ref leksi ja obs to j i le v abso lu tu , venda r m u je k o t refleksija 
z o p e r s t a v l j e n a ; da bi t o r e j obs t a l a , si m o r a dat i z a k o n s a m o u n i -
čenja.^^ 

III 

Kot rečeno, se ta miselni tok v veliki meri vpisuje v Schellingov 
model samomanifestacije absoluta. Končnega strogo vzeto ni: 
njegova ničnost se manifestira s tem, da - na podlagi imanentne 
nujnosti - ^ o i končno propade in s tem ponovno vzpostavi svojo 
bistveno istost z absolutom. Cilj spoznanja naj bi bil spoznati to 
absolutno identiteto. Ker pa je absolutna identiteta za formalno 
refleksijo smrt, jo lahko spozna le negativno, tako da ob danem 
končnem določilu zatrdi tudi njegovo nasprotje, ju tako obe v 
njuni končnosti izniči in naveže na absolut. Ta nič končnega naj 

^^ G. W. F. Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems 
der Philosophie, TWA, 2, s t r 28. 



bi bil znamenje neskončnega sredi končnega samega in zato naj-
višje spoznanje, ki ga je zmožna refleksija. 

Toda, se moramo vprašati, kaj zdaj ? Kakšen jepozitivni rezul-
tat tega samouničenja refleksije? Ali ni njegov proizvod ne 
absolutni nič, temveč natanko tisti vedno isti prazni nič, abstrak-
cija praznine, ki smo se mu z absolutnim spoznanjem ravno hoteli 
izogniti ? Ali nismo torej s tovrstnim poskusom preseganja Jaco-
bijeve alternative zapadli nazaj v isti nič, v katerega je pred tem 
zdrknil Jacobi? 

Sum o strukturni analogiji med Schellingovim absolutnim 
spoznavanjem in Jacobijevim verovanjem dodatno podkrepi 
nenavadna sorodnost subjektivne drže obeh filozofov. V spisu 
Verovanje in vedenje Hegel »refleksijski {.\\ozo{'\]isubjektivnosti«-
ne očita samo absolutizacije končnega in formalne refleksije, 
temveč pri Jacobiju še posebej razkriva njen pragmatični para-
doks. Hegel priznava, da bi pri nekem zares neposrednem, ne-
obremenjenem verovanju načeloma mogli dopustiti možnost 
neposrednega vedenja absolutnega, ki bi s tem premagalo omejitve 
refleksijskega spoznavanja. Toda če takšno verovanje nastopi kot 
filozofska drža, vztraja Hegel, potem v celoti izgubi tisto »čisto 
neobremenjenost«, ki naj bi ga odlikovala, saj se s postavitvijo v 
razmerje do refleksije tudi kot vera »aficira« in »onečisti«. Poleg 
tega je tudi filozofsko irelevantno. 

Celotna sfera končnosti, tistega biti sam nekaj, čutnosti, v resnični 
veri potone pred mišljenjem in gledanjem večnega, kar tu postane 
eno, vse muhe subjektivnosti zgorijo v tem požirajočem ognju, in 
celo zavest tega predajanja in uničenja je uničena.^^ 

Ker se subjekt resničnega verovanja kot subjekt izbriše, je 
edina sled, ki jo lahko pusti za seboj, pravzaprav samo sled poraza. 
Če namreč deklarira uspeh, s tem neposredno pokaže, da mu je 
spodletelo. V vsakem primeru nam zaradi odsotnosti objektivnih 
kriterijev pri takem verovanju edino subjektov odnos do sebe 

" G. W. F. Hegel, Glauhen und Wissen, TWA, 2, str. 382. 



posreduje nekaj objektivne resnice njegove vednosti. Kolikor pa 
se subjektivnost Jacobijevega verovanja »v samem svojem uniče-
nju reši«, se za Hegla s tem pozitivno izkaže njena zlaganost, ki 
je toliko bolj vredna obsojanja, ker je obenem zvita. Ker namreč 
»onečisti vero« ravno z deklariranim vztrajanjem pri njeni čistosti 
in »posveti subjektivnost« prav z razpredanjem o potrebi po nje-
nem izbrisu, je v nekem smislu nedostopna in lahko na videz že 
vnaprej zavrne očitek nečistosti in »samopobožanjenja«.^'' Zdi 
se pač, da nekomu, ki vehementno izreka zahtevo po desubjekti-
vaciji, že zaradi zavezujočnosti besed ni mogoče očitati, da ima 
njegov postopek za posledico ravno vztrajanje pri partikularni 
subjektivnosti in njenih muhah. Spor se lahko v najboljšem pri-
meru izteče v suho zagotavljanje, ki pomeni sesutje skupnega dis-
kurzivnega polja. Toda ravno zato je, še enkrat, treba v okolišči-
nah, ko je objektivna presoja nemogoča, objektivno resnico iskati 
v subjektivni drži. 

Kaj to pomeni za Jacobijevo filozofijo verovanja ali obču-
tenja, je na dlani: dovolj si je ogledati lik Allwila ali Woldemarja.^^ 
Toda po tem kriteriju se tudi Schellingova teorija absolutnega 
spoznavanja izkaže za enako neresnično! Na objektivni ravni je 
njen rezultat vedno isto zagotavljanje praznega niča, ki je kot 
noč, v kateri so vse krave črne; na subjektivni ravni je najvišja 
modrost dosežena brez vsakega truda, tako rekoč mehanično s 
preprosto zatrditvijo nasprotja, s katerim se obe določili izničita 
in spoznata kot eno z absolutom. Namesto da bi absolutni nič 

^^ Cf. op. cit., str. 383: »In ker je v njem oboje, tako uničena kot rešena 
subjektivnost, je subjektivnost upravičena, kajti sklicuje se na svojo uničenost.« 

^^ Cf. op. cit., s t r 386-387: »Osnovn i ton teh l ikov pa je zavestno 
pomanjkanje objektivnosti, . . . motrenje samega sebe, ki z lepo individualnostjo 
izvede isto preobrazbo, ki se je zgodila z vero, da si namreč s to zavestjo 
individualne svobode da zavest odpravljene subjektivnosti in odpravljenega 
egoizma, vendar s to zavestjo postavi ravno skrajno subjektivnost in notranje 
malikovanje in ju hkrati upraviči.« - Za zanimiv poudarek, ki se nekoliko 
razlikuje od našega, cf. Kazimir Drilo, »Aneignung des Absoluten in Jacobis 
'Woldemar ' und Hegels Kritik in 'Glauben und Wissen'«, Hegel-Jahrbuch 
2005, s t r 215-220. 



mislila, se zadovolji z ničem nedoločnosti, ki ga drži skupaj neka 
prav tako nedoločena zmožnost transcendentalnega zrenja, ki je 
povrh vsega stvar genialne inspiracije. Verodostojnost ji daje edino 
subjektivno zagotavljanje, torej je njena resnica lahko le afirmacija 
subjektivnosti. Po tej plati se skratka Schellingovo absolutno spo-
znavanje ne razlikuje od Jacobijeve filozofije verovanja! 

Sami menimo, da je to eden od razlogov, zaradi katerih se je 
Hegel že v spisu o vednosti in verovanju začel oddaljevati od 
Schellingovega stališča. Njegov program bi lahko povzeli v dveh 
tezah: naloga filozofije je absolutni nič zares misliti, zajeti ga je 
treba v pojem, in to med drugim implicira, da mora biti tudi 
rezultat samouničenja refleksije pojmljen refleksijsko oziroma 
pozitivno, določno; in drugič, mišljenje je bistveno naporno, 
implicira zastavitev lastne subjektivnosti. Obe tezi lahko najdemo 
združeni v sklepnih formulacijah, ki jim moramo zato pripisati 
programsko vrednost. 

Čis t i p o j e m ali n e s k o n č n o s t k o t b r e z n o niča, v k a t e r e m p o t o n e 
vsa b i t , m o r a n e s k o n č n o bo leč ino , ki je bila p r e j le z g o d o v i n s k o v 
o m i k i in k o t o b č u t j e , na k a t e r e m sloni religija novega časa, obču t j e : 
B o g s a m je mrtev , ... označ i t i č i s to k o t m o m e n t , v e n d a r t u d i nič 
več k o t le m o m e n t najviš je ideje, in t a k o t e m u , ka r je bi lo d e n i m o . . . 
p o j e m f o r m a l n e abs t rakci je , dat i n e k o f i l o z o f s k o eks i s t enco in t a k o 
f i l ozo f i j i ide jo a b s o l u t n e s v o b o d e , in s t e m p o n o v n o v z p o s t a v i t i 
a b s o l u t n o t r p l j e n j e ali s p e k u l a t i v n i Vel iki p e t e k , k i je s icer bil 
h i s to r i čen , in t o v vsej resnici in o s t r i n i n j e g o v e b r e z b o ž n o s t i 

Pojem sam se mora soočiti z neskončno bolečino, nalogo miš-
ljenja - »in naloga nihilizma vsekakor leži v čistem mišljenju« -
mora prignati do točke zloma, kjer se mu vse trdno zamaje in 
vse določno na podlagi lastne negativnosti dokončno sesuje v 
nič. Toda ob tem soočenju z ničem čisti pojem ravno ne sme 
obupati in se bodisi zateči k veri (Jacobi) ali pa ta prazni nič samo-
voljno zatrditi kot svoj vse (Schelling). To neskončno bolečino 

G. W. F. Hegel, Glauhen und Wissen, TWA, 2, str. 432-433. 



je treba nasprotno vzdržati, izkusiti je treba radikalno zapušče-
nost in kljub totalni brezupnosti - misliti naprej. Kajti če je 
občutje neskončne brezdanjosti niča vsekakor nujni moment 
absolutne ideje, Hegel obenem vztraja, dane sme biti tisto zadnje, 
marveč mora biti res zgo/y moment. Mišljenje mora torej nastopati 
ne samo kot »negativna stran absoluta, ki je čisto uničenje na-
sprotja ali končnosti«, temveč mora biti obenem predvsem »vir 
večnega gibanja ali končnosti, ki je neskončna, tj. ki se večno 
uničuje, in iz tega niča in čiste noči neskončnosti se ... dviga res-
nica«.^^ Naloga nihilizma ali dovršene filozofije se tako nazadnje 
glasi, da na koncu križevega pota refleksije z vztrajanjem v njenem 
niču da vstati pojmu v njegovi pozitivnosti. 

Primerjava s historičnim Velikim petkom ni zgolj metafo-
rična. Z njo Hegel ne napotuje samo na uničenje vsega neposredno 
bivajočega, temveč obenem poudarja, da podobno kot je na 
religioznem področju trpljenje človeka v zapuščenosti od Boga 
pogoj za vzpostavitev duhovnega občestva, tako je tudi na pod-
ročju filozofije moment subjektivne potrditve mišljenja eden od 
pogojev možnosti ponovnega vstajenja pojma iz brezna niča. 
Hegel očitno meni, da se mora absolutna negativnost ustrezno 
izraziti tudi na subjektivni ravni. To manifestacijo je Hegel najprej 
mislil zlasti v navezavi na smrt, ki naj bi bila »pojav negativnega 
absoluta, čiste svobode«,^^ pozneje pa jo je razširil v sklop pojmov, 
kot so strah, ostrina, resnoba, delo, napor, ki jih združuje to, da 
izražajo subjektivno doživetje tiste negativnosti, ki poganja 
svobodo, mišljenje in nazadnje absolut. Ti pojmi so način, kako 
se imanentna negativnost absolutnega vpisuje v bit subjekta samega. 

Seveda to ne pomeni, da je že samo trpljenje zagotovilo 
resničnosti subjektove vednosti. Toda kolikor je za osamosvojitev 
formalne refleksije in posledično obtičanje v niču kriva ravno 
prezgodnja opustitev naloge mišljenja, konceptualna lenoba. 

Op. cit., str. 410. 
^^ G. W. F. Hegel, Uber die -uiissenschaftlichen Behandlungsarten des 

Naturrechts, TWA, 2, s t r 479. 



toliko je subjektivna zavezanost k mišljenju pogoj možnosti spe-
kulativnega vstajenja. Na srečo pa za Hegla ta subjektivni moment 
nazadnje ni edini kriterij. Podobno kot se drevo spozna po sade-
žu, enako je za presojo uspešnosti premagovanja niča odločilno 
predvsem vprašanje, ali se je skozi samouničenje refleksije 
dejansko oA^pAnovprostor, ki ga prej ni bilo, neko novo pozitivno 
določeno spoznanje. Šele tedaj lahko razširimo veselo novico, 
da je tudi filozofija po poti čistega pojma vstala iz brezna absolut-
nega niča.^' 

Tu predlagano branje Heglove implicitne kritike Schellinga se v veliki 
meri ujema z izvajanji, ki jih je o Žižkovem modelu »transgresije skozi ekspli-
citno imanenco« podal Robert Pfaller v članku »Negation and Its Realibilies. 
An Empty Subject for Ideology?« {Sicl, str. 225-246). Rečeno nekoliko poeno-
stavljeno, naj bi Žižek izhajal iz stališča, da se ravno ob poskusu pobega pred 
ideologijo subjekt toliko čvrsteje ujame v njen primež, saj je domnevna neideo-
loška resnica pač tipično ideološki konstrukt; edini način negacije ideologije 
tako ostane v tem, da se odrečemo vsaki onstranosti in z vsebinsko prazno 
gesto svoje stališče eksplicitno pr ipoznamo kot bistveno ideološko. Nasprot i 
temu Pfaller najprej opozarja, da je takšno »zvito zanikanje« ideologije prav-
zaprav precej razširjena sestavina številnih (post)modernih ideologij, ki jih 
kljub vsej njihovi zvijačnosti pri preseganju ideologije praviloma izdaja eno-
značna materialnost. Predvsem pa poudarja , da »če hočemo preseči neki pro-
stor, moramo priti v neki drugi prostor«, nadalje, da mora ta prostor »imeti 
pozitivno naravo«, in nazadnje, da morajo iz njega izhajati tudi pozitivni učinki. 
Ker pa opisani način preseganja obstoji v »goli gesti« negacije in nima speci-
fičnih pogojev in učinkov, je Pfallerjeva ocena ostra: »Dialektični pojem trans-
gresije skozi eksplicitno imanenco je pojem ideološke integracije.« {Op. cit., 
str. 236.) Na to Pfaller naveže še druge preudarke, ki poudar ja jo ontološko in 
topološko prednost Spinoze (in Althusserja) pred Heglom (in Lacanom). 

Pfallerjeva argumentacija je povsem veljavna. Toda če je naša interpretacija 
pravilna, v resnici ni naperjena proti Heglu, temveč proti Schellingu, saj pravza-
prav zgolj povzema miselno pot Heglove kritike Schellinga. Kajti čeprav je 
Hegel skupaj s Schellingom hotel preseči nihilizem z negativnostjo samo, je 
obenem vztrajal, da se lahko to zgodi le s pojmovno predelavo niča, torej pod 
specifičnimi pogoji, in da mora iz tega iziti določen, torej pozitiven rezultat. 
V Fenomenologiji duha, potem ko zastor pojavov pade in postane očitno, da 
zadaj za njim ni ničesar, če tja ne s topimo mi sami, Hegel tako pravi: »Vendar 
se hkrati tudi izkaže, da ni mogoče kar tako naravnost iti tja zadaj.« {Ci.Feno-
menologija duha, Analecta, Ljubljana 1998, str. 96.) In ko se zdi, da opisuje 



v trenutku, ko je bil zapisan, je program spekulativnega Velikega 
petka v veliki meri ostal zgolj program. Heglu je tedaj manjkalo 
konceptualno orodje, kako na pozitiven način misliti tisti nič, ki 
se vzpostavi po samouničenju končnosti. To mu je uspelo šele, ko 
je razvil pojem drugega samega sebe in je negativnost vnesel v sam 
absolut, ne samo v njegov pojav - skratka, ko je absolutno začel 
pojmovati kot duha. Ko se je to zgodilo, je nihilistični diskurz 
izgubil svojo vlogo in je kmalu tudi zares izginil. Kljub temu je 
mogoče reči, da se je specifično Heglovo stališče spekulativnega 
idealizma, ki vztraja pri mišljenju protislovja, oblikovalo ravno v 
soočenju z nihilizmom. In tudi če se je izraz skoraj v celoti umak-
nil v ozadje, je sama problematika negativnosti, niča in nihilizma 
ostala pomembna prvina Heglovega dokončnega sistema. 

V Fenomenologiji duha lahko npr tako rekoč nazorno vidi-
mo, kako se je nekdanja debata o nihilizmu prevedla v vprašanje 
skepticizma. Napredovanje zavesti je prikazano kot pot dvoma 
in obupa,^' kot »der sich vollbringende Skepticizmus«. Ta skepti-

ravno transgresijo z eksplicitnim vztrajanjem pri imanenci: »Nadčutno je torej 
pojav, kot pojav,« Hegel nemudoma pristavi: »Če pri tem kdo misli, da 
nadčutno torej je čutni svet.. . , je to sprevrnjeno razumevanje; kajti nadčutno 
vse prej ni svet čutnega vedenja in zaznavanja, postavljen kot bivajoč, temveč 
...kot odpravljen.« (Cf. op. cit., str 85.) Če nam torej Hegel pravi, da nadčutnega 
ne smemo iskati onstran čutnega ali nad njim, potem to ne pomeni niti, da je 
nadčutno prepros to isto kot čutno, niti, da nadčutnega ni; nasprotno, s tem 
hoče reči, da nadčutnega ne smemo iskati nikjer drugje kot v čutnem in ga 
moramo prav v n]em pojmovno proizvesti. Proti Pfallerjevi spinozistični tezi 
o primatu pozit ivnosti bi tako Hegel verjetno zagovarjal stališče, da novopri-
dobljeni pros tor sicer vsekakor mora biti pozitiven in produktiven, vendar 
nikakor ni nujno, da neposredno od zunaj zamejuje starega, saj ga neodvisno 
od dela negativnosti ravno še ni in vse dotlej, če sploh, obstaja le v gubah in 
razpokah starega prostora. 

Cf. Wolfgang Bonsiepen, Der Begriff der Negativitdt in den Jenaer 
Schriften Hegels, Bouvier, Bonn 1977. 

Povsem na koncu Fenomenologije duha je označena celo kot »kalvarija 
absolutnega duha«. 



cizem pa je treba razlikovati, pravi Hegel, od onega običajnega 
skepticizma filozofije, »ki v rezultatu vidi vedno le čisti nič« in 
»konča z abstrakcijo niča ali praznine«. Da se skepticizem ne bi 
prikazoval kot zgolj negativno gibanje, se je treba le dokopati do 
pojma »določne negacije«, katere nič je nič tega, iz česar izhaja, 
in je zato tudi sam določen. In za to »na sebi povsem enostavno 
opažanje« ni treba kakih zunanjih dodatkov, temveč le »ne smemo 
abstrahirati«: treba je vztrajati, skepticizem je treba prignati do 
konca, pa se nam bo iz tega niča, ki je »noč gole refleksije in rezo-
nirajočega razuma« dvignilo »poldne življenja«. Hegel tu učvrsti 
vednost pred napadi skepticizma ravno skozi dovršeno izpeljavo 
skepticizma samega, kakor je prej poskušal preseči nihilizem 
ravno skozi dovršeni nihilizem. Pravzaprav nam že sam pojem 
Aufhebung, ki skozi negacijo afirmira, ohranja vso dediščino 
dovršenega nihilizma, ki izvede spekulativno Auferstehung. 

V tem smislu tudi ni napak reči, da je Heglova filozofija spe-
kulativna dovršitev temeljnega nauka krščanstva. Le da je treba 
upoštevati, da je po Heglu medij religije občutje, medij filozofije 
pa čisti pojem. Četudi bo mišljenje vedno ostalo težko, ker je 
delo pojma bistveno naporno, je v tem smislu patetika znamenje 
nedovršenosti filozofije. Prisotnost močnih podob prej razkriva 
šibkost pojma. Natančneje, manjša ko je njegova določnost, bolj 
je odvisen od navzočnosti subjektove partikularnosti v mišljenju; 
moč pojma pa se bo obratno vedno izkazala skozi zabris mislečega 
subjekta. Prav zato je naloga mišljenja za subjekta težka: zahteva 
njegovo samoutajitev. In prav zato mora tudi sam subjekt iti skozi 
izkustvo spekulativnega Velikega petka: absolutno trpljenje je na-
tanko v izbrisu njegove partikularnosti, ki se mora skriti za določ-
nostjo mišljenja samega. 

Namesto da bi poudarjali mesta Fenomenologije duha, kjer 
Hegel - zanimivo, zlasti v predgovoru - podaja nalogo filozofije 
s slikovitimi primerami, bi zato za konec raje opozorili na tisto 
izkustvo zavesti, ki je za Hegla neposredni pogoj vstopa v red 
čistega mišljenja. Gre seveda za izkustvo hlapčevske zavesti, ki 
nikakor ni v tem, da bi se ta ustrašila za to ah ono, tudi če temu 



rečemo življenje. Čistemu samozavedanju ni težko umreti, njemu 
je nasprotno težko odreči se samostojnosti, težko mu je brez nje 
živeti.^^ Temu momentu lahko rečemo čast: samozavedanje je 
za svojo čast pripravljeno tudi umreti. Subjekt se je pripravljen 
odreči čemurkoli, svoji časti, svojemu imenu ne. Toda ravno s 
tem se izkaže, da je vezan na neko partikularnost, da je v njem 
ostalo nekaj rečevnega in da torej ni v celoti samozavedanje, kate-
rega bistvo je natanko v absolutni negativnosti vsega bitnega. Na-
sprotno pa je hlapčevska zavest v soočenju s smrtjo izkusila abso-
lutni strah: »V njem se je notranje razpustila, v sebi je vseskozi 
trepetala, in vse fiksno v njej se je p r e t r e s l o . T o »absolutno 
utekočinjenje vsega obstoja« pa je, dodaja Hegel, natanko tista 
»čista negativnost«, ki tvori bistvo samozavedanja. Hlapčevska 
zavest je tako v absolutnem strahu ne samo izkusila svoje lastno 
bistvo, temveč je predvsem spoznala, da v njej kot čisti negativno-

Figuri gospodarja in hlapca ne nastopata brez razloga v razdelku pod 
naslovom »Samostojnost in nesamostojnost samozavedanja«, ki samo sledi 
prvi konkretizaciji samozavedanja po njegovi vzpostavitvi. Tu bi lahko celo 
tvegali tezo, da v poglavju o samozavedanju (»Resnica gotovosti samega sebe«) 
Hegel obravnava natanko očitek nihilizma, ki ga je (Fichtejevi) filozofiji jaza 
postavil Jacobi. S samozavedanjem namreč na neki način dosežemo cilj Feno-
menologije duha (vstopimo v »domačo kraljestvo resnice«, »predmet ustreza 
pojmu«), vendar na tej prvi stopnji tako ta čisti jaz sam kot njegov predmet 
nimata obstoja, se odpravita (»razlika nebiva«, »izgubi se samo glavni moment 
sam, namreč enostavni samostojni obstoj za zavest«). Prav kolikor je čisti jaz 
hotel biti povsem samostojen, se mu podobno kot pri Fichteju vse razpusti v 
nič, in obratno, šele skozi svoje drugo, kot nesamostojen, se lahko postavi kot 
samostojen (»samozavedanje prejme svojo zadovoljitev šele v drugem samo-
zavedanju«). Toliko bi lahko rekli, da po Heglovem mnenju subjekta šele inter-
subjektivnost obvaruje pred sicer nenehno grožnjo nihilizma. 

Toda če Hegel tu res rešuje tisti problem, na katerega je ob Fichtejevem 
jazu opozori l Jacobi, je treba dodati, da s tem ubere neko pot, ki sta jo utrla 
Fichte in Jacobi sama. Cf. npr. F. H . Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza, ^fJevke, 
IVI , str. 211: »Kajti brez ti tudi jaz ni možen.« Podobno tudi J. G. Fichte, 
Crundlage des Naturreschts, Werke, III, str. 39: »Človek ... postane človek le 
med ljudmi; in ker ne more biti nič drugega kot človek in sploh ne bi bil, ko ne 
bi bil to - če naj ljudje sploh so, potem jih mora biti več.* 

^̂  Cf. G. W. F. Hegel, Fenomenologija duha, op. cit., str. 108. 



sti ni ničesar, kar bi bivalo na način biti. Kar se navzven kaže kot 
bojazljivost, znamenje šibkosti, je v resnici izraz moči samozave-
danja, ki ni več vezano na nobeno bit, se kot čista negativnost 
odreče vsemu in je tudi brez časti in brez svojega imendiVendarle 
zmožno živeti. 

Ta subjektivna departikularizacija je pogoj za vstop v polje 
občosti oziroma mišljenja. Hlapec bo tako nekega dne lahko zase-
del prestol in postal gospodar, hk gospodarja pa bo za vedno 
ostal slepa veja v razvoju zavesti. Ker se ni bil pripravljen ponižati, 
mu je dimenzija občega ostala zaprta: gospodar ima domislice, 
zanimive ideje, toda misli ne! Nasprotno bo hlapec vzel nase 
nalogo mišljenja, ki, kot rečeno, zahteva delo, delo samozataje-
vanja, in nekega dne napisal Znanost logike. Kar je bilo prej odeto 
v shkovite podobe brezdanjosti niča, to bo sedaj napredovalo z 
mirnim tokom pojma. In šele kot negativni odnos do samega 
sebe, kot ta absolutna refleksija, ki je 

34 gibanje od niča k niču, in s tem nazaj k samemu sebi, 

bo filozofija končno premagala svoj nihilizem. Jacobi je imel v 
nekem smislu prav, gibanje refleksije je dejansko to čisto izhajanje 
in vhajanje iz niča v nič; toda ker je prezgodaj odvrnil pogled od 
niča, ker se ni bil pripravljen »zadržati pri negativnem«, ni opazil, 
kako se v tem gibanju nič vrne nazaj k sebi, doseže neko enakost 
s seboj in se tako sprevrže v bit.^^ 

G. W. F. Hegel, Znanost logike II, Analecta, Ljubljana 1994. 
^̂  In Fichte? V skoraj natanko istem času, ko je Hegel zapisal gornji 

stavek, je Fichte v odgovor ponudil: »Kaj pa bi bilo resnično sredstvo, da bi se 
izognili temu sesutju realnosti, temu nihilizmu? Vednost se spozna kot gola 
shema: zato mora nekje vendarle sloneti na čisti realnosti: se ravno spoznati 
kolabsolutna shema, absolutni pojav. Zato moramo ravno reflektirati do konca. 
Refleksija, kolikor uničuje realnost, nosi svoje zdravilo sama v sebi; prav sama 
nosi dokaz realnosti vednosti.« (J. G. Fichte, Wissenschaftslehre (1812), Werke, 
X, s t r 325.) 





Badioujeva anti-dialektika 

Jurij Simoniti 

Če se ne bojimo prehitrih formul in enostavnih definicij, bi lahko 
rekli, da se ]e. filozofija rodila kot potreba po zanikanju niča. Pred-
sokratska arhe-ologija ni nič drugega kot dodatno - nekdaj 
nepotrebno - zatrjevanje polnosti biti, dokler Parmenid ne izreče 
resnice principov vode, ognja, atomov, štirih elementov in 
apeirona: Je le bit, ničapa sploh ni. Izhodišče filozofije ni nevtralna 
(deskriptivna) vednost o bivajočem, temveč je v temelj take ved-
nosti vselej vpisana ntki^želja, nekomoranje: »Govoriti inuvide-
vati je treba le to, da bivajoče biva.«' Zakaj je treba kar naenkrat 
mentalno energijo usmerjati v izjavljanje obstoja nečesa, kar tako 
ali tako že obstaja samo po sebi, in deklaracijo neobstoja nečesa, 
česar tako ah tako ni?^ Zdi se, da je to zunajfilozofski pogoj filo-
zofije, na katerega filozofija najprej ne more dati odgovora, lahko 
pa ga obeleži, mu da ime in je temu lastnemu vzniku zvesta. 

Filozofija je torej posledica vznika nečesa v družbenem polju 
grštva, česar to iz samega sebe ne more pojasniti: ta nekaj je sam 
nič. Prehod iz religiozne družbene ureditve relativne polnosti 
biti v pohtično obvladovanje tostranskosti, kriza aristokracije, 
začetek demokratičnega sofizma, to so pogoji, ki napovedujejo 
in podpirajo invencijo niča. Ta invencija potegne za sabo novo 
obliko diskurza za rokovanje z njo. Filozofija je v svoji prvi podo-

1 Parmenid, Fragment št. 6, poudaril J. S. 
2 Tavtologija v filozofiji ponavadi pomeni le prikrivanje želje. Vselej je 

zato treba razkrinkati pozicijo, ki tiči za potrebo, da izjavlja čisto f o r m o 
nevtralnosti. 



bi čista tavtološica negacija tega 'izrodka biti' in mu kot ta želja 
izkaže svojeprvo dolžno Aosx.o]2insx.yo.Ničje prvi-morda edini— 
Dogodek filozofije kot take, dogodek, ki filozofijo šele vzpostav-
lja. In seveda smo tu, z izrazi situacija, obeleženje, poimenovanje, 
zvestoba in dogodek, na terenu francoskega filozofa Alaina Ba-
diouja. 

Če Hegel svetovno zgodovino opredeli kot napredovanje v 
zavesti svobode, bi lahko enega od aspektov zgodovine filozofije 
označili kot napredovanje v zavesti niča. Zgodovina zahodne 
logike se začne kot rehabilitacija niča s Platonom, ki v dialogu 
Parmenid z očetomorom svojega velikega predhodnika vendarle 
prizna bit nebiti, se nadaljuje kot potreba po dokazovanju obstoja 
Boga iz pozicije nebiti (Descartes, Spinoza, Leibniz), s Kantovo 
izključitvijo transcendence biti iz samonanašalnosti transcenden-
talnosti, do ključnega obrata v hierarhiji klasične metafizike v 
Heglovi Logiki, kjer sekundarni modusi negacije (nič, drugost, 
meja, sprememba, videz itd.) postanejo primarni agens logičnega 
napredovanja, Nietzschejeve afirmacije volje moči kot radikal-
nega izkustva niča in Heideggrovega proizvajanja bivajočega iz 
biti prek diference, ki jo vzpostavlja najbolj totalen nič - smrt, 
pa vse do osrednjih konceptov, kot so manko, prazno mesto in 
razlika. In če je nič dogodek filozofije, potem je zgodovina filozo-
fije pač zvestoba temu dogodku. 

A če hočemo določiti funkcijsko vrednost niča v logiki, 
potem lahko rečemo: nič vedno naredi eno tam, kjer je bilo neko 
dvoje. Ali drugače: nič je rojstno mesto dialektike. Badiou se po 
drugi strani razglaša za anti-dialektika, ki v dogodku vidi neko 
pozitivnost in afirmacijo, nerazvezljiv suplement, celo dualizem. 
Zdi se, da Badiou kot filozof dogodka spregleda prav tisti En 
dogodek filozofije, kar ga vselej spelje nazaj k patosu nekakšne 
psevdo-religioznosti. 



1. Badiou in Kant 

Tako v Badioujevi Etiki kot v Kritiki praktičnega uma gre za 
utemeljitev univerzalnosti skozi singularno točko bodisi dogodka 
bodisi moralnega zakona prek negacije partikularnosti. Oba temu 
pravita dobro. Dobro je pri Kantu vzeto bržkone v najčistejši 
obliki, ki jo pozna filozofija. Kantov praktični zastavek temelji 
na dobrem, ki nima nobene pozitivne določitve, na dobrem kot 
čisti formi. To pomeni: če ima vznik kategoričnega imperativa 
status dogodka, saj je, v Badioujevem jeziku, neka prezentacija 
brez reprezentacije, transliteralni začetek nove kavzalne verige, 
odnos do volje in ne do reči, torej neka nebit z vidika biti, potem 
dobi dobro kot posledica dogodka in izraz najgloblje zvestobe 
njemu vso svojo vsebino iz čiste singularnosti zakona, katerega 
impetus je v njegovi univerzalnosti. Kantovsko dobro nima 
potemtakem nobene zveze s partikularnim pomenom slovarske 
('enciklopedične') besede dobro, ne pomeni ne srčne dobrote ne 
dobrega počutja. Ravno v tem, da Kant ni popustil in je ohranil 
dobro kot 'neimenljivo' partikularno-kavzalne situacije ter ga 
določil le po dogodku in naknadno, je vsa moč Kantove definicije 
dobrega. Tu bi si lahko to definicijo drznih izpisati: dobro je singu-
larizacija univerzalnega prek negacijepartikularnega. Kantpotre-
\i\x]e.faktum moralnega zakona, ki kot singularni suplement uni-
verzalnosti šele omogoča, da se odlepi od slabe neskončnosti (kav-
zalno-fenomenalne) partikularnosti. 

Zdi se, da Kanta beremo kot anti-dialektika, saj govori o 
faktumu uma, glasu vesti, vzniku moralnega zakona, ki ni odvisen 
od obstoja kritične filozofije. Po drugi strani pa lahko beremo 
sosledje treh Kritik kot zvezno in sledeč eni logiki, napredovanju 
enega Uma. Kolikor Kantovega dobrega ravno ne razumemo kot 
neke nove vsebine, temveč kot izraz povsem formalnega moral-
nega zakona, potem se dobro in moralnost vpisujeta v nek razcep, 
ki ga je za sabo pustila prva Kritika in še posebej njen sklepni 
del, ki nima nobenega drugega imena kot ravno Dialektika. Če-
prav je moralni zakondogodek Kantovega sistema, pa to ne pome-



ni, da ni izpeljiv iz situacije, v kateri je nastal. Zato si oglejmo 
prehod iz prve v drugo Kritiko. 

Spoznavni kategorialni aparat se vzpostavi kot izčrpnost 
kategorij, ki imajo svoj temelj ne v neki pred-kategorialni, 'zuna-
nji ' realnosti, temveč prav v izključitvi le-te, ki dobi ime reči-na-
sebi, transcendentnega X. Epistemologija subjektove razumske 
sinteze je v sebi breztemeljna in se utemeljuje na goli predpostavki 
možnosti sintetičnih soAh apriori. Tako \3hkopogojenost katego-
rialne sinteze dobi svojenepogojeno ne več v reči na sebi, temveč, 
da tako rečemo, v 'pogojevanju, vzetem s stališča samega pogo-
jevanja'. To nepogojeno, ki je le pogojevanje pogojenosti, je seveda 
dialektika, transcendentalne ideje uma. U m ni neka substanca 
nasproti pogojenosti razuma, temveč refleksija same pogojenosti 
razuma. U m je tako rekoč vednost, da razum nima temelja mimo 
samega akta svoje primarne sinteze. Tu je treba pazljivo določiti, 
v čem je Kant dialektik in v čem ne\ Kar ostane zunaj transcenden-
talnega spoznavnega sistema, je točka čiste biti, reč na sebi, ki je 
torej točka anti-dialektike; dialektizira pa se navezava subjekta 
razuma na substance uma, kot so Bog, nesmrtnost in svoboda, ki 
se izkažejo za čisti videz in so zunaj območja možnega spoznanja. 
U m je kot zavest o navideznosti tisto nekaj-manj od breztemelj-
nosti razuma. Dialektika kot logika videza je zgolj resnica navi-
deznosti samega razuma, kolikor je ta iz sebe izključil pozitivno 
bit. U m je kraj nebiti (niča), ki dialektizira svet metafizičnih sub-
stanc s svetom fenomenov (in jih tako demistificira). Točka nave-
zave obeh svetov pa je osnovna lastnost uma kot zmožnosti ra-
zumskosti, njegovazzi^orn^t kreativnost, kreacija fenomenalnosti. 
Prav transcendentalna svoboda je tista zmožnost, ki porodi pri-
marno sintezo razuma in z njo celoten fenomenalen svet, in hkrati 
tista, ki daje vso konsistenco substancam uma. Če pa je svoboda 
tista osnovna zmožnost uma, ki drži skupaj Kantovo spoznavno 
teorijo, potem se vanjo, ne naknadno in ob robu, temveč v sam 
njen temelj, že vpisuje praktična filozofija, ki bo zagotovila objek-
tivno realnost tistemu, kar je spekulativni um lahko le mislil. To 
pove Kant zelo koncizno na prvi strzni Kritike praktičnega uma-. 



Pojem svobode je tako, kolikor je njegova realnost dokazana z 
apodiktičnim zakonom praktičnega uma, sklepni kamen celotne 
zgradbe sistema čistega uma, tudi spekulativnega. Oba druga pojma 
(pojem Boga in nesmrtnosti), ki kot goli ideji v spekulativnem umu 
nimata opore, se navezujeta na pojem svobode in prejmeta z njim 
in prek njega svojo konsistentnost in objektivno realnost, se pravi, 
njuna možnost je dokazana tako, da je svoboda dejanska; ta ideja 
se namreč razodeva skozi moralni zakon.^ 

Svoboda je sklepni kamen čistega uma in praktični um je 
tako le čisti čisti um, izraz njegovega temeljnega gonila, ne pa 
nek naknadni dodatek. Kolikor je torej zakon praktičnega uma 
čisti formalni izraz te transcendentalne svobode, potem je 
'dogodek' zakona izraz dialektike, nikakor pa ne anti-dialektike. 
Tisto, kar omogoča dialektiko, je zglob nebiti v jedru produkcije 
biti kot fenomenalnosti. 

Tu se Badiou in Kant razideta. Badiou se razglaša za anti-
kantovca in trdi: »Ni druge etike kot etike resnic. (...) Etika ne 
obstaja. Obstaja le etika česa (politike, ljubezni, znanosti, umet-
nosti).«'* Kantova etika ni etika česa, temveč prej pogoj možnosti 
etičnosti kot take. Ni nedialektični suplement nekemu fenomenu, 
temveč dialektična resnica fenomenalnosti v celoti. 

Badiou nasprotno vztraja na neki povsem partikularni situ-
aciji, kjer (naključno) nastopi nekaj: dogodek, ki se ga ne da raz-
vezati nazaj na posredovanost/relacije partikularij, kar je torej 
povsem singularno, izvzeto, nerelativno, in zatorej nastopi kot 
zahteva, da bi - kot resnica - veljalo za vse. Nad situacijo neke 
polnosti bivajočega se doda še en pozitiven, afirmativen dodatek. 
V Svetem Pavlu opiše Badiou dogodek kot »točko realnega, ki 
jezik spravi v slepo ulico«.^ V Manifestu pa parafrazira Wittgen-
steina: »Se pravi, da je čisto preprosto napačno trditi, da je treba 

^ Immanuel Kant, Kritika praktičnega uma, Analecta, Ljubljana 2003 
(KpV 4-5). 

^ Alain Badiou, Etika. Razprava o zavesti o zlu, Analecta, Ljubljana 1996, 
str. 26. 

^ Alain Badiou, Sveti Pavel, Analecta, Ljubljana 1998, str. 49. 



O tistem, o čemer ni mogoče govoriti (v pomenu, v katerem ne 
moremo reči ničesar, kar bi ga specificiralo, kar bi mu dalo razlo-
čevalne lastnosti), molčati. Prav narobe, treba ga je imenovati, 
treba ga je razločiti kot nerazločljivo.«^ O b dogodku je torej treba 
deklarirati: »To je dogodek!« 

Problem Badioujevega antikantovstva je na tej ravni pred-
vsem v tem, da se Badioujevo etiko primerja s Kritiko praktičnega 
uma, ko pa se logika dogodka formalno povsem sklada z neko 
drugo kantovsko logiko: imamo nekaj, česar ne moremo simboli-
zirati in kar je treba prav zato deklarirati, nekaj, kar izhaja iz 
situacije, a ni zvedljivo nanjo. Seveda gre za estetske reflektirajoče 
sodbe in za lepi objekt. Lepo je tisto, kjer simbolno obmolkne, a 
ga mora prav zato obeležiti v sodbi, sodbi okusa. Če je um v prvi 
Kritiki nazadnje prevzel nase avtorstvo za celotno fenomenalnost 
(čutnost je le drugo razuma), a prek izključitve reči na sebi, tedaj 
je ugodje kot afekt lepega prav izraz možnosti emancipacije 
fenomenalnosti od reči. Ko se ob nekem naključnem objektu 
nenamerno ujemata upodobitvena moč in razum, fenomenalnost 
kot taka in kategorialnost kot taka, tedaj ta objekt preseže svojo 
spoznavno bit in postane lepi objekt, objekt brez reči. U m se, v 
povsem heglovski logiki, ne reprezentira le v celoti fenomenov, 
temveč še v enem fenomenu posebej, ki postane direktni repre-
zentant uma kot razuma.^ Tu sodba obmolkne in postane gola 
deklaracija okusa: »To je lepo!«, česar odzven lahko vidimo v 
Badioujevi deklaraciji dogodka.^ Badioujevo Dobro je bliže Kan-
tovemu lepemu. Lepo je situacijsko in naključno, odvisno od 

^ Alain Badiou, »Manifest za.{\\ozo{'i]o«,Filozofskivestnik 1/1992, str. 180. 
^ Tako kot Bog po svoji podobi ustvari vsakega človeka, potem pa se 

utelesi še v enem posebej, v Kristusu, v katerem umre sama njegova onstran-
skost. Glej: Slavoj Žižek, »Hegel in krščanstvo«, v: G. W. F. Hegel, Absolutna 
religija, Analecta, Ljubljana 1988, s tr 92. 

8 Badiou na področju etike celo posvoji retoriko Kantove tretje in ne 
druge Kritike, ko pravi, 'da se etična konsistenca kaže kot nezainteresirani 
interes' ali pa, da je ' Isto tisto, kar šele pride,' tj. lepo ni sodba soizmernosti 
subjekta z objektom, temveč subjekta z drugimi subjekti skupnosti , torej je 
Isto šele naknadno strinjanje nekega kulturnega občestva. 



slučaja, da v naravi naletimo na objekt, ki je lep. Je singularni 
suplement partikularnemu polju fenomenalnosti. 

Če so Kantovi primeri etičnega delovanja primeri v čisti 
obliki (lagati ali ne itd.), so Badioujevi 'etični' primeri vselej vezani 
na konkretne dogodke in torej prej kompatibilni s Kantovimi 
sodbami okusa: dogodek Schonberg, Einstein, Grothendieck. 
Situacija etike dogodka je vselej partikularno enkratna, na enem 
kraju in ob enem času, zgodovinsko in družbeno umestljiva, tako 
da pusti za sabo svoje lastno ime: denimo Haydn ali pa leto '68. 
Badioujevi primeri etičnega delovanja so poetična kreacija, poli-
tična invencija, znanstvena revolucija ali pa ljubezenska enkrat-
nost. Gre torej za kreativna, inovativna, revolucionarna in enkrat-
na dejanja, ki pač ne spadajo v register morale, temveč estetske 
produkcije. Badioujeva etika je tako neka etika estetike, ki se je 
razmahnila po Nietzscheju. 

Vendar pa primerjavo med Kantovo estetiko in Badioujevo 
etiko lahko zasledujemo še naprej. Po analogiji med lepim in Dob-
rim lahko v hrbtni strani lepega, v subhmnem, morda prepozna-
mo Badioujevo Zlo. 

Kant zapiše: »Zdi se torej, da je lepo razumljeno kot prikaz 
nedoločenega pojma razuma, sublimno pa kot prikaz nedoločene-
ga pojma uma.«' Lepo vzbuja ugodje samodistance uma v razu-
mu, sublimno pa je kot neugodje obrat te distance, je čista bhžina 
uma do samega sebe. Ko od uma odštejemo razum, um postane 
norost. Sublimno se tako kaže kot nekonsistenca brezdoločilne 
absolutne bližine, kot brezformno divjanje narave. Če je lepo 
emancipacija fenomenalnosti od reči na sebi, je sublimno emanci-
pacija uma od fenomenalnosti. 

Poglejmo, kako definira zlo Badiou. »Če Zlo obstaja, potem 
ga je treba misliti, izhajajoč iz Dobrega. Če Dobrega in s tem 
tudi resnične upoštevamo, potem nam preostane le kruta nedolž-
nost življenja, ki je tostran Dobrega in Zla.«^° Zlo je možna 

^ Immanuel Kant, Kritika razsodne moči, ZRC, Ljubljana 1999, K U 75. 
Etika, str. 48. 



razsežnost resnice, možen učinek samega Dobrega. Tako da, »če 
Zlo sploh obstaja, potem je kaotičen učinek moči resničnega«.'' 
Vsaka situacija se osredinja okoli neke praznine, ki je nevedeno 
te situacije, a »predstavljajte si, da dogodek ne prikhče praznine, 
pač pa polnost predhodne situacije«'^; zlo je torej polnost na 
mestu praznine, nek/^re-^ec tam, kjer bi moral biti nič. 

Dve od treh oblik Badioujevega Zla bi lahko zvedli na dva 
Kantova sublimna. Zlo kot simulaker ali teror lahko izenačimo 
z matematičnim sublimnim. Zdi se, da druga obhka. Zlo kot izdaja 
Nesmrtnega, sodi na drugo raven: je zgolj popuščanje svoji žival-
skosti in patologiji, torej Kantovo etično zlo. V Zlu kot katastrofi 
pa bi lahko videli formalne vzporednice z dinamičnim sublimnim. 

O prvi obhki Zla Badiou pravi: »Kadar pod imeni, sposoje-
nimi od dejanskih procesov resnice, neka radikalna prekinitev v 
situaciji prikliče na mesto praznine »polno« partikularnost ali 
domnevno substanco te situacije, bomo rekli, da imamo v tem 
pomenu opraviti s simulakrom resnice.To je lep opis matema-
tičnega sublimnega: prekinitev v situaciji kot polna partikularnost. 
Kantovo sublimno je tisto absolutno veliko oziroma »sublimno 
je to, v primerjavi s čimer je vse drugo majhno«}'' V Kantovem 
svetu ni nič tako velikega, da ne bi moglo biti majhno; pod zvezd-
nim nebom ima vse le relativno velikost - lahko bi rekli, da gre 
za svet badioujevskih neskončnih množic. Toda ta svet ima ven-
darle absolutne vrednosti ne v matematični, temveč v estetski 
oceni velikosti: vsakič ko povzemanje, comprehensio, ne more 
dohajati dojemanja, apprehensio, zaznani objekt razpade v neko 
nekonsistentno mnoštvo. Polnosti zaznavnega polja se ne da 
organizirati v objekt: gre zdi polno partikularnost. 

Naslednja (tretja) oblika Zla, katastrofa, je poistovetenje res-
nice s totalno močjo, ki je »totalna moč jezika-subjekta. To se 
pravi zmožnost imenovati in ocenitii^se elemente objektivne situ-

" Etika, str. 48. 
Etika, s t r 55. 
Etika, s t r 57. 

^̂  KU 84. 



acije glede na proces resnice. Jezik-subjekt.. . bi hotel ... poime-
novati totalnost realnega in s tem spremeniti svet.«'^ Prav ta mo-
ment svet spreminjajoče totalnosti zanima Kanta v dinamičnem 
sublimnem. Če hoče um videti naravo kot smotrno, potem mora 
v razkritju svoje zadnje predpostavke uvideti, da je smotrnost le 
način njegovega samopostavljanja v samodistanci in da lahko sled-
njič sam pred sebe brez distance stopi le v podob i golega 
uničevanja. Tedaj um uvidi, da je narava le njegova predpostavka. 
Skalni previsi, nevihtni oblaki, blisk in grmenje, vulkani in orkani 
so podoba uma 'za sebe', so svet, ki je postal um sam, brez preob-
leke razuma: um sam v smislu, da umu odvzamemo njegovo točko 
nujne zunanjosti, ki ga varuje pred samim sabo. Tako kot mora 
po Kantu um ostati v svoji samodistanci, tako po Badiouju Dobro 
pomeni le 'vstop v dano situacijo', svet pa mora ostati tostran 
Dobrega in Zla: »Dobro je Dobro le, kolikor si ne prizadeva 
svet narediti dober.«'^ Svet, ki postane dober - oziroma kantov-
sko: narava, ki direktno postane um sam - , pa je katastrofa. 

Dobro in Zlo tako drži Badiou v disjunkciji: Zlo lahko nasta-
ne le tam, kjer lahko nastane tudi Dobro, a kjer je Zlo, tam ni 
Dobrega. Zdi se, da je tako tudi pri Kantu: kadar se aprehenzija 
ubada s subhmnim občutjem, tedaj ni receptivna za lepo. Toda 
Kant izpelje za analitiko lepega in sublimnega še točko, kjer oba 
pogojujeta drug drugega. Lahko bi rekli, da je pri Kantu mogoče 
vsaj mishti dialektiko lepega in subhmnega: v postavi genija. 

V Kantovem geniju lahko vidimo sposobnost Badioujevega 
subjekta, da prepozna dogodek. Če primerjamo naslednja dva 
odlomka, Kantovega in Badioujevega, se zdi, da govorita o istih 
rečeh. Kant pravi, seveda v Kritiki razsodne moči: 

P o j e m lep ih u m e t n o s t i pa ne d o p u š č a , da bi s o d b o o l epo t i n j enega 
p r o d u k t a i zpe l j ali iz pravi la , ka t e rega d o l o č i t v e n i r a z l o g je pojem, 
da bi jo t o r e j u t eme l j eva l i na p o j m u o n a č i n u , glede na ka t e rega je 

Etika, str. 63. 
Etika, str. 64. 



produkt možen. Torej si lepe umetnosti ne morejo same izmisliti 
pravila, glede na katero morajo proizvesti svoj produkt . A ker se 
brez vnaprejšnjega pravila produkt nikoli ne more vnaprej imeno-
vati umetnost, mora narava v subjektu (in z uglasitvijo njegovih 
zmožnosti) dati umetnosti pravila. Drugače rečeno, lepe umetnosti 
so možne le kot produkt genija.'^ 

Badiou pa: 

Zato je treba predpostaviti, da je tisto, kar pozove k sestavi subjekta, 
dodatek [en plus], oziroma, da je to, kar nenadoma vznikne v situa-
cijah kot tisto, česar ni mogoče pojasniti iz teh situacij in običajnega 
načina, kako se v takih situacijah vedemo. Recimo, da subjekt, ki 
presega žival (...), zahteva, da se zgodi nekaj, česar ni mogoče redu-
cirati na njegov običajni vpis v »tisto, kar je«. To dopolnilo bomo 
imenovali i^ogot/e^ in ločili mnoštveno bit, na ravni katere ni resnice 
(pač pa samo mnenja), od dogodka, ki nas sili, da se odločimo za 
nov način biti.'® 

Hkrati Badiou seveda ne naseda romantičnemu kultu genija: 
»Tudi subjekt umetniškega procesa ni umetnik ('genij ' itn.). 
Dejansko so 'točke-subjekti ' umetnosti sama umetniška dela.«' ' 

Koncept genija kot neposredno bogate notranjosti, ki za 
logiko posredovanja vselej ostaja netransparentna, je sicer upra-
vičeno na slabem glasu, pa vendar bi se ga dalo narediti produktiv-
nega. Navdih, iskrica genialnosti, gdttliche Funken ne zahtevajo 
razlage. Nenavadno pa je, da se na genija sklicuje prav Kant v 
svoji poslednji dialektiki, brani pa se ga Badiou, ki vselej prisega 
na neposredovani en plus dogodka, ki se mu pri svetem Pavlu 
reče milost in ki je formalno nevarno blizu tistemu več, ki ga v 
sebi nosi genij. 

Kar ne sodi v Badioujev sistem, je kult osebnosti, sublimne 
romantične individualnosti, ki lebdi okoli Olimpijca Goetheja 

1 7 K U 1 4 8 . 
Etika, str. 34. 

" Etika, stn 36. 



ali diaboličnega Beethovna. Romantični koncept genija je zame-
njal vzrok in posledico: medtem ko pri Badiouju subjekt nastane 
šele prek dogodka in po njem, romantična iluzija obstaja v tem, 
da je genij tisto prvo, nepredirno globok subjekt, ki potem zdol-
gočaseno in naključno iz sebe stresa velika dela visoke umetnosti. 
Badiou na sprejema danosti subjekta, nekega »nekoga« v neskonč-
nem mnoštvu partikularne biti. Glede »umetnika« se sprašuje, 
»sicer pa za katerega 'njega' naj bi tu sploh šlo?«^° Tem manj pa 
je Badioujeva filozofija nezdružljiva s konceptom genija, ki bi se 
vzpostavljal retroaktivno glede na njegova dela, glede na njegove 
točke-subjekte. Vendar pa, če pobliže pogledamo romantično 
teorijo genija, morda ta nikoh ni trdila nič drugega kot to. Kak 
Goethe se je odpovedal mladostnemu viharništvu in na stara leta 
trdil, da je pač vse skupaj bilo le trdo delo. »Es bildet ein Talent 
sich in der Stdle,« pravi v Torquatu Tassu: talent, genij, je nekaj, 
kar se vsekakor bildet, a v tišini, tako da na zunaj v tujih očeh 
deluje povsem neposredno in božansko.^' Če pa se vendarle ne 
da vsake invencije razložiti z delom, potem je to, kar je še ostalo 
od genija, formalno zelo blizu badioujevskemu subjektu. Kult o 
Mozartu , paradigmi genija, imenovanem Amadeus oziroma 
Gotterliebling, ravno ni kult o nekem Nekom, temveč o nekom, 
ki je netransparenten prav tohko samemu sebi kot drugim, ne-
kom, ki se ne zaveda lastne genialnosti, ki pa svojo produktivnost 
zvaja na gottliche Funken, od Boga poslane iskre, ki seveda niso 
nič drugega kot točke-subjekti, iz same človeške živali neizpeljivi 
presežki. Genij ni le zmotni koncept javnosti, ki mistificira svoje 
vehke osebnosti, ampak je tudi 'zmotni koncept' , 'samomistifi-
kacija', ki jo človek velikih dejanj včasih potrebuje o samem sebi. 
Človek si svojo subjektivnost, svojega subjekta, lahko razloži le 

Etika, str. 36. 
»... sich ein Charakter in dem Strom der Welt*, se nadaljuje ta znani 

citat. Talent genija je tako nekakšen 'notranji karakter ' , 'značaj brez sveta', 
proizvod notranjega posredovanja, ki ga ' tok sveta' še ni spoznal. Svet genija 
tedaj zagleda vsega naenkrat, ko je žegebildet, in ga mistificira v točko božan-
skosti, saj ne pozna poti njegove notranje Bildung. 



tako, da ga obesi na neko naključno točko zunanje imanence, na 
božanske iskre (lahko bi rekli: Badioujeve dogodke). Če je Picasso 
trdil, da ne shka sam, ampak le sledi neki sih, ki je v njem višja od 
njega samega, tedaj bi lahko teoretizacijo tega umetnikovega na-
puha videli v Badioujevi sintagmi: »Ne popustiti glede tistega v 
meni, česar sam ne poznam.«^^ Tisto, kar torej človeka naredi za 
subjekta, kar je v njem več od živali, človek potuji, s tem da to 
hkrati eksternalizira in imanentizira: to nisem bil jaz, človeška 
žival, to je bil dogodek - jaz sem mu le sledil; toda sedaj jaz, 
nastali subjekt, nisem nič drugega kot ravno sledenje temu 
dogodku, in ta tvori jedro moje identitete. Genij je torej prav toli-
ko mistifikacija kot samomistifikacija, prav tako neka romantična 
iluzija kot samoiluzija subjekta, ki svojo konstitucijo postavlja 
naknadno glede na punktualne presežke neke zunanjosti, tako 
da »'nekdo' obstaja, ne da bi to vedeUP Lahko bi rekli, da je 
genij že subjekt, ne da hi bil individuumP Če v gdttliche Funken 
vidimo formalno podobnost z dogodki, potem je genij posledica 
in ne vzrok, torej natanko tisto, kar od subjekta zahteva Badiou. 

Toda v geniju lahko vidimo tako badioujevski 'nekaj-več 
kot Kantovski 'nekaj-manj', tako anti-dialektiko, kot prvi, nujni 
vzgib dialektike. Tedaj genij ni poslednji blišč visoke kulture, 
temveč prva in temeljna lastnost uma kot takega. 

Če zelo poenostavimo, lahko tretja Kritika govori o smotrno-
sti narave le s stahšča že vzpostavljene kulture - narava je lahko 
lepa le, če je človek že na ravni umetnosti. Smotrnost narave kot 
nujni zunanji moment uma se izkaže za golo posledico tega, da 

Etika, str. 38. 
" Etika, s t r 38. 

Mistifikacija, kult genialnosti, je tako zgolj odgovor na neko radikalno 
demistifikacijo, ki vzpostavlja genija. Če se običajni individuum še ima za neko 
bolj ali manj t rdno substanco, ki najprej je in naknadno tudi deluje, ki je najprej 
nek jaz in šele potem vstopa v interakcijo z drugimi ljudmi, pa je genij izkustvo 
čiste notranje decentriranosti, prednosti dejanja pred bitjo, dela pred identiteto. 
Genij je vednost, da na sebi ni nič razen vrnitve iz drugosti svojih nepredvidlji-
vih točk navdiha in produkcije. Je 'eksistencialni Sokrat ' , 'Sem, da nič nisem'. 



je um v osnovi 'umetniški', torej brez smotra in zato predpostav-
ljajoč smotrnost zunaj sebe. Kant pravi: »Umetnost se razlikuje 
od narave tako kakor delanje (facere) od delovanja ali udejstvova-
nja nasploh {agere) Umetnost je le zavestno delanje tega, 
kar je začela že narava. Toda stvar bi lahko tudi obrnili: narava se 
nam kaže kot neko smotrno udejstvovanje le, kolikor je naknadna 
nekemu primarnemu 'delanju' uma. Kolikor na naravo gledamo 
s stališča uma, je torej umetnost pogoj narave, kultura pred naturo. 
Prav zato lahko tu umetnost, to zgolj kratkočasno, naknadno, 
zgodovinsko gledano najkasnejše človeško početje razvite civili-
zacije, postane del kritične, celo apriorne obravnave. Genij pa ni 
nič drugega kot subjekt umetnosti (saj lahko »dokažemo, da je 
potrebno lepe umetnosti glede na pomen, ki ga tu dajemo besedi, 
nujno obravnavati kot Mmetnosiigenija«^^) in kot tiiksubjektuma, 
nemara poslednja - in primarna - podoba transcendentalnega 
subjekta, sintetične enotnosti apercepcije. Genij kot nekakšen 
'Nullpunkt subjekta' je tako dialektika lepega in sublimnega. 

Prva Kantova definicija pravi, da je genij »talent proizvesti 
tisto, za kar ni mogoče dati nobenega pravila - ... Njegova prva 
lastnost je torej izvornost.«^^ Genij v tem smislu predstavlja neko 
temeljno potezo uma, je tisti, ki si drzne iti do izvora uma. Tu ne 
veljajo več očitki Hegla, predvsem pa Nietzscheja, da je Kant napi-
sal estetiko s stališča opazovalca, ne pa producenta estetskih vse-
bin, umetnika. Genij ni le naključna podoba, eden od subjektov 
Kantovega uma, ampak najbolj osnovna podoba temeljnega raz-
cepa subjekta, tako da lahko teoretičnega, praktičnega subjekta 
in subjekta razsodne moči vidimo le kot njegove variacije. Kantov 
um je že od svoje prve transcendentalne zastavitve v prvi Kritiki 
naprej postavljen kot inherentno produktiven. Eksemplaričnost 
tega ali onega genija ni le v tem, da je zgled za prihodnje rodove, 
ampak je genij kot tak eksemplaričen za um sam. Genij je točka. 

K U 173. 
K U 181. 

27 K U 182. 



kjer um stopi še pred obstoj samih apriornih kategorij, tako »da 
genij sam ne more opisati ali znanstveno pokazati, kako proizvede 
svoj objekt, pač pa tako kotnarava daje pravilo«.^^ Genij ni točka 
mistifikacije: razlog, da ne more pokazati, kako je proizvedel 
svoj objekt (razlog 'dogodkovnosti invencije' v Badioujevem jezi-
ku), leži samo v tem, da ga je proizvedel na ravni, ko orodje 
prikaza, denimo tabela sodb, še ni vzpostavljeno. Genij je točka 
pred pravilom, predhodnost kategorialnosti in tako dno uma sa-
mega. U m je primarno genialen in sekundarno sistematičen. 

Subjekt prve Kritike je spoznaven, je postavljanje fenomenal-
nosti zunaj sebe ob izključitvi reči na sebi; subjekt druge Kritike 
je moralen, je očiščenje od zunanjosti kot aficirane s predpostavko 
'asubjektne zunanjosti ' , reči na sebi; subjekt tretje Kritike pa je 
genialen, je interiorizacija vsake možne zunanjosti, uvid v to, da 
je vsaka možna zunanjost (tudi reč na sebi) le predpostavka uma 
kot izvorno kreativnega. Tej primarni vzgibanosti uma,^' dejstvu, 
da um nikoli ni sam pri sebi, ampak vselej že pri nečem drugem, 
pravi Kant duh: 

Duh je, v e s t e t s k e m p o m e n u , p o ž i v l j u j o č e nače lo v čudi . ... 
... t o nače lo ni nič d r u g e g a k o t z m o ž n o s t p r i k a z a estetskih idej. 
E s t e t s k o ide jo pa r a z u m e m k o t t i s to p r e d s t a v o u p o d o b i t v e n e moč i , 
ki d a j e ve l iko misl i t i , a ji ne m o r e u s t r e z a t i n o b e n a d o l o č e n a misel , 
se pravi , n o b e n pojem, k o t p r e d s t a v o to re j , ki je n o b e n jez ik ne 
m o r e p o p o l n o m a doseč i in na red i t i r a z u m l j i v e . - N i t e ž k o videt i , 
da je es te t ska ideja n a s p r o t j e ( p e n d a n t ) ideje uma, ki je, o b r a t n o , 
p o j e m , ki m u ne u s t r e z a n o b e n 

Če je vsa čutnost zgolj produkt kategorialne sinteze, pa se 
tu, v estetski ideji, zgodi nekaj nezashšanega: zor tudi 'po logiki' 
stopi pred pojem, um proizvede kos čutnosti, za katerega nima 

K U 182. 
Pri kateri pa ne gre za nikakršen vitalizem kake polnosti biti, ampak 

za izvorno heterogenost uma, katere temelj je, da tako rečemo, nebit, izvorna 
negativnost. 

K U 192-193. 



kategorije. V estetski ideji bi lahko videli proizvajanje reči na 
sebi. V tem smislu - in ponavljamo, da tu mimo Kanta neko nje-
govo obrobno malenkost povzdigujemo v prvi princip - ima genij 
ne le transcendentalno pozicijo, temveč še več: je temelj transcen-
dentalnosti kot take. Kant trdi, da »je genij vzorna izvornost sub-
jektovega naravnega daru, dzsvobodno uporablja svoje spoznavne 
zmožnosti«.^' To izjavo lahko razumemo še bolj daljnosežno kot 
Kant: genij kot ta, ki svobodno razpolaga s spoznavnimi zmožnost-
mi, je hkrati tista svoboda, ki spoznavne zmožnosti ne le uporab-
lja, temveč šele vzpostavlja. Genij v svoji transcendentalni zasta-
vitvi ni maksimum subjekta, kot ga prikazuje Kant; nam pomeni 
prej minimum subjekta, subjekta kot takega v svojem prvem aktu 
vzpostavitve. Kantov genij torej ni nič drugega kot dogodek v 
temelju uma, ki ni noben mistični dodatek, ampak 'izvorna dialek-
tičnost', rojstno mesto subjekta kot prvi (ne pa naknadni in nak-
ljučni) razcep na um in reč. Odtlej subjekt vedno obeležuje kraj, 
kjer 'se kaj dogaja': je tisto nenapovedljivo, napreračunljivo, erup-
tivno, kreativno, dogodkovno in slednjič genialno. 

Če je lepo tisto, kar z bleskom ovije praznino v temelju uma, 
manko reči na sebi, sublimno pa pozitivira to praznino kot brez-
formno polnost, kot bivajoči nič, potem se genij nahaja ravno na 
tej meji kaosa in bleska. Genij ne potrebuje ne skalnih previsov 
in vulkanov niti ni subjekt sodb okusa. Lahko bi rekh, da je genij 
tisti, ki si drzne pogledati v predkategorialno notranjost uma, 
katere bistvo je sama nebit, in nanjo odgovarja z nujno heterogeno 
zunanjostjo, prek katere šele postane on sam. Če drugi ljudje 
nebit zvračajo na zunanji svet (v smislu spinozističnega 
jo genij zmore ugledati v svoji notranjosti; v izvorni zunanjosti, 
ki jo postavlja sam, tako ugleda tisto, kar od znotraj predhaja 
njega samega. Ta prva zunanjost je tako pravilo, ki ga daje, pravilo 
lepe umetnosti ali estetski objekt. Če povzamemo, genij tisti, 
ki sublimno manka temelja samega sebe neposredno prevede v 
lepi objekt zunaj sebe. 

KU 200. 



Kantov sistem ima dva velika Dogodka, ki vsak po svoje 
dialektizirata poprejšnjo strukturo. Prvi je moralni zakon, čisti 
formalni izraz transcendentalne svobode, je dialektika noumenal-
nega in fenomenalnega. Moralni zakon je izraz Enega v dualizmu 
uma in razuma-, je prikaz, da je čisti um že izvorno praktičen in 
je celota fenomenalnosti le produkt svobodne razumske sinteze. 
Prva dialektika teoretičnega in praktičnega pa ni popolna, saj iz 
nje izpade predpostavka reči na sebi. Tretjo kritiko lahko beremo 
kot odpravo tega preostalega dualizma, dualizma uma in reči. 
Drugi veliki Dogodek bi bil tako še najbolje predstavljen v figuri 
genija, ki prek točke kontingence lepega zna misliti sublimno 
notranjost uma. Moralni zakon je umik v pred-fenomenalno 
brezsvetnost, genij pa ravno sestop k pred-kategorialni kontin-
genti. kreacija reči pred konstitucijo kategorij. Fizikalna analo-
gija genija bi lahko bil prapok kot dejanje pred vzpostavitvijo 
fizikalnih zakonov ter prostora in časa. Genij je fikcija visoke 
kulture, ki v modusu als ob prevzame nase nemogoče avtorstvo 
reči na sebi.^^ Pri Heglu lahko genij postane kar svetovni duh 
sam, ki pod sabo spravi naravo, družbo in Boga, pri Kantu pa 
mu je odmerjena le obrobna vloga povsem na repu subjektivnosti, 
kjer zgolj kot da ustvarja smotrno naravo. 

Genija, ki je pri Kantu le najbolj oddaljena podoba transcen-
dentalne subjektivnosti, ki se je ne spomni skorajda noben inter-
pret, beremo kot mesto absolutne dialektike (Hegel bi rekel: abso-
lutne refleksije). Lepi objekt, glede na katerega se naknadno vzpo-
stavi genij, je zgolj produkcija bleska po izkustvu 'notranjega' 
subhmnega, je izvržek minimalne kontingence na tleh predkate-

Kult genija je denimo s imptom družbe, ki postaja vse bolj ateistična, 
kjer je Bog že izgubil svojo posvetno relevanco (denimo prevedljivost religioz-
nih hierarhij v politične strukture), vendar njegova smrt še pušča za sabo prazno 
mesto. Ker zunaj spoznavnega ostaja reč na sebi, zunaj moralnosti fenomenal-
nost, zunaj reflektirajočega pa narava v celoti, je genij - kolikor nasedamo 
kultu in ne mislimo njegove demistifikacije - edina psevdoreligiozna točka, ki 
v svoji 'mistični ustvarjalnosti ' še povezuje teoretično, prakt ično in estetsko, 
torej čutno predstavnost, moralno dovršenost in kreacijo reči. 



gorialne norosti uma (pri čemer reč ni več tisto 'za objektom', 
njegova polna notranjost, temveč szmdLprimarna objektnost, volja 
po kreaciji prve zunanjosti). Genij se vzpostavi na mestu niča (v 
tem smislu je heideggerjanski Platzhalter des Nichts), niča uma 
kot sublimnega, njegove odvisnosti od točke minimalne kontin-
gence, da bi postal konsistenten. 

Če bi hoteli tu sprožiti poslednjo primerjavo med Kantom 
in Badioujem, je treba misliti prav ta odnos med ničem in kon-
tingenco. Točka kontingence pri Kantu ni nič empirično efemer-
nega, nič izginjajočega, temveč lep objekt, ki s svojo (relativno) 
trdnostjo in zunanjostjo (refleksivnemu) subjektu podeljuje kon-
sistenco. Lepo je na empirični ravni neko naključje, a se v konsti-
tuciji subjekta izkaže za bistveno točko, ki naposled strukturira 
celoten kritični načrt. Je naključje, ki pridobi status bistva. Kon-
tingenca je točka razsrediščenosti, ki s svojo predkategorialno 
empiričnostjo šele lahko razkrije nič na mestu središča. Preden 
postavimo kontingenco, sistem vselej vztraja v iluziji, da obstaja 
nekaj takega kot 'polnost bistva'. Šele naključni empirični dodatek 
razkrije praznost mesta vrnitve. Kolikor mislimo kontingenco v 
razmerju z ničem, tedaj vselej iz nekega dualizma preidemo v 
monizem. Kant je 'dualizem' empirizma in racionalizma mishl 
skupaj prav prek samonanašalne ničnosti transcendentalne sub-
jektivnosti, ki se vzpostavlja prek minimalne zunanjosti dejstva 
izkustva. V tretji Kritiki pa je 'dualizem' narave in smotrnosti 
mislil kot 'monizem' genija, produkcijo lepote na mestu niča 
sublimnosti. Točka kontingence tako ni nek nerazvezljivsuplement 
situaciji, temveč 'nujno naključje', ki je edini vzvod dialektike. 
Kontingenca je vedno moment nekedemistifikacijetranscendence: 
v transcendentalnosti prve Kritike 'dejstvo izkustva' potegne za 
sabo demistifikacijo racionalističnih substanc (svoboda, duša, 
Bog), na področju reflektirajočih sodb pa lepi objekti demistifici-
rajo božansko smotrnost, obstoj Božjega načrta, ki si podreja 
vso naravo. Dialektika je tako minimum ateizma. Kjer filozofija 
zmore misliti razmerje niča in kontingence, tam lahko vzdrži 
brez religioznih predikatov (milosti, daru, presežka itd.) 



Kantovo situacijo lahko preslikamo na Badioujevo in pogle-
damo, kaj štrli ven. Tu se nočemo spuščati v kompleksnosti Ba-
dioujeve matematične ontologije in bomo primerjavo izvajali bolj 
na površju. Analog Kantovemu polju fenomenalnosti kot empi-
rični osnovi so Badiouju partikularna mnoštva. Prva danost je 
mnoštvo, ki samo po sebi ne potrebuje nobene dialektike, saj v 
njem ni praznega mesta, ni ničesar, kar bi izpadlo.^^ Osnovna 
danost je torej že drugačna od Kantove: je popolna koekstenziv-
nost ontologije in matematike ob odsotnosti filozofije. Tu se 
zastavlja temeljno vprašanje: čemu potreba po zagotavljanju 
enakosti med matematiko in ontologijo} Y čem je sistemska potre-
ba po vpeljavi prav matematike, ne pa česa drugega (epistemolo-
gije, lingvistike, semantike, morda fizike itd.)? V matematiki 
lahko vidimo simptom polnosti biti, ki ne zmore misliti niča in 
torej tudi subjekta ne. Morda se ta začetna teoretizacija polnosti 
porodi iz resentimenta nad neko nepredušno pozitivno partiku-
larnostjo. V enačbi ontologija = matematika lahko nemara detek-
tiramo sovraštvo do liberalne ekonomije. Šele na naslednji ravni, 
ravni reprezentacije, samo dejanje matematizacije, štetja-za-eno, 
ustvari tisto neimenljivo situacije, iz katerega lahko vznikne dogo-
dek kot čisti presežek, ki ni dialektično razvezljiv nazaj na situa-
cijo. Situacija ne pripravi dogodka in ga tudi ne more napovedati-
dogodek je čisto naključje, ki v nobenem momentu ne more 
privzeti statusa nujnosti.^'* 

Če primerjamo s Kantom, Badiou izhaja iz nekega polja trd-
nega monizma (matematizirane biti). Na mestu neimenljivega 

»Strogo rečeno seveda štetju v resnici ne uhaja nič, oziroma natančneje 
rečeno, tisto, kar mu uhaja, je natanko 'neki ' nič ...« (Peter Klepec, »Badioujeva 
tematizacija matematike«. Filozofski vestnik 1/2000, s tr 105.) 

3'' Produktivna branja Badiouja ga morajo tako vedno nekoliko domestici-
rati, ga brati dialektično in morda kantovsko (v smislu genija kolprapoka uma), 
postaviti pred red matematizirane biti še nek pra-Dogodek: »Zato moramo 
postaviti k l jučno vprašanje: ali obstaja Bit brez Dogodka, ki bi bila povsem 
zunanja D o g o d k u , ali pa je VSAK red Biti zanikanje-pozaba utemeljitvenega 
Dogodka, 'perverzni ' je sais hien, mais quand meme ..., redukcija-ponovni 
vpis Dogodka v kavzalni red Biti?« (Slavoj Žižek, Kako hiti nihče, Analecta, 
Ljubljana 2005, s t r 9.) 



situacije te partikularne biti (že sama vpeljava niča v tej polni 
partikularnosti je filozofsko zelo vprašljiva - mi njene konceptu-
alne čistosti nismo uvideli) pa vznikne singularni suplement, kate-
rega univerzalnost ni monistično-materialna, temveč nosi prej 
predikate transcendence, kot sta neskončno ali ideja. Namesto 
prehoda iz dualizma v monizem se zgodi prehod monizma v dua-
lizem, materializma v nekakšen dodatni spirituahzem. Morda bi 
lahko v razmerju med dualizmom in monizmom videh dve os-
novni formuh filozofije in religije: filozofija je prevrat dualizma 
v monizem, religija pa prevrat monizma v dualizem. Način 
filozofskega prevrata je dialektika, njen vzvod pa nič (in kontin-
genca), način rehgioznega prevrata je anti-dialektika, njen vzvod 
pa afirmativna podvojitev. 

Razmerje med ničem in kontingenco je pri Badiouju obrnje-
no. V dialektični filozofiji je točka kontingence vselej relativno 
trdna in glede na center, subjektivno pozicijo niča, vsaj minimalno 
de centrirana. Je kot lepi objekt, ki ga 'centrični' (pred)subjekt 
nazadnje najde zunaj sebe. Zunanje naključje tako postane no-
tranja, strukturna nujnost. Badioujev dogodek je po drugi strani 
empirično izginjanje, je neka nebit sredi pozitivne biti, in je čisto 
naključje, ki ga prejšnja situacija nikakor ne more izpeljati sama 
iz sebe. To naključje ne more pridobiti statusa kontingence, saj 
ga empirično sploh ni, in takoj, ko se pojavi, že izgine. Po našem 
branju tako Badiou uniči sam nič, ga takoj zapolni z naključjem, 
iz njega takoj izpelje nek suplement, ki ima strukturno nujno že 
takoj pozicijo transcendence. Če je mesto kontingence v filozofiji 
mesto demistifikacije neke transcendence, potem je Badioujevo 
naključje kot presežek znotraj čiste imanence zgolj nek dodatek 
poleg že tako polne biti.^^ Qe tako rekoč religiozna podvojitev 

č e lahko vsako filozofijo vedno določimo kot demistifikacijo neke 
transcendence, se zastavlja vprašanje: katera je tista transcendenca, ki jo demi-
stificira Badiou} Pri Kantu je to povsem jasno: so racionalistične substance, ki 
jih Kant zvede na logiko videza. Pri Heglu je to vsaka pozitivna bit, ki ne bi 
bila produkt gibanja negacije, vsaka neposrednost, tako Boga kot človeka, tako 
duha kot narave. Pri Nietzscheju je to vsak malik od biti do Boga, od logike do 



polnosti biti s transcendentnim pomenom.) Tisto, kar v dialektiki 
vzdržuje mesto niča, je njegova razlika do razsrediščene kontin-
gence: trdna bit naključja reprezentira nič središča. Badioujeva 
ontologija pa iz polnosti predhodne biti izolira nek nič, ki ga 
jemlje za dodatek, ga naredi za nekaj izjemnega in psihološko 
veličastnega. Subjekt na mestu te praznine ni več agent dialektike, 
navezave naključja na svojo nebit, temveč nekakšen naknadni 
varuh same transcendentne izjemnosti praznine. Badioujevo praz-
nino bi morda lahko opisali s sicer sumljivim izrazom: polnost 
niča. Je točka, kjer sovpadeta kontingenca in nič, kjer med njima 
ni več razlike, kjer je naključje povsem nično in nič čisto naklju-
čen. Ker je naključje empirično povsem evakuirano in je zgolj v 
izginjanju, ta njegova nebit podeli praznini situacije status suple-
menta, pozitivnosti. Nečesa. Praznina je točka mistifikacije: sam 
nič postane statično mesto obeleženja, afirmativne deklaracije. 
Zato razpadejo stvari, ki jih je dialektika mislila v enem gibanju: 
ontologija in filozofija, bit in dogodek, štetje in subjekt.^^ Situa-
cija iz sebe ne more izpeljati dogodka, filozofija dogodkov ne 
proizvaja, subjekt je le naknadna afirmacija. Za prehod od ontolo-
gije do filozofije, od biti k dogodku in subjektu, je zato vedno 
treba misliti še točke transcendentne afirmacije, točke milosti in 
dodatka. Odtod tudi Badioujev jezik afirmativne militantnosti 

morale. Pri Heideggru je to bit kot nekaj bivajočega in vsak pomen, ki mu 
daje smisel zgolj 'se'. Badiou pa se zdi najbolj konvencionalen in zastarel ravno 
pri svojem 'somraku malikov': v zagotavljanju, da ni Boga, ker ni Enega, da ni 
nekega Nekoga kot Človeka ... Mar moderna filozofija ne obstoji v tem, da 
nima Boga in ji, drugič, tudi njegove smrti ni več treba deklarirati? Še najbolj 
originalen pozitivni program je njegov napad na liberalno ekonomijo in živalski 
humanizem, vendar pa ne določi točke njune transcendence, ki gotovo obstaja 
in bi jo bilo treba razkrinkati . 

»... gesta, s katero se Badiou odmakne od Lacana, je postavka, da 
praznina ni subjekt, ampak to, kar situacijo prišije na njeno bit. Praznina je 
vezana na pojem situacije, prezentacije, in subjekt lahko nastopi kot to, kar 
situacijo prisili, da v sebi artikulira svoj lastni moment nemožnega. Subjekt je 
zasnovan strogo afirmativno ...» (Ana Žerjav, »Ontologija strasti in pozicije 
subjekta«. Problemi 3-4/2005, s t r 210.) 



in revolucionarnega patosa, zgolj suplementarne verbalne poze 
glede na partikularno realnost. Filozofski kič nastane vedno tam, 
ko dva niča padeta skupaj in zaplodita nekakšno transcendentno 
afirmacijo: ko se praznemu mestu Boga začno pridajati predikati 
odsotnosti (ko se ga začne slaviti prav kot odsotnega, nedoum-
ljivega itd.), ko nespoznavno bistvo postane sama Skrivnost, ali 
pri Badiouju, ko šele neujemljivost dogodka da zagon našemu 
vselej uporniškemu angažmaju.^^ 

Dialektika se vedno sooča z nekim dualizmom 'ontične', 
'empirične' ravni bivajočega in transcendentne biti na drugi strani 
ter misli mesto njune inkongruence kot mesto niča; prek vzvoda 
kontingence natakne transcendenco na imanenco, subjekt pa tedaj 
predstavlja akterja tega gibanja kot mesto vrnitve iz zunanjosti 
kontingence. Dialektika tako iz dvojega naredi eno in v tem pre-
miku konstituira subjekta kot interiorizacijo dvojega niča in 
kontingence. Anti-dialektika nasprotno izhaja iz enega kot mno-
štva partikularne biti, potem pa ustvari dvoje tam, kjer se sredi 
enega kaže nič. Dvoje na mestu niča je aje^ovz.pozitivacija, sta-
tično obeleženje, medtem ko dialektični nič ni drugega kot sub-
jektova akcija negacije kontingence. Ce kantovsko mnoštvo kot 
svoj pogoj možnosti po deduktivni nujnosti zahteva vznik 
transcendentalne subjektivnosti v vseh treh variacijah, je Badiou-
jev subjekt stvar naključja, odločitve in zvestobe. Dogodek je 
^re^\isče.npoliuhnosti - lahko vznikne ali ne - , subjektov odgovor 
pa je spet stvar samovolje, njegovega Dobrega ali Zla. Subjekt 
filozofije je v taki ali drugačni obliki vselej nek Platzhalter des 
Nichts, je sam agent negacije, Badioujevemu subjektu pa ne pre-

Kar je, mimogrede, morda tipični francoski fenomen zadnjih nekaj 
desetletij, opazen denimo v filmih o amour fou s primesmi bovariziranja in 
budoariziranja, ki izvajajo svojo večvredno 'drugačnost ' prav iz te poze niča, 
namigov, ki nočejo pomeniti , dialogov, ki se jih ne da umestiti v situacijo, 
tišine, ki spregovori, itd., pa v celi plejadi francoskih igralk, od Jeanne Moreau 
do Isabelle Hupper t , ki svojo 'materialno' netalentiranost prevrednot i jo v 
nekakšno pretenciozno intelektualno superiornost zgovorne neizrekljivosti, 
enigmatičnih pogledov in na pladnju prinešene praznine. 



ostane drugega kot afirmacija. Ker je ontološko naknaden, sluča-
jen, odvisen od milosti, je tudi njegova akcija vselej le deklara-
tivna, patetična in pozerska. 

Iz abstraktne primerjave dialektike z anti-dialektiko sledijo 
namreč povsem konkretne, 'svetovnonazorske' razlike. Najprej 
se lahko vprašamo, zakaj Badiou ločuje Dobro in Zlo? Zakaj je 
subjekt zgolj naknadna afirmacija in zaradi tega ne more prevzeti 
nase avtorstva Dogodka? Zakaj Badiou ne zna misliti nujnosti 
nastopa Dogodka in s tem posledično koncepta genija? 

Pri Kantu je genij ultimativna dialektika uma in v njej lepega 
ne moremo misliti mimo sublimnega. Ker pa je pri Badiouju Do-
godek tisto 'nekaj-več', 'še-eden' kot začetek Dvojega, pa Dobro 
in Zlo razpadeta na dva disjunktivna načina zvestobe Dogodku. 
Ker situacija ne proizvede nujnost i za nastop Dogodka, se 
Dogodek ohranja kot suplementarnost glede na situacijo, zato 
zavezuje ne ontološko, temveč 'zgolj etično': povsem subjektivna 
odločitev je, ali smo mu zvesti ali ne. Zato mora dogodek ostati 
v svoji posameznosti, v svoji nezvedljivi singularnosti kot nepo-
sredovan presežek nad vednostjo. Je presežek lastnega imena 
(Haydn, Schonberg itd.) nad samo 'zgodovino situacij': čeprav 
dogodki spreminjajo svet, je v spominu treba ohranjati le singu-
larnost Dogodka, ne pa njegov doprinos h kakemu napredovanju 
duha.^^ Badiouja zanima prelom, ne pa kontinuiteta (kake smisel-

Kantov genij je točka 'naknadnega stvarjenja sveta', naknadne možnosti 
reflektiranja narave kot teleološke, potem ko ni več Boga, da bi dal to garancijo. 
Če je genij singularna točka, katere produkcija lepega naj velja univerzalno, je 
to le naknadni poskus (kot da) zajetja partikularnosti v umno celoto, ne pa 
dokončno preseženje partikularnega. Zato Kant, v nasprotju z Badioujem, v 
svojih dogodkih (lepega) lahko misli točke, v katerih »kultura čedalje bolj 
napreduje* (KU 203), v katerih se torej singularnost razveže nazaj v part iku-
larno. Tako imamo pri Kantu (in Heglu, ki je napredovanje kulture mislil dejan-
sko, ne le als ob) še vedno besedo Bog, pa vendar se retribucija singularnih 
presežkov v partikularnost posredovanja vselej dogaja kot gibanje demistifika-
cije transcendence, medtem ko Badiou, deklarirani ateist, nazadnje v opisih 
dogodkov vselej konča pri psevdoreligioznem besednjaku in tako postane 
nekakšen konfesionalni anti-dialektik. 



ne Zgodovine), zanima ga čisto nedialektizabilno naključje do-
godka in ne teleologija, zanima ga dejanje deklaracije, ne pa njeni 
posvetni učinki. Haydn je gotovo prav toliko kontinuiteta baroč-
nega sloga kot izum klasičnega, a Badiou izpostavi le to drugo 
polovico, singularnost Haydnove prelomnosti. Prav v tem je raz-
log, da se Badiou raje kot na Kanta sklicuje na Nietzscheja, ki je 
filozofiral s kladivom, bil prvi pametni v zgodovini in je to prelo-
mil na dvoje. 

Kolikor smo namreč Badiouju podtaknih sintagmo 'polnost 
niča', kolikor singularnosti ne zna dialektizirati v posredovanje 
med univerzalnim in partikularnim, se singularnost vedno oklene 
neke neposredne partikularnosti, iz katere izhaja. Bolj manifestno 
kot kantovski ostane Badioujev subjekt vezan na partikularnost 
situacije, katere vznik dogodka obeležuje. Dogodek lahko misli-
mo le kot primer dogodka z vso njegovo partikularno težo: Ba-
dioujeva filozofija je filozofija lastnega imena, kraja in časa 
njegove pojavitve. V tem, čemur bi rekli singularnost partikular-
nega, lahko mislimo navezavo Badiouja na Nietzscheja, sovražni-
ka vsake univerzalnosti. 

2. Badiou in Nietzsche 

Nedialektizabilno singularno se navidez dobro sklada s tem, če-
mur Badiou pravi Nietzschejeva antifilozofija, z njegovim filozof-
skim dejanjem, imenom vseh imen, Nietzschejevim samoimeno-
vanjem: »Dejanje je dogodek. Ta dogodek je nek absolutni pre-
lom, katerega lastno in neprosojno ime je Nietzsche.«^' 

Dandanes se Nietzscheja vedno deli na dve polovici, paktira 
z eno in zanika drugo. Potemtakem imamo dve šoli branja. Prva 
je nekakšen 'hermenevtični perspektivizem', 'pozitivno' ovredno-
tenje nietzschejanskega sofizma, resnice kot oblike laži, utemelje-
vanja resničnosti izjave glede na njeno izjavno mesto, zvajanja 

Alain Badiou, »Zgodovino sveta prelomiti na dvoje«. Filozofski vestnik 
3/2000, str. 107. 



ad rem na ad hominem. Če se danes kak Američan deklarira za 
nietzschejanca, lahko pr ičakujemo zagovornika pluralnosti 
resnice, dialoga med kulturami, nevtralnega prostora izmenjave 
mnenj in pripovedovanja zgodb o nas samih drug drugemu. Toda 
perspektivičnost, navidezno 'pluralnost ' , moramo misliti do 
konca, do njenih najbolj radikalnih predpostavk: tam se skriva 
druga, 'transcendentalna' polovica. 

Badiou je s svojo mihtantno univerzalnostjo, ki instantno 
velja 'za vse', seveda najhujši nasprotnik kakega kulturnega rela-
tivizma. V nasprotju s 'hermenevtiki' in 'perspektivisti', ki preko 
'prvega Nietzscheja' ne vidijo drugega, kot filozof militantnosti 
paktira s tem 'drugim Nietzschejem' in ne upošteva prvega, 
Nietzscheja sofista. »Nietzschejanska polemika je sofistična, 
nietzschejanska veličina je p o e t i č n a . K a r seveda Badiouja 
zanima na Nietzscheju, je sam Dogodek, prelom (zgodovine na 
dvoje), eksces, singularnost premočevanja. 

Nietzschejev dosledni relativizem perspektivičnosti seveda 
pomeni, da nevtralnega prostora za dialog ni in ga ne more biti, 
temveč je edina resnica zgolj stalna vojna laži med sabo; tega ne 
uvidijo zagovorniki prvega Nietzscheja. Resnica ni zunanj i 
vpogled v 'končnost ' vsakega stališča in spravno dopuščanje vseh 
resnic, temveč pred tem predvsem dialektika med lastno lažjo in 
zavestjo njene lažnosti, tako rekoč življenje izjave in izjavljalnega 
mesta obenem, eksistencialno gledano komajda znosna pozicija 
na skrajnem robu med 'sedmo samoto' in norostjo - vojna postane 
notranje stanje, moment konstitucije subjekta. Česar ne uvidi 
militantni zagovornik drugega Nietzscheja, pa je dejstvo, da 
afirmativniD^t ni nedialektizabilni, naključni suplement. Je način 
preživetja radikalne deziluzije, seveda ne s kake 'ptičje perspek-
tive' (češ, od zgoraj so vsi ljudje le mravljice, vsaka na svoji blodni 
poti), temveč iz soočenja z notranjim razcepom med svojo blodno 
pot jo in njeno nujnostjo, 'edinostjo' , po smrti višje perspektive. 
Smrt vsakega boga je vedno moment za stopnjo bolj neizprosnega 

40 »Zgodovino sveta prelomiti na dvoje«, s t r 117. 



soočenja s samim sabo. Nič Neba prinese s sabo vselej neko raz-
središčenje sebstva. Da tako ni suplement punktualno-subjektiv-
ne pozicije glede na nihilizem nekega nevtralnega zunanjega 
mnoštva, temveč izraz nihilizma kot jedra subjektivnosti. Poetič-
nost je le sofizem, prignan do konca, sofizem pa je notranja ved-
nost, ki jo mora sam subjekt prenesti o sebi, ne pa kako kulturno-
teoretsko razpravljanje o Zeitgeistu. Zdi se, da Badiou Nietzscheja 
bere napačno, denimo v 20. stoletju-. 

To je zelo očitno pri Nietzscheju, ki je v tem smislu prerok tega 
stoletja. Postavi izjemno natančno diagnozo nihilizma, ki jo pripiše 
genealogiji negativnih afektov (krivda, resentiment itd.). Toda 
istočasno obstaja tudi voluntaristična gotovost velikega Poldneva, 
ki pa ni z nihilističnim gospostvom v nikakršnem razmerju rezul-
tata ali dialektičnega povzdiga. Ni teorije negativnosti, ki bi lahko 
zagotovila ta prehod 

Toda Nietzschejeva teorija sploh ni nič drugega kot mišljenje 
radikalne negativnosti, ki omogoča povzdig ne-jev v Da. Smrt 
malikov ni neka vrnitev k trdnosti lastne singularnosti, temveč 
prav popolna disolucija le-te v mnoštvo partikularnosti. Somrak 
malikov je začetek drame subjekta, vznik dialektike med lastno 
zgolj-kvantiteto moči in introspektivnim pogledom nanjo. Tako 
je »mera moči to, kohko navideznosti, nujne laži si lahko pri-
znamo, ne da bi propadh«."*^ Moč ni popravek posamezne laži v 
posamezno resnico, temveč uvid v nujnost hzi,vpeljava notranje 
samodistance do svojih laži po koncu možnosti vseh zunanjih, 
'objektivnih', 'komunikacijskih', normativnih korekcij posamez-
nih zmot. Nihilizem ni le razvrednotenje resnic drugih, temveč 
prepoznanje lažnosti lastne resnice brez zapadanja iluziji, da se 
to laž da popraviti v neko 'parcialno resnico'. Moč se torej meri 
v preživetju lastne laži in resnica tako ni korekcija, temveč sposob-
nost prenesti notranjo laž. Prevrednotenje vseh vrednot je le zuna-

Alain Badiou, 20. stoletje, Analecta, Ljubljana 2005, str. 49. 
^^ Friedrich Nietzsche, Volja do moči, SM, Ljubljana 1991, str. 17. 



nji moment notranjega prevrednotenja človeka v subjekta nihiliz-
ma. Da je forma tega najbolj notranjega niča, ki vzpostavlja 
subjekta, ne pa nek Badioujev dodatek k sofizmu sveta. Da ni 
nevtralni suplement k nekemu zunanjemu svetu, temveč izraz 
drame, konstitucije subjekta. 

Nietzsche ima dve časovni metafori, ki se nanašata vsaka na 
svojo stran nihilizma. Prva je večno vračanje enakega, najbolj 
brezupni čas, edini čas brez iluzije, odsotnost smeri in zgodovine 
časa, neumna nujnost materije znova in znova v nesmiselnem 
krogu. To je čas sofizma, a še vedno tudi 'privatni čas' (Nietzsche-
jeva največja groza pred tem konceptom sta reinkarnaciji matere 
in sestre). A perspektiva, ki ob spoznanju take narave časa ne 
propade, ki torej zavzame distanco do lastne laži brez pretenzije 
po univerzalni (dialoški itd.) resnici, zablešči v trenutku čistega 
povnanjenja lastne moči, saj je ves svet le projekcija nje same in 
njene moči navzven. Temu trenutku, ki presvetli nesmiselno in 
slabo večnost, Nietzsche pravi veliko poldne. 

Večno vračanje je, v badioujevskih terminih, neskončno mno-
štvo, partikularno in nesmiselno. Veliko poldne pa je dogodek 
nihilističnega sveta: v empiričnem oziru takoj ko vznikne, že 
izgine. To je trenutek, lahko bi rekh, ko perspektiva postane 
subjekt, subjekt celo v Badioujevem smislu. Nietzschejevo ime 
tega subjekta jenadčlovek. Nadčlovek ni tisti, ki bi kvantitativno 
presegel določeno mejo moči, ampak tisti, ki prenese radikalno 
in nesmiselno resnico, da je svet v svojem 'inteligibilnem karak-
terju le volja do moči in nič drugega', torej tisti, ki najpoprej 
prenese svojo notranjo radikalno kvantitativnost. Je kvalitativni 
preskok znotraj sveta samih kvantitet, a le na podlagi tega, da je 
kvantitativni preskok v svetu kvalitet, torej tisti, ki zmore preži-
veti degradacijo vseh kvalitet (univerzalnosti) na čiste kvantitete 
(partikularnosti). Hkra t i je uvid Ykvantiteto samega sebe, zvaja-
nje neke poprejšnje točkaste samoevidence v goh kvantum moči. 
Nadčlovek je preživetje tega, da ni več Človeka, je le še 'aristokra-
cija celic'. Toda pazite: to ni naključni kvalitativni/kvantitativni 
preskok, odvisen od nekega transcendentnega presežka ah dodatka. 



temveč zgolj nujnost, ki sledi uvidu v radikalno kvantifikabilnost 
vsega, kar je. Nadčlovek je singularnost sveta, katerega edina uni-
verzalnost je v tem, da je vse, tudi on sam, partikularno. Je subjekt 
tistega 'radikalnega eksistencialnega niča', ki se mu reče nihilizem, 
medtem ko veliko poldne zasede mesto njegove minimalne zuna-
njosti, kontingence, 'nujnega časovnega naključja', v blesku kate-
rega se šele fiksira kot subjekt. 

Nietzschejev nihihzem ni nič drugega kot dialektika povsem 
partikulariziranega subjekta, dialektika čiste nesmiselne kvantitete 
časa (večno vračanje kot odsotnost teleologije, slikovite cikličnosti 
letnih časov ipd.) in kvalitete trenutka (poldne), dialektika popol-
ne animalizacije, bestializacije človeka in kulta osebnosti na drugi 
strani. Ni več Zgodovine, sta le vračanje in trenutek, ne obstaja 
Človek, temveč le dialektika živali in lastnega imena, denimo 
blonde Bestie in Goetheja. Tisti, ki se fiksira kot lastno ime, pa je 
preživetje svoje bestialnosti, ne njena negacija (na primer na Goe-
theju je Nietzscheja najbolj navduševala njegova pozna erotika, 
ne predromantični idealizem). 

Nietzschejeva etika je nasprotna Kantovi: je partikularno pre-
seganje okohščin, prevrednotenje vrednot, pozaba zgodovine, 
somrak univerzalnosti. Če je Kant filozof dobrega, je Nietzsche 
filozof sreče. Sreča je afekt velikega poldne. In kaj je sreča kot 
filozofski koncept? Definirali bi jo lahko kot obrat dobrega: sreča 
je singularizacija partikularnega prek negacije univerzalnega. Ta 
'filozofska sreča' ima z vsakdanjim pomenom sreče prav tako 
malo skupnega kot Kantovo dobro z dobrotljivostjo in blagrom. 
Je sreča v formalnem oziru, sreča kot etična norma. Prav Nietz-
sche je od vseh filozofov najdosledneje mislil ne le razliko, temveč 
celo izključevanje med moralo in etiko: njegov imoralizem je sam 
po sebi že etični program. Sreča je tako negativ dobrega, ontolo-
ško opravičilo, da je lahko lastno partikularno (izjavljalno) mesto 
povzdignjeno na raven zakona, da lastna partikularnost nosi svoj 
raison d'etre v sebi, ne da bi se ji bilo treba sklicevati na kakršno-
koli univerzalnost. Sreča je slednjič dispozitiv manifestnega ate-
izma, edini možni imanentni garant biti. V njej ima, obratno kot 



pri dobrem, partikularnost ontološko prednost pred univerzalno-
stjo: čeprav je sreča čustvo, dobro pa dolžnost, njena formalna 
funkcija ni nič manjša. Le (ekstatično, ne pa zadovoljno, pomir-
jeno, družbeno koristno) srečen človek lahko živi svojo laž, svojo 
moč, svoje izjavljalno mesto. Tako ima sreča pri Nietzscheju argu-
mentativni karakter: na nekaterih mestih nam skuša povedati, da 
ima prav in da je njegova filozofija prelomna le zato, ker je po 
tolikih letih nesreče, glavobolov in sedme samote začutil božan-
sko srečo. Navsezadnje je ta argumentacija pravilna, saj lahko v 
svetu brez univerzalnosti perspektiva dobi kakršnokoli pravico 
do biti le v imanentnem potrjevanju svoje gole partikularnosti. 
Sreča je tako rekoč 'ontološki dokaz o obstoju človeka po smrti 
Boga'. Kajti s smrtjo vseh malikov je pri Nietzscheju tudi sama 
bit postala vprašljiva in človek po somraku univerzalnosti, kot 
so ustvarjenost po božji podobi, svetost življenja, človeško dosto-
janstvo itd., dokaz o svojem obstoju tudi dejansko potrebuje. V 
goli razpustitvi na celice, centre, kvantitete, lahko le ekstatičnost, 
razsrediščenost sreče, še singularizira disperzno partikularnost 
sebstva samega (tako kot lahko šele transcendentalna svoboda in 
njena forma dobrega osredinita drsečega transcendentalnega sub-
jekta kot 'Jaz mislim', ki se le naknadno pridaja posameznim 
predstavam). 

Srečo omenjamo zato, ker je v tem 'etičnem' in 'formalnem' 
smislu bistvena sestavina Badioujevega dogodka. Tako kot Nietz-
sche tudi Badiou razlikuje med dvema srečama, ki bi jima lahko 
rekli: čredna in gosposka. Po eni strani trdi, da je vsaka definicija, 
ki temelji na človeški sreči, nihilistična, saj človeka zvede na nje-
gov lastni blagor in ga naredi za žival. Po drugi strani pa je sreča-
ki ima pri Badiouju več imen - obeležje subjekta in ima argumen-
tativni značaj prav v Nietzschejevem smislu: 

... ka j t i o t e m , da m e je zagrab i l a resmcA^priča hrezprimerna inten-
zivnost obstoja. Tej i n t e n z i v n o s t i bi l a h k o dal i raz l ična imena : v 
l j u b e z n i je t o sreča; v z n a n o s t i je t o vesel je (v S p i n o z o v e m p o m e n u : 
d u h o v n a b l a ž e n o s t ) ; v po l i t ik i je t o e n t u z i a z e m ; in v u m e t n o s t i je 



tO U g o d j e . T i » a f e k t i r e s n i c e « , k i n a k a z u j e j o , d a j e n e k d o s t o p i l v 

s u b j e k t i v n o k o n s t i t u c i j o , h k r a t i i z n i č i j o vse p o m i s l e k e o o d p o v e d i . ' ' ^ 

Lahko bi rekli, da je sreča (veselje, entuziazem...) nujni 'eksi-
stencial' tam, kjer eksistenca ni več nič enega in evidentnega. Tako 
kot Nietzsche razpusti človeka v 'aristokracijo celic', Badiou trdi, 
da nekega Nekoga ni. Kjer je celo Človek zgolj še mnoštvo, 
kvantiteta, kjer Človeškost nima več vnaprejšnjega univerzalnega 
mandata, tam ga lahko drži skupaj le nek akt preseganja, preloma, 
ekscesa in ekstaze. Od tod obsesija obeh filozofov z lastnimi 
imeni. Pri Nietzscheju imena Goethe, Napoleon, Julij Cezar 
pomenijo malodane filozofsko kategorijo. Veliki ljudje ne pišejo 
nobene smiselne zgodovine ali napredovanja duha, pač pa je nji-
hova 'univerzalnost' le v drznosti partikularnega. Tisti, ki 'opravi-
čijo obstoj cehh tisočletij', so singularna mesta zmage partikular-
nega nad univerzalnim, so točke-subjekti, ki imajo občo veljavo 
le kot vzgledi drznosti, živeti lastno nezgodovinsko, amoralno, 
asocialno partikularnost. So dokaz, da lahko sreča v redu biti 
stopi pred dobro. 

Sreča je minimalna kontingenca (dobesedno: ex-staza), ki fik-
sira subjekta glede na njegov uvid v nihilistično jedro biti, je mini-
malna decentriranost glede na izkustvo totalnega eksistencialnega 
niča. V kantovskem svetu univerzalnosti je lepo kontingenca, ki 
subjekta dvigne nad brezno norosti predkategorialnega uma. V 
Nietzschejevem svetu partikularnosti pa je sreča kontingenca, 
'empirični eksistencialni presežek', ki subjekta dvigne nad brezno 
brezupa pred-eksistentne volje. Najprej je sreča, potem šele bit 
kot samoevidenca. Namesto dialektike sublimnega in lepega 
imamo dialektiko obupa in sreče, nihilizma in afirmacije. Toda 
premik od Kanta k Nietzscheju je premik od še mogoče univerzal-
nosti k zgolj partikularnosti (lepo je za vse, sreča je zgolj zame), 
nikakor pa ne premik od dialektike k anti-dialektiki. Nietzschejev 
patos preloma, filozofiranja s kladivom, 'prvega pametnega v 

Etika, str. 43. 



Zgodovini', nas ne sme preslepiti, da bi ga brali anti-dialektično. 
Da je zgolj forma totalnegaTVe, nič dodatnega, transcendentnega, 
milostnega. Sreča je forma doslednega nihilizma, ne pa kaka 
blazirana afirmacija. 

Tudi Badioujeve subjekte lahko beremo kot eksistence notra-
nje intenzije - sreča v taki ah drugačni obliki je njihovo edino 
opravičilo biti. Dogodek je dvojnost kantovskega singularnega 
momenta univerzalnega in nietzschejanskega singularnega mo-
menta partikularnega. V dogodku lahko vidimo, če se tako izra-
zimo, nemogoč sovpad lepega in sreče, čiste nepartikularne uni-
verzalnosti deklaracije in čiste neuniverzalne partikularnosti 
intenzije. Tu smo morda prišli do točke, kjer lahko rekonstrui-
ramo nekaj takega kot genezo anti-dialektike. Lepo nam pomeni 
moment, kjer 'za vse' predhaja realni biti, kjer deklaracija predhaja 
razlogu: sodba okusa se naslavlja na strinjanje ostahh subjektov, 
ne na notranje kvalitete objekta. Sreča pa predstavlja moment, 
kjer 'za mene' predhaja eksistenci, kjer je notranja intenzija onto-
loško prednostna pred zunanjim obstojem: bit se proizvaja le v 
akciji premočevanja. Zdi se, da je Badiou vzel kontingentna 
momenta 'za vse' in 'za mene' ter ju mishl strogo koekstenzivno, 
ne da bi upošteval n juno dialektično funkcijo. Pri Badiouju se 
notranja intenzija zmore neposredno prevajati v zunanjo deklara-
cijo, ker obe mish zgolj suplementarno. A Kantov 'za vse' je le 
način dialektike uma in zunanjosti, Nietzschejev 'za mene' pa le 
način dialektike volje in moči. 

Seveda obstaja mladostni revolucionarni zanos, tako nezmot-
ljiv kot občutek prvih zaljubljenosti, zavezujoč kot strast vehkih 
znanstvenih odkritij in nezamenljiv kot instinkt umetniške krea-
cije. In obstaja pretenzija, celo pretencioznost, da je to nedolžno 
čustvo že generično univerzalizabilno. Ko nek 'za mene' doživi 
pretirano intenzijo, se vselej prelije v tipično nesamokritičnost, 
da mora veljati 'za vse'. Obstajajo 'kozmične zaljubljenosti', ki, 
namesto da bi peljale v posteljo z ljubljenim objektom, vodijo v 
prisilo razsvetljevanja drugih. Rodi se naivna vera, da je notranja 
strast že neposredno prevedljiva v zunanje občestvo, da je zasebni 



občutek direktno že univerzalni zakon. Hegel takšni zavesti po-
sveti poglavje v Fenomenologiji duha: Das Gesetz des Herzens 
und der Wahnsinn des Eigendunkels. Tu se samoprecenjevanje 
srca vselej hoče povnanjiti v neki instantni občosti, tako da parti-
kularnost v podobi nravne skupnosti postavi v oklepaj; toda v 
poskusih 'avtentične udejanjitve' naleti srce na druga srca, ki uve-
ljavljajo svoj zakon, tako da se vsak posamezni zakon srca kot 
čisti transcendentni dogodek, kot nedialektični suplement polju 
socialnega posredovanja, izkaže za popolno notranje naključje. 
Tedaj začne en dogodek delovati proti drugemu (to je, mimo-
grede, moment, ki pri Badiouju nekako ne pride do izraza, saj je 
bistvo dogodka v njegovi deklaraciji, ne pa v njegovem naknad-
nem vplivu na partikularnost).'*'* 

Če si filozofijo predstavljamo kot odpravljanje - po svoji 
formi rehgioznega - dualizma partikularnega in univerzalnega 
prek singularnih točk njune navezave, tako da ni nekega drugega 
ateizma kot postopek odpravljanja nekega takšnega ali drugač-
nega 'teizma', če je torej v dialektiki suspenzija partikularnega 
začasna in traja le, dokler ne izsili tudi dokončne suspenzije trans-
cendentnega univerzalnega, gre pri Badiouju nasprotno za popol-
no emancipacijo od partikularnega kot edino možnost, mishti 
'za mene' in 'za vse' skupaj. Na dogodku sta pomembna njegov 
trenutek in njegova singularnost, ne pa način, kako naknadno 
prestrukturira partikularno, kako 'spremeni svet'. Enostavno 
rečeno, Badioujev dogodek ne vodi nikamor. Na tem mestu se 
Badiou začne zatekati h konceptom, ki bi jim brez pretiravanja 
lahko rekli psevdoreligiozni. Če je religija v osnovni obliki podva-
janje vsake partikularnosti v transcendenco, 'magično naddoloče-

'*'*Tako seje leta '68-pr i l jub l jen Badioujev p r i m e r - v s a j za nekaj mesecev 
ali let vzpostavila neposredna prevedljivost zasebnega ekscesa v univerzalno 
zakonitost: že sproščanje seksualnih nagonov je imelo transcendenten pomen 
višjega družbenega poslanstva. Za hip je 'za mene' dejansko pomenil 'za vse', 
seveda nujno zgolj kot upor proti partikularnosti, svetu konvencij, starševskih 
in družbenih pravil. Pravzaprav je enakost 'mene' in 'vseh' vso svojo pozitivno 
vsebino dobivala zgolj iz zoperstavljanja represivni partikularnosti. 



nost' , se v točkah krize (ki jo sproža prav filozofija) vzpostavlja 
neka p s ev do-religij a, katere mehanizem je vselej na eni strani 
diskvalifikacija partikularnosti in na drugi institucija za stopnjo 
bolj oddaljenega onstrana. Svet postane solzna dolina, Bog pa 
vse bolj odsoten, točkast, izmuzljiv, dogodkoven. Če je poteza 
filozofije, da razkrinka ne zgolj obstoj Boga, temveč tem bolj 
samo potrebo po njegovi 'efemerizaciji' in postopni mistifikaciji, 
potem vselej ohsx.3.]3.reakcija, ki filozofsko zvestobo niču zapolni 
z novimi, bolj rafiniranimi oblikami transcendence. 

formalizirani nehumanizem postavlja neskončno 
pred končno, fo rmo pred človeka. Idejo pred žival. Nekega 
filozofa se da kritizirati že zgolj, če vzamemo najbolj plitko povr-
šino njegove filozofije, patos njegovega besednjaka. Kar Badiouja 
odlikuje, so izrazi, kot so milost, intenzivnost življenja, brezmejni 
dar, eksces, enostavna in močna ideja, ki nas prevzame; navdušuje 
se celo nad nadrealističnimi svetlimi plameni, živahnimi himera-
mi, gorenjem mish, alkimijo itd. V vsem tem lahko prepoznamo 
željo po reinstituciji transcendence, ki pa je lahko poslej le še 
povsem empirično evakuirana. Nazadnje lahko psevdo-religija 
živi celo brez Boga, ne pa brez njegove forme. Če Badiou ima 
Boga (njegovo vztrajno zatrjevanje, da ni Boga, ni Enega, ni Vse-
mogočnega, je morda prav izraz nelagodja ob njegovi sistemski 
nujnosti), potem je to časovno in prostorsko točkast Bog, tako 
majhen, da se mu reče že kar imanenca. S. Žižek uvršča Badiouja 
celo v Unijo »francoske tradicije katoliških dogmatikov od Pascala 
in Malebrancha naprej«."*^ Zaščitni znak psevdo-religije pa je vse-
lej predvsem en: sovraštvo do partikularnega. 

Nevarnost zanikanja partikularnosti je v tem, da smo ob oma-
lovaževanju mnoštva v neki singularnosti sposobni prepoznati 
že čisto univerzalnost, v neki ideji (kot umisleku, Einfall) že Idejo 
(kot program). Lahko postavimo programatsko vprašanje: zakaj 
filozofija mora misliti partikularno? Odgovor je preprost: lezno-

^̂  Slavoj Žižek, »Alain Badiou kot bralec svetega Pavla«, v: Sveti Pavel, 
s t r 117. 



traj partikularnosti vznikne kontingenca, ki obeležuje nič.'*^ Edino 
empirični objekt, ki ni le izginjanje, lahko v partikularnem polju 
zasede mesto demistifikacije transcendentne univerzalnosti. Parti-
kularnost ni zgolj poligon polnosti biti tehnicistične znanosti ali 
liberalne ekonomije, temveč predvsem nekakšno zavarovanje, da 
mestu niča ne podehmo predikatov biti. Kolikor nič mishmo ven 
iz biti kontingence, tedaj nič postane mesto subjektivacije, ne pa 
neko statično mesto afirmiranja (čeprav le neke efemernosti: 
neimenljivo, milost itd.). 

Ena od lepih ilustracij Badioujeve podvojitve na transcenden-
co je njegova obravnava Kristusa, kolikor jo primerjamo s Heglo-
vo. Badioujev primer čistega dogodka je Pavlova izjava: 'Jezus je 
vstal.' N a Kristusu je torej bistveno njegovovstajenje, transcendi-
ranje partikularnih, fizikalnih zakonov, pot v nebo. Moment 'za 
vse' se skriva v njegovi eksphcitni božanskosti, ne v empirični 
smrti na križu, ki jo Badiou celo omalovažuje kot promoviranje 
žrtvenega telesa, iz česar sledi živalski humanizem, sočutje s 
človeško živaljo.'*^ Hegel pa se v Absolutni religiji osredotoči prav 
na ta moment. V dualizmu tuzemskega življenja in onstranskega 
Boga predstavlja Kristus kontingentno točko, prek katere se zgodi 
neka dvojna prerazporeditev: umre onstranski Bog in obenem to-
stranska 'solzna dolina' postane edini možni kraj neskončnosti. 
Tako lahko dogodek Kristus mislimo le kot eksplicitno empirič-
nega. V smrti na križu ni direktnega transcendentnega pomena 
'za vse', ki bi ga bilo treba deklarirati, temveč je prej neka empi-
rična konkretnost, ki samemu polju partikularnosti odslej pode-
ljuje status možne prevedljivosti v univerzalno. Kar krščanstvo 
drži skupaj, ni neka 'miselna' deklaracija dogodka, njegova po-

^^ Le iz empirične kontingence lahko tudi prevrednot imo liberalno eko-
nomijo in živalski humanizem. Vznik take kontingence lahko vidimo v situaciji, 
kjer sama poslušnost konvencijam porodipatološkipresežek. Najlepši primer 
tega so Goethejeve Izbirne sorodnosti, kjer zakonca morata spati skupaj in 
zaradi te prisile medtem fantazirata o seksu z drugima osebama, iz česar se 
rodi o t rok z lastnostmi slednjih. 

20. stoletje, str. 214. 



dvojitev v svetu misli, temveč prav reprodukcija njenega empirič-
nega jedra. Kontingenca ni mesto milosti, temveč mesto njene 
desubstancializacije. Dogodek kot mehanizem dialektike je, če 
kaj, obrat nazaj kpartikularnemu in se vedno vzpostavi kot po-
treba po demistifikaciji neke predhodne dvojnosti in transcen-
dence. Dogodek Einstein je demistifikacija podvojitve fizičnega 
na materialne objekte in neskončni eter prostora in časa. Dogodek 
Haydn je demistifikacija sakralne glasbe kot socialno neposredo-
vanega, nematerialnega dviga k Bogu. Moj najljubši primer bi bil 
dogodek Goethe, demistifikacija subjekta kot univerzuma v 
orehovi lupini (Shakespeare), junaškega viteza (Cervantes, Don 
Kihot) ali lepe duše (Schiller), skratka demistifikacija duše kot 
njena prodaja. Če je torej pred Kristusom še morala obstajati 
milost kot naključni dar onstranskega Neba, kot mana iz nebes, 
pa se je po dogodku Kristus končno in neskončno dialektiziralo 
prav do te mere, da dejansko milost ni več 'ontološko potrebna' 
in lahko partikularno začne proizvajati univerzalno."^^ Badiou na-
sprotno s svojo empirično opredelitvijo dogodkov napotuje prav 
na 'pred-Kristusove' dogodke koičudeže, kise jih je vselej moralo 
pojesti, da bi v svoji empirični ničnosti še lahko reprezentirali 
transcendenco. 

Singularnost dialektike tako ni mesto zgolj niča partikularno-
sti v prid afirmaciji univerzalnosti, temveč mesto, \i\er nič partiku-
larnega sovpade (in se ne podvoji!) z ničem univerzalnega. Dia-
lektika univerzalnega in partikularnega je izkoinherentno nihili-
stična, subjekt pa ni nič drugega kot agens dialektike. In kaj je 
tedaj ta? Dialektika je zvestoba niču. Če je, kot smo zatrdili na 
začetku, nič največji dogodek filozofije, ki religiozno vzporedno 
podvajanje polnosti bivajočega v polnost biti zamenja v singular-
no prevedljivost partikularnega v univerzalno, potem je Badiou-
jeva filozofija dogodka prav filozofija nezvestobe sami filozofiji. 

Ali morda obstaja še kakšna druga matrica ateizma kot prav dopuščanje, 
da partikularno proizvaja univerzalno? Kristus kot izrecno tostranski dogodek 
tako označuje začetek štetja zemeljskega časa, kvantifikacijo kvalitet, odpoved 
naključjem Neba. 



Naj za konec zgolj še demistificiramo enega od Badioujevih 
priljubljenih primerov, ljubezen. Običajno se ljubezen razume 
kot tujek v socialnem polju in celo uradna psihiatrija v njej pogo-
sto vidi patologijo, ki jo je treba preboleti. Nemara jo zato Badiou 
tako rad izpostavlja in malikuje. Kot kaže, je ljubezen suspenzija 
partikularnega: zaljubljenci bežijo od pogledov drugih, se zdijo 
v času zaljubljenosti imuni na vse institucije družbenega pripo-
znanja in lahko očitno živijo od zraka. Ljubezen je intenzija, ki 
navidez transcendira in postavi v oklepaj človeško žival v celoti. 
Toda ljubezen je prav tako neko dejstvo, ki se je pojavilo v 
določenem zgodovinskem trenutku, morda zato, da bi izpolnje-
vala neko socialno, povsem partikularno funkcijo. Naša teza je, 
da je ljubezen točka kontingence, ki odpravlja tipični duahzem, 
za katerim trpi vsaka socialna formacija. Zato je ljubezen seveda 
izrecno socialni fenomen. Struktura družbe je neka neodpravljiva 
dvojnost: imamo polje socialnih relacij, povnanjenih, legalnih, 
razrednih razmerij (to bi bila empirična raven), smisel družbe pa 
je po drugi strani vedno le omogočanje in varovanje svobode 
posameznika, njegovega pravno in nravno neujemljivega dosto-
janstva, enkratnosti in privatnosti (raven transcendence). Nujni 
drugi, suplementarni pol družbe je vselej nek mistificirani Jaz, 
mesto povsem svobodnih hotenj, nepredvidljivih dejanj in nepre-
dirne notranjosti. Seveda nastane problem navezave asocialne 
Samo-Volje čistega jastva na nek socialni sistem. Podoba je, da 
sem Jaz substanca, ki se naknadno akcidentalno povnanjam v 
odnosih z drugimi ljudmi - objekti. A tedaj se v en naključni 
objekt zaljubim, enemu podelim status, višji od mene samega, 
priznam nič manj kotprednost naključnega objekta pred lastnim 
subjektom. N e reprezentiram se zgolj v vsoti interakcij z drugimi 
ljudmi, temveč se (de)subjektiviram še v enem samem človeku 
posebej, tako kot je Heglov Bog ustvaril vse ljudi po svoji podobi, 
potem pa je ustvaril še enega direktno iz svojega semena. Moj 
ljubezenski objekt je torej tu zato, da reprezentira mojo notranjo 
nesubstancialnost, da me demistificira kot Jaz. Zdi se, da se ljube-
zensko razmerje sliši kotpriznanje nravnemu občestvu: 'Da, sem 



le pomilovanja vredna odvisnost od objekta in nič več, zato sem 
generično družbeno bitje.' Ljubezen je konkretna ponavzočitev 
tega, da Jaza kot takega sploh ni pred njegovim vstopom v social-
no interakcijo. Šele ljubezen obrne red substance in akcidence: 
substanca Jaza, njegove svobode, samovolje in zasebnosti, postane 
\eposledica socialnih akcidenc. V ljubezni ne umre nek tostranski 
socialni subjekt, kot sprva kaže, temveč prav onstranskijaz, nje-
gova navidezna pred-socialna substanca. Čeprav se ljubezen naj-
prej izkusi kot nič partikularnosti, kot upad zanimanja za vsak-
danji svet, je ta hipna asocialnost tu zgolj zato, da bi diskvahfici-
rala neko asocialnost na višji ravni, transcendenco Jaza kot nad-
družbenega bitja. V ljubezni skupnost za trenutek izgubi svojega 
člana, da bi ji ta v tej izgubi priznal svojo 'transcendentalno' nave-
zanost nanjo. Tisto, česar družba ne more nadzorovati in izpeljati 
iz svoje pozitivnosti, a je od tega konstitutivno odvisna, je torej 
zunanja točka kontingence ljubezni, kar bi lahko povedali v 
heglovski neskončni sodbi: Družba = ljubezen. 

Ljubezen je singularna točka, ki navezuje poprej ločena uni-
verzalno in partikularno. V nasprotju z Badioujem nas ne zanima 
vznik Dvojega v ljubezni, temveč prav vznik Enega, odprava 
dualizma Jaza in socialnega reda v monizem socialnega posredo-
vanja. Na ljubezni ni ključen moment preseganja in zanikanja 
partikularnih družbenih vezi, temveč nasprotno moment retribu-
cije nazaj vanje. Badioujevo precenjevanje ljubezni temelji na kon-
ceptu ljubezni kot upora, vendar pa je ljubezen v svoji celovitosti 
przv funkcija partikularnosti, robni pogoj socialne ekonomije. 

Če hoče danes kdo na vsak način atestirati konec ljubezni, 
trditi, da ne ljubimo več oziroma da je ljubezen izgubila svojo 
nekdanjo funkcijo osrednjega življenjskega hrepenenja, potem 
bi verjetno moral iz tega izpeljati tudi radikalno formulo enaindva-
jsetega stoletja: Družbe ni več. Je le še nadsocialna ekonomija nar-
cizma. Toda kolikor Badiou dogodka ne more po nujnosti izpeljati 
iz situacije, tudi ni jasno, kako sploh lahko obstajajo situacije, ki 
vznik dogodka preprečujejo. Kar seveda pomeni, da tudi najbolj 
nepredušna ekonomija ne izgubi sposobnosti za dogodek. 



Deleuze in jezik' 

Jean-JacqHes Lecerde 

1 »La linguistique afait heaucoup de mal« [Lingvistika je 
naredila veliko škode] 

Leta 1997, dve leti po Deleuzovi smrti, so Editions du Montpar-
nasse ohjzVAeL'Abecedaire de Gilles Deleuze,^ Abecedarij Gillesa 
Deleuza, tri videokasete, ki v obliki od A do Z (»A pour Amitie« 
itd.) prikazujejo osemurni pogovor Deleuza s Claire Parnet (s 
katero sta seskupaj podpisala pod D [Dialogi, 1977,1996]. 
Kasete so bile posnete okoli leta 1990, se pravi v času, ko je 
Deleuze ustvarjal Kaj je filozofija?^ vendar je Deleuze vztrajal 
na tem, da se kaset ne objavi pred njegovo smrtjo. 

Gledanje teh kaset je posebno doživetje. Pred nami ni odda-
ljen, nujno anonimen glas avtorja knjige, temveč tako rekoč fizič-
na prisotnost govorca. To ni knjiga, temveč serija predavanj, in 
ker je Deleuze ves čas obrnjen proti nam, ker govori meni (Claire 
Parnet je glas v ozadju, njeno diskretno navzočnost lahko občasno 
uzremo kot odsev v ogledalu, ki stoji za Deleuzom), je to serija 
privatnih predavanj: veliki filozof govori samo meni. 

Doživetje ima tri glavne vidike. Prvo sta glas in obraz. Rele-
vantnost Guattarijevega poudarjanja semiotike obrazov (»ob-

' Pričujoči tekst je skrajšani in prirejeni prevod drugega poglavja iz knjige 
Deleuze and Language, London: Palgrave Macmillan, 2002, str. 62-98. 

2 UAbecedaire de Gdles Deleuze, Pariz: Editions du Montparnasse, 1997; 
tri videokasete. 

3 Slov. prevod Gilles Deleuze & Felix Guattari, Kaj je filozofija?, Ljub-
ljana: Študentska založba, 1999. 



raznosti«) in zvoka (»ritornellov«) postane tu očitna. Jezik, četudi 
je to intervju, ni več edino sredstvo izraza. Naša konstrukcija 
Deleuzovega pomena se ne zanaša več izključno na dvoumne 
niti besed in ne žaluje za neizbežnim izginotjem njihovega izvor-
nega govorca, ampak lahko docela izkoristi geste, nasmeške in 
kimanja ter vse vrste obraznih izrazov. In kakšen glas je to, kakšen 
obraz! Veliki filozof in očitno veliki učitelj, na kar je tudi upra-
vičeno in očitno ponosen (tekom intervjuja poudari svojo življenj-
sko zavezanost umetnosti predavanja), je tudi veliki demagog, 
ki igraje uporablja vse zvijače govornika. Gledalec se lahko samo 
še zave, da je bil zapeljan, kar pa mu je tako kot pri dobrem ro-
manu ali filmu všeč. Zdaj lahko razumemo, zakaj so imela Dele-
uzova predavanja na Vincennesu tako številčne in navdušene pri-
vržence, in tudi, zakaj je privlačil najbolj raznolike in nenavadne 
ljudi. Paradoks je seveda v tem, da so kasete primer jezika, ki se 
je razširil v obsežno zapeljevanje preko komunikacije, vendar nena-
vaden glas ne proizvede \ephone, temveč tudi logos: tu so razlo-
žene glavne teme Deleuzove filozofije, zato so kasete pomemben 
dodatek k Deleuzovemu korpusu. 

Doživetje ima tako drugi vidik. Tako kot za Lacanove Semz-
narje včasih pravijo, da so Lacan v navadni francoščini, tako nam 
da Abecedarij eksoteričnega Deleuza. Deleuze je, kot vsi vemo, 
težak avtor - prvo branje bo težko izčrpalo domet Difference et 
repetition [Razlika in ponavljanje, 1968], meni, ki sem bolj 
počasne pameti, je vzelo 30 let, da sem začel dojemati Logique 
du sens} 7. Abecedarijem pa ni tako: gledalca vzame v roke najbolj 
vešč pedagog, tako da ta stvari takoj razume in ima pri tem celo 
zadovoljujoč občutek, da je inteligenten. Stvari so podane po toč-
kah, argumenti so na kratko povzeti, prisotna je nujna redun-
danca. Težavnejše teme doktrine Deleuze skrbno zaobide: televi-
zijski poslušalci morda niso gluhi, so pa omejene pameti - Deleu-
zovemu elitizmu in zaničevanju medijev je v Abecedariju dana 
prosta pot - , toda Deleuze pokaže, da zna z nami govoriti, ne da 

^ Slov. prevod Logika smisla, Ljubljana: Krtina, 1998. 



bi na nas gledal zviška. Tako imamo izjemen občutek, da smo 
priče dogoditvi dogodka: razvijajoči se misli v trenutku, ko se 
pojavi in izbruhne v besedah in stavkih. Seveda če smo prebrah 
ostali korpus in prepoznamo tekstualni izvor vsake postavke. 

Tretji vidik doživetja izhaja iz pogoja, ki ga je postavil Deleu-
ze, in sicer da se kasete lahko predvajajo šele po njegovi smrti. 
To, da govori iz groba, mu daje popolno svobodo izražanja: privi-
legij ne le starosti, temveč kar smrti, mu dovoljuje, da je neolikan, 
kot se mu zahoče, in tako lahko kar nekajkrat slišimo besedo 
»Imbeciles!«. Vljudnost in spravljivost nista več potrebni. To je 
maščevanje učitelja po dolgoletni pedagoški odgovornosti in 
posledični nemoči (»Vaš ugovor je zelo zanimiv, celo bistven ...«, 
kar, kot vemo, pomeni: »Tepec, niti besede od tistega, kar sem 
povedal, nisi dojel!«). Deleuze to dodobra izkoristi, celo do te mere, 
da je že krivičen: tako je Eco vsevednež, Wittgenstein morilec filo-
zofije, novinarji bedaki in sedanja kulturna scena katastrofalna 
(v takšnih izjavah je več kot le trohica starega trmoglavca: starec, 
ki se spoprijema s prihajajočo smrtjo) - čeprav, če smo do Deleuza 
pravični, njegovo navdušenje nad temami, ki so mu ljube (filo-
zofija, poučevanje, umetnost in prijateljstvo), nikakor ne pojenja. 

Med njegovimi odkritimi in brezkompromisnimi pripomba-
mi najdemo obsodbo lingvistike, ki jo lahko parafraziramo takole: 

Zato da bi razumel stil, ne smeš vedeti ničesar o lingvistiki. Lingvi-
stika je naredila veliko škode. Za kaj gre? Za to, da obstaja nasprotje 
med lingvistiko in literaturo, ki ne gresta dobro skupaj. Za lingvi-
stiko je langue [jezik] sistem v stanju uravnovešenosti, ki je zato 
lahko objekt znanosti. Vse ostalo, vse variacije so potisnjene na 
stran kot pripadajoče/?<«ro/e [govor] in ne langue. A pisatelj dobro 
ve, da je jezik sistem, ki je po naravi daleč od tega, da bi bil uravno-
vešen, sistem, ki je v stalnem stanju neravnotežja, tako da med 
Tzvnijo langue in ruvniioparole ni nobene razlike. Jezik je sestavljen 
iz vseh vrst heterogenih tokov, v stanju mnogokratne neuravno-
vešenosti. 

To je povzetek iz razdelka črke S, »S kot Stil«, in pomenljivo 
je, da v Abecedariju ni nobenega »L kot Langue/Jezik« (L je za 



Literaturo) ali »D kot Diskurz« (D je za Desir/Željo). Očitno je, 
da je zavrnitev lingvistike zelo temeljita. Dvoumnost, lastno fran-
coščini, kjer »langue«, preden postane oznaka za Saussurjev sis-
tem, pomeni naravni jezik {»la langue franqaise«), Deleuze izrabi 
za to, da zanika dihotomijo, na kateri je Saussure utemeljil struk-
turalistično in strukturalistično znanstveno lingvistiko: dihoto-
mijo langue/parole. Zdi se, da je to stališče namernega nazadova-
nja, in to tem bolj, ker Deleuze presenetljivo obdrži izraz »stil«, 
ki se v francoski kulturi sliši zastarelo. Njegov strateški cilj je 
torej stopiti nazaj, pred utemeljitveni moment strukturalistične 
lingvistike - na izhodiščno točko, s katere je mogoče zanikati 
središčnost jezika in s tem vlogo lingvistike kot modelne znanosti. 

Drug zanimiv vidik tega je, da lingvistika ni več dojeta neod-
visno od literature, četudi sta ostro ločeni. Po drugi plati pa je tu 
v osnovi neko stahšče, ki se tiče pomembnosti vsake od njiju. 
Literatura ni eno od področij, ki s teksti oskrbuje empiričnega 
lingvista, da bo ta iz njih demokratično izbral svoje primere, ni 
enakovredna jeziku oglaševanja ali kuharstva. Tudi ni posebno 
področje jezika, pogosto imenovano poetični jezik, in ni predmet 
posebnega dela lingvistike, imenovanega stilistika. Literatura je 
tu dojeta kot drugo lingvistike, kot njeno nasprotje, kot tisto, 
kar jo postavi na njeno mesto (se pravi na nobeno mesto). To 
pomeni, da je hteratura ločena od lingvistike, da ni njen možen 
objekt, da ni pod njeno nadvlado (kar postavi na glavo celoten 
trend strukturalistične literarne teorije, kot jo je zastavil Barthes). 
To tudi pomeni, da je literatura kot praksa enakovredna lingvisti-
ki; kar zadeva f i lozofsko zanimanje zanjo, ji je najbrž celo 
nadrejena. (Je lingvistika v resnici znanost? Ali so empirične zna-
nosti s področja lingvistike pomembne za filozofijo? Ali dajejo 
takšno vrsto vednosti o jeziku, ki ga filozof, ki ga mi vsi potrebu-
jemo? Močno se zdi, da ne.) Dejansko je torej treba izbirati med 
literaturo in lingvistiko, in to je izključujoča izbira. Pot lingvi-
stike in pot literature se ne križata in nobenega dvoma ni, po kate-
ri moramo stopati. Predmet te vaje je v bistvu zanikati relevant-
nost saussurjevskega pojma langue in ga nadomestiti s pojmom. 



ki se sklada s potrebami filozofa, kolikor te zadevajo jezik, s 
pojmom stila, pojmom, ki hkrati problematizira tako predstavo 
jezika kot predstavo literature. Takšna konstrukcija običajno 
privzame obliko korelacije, kar lahko ponazorimo takole: 

Prvi stolpec da korekciji le svoje ime. Drugi stolpec postavi 
pod vprašaj znanstveni temelj lingvistike, jedro saussurjevske 
revolucije oziroma spremembe paradigme. Za post-saussurjevske 
lingviste je naš odnos do jezika znanstven vselej, kadar iz neskonč-
ne raznolikosti pojavov ekstrahiramo objekt, ki je sistematičen. 
Kanonski primer tega je nasprotje med neskončno raznolikostjo 
zvokov, ki jih je mogoče fonetično opisati, in omejenim sistemom 
fonemov, ki definirajo jezik - fonemov, ki nimajo neodvisnega 
pomena, ampak le razločevalno vrednost kot del sistema, ki je 
neodvisen od govorca, prostora ali časa (to je sinhrona sovisnost 
sistema). Opazimo, da Deleuze še vedno uporablja besedo »sis-
tem«: ne slavi torej neskončne raznolikosti pojavov, temveč na-
sproti sovisnosti in homogenosti sinhronije postavlja mnoštvo 
variacij. Objekt, jezik, je lahko racionalno opisan, toda kot mno-
štvo heterogenih tokov, med katerimi ima vsak svojo »hitrost« 
ali časovnost, vsak sledi svoji lastni črti bega. Opazimo tudi, da 
je tisto, kar sinhronični sistemlangue izključi, imenovano »osta-
lo«, nekaj, kar sem drugje poskušal razložiti s pojmom »ostanka«.^ 
Ta stolpec torej postavlja »znanstveni« lingvistiki dva ugovora. 
Prvi nam je zdaj znan: gesta izključitve, na kateri je znanost 

5 J.-J. Lecerde, The Violence of Language, London: Routledge, 199L 



Utemeljena, i zpus t i os tanek , ki se p o t e m t ako k o t B a n q u o j e v d u h 
vrne, da bi preganjal znanstvenega lingvista. Zgodovina lingvistike 
je zgodovina nikoli povsem uspešnih poskusov, da bi tega duha 
spravili k počitku. Drugi je ta, da langue kot sistem ne upošteva 
tistega, kar je v jeziku procesne narave: prizadeva si izključiti »na-
stajanje« jezika pod imenom diahronije (polje, ki ga je vredno 
raziskati, a skrbno ločeno od osrednjega področja sinhronije); in 
prizadeva si izključiti oziroma odriniti na rob proučevanje varia-
cij. Zadnja točka je za Deleuza pomembnejša: jezik je tako kot 
kateri koli drug objekt podvržen zgodovinski menjavi; lahko pa 
tudi rečemo, da je v stanju konstantne in zato konstitutivne spre-
menljivosti, tako da nastajanje ni učinek, ki bi ga bilo treba iz 
končne točke dolgotrajnega procesa soditi po njegovih rezultatih, 
temveč samo življenje, sama narava jezika. Takšna variacija je 
torej središče vsakega proučevanja jezika in od tod vztrajnost izraza 
»sistem« v Deleuzovih tekstih: jezik ne variira na slepo srečo, tem-
več vzdolž črt bega, ki jih je mogoče začrtati, skozi gibanja deteri-
torializacije in reteritorializacije, ki jih je potrebno skrbno opisati. 

Tretji stolpec iz te razlike med smhrommlangue in Deleuzo-
vim jezikom potegne naravne posledice. Sinhroni sistem je homo-
gen: osnovan je na kombinaciji in medsebojnem učinkovanju ele-
mentov, npr fonemov, ki so enake vrednosti in so podobno obrav-
navani. Sistem morda loči med različnimi ravnmi, na primer med 
dvema ravnema, ki sta vključeni v dvojno artikulacijo, a odnosi 
med takšnimi ravnmi so fiksni (fonemi se tako kombinirajo venote 
naslednje ravni, morfeme). To pa ne velja za Deleuzov jezik, ki 
je sestavljen iz elementov brez fiksnega položaja in je vedno ujet 
v nenehne variacije, prizorišče »razlik v potencialu« (metafora iz 
elektrike), ujet v heterogene tokove (še ena metafora iz elektrike), 
ki ustvarjajo začasne konfiguracije posamičnih točk. Za Deleuza 
ta shka ne zadeva le jezika, temveč celoto sveta in mish: kaos, iz 
katerega vse izvira, je sestavljen iz potencialov, iz katerih so poro-
jene singularnosti, ki sestavljajo svet ali misel ah jezik.^ 

' Gl. Deleuze, Ahecedaire, »Z je za Zorro«. 



Četrti stolpec razvije to konsekvenco. Sinhrono coupe d'essen-
ce (frazo sem si sposodil pri Althusserju^) definira stanje uravno-
vešenosti, mirnost in stabilnost, ki so potrebni za opazovanje -
etimološko teorija pomeni kontemplacijo - , poskus in napovedo-
vanje. Zamrznimo kapljico biološke juhice na stekelce in preštej-
mo bakterije oziroma foneme. Celo v dobi računalnikov rabimo 
čas, da registriramo dialekte oziroma registre. A časa ni: jeziki 
umrejo, preden jih lingvisti uspejo fotografirati za zanamstvo, 
registri se spremenijo, preden je lahko njihov opis objavljen. 
Takšna zamuda in pomanjkljivost nista naključni, kajti jezik ni 
homogen, langue je abstrakcija, ki mu je vsiljena, njegova 
stabilnost je dosežena za ceno umetne tvorbe; jezik se vedno giblje 
onkraj gramatike, ki si ga prizadeva zamrzniti v sistem. To je tisto, 
na kar mishta Deleuze in Guattari, ko trdita, da »jeziki puščajo«. 
Le individualni stil, le literatura lahko zajame spremembo v 
hitrosti, pri kateri se pojavi, zato ker vanjo poseže, zato ker ni 
tohko njen odsev kot njen dejavnik. Le literatura, ne lingvistika, 
je lahko pravična do neuravnovešenosti jezika. 

Zato v petem stolpcu nasprotje langue m parole, ampak stil. 
Stara dihotomija uteleša izključitev, ki ni odslikava dejstev, temveč 
zahteva - vsiljenje teoretske odločitve. Lingvistika v svoji chom-
skyjevski različici poskuša to prikriti z naturalizacijo te odločitve 
in njeno umestitvijo v duševnost-možgane. Metafizična cena tega 
(vse filozofske parafernalije vrojenih idej in filozofije duha [mind]) 
je visoka. Deleuze seveda nasprotje gladko zanika: literature noče 
slaviti kot ohlike.parole (taktika, ki diši po lingvističnem imperi-
alizmu: dvomljiva znanost stilistike, revni sorodnik prave lingvi-
stike, je tako postavljena zato, da se ubada s temi epifenomeni), 
ampak jo pozdravlja kot polje, kjer takšno razlikovanje ne more 
imeti smisla. Po drugi strani opazimo, da Deleuze ne zanika 

7 Althusserjevo kritiko pojmov sinhronije in diahronije najdemo v »Uob-
jet du capital«, v: L. Althusser et al.. Lire le Capital, 2. zvezek, Pariz: Maspero, 
1965. Za komentar k temu gl. mojo The Violence of Language, op. cit., str. 
201-205. 



možnosti sistema, mišljenja v terminih langue. To, kar zanika, je 
ontološka hierarhija in ločevanje odparole. Sistem morda obstaja, 
a je tako nenavaden, da ga sistematični lingvist ne bi prepoznal. 
Obstajajo omejitve gramatike, a to niso zakoni, prej so maksime, 
ki jih je mogoče razveljaviti; posplošitve so mogoče, a so le de lne-
ne obstajajo univerzalije jezika; sistem morda lahko opišemo, a 
je čuden, heterogen in konstitutivno neuravnotežen, paradoksni 
sistem singularnosti, objekt znanosti o singularnem. In stil je za 
Deleuza prav to. 

Šesti stolpec, moj dodatek, pripelje korekcijo do začasnega 
konca (korekcije so, kot vemo, rizomatske, njihovi stolpci težijo 
k povečevanju in množenju). Izrazi, ki sem jih izbral za spodnjo 
vrstico stolpca, so nekoliko arbitrarni (»umetnost« je nevarna 
beseda, ki grozi s pompoznostjo, čeprav Deleuze nevarnost bla-
ženo prezre in besedo na veliko uporablja). Zaznamuje opustitev 
tiste oblike znanosti, kakršno na področju jezika pozna main-
stream. Jezik oziroma stil kot praksa pripada sferi umetnosti, 
kot refleksivno ustvarjanje pojmov pa sferi filozofije. Samo v teh 
poljih se lahko ohrani kompleksnost jezika, njegovo življenje. 

Vse to seveda poraja vrsto vprašanj. Če sprejmemo, čeprav 
neradi, rečeno v uglajeni in ublaženi obliki, da »hngvistika ni 
storila vsega dobrega, kar se je od nje pričakovalo«, še vedno 
ostajamo sirote. Bo literatura dejansko lahko služila kot nadome-
stek lingvistike? Žal moramo tu izraziti plahe dvome. A Deleuzu 
nikoli ne zmanjka odgovorov in laskanj. Tako je tu naslednji 
predlog, ki nam nekohko obrazloži, zakaj je bil izbran izraz »stil«. 
Naša naloga ni, da iz jezika ekstrahiramo homogen sistem, ampak 
da izAelzmopojem jezika. In eden od načinov, kako to naredimo, 
je preko genealogije. Vendar ne na star način iskanja izvora jezika, 
ki so ga že davno opustili kot dvomljivega, temveč kot vprašanje 
njegove geneze. Logique du sens ponuja dodobra razvito teorijo 
tega, a tu je podoben odlomek iz UAnti-Oedipe [Anti-Ojdip, 1972]: 

Znak je položaj želje; a prvi znaki so teritorialni znaki, ki v telesa 
zasadijo svoje zastave. In če hoče kdo imenovati ta vpis v golo 



meso 'pisava', potem je treba reči, da govor v bistvu predpostavlja 
pisavo in da je ta kruti sistem vpisa znakov tisti, ki človeka napravi 
zmožnega za jezik in mu da spomin govorjene besede.® 

To kaže značilno nonšalanco in energičnost Deleuza in Gua-
ttarija v njunih najboljših (ah najslabših) trenutkih. Trdita, da je 
bil na začetku znak. A ne saussurjevski znak: znak, kot razumeta 
izraz v etologiji, naravni znak, ki se vpiše v telo kot simptom, ali 
elementarni nenaravni znak, ki zaznamuje teritorij ne glede na 
to, ali ga postavi človek ali zver. V gesti, ki spominja na nekatere 
psihoanahtike (v mislih imam Sergea Leclaira'), je takšen vpis 
znakov v telo zemlje ali subjektovo telo oblika pra-pisave, postuh-
rani izvor govorjene besede in človeškega jezika. Opazimo lahko, 
da dihotomijo langue/parole nadomesti nasprotje pisava/govor 
in da to pojmovanje »pisave«, ki se zdi v tem odlomku povsem 
naturalizirano, ni tako daleč od ecriture literature: takšna bližina, 
a tudi oddaljenost, ki jo zajema izbira izraza »stil«, je osrednja 
tema Deleuzove zbirke poznih esejev Critique et clinique [Kritika 
in klinika, 1993]. V intervjuju, ki ga najdemo vPourparlers [Poga-
janja, 1990], poskuša Deleuze pojasniti svoje stališče do literature, 
ki je, kot pripomni njegov izpraševalec, »prisotna povsod v (nje-
govem) delu«. To stori z izrazi, ki združujejo kritično in klinično, 
in z izrazi znakov: 

Ne gre le za diagnozo. Znaki kažejo na načine življenja, možnosti 
eksistence, so simptomi življenja, ki prekipeva ali se umika. Nepišeš 
s svojim egom, s svojim spominom in svojo boleznijo. V aktu pisa-
nja je poskus, da bi napravil življenje več kot osebno, da bi ga osvo-
bodil tistega, kar ga vklepa. [...] Pišeš tako, da imaš pred očmi še 
nerojene ljudi, ki še nimajo jezika. Ustvarjanje ni komuniciranje, 
ampak upiranje. Med znaki, dogodki, življenjem in vitalizmom je 
globoka povezava: moč neorganskega življenja, ki se lahko utemelji 
v črti, ki se vleče, črti pisanja, črti glasbe. 

® G. Deleuze in F. Guattari , L'Anti-Oedipe, Pariz: Minuit, 1972, str. 170. 
^ S. Leclaire, Psychanaly5er, Pariz: Seuil, 1968. 

G. Deleuze, Pourparlers, Pariz: Minuit, 1990, str. 24. 



Tega navedka ne ponujam kot rešitve za naše pričujoče teoret-
ske težave, saj poraja več vprašanj, kot pa ponuja rešitev, še poseb-
no z bergsonovskim slovarjem vitalizma. Mi pa smo šele na začet-
ku našega poizvedovanja. In navedek nam kaže, da povezava med 
jezikom, naravnimi znaki, telesom, pisavo in stilom pri Deleuzu 
ni naključna — da ni zgolj filozofska gestikulacija, ampak šop 
pojmov, ki se med seboj začenjajo povezovati. 

2 Kaj je narobe z lingvistiko? Razvijanje Deleuzove kritike 

Obstajajo trije vidiki Deleuzove kritike lingvistike. V celotnem 
njegovem delu najdemo kritiko spodletele ambicije lingvistike, 
da bi bila znanost. V tekstih, pod katere sta se podpisala skupaj z 
Guattarijem, kritika privzame obhko potlačene politike, ki je 
lastna takšnemu znanstvenemu prizadevanju, medtem ko v tekstih, 
pod katere se je podpisal sam, prej najdemo kritiko/i!7ozo/i!)'e, ki 
podpira proklamirano znanost. Najširše in eksplicitno mesto za 
kritiko je Plato št. 4 v Milleplateaux [Tisočplatojev, 1980], ki ga 
bomo raziskali pozneje. Pred tem bom razvil tri vidike, začenši 
z odlomkom iz knjige Foucault [1986]. Foucaultova arheologija 
se, kot trdi Deleuze, izogne dvema glavnima tehnikama, ki so ju 
dotlej uporabljali arhivisti: formalizaciji in interpretaciji. V inter-
pretaciji se interpret pomakne z ravni manifestnega pomena bese-
dila na drugo raven, ki jo vidi kot skrivno povezano s prvo: »na 
ta način je inicialni vpis podvojen z drugim vpisom«.' ' Arheolog, 
po drugi strani, ne interpretira: elementi, ki jih izolira v besedilu, 
so na isti ravni s tistim, kar je rečeno. Izogne se tako globoki 
strukturi formalizacije kot globljemu pomenu hermenevtike. 

Kritika lingvistike kot znanosti se potemtakem začne s kri-
tiko formalizacije. Na prvi pogled se morda zdi, da je to kritika 
ideje metajezika (objekta ene Lacanovih najbolj slavnih izjav). Z 
metajezikom kot takšnim ni nič narobe. Očitno ga rabimo - ni 

G. Deleuze, Foucault, Pariz: Minuit, 1986, s t r 24. 



govorjenja o jeziku, ne da bi se pri tem zatekli k tehničnim izra-
zom. In nenazadnje, kaj so filozofski pojmi drugega kot metajezi-
kovni izrazi: Aristotelovi pojmi s področja jezika so zdaj naš 
gramatični zdravi razum. Res je, da je razcvet tehničnega žargona 
v »znanstveni« lingvistiki pomembna zadeva. In to lahko seže 
tudi onkraj težnje po žargonu posameznih lingvistov, kohkor ti 
zahtevajo znanstvenost: takšno razraščanje zlahka pokaže na to, 
da je met3.-jezik problematičen, da se jezik aktivno upira vsem 
poskusom, da bi se ga ujelo in formaliziralo. Paradoks nam je 
domač in nas tu ne bi smel zadrževati: tehnični jezik o jeziku je 
še vedno del jezika, kljub pogumnim poskusom bolj matematično 
usmerjenih lingvistov, da bi izdelah pravo formahzacijo za svojo 
disciphno. A ost Deleuzove kritike je drugje: ne boji se žargona, 
ki ga je sposoben zasukati v domiselne metafore; njegov objekt 
je stratifikacija, ki jo implicira zatekanje k metajeziku in formali-
zaciji. To, čemur resnično nasprotuje, je geologija znanstvene 
lingvistike, kjer je stavek le površinska sled globljega, formalizira-
nega niza specializiranih simbolov. Vprašanje, ki ga zastavi 
Deleuze, je: kdo je gospodar? Je to hngvist, ki prevaja in interpre-
tira jezik, s tem ko ga formalizira? (Med formahzacijo in interpre-
tacijo obstaja globoka sovisnost, celo homologija: to, kar formali-
zacija prinaša, ni struktura jezika, temveč interpretacija, ki ponuja 
prednost eksplicitnosti, a tudi običajno tveganje samovoljnega 
vsiljevanja.) Ali pa je to jezik, ki ignorira interpretacijo in se ji 
upira, ter njegov služabnik, stilist? 

Za Deleuza ima lingvistična formalizacija dvojno napako 
strakcije (oziroma bolje, napačno raven abstrakcije: je preveč abs-
traktna, da ne bi izdala fenomenov, in premalo abstraktna, da bi 
dosegla diagramatično raven abstraktnih mehanizmov) in uni-
verzalizacije. S kantovskimi izrazi bi rekli, da lingvistične sodbe 
trdijo, da so reflektirajoče: trdijo, da izhajajo iz fenomenov in iz 
njih abstrahirajo in posplošujejo. Običajna trditev, ki jo je naprimer 
izrecno postavil Chomsky, je, da gramatika kot teorija naravnega 
jezika poskuša generirati vse sprejemljive izjave v jeziku in samo 
te. Smo s tem kaj bliže dejanskim fenomenom? Kljub takšnim 



trditvam (ki jim klasična strukturalistična lingvistika ni bila zve-
sta) pa si lingvistične sodbe nasprotno prizadevajo hindoločitvene 
sodbe, ki jih Kant definira kot sodbe, ki izhajajo iz abstraktnih 
in univerzalnih kategorij in subsumirajo fenomenalno mnogo-
vrstnost pod sabo. Zanimivo bi bilo preučiti politiko zvezdice in 
začetnega vprašaja (ki označujeta nesprejemljive in dvomljive 
izjave) med chomskyjanskimi lingvisti: hitro bi se zavedli, da so 
znamenja moči, namenjena temu, da prisilijo fenomene k podre-
ditvi univerzalnim zakonom, ki jih zahteva teorija. Glavna tarča 
Deleuzove kritike je tako arhitektonika lingvistike, kjer globlje 
plasti formalizirajo in interpretirajo površje jezika, s hierarhijo 
ravni, ki jo ta prinaša s sabo (globina je pomenljiva). Nasproti 
temu Deleuze tako na področju jezika kot tudi na drugih področ-
jih ves čas zagovarja starejšo in navidez bolj frivolno teorijo 
kartografije: risanje zemljevida obravnava jezik kot ravnino, rav-
nino imanence in konsistentnosti; spoštuje heterogenost in razno-
vrstnost jezika, njegovih tokov nastajanja ne zamrzne v strukture, 
njegovih črt bega ne sih v hierarhijo kanalov; predvsem pa ne 
izvaja izključitve, na kateri temelji »znanstvena« lingvistika, ki v 
najboljšem primeru omeji proučevanje jezika na to, kar Bourdieu 
imenuje interna hngvistika, in v najslabšem izpusti ostanek, kjer 
tisto, kar je v procesu jezika najbolj živo in ustvarjalno, najde 
svoje zatočišče. Deleuze je navdušen nad jezikom ne le v vseh 
njegovih raznolikostih, ampak v njegovih variacijah, kar je ravno 
nasprotno od pristopa »znanstvenega« lingvista, čigar edina skrb 
je jeziku pristriči peruti, da bi obmiroval in bi ga bilo mogoče 
secirati. In z Deleuzove strani to ni zgolj neoromantična gesta 
slavljenja poetičnih odlik jezika; to je filozofija jezika, integralni 
del metafizičnega pogleda, v katerem je jezik, naj bo še tako fasci-
nanten, zgolj lokalnega pomena - četudi predstavlja, kot posku-
šam prikazati, za Deleuza poseben problem. 

Nasprotje je kot ponavadi mogoče zajeti v korekcijo. Število 
stolpcev je skorajda neomejeno, tu je nekoliko arbitraren izbor: 



Deleuzovi dvomi o filozofski središčnosti logike so glasno 
izraženi v Kaj je filozofija?. Četrti stolpec je še en izraz elitizma 
Deleuzove visoko modernistične pozicije: med teksti zanj ni no-
bene enakosti - Proust nam o delovanju jezika pove več kot dnev-
ni izbruhi televizijskega novinarja. Peti stolpec, stari favorit, 
vztraja na dinamičnem vidiku jezika kot tudi na njegovi material-
nosti kot nasprotju idealnosti strukture. Sledi te korelacije lahko 
najdemo v naslednjem odlomku iz Anti-Ojdipa: 

Nihče ni bil sposoben postaviti problema jezika, razen kolikor so 
lingvisti in logiki prvi odpravili pomen; in največja sila jezika je 
bila odkrita šele, ko je bilo delo ugledano kot mehanizem, ki pro-
izvaja določene učinke, ki so na voljo določeni uporabi. Malcolm 
Lowry pravi o svojem delu: je, karkoli hočete, da je, vse dotlej, 
dokler deluje - 'In kot sem odkril, tudi deluje, verjemite mi' -maš i -
nerija. Ampak pod pogojem, da pomen ni drugega kot uporaba, 
da postane trden princip samo, če imamo na voljo imanentne 
kriterije, ki lahko določijo legitimne uporabe - kot nasprot je 
nelegitimnim, ki namesto tega uporabo povežejo s hipotetičnim 
pomenom in ponovno vzpostavijo nekakšno t r a n s c e n d e n c o . 

Pozdravimo lahko prisotnost fraze »problem jezika« in obe-
nem opazimo, da je Deleuzova in Guattarijeva taktika bolj kom-

Deleuze in Guattari, UAnti-Oedipe, str. 130. 



pleksna, kot pa sem to do zdaj prikazal. Na lingviste in logike se 
obračata kot na potencialne zaveznike proti hermenevtiki ozi-
roma prisilnemu iskanju transcendentnega pomena. Imanenco 
je treba pri Deleuzu vzeti v precej širšem smislu kot pa v struktu-
ralistični lingvistiki (»princip imanence« je tisto, zaradi česar je 
lingvistika »interna« disciplina). Kljub temu sta Deleuze in Guatta-
ri pri zagovarjanju nove pragmatike v svojem pristopu odločno 
»eksterna«: jezik je od sveta in v svetu. Zdi se, da sklepata zavez-
ništvo s trdo, distribucionalistično ameriško različico strukturali-
stične lingvistike, pri kateri opis lingvistične strukture temelji na 
radikalni izključitvi pomena - zavezništvo s formalizmom torej, 
proti mehkejši evropski različici, ki je bila vedno osumljena vrnitve 
k hermenevtiki in ki bi jo lahko zastopala teorija izjavljanja Emila 
Benvenista. Takšno zavezništvo pa je čisto taktično. A vendar 
Deleuze pokaže svojo »strukturalistično« žilico, najbolj očitno 
v Logiki smisla; in mar ni konec koncev avtor tistega izrednega 
pedagoškega eseja »Po čem prepoznamo strukturahzem?«.'^ Na-
vsezadnje z določenim ironičnim užitkom opazimo tudi, da po-
novna uvedba pomena v drugi polovici odstavka ne le potrebuje, 
kot napoveduje naša korelacija, literarni tekst, temveč da ima witt-
gensteinovske prizvoke pomena, ki je definiran preko uporabe. 

»Znanstvena« lingvistika je kritizirana zaradi izključevanja, 
vsiljevanja hierarhične strukture, dvojnega greha formalizacije 
in interpretacije, napačne ravni abstrakcije in posplošitve. Takšna 
stališča, kot to kaže fraza »znamenja moči«, ne morejo biti ne-
dolžna, zato kritika postdine politična. Tu naj zadošča le majhen 
namig, saj bo ta kritika, značilna za Deleuza cum Guattari, razvita 
v naslednjih razdelkih. Izbrana linija ni nepričakovana. V klasič-
nem koraku v polemikah proti strukturalizmu znova nastopi 
zgodovina kot del slike. Strukturalistična različica znanstvenehng-

G. Deleuze, »A quoi reconnait-on le structuralisme?«, v: F. Chatelet 
(ur.), Histoire de la philosophie, zvezek 8: Le XXe siecle, Pariz: Hachette, 2000 
(prva izdaja, 1973), str 299-335, slov. prevod »Po čem prepoznamo strukturali-
zem?«, v: Aleš Pogačnik (ur) , Sodobna literarna teorija, Ljubljana: Kr t ina-
Temeljna dela, 1995, s tr 41-64. 



vistike zgodovino dvakrat zanika, in sicer z osredotočenostjo na 
sinhronijo (spomnil sem že na probleme, ki jih porodi to, kar 
Althusser imenuje »coupe d'essence«) in diahronijo, kjer je sicer 
prisotna, a le kot zgodovina jezika: Deleuzovo in Guattarijevo 
stališče je tu, da ne more obstajati zgodovina jezika samega. Zgo-
dovina se tako maščevalno vrne. Ahistorična drža lingvistike je 
historizirana. Vidimo lahko, da njena arhitektonika privilegira 
določeno obhko oblasti; da njena hierarhična zgradba napravi 
gramatična znamenja za znamenja oblasti; da nas njena praksa 
izključitve (variacij, če ne variant) močno spominja na tiste, ki 
prakticirajo razredni boj tako, da zanikajo, da bi kaj takega kot 
razredni boj sploh obstajalo. Lingvistika je tako pregnana iz 
svojega slonokoščenega stolpa. Če že ne postane ravno »buržoaz-
na znanost« kot v stari marksistični hereziji, pa postane vsaj del 
ideološke strukture kapitalizma: univerzalni abstraktni langue, 
ki ga ustvari, je vidik jezika, ki ga potrebuje kapitalizem, in fraza 
»imperializem označevalca« ni nobeno pretiravanje. Na j je to 
stahšče še tako zanimivo (in ponuja nastavke za zanimive reflek-
sije), pa je vendarle tudi samo del zgodovine: diši po politični 
konjunkturi po letu 1968, po tistem, kar je Deleuze imenoval »le 
gauchisme ordinaire«, »običajno levičarstvo«.''* 

A pri Deleuzu najdemo tudi precej bolj centralno in precej 
bolj nepopustljivo kritiko lingvistike: filozofsko kritiko. Sloni na 
naslednjih tezah. (1) Za vsako raznolikostjo »znanstvene« lingvi-
stike stoji filozofija jezika, implicitna ali eksplicitna (Chomskyjev 
raziskovalni program ponuja s tega vidika bistveno prednost: 
njegove filozofske oporne točke so povsem eksplicitne). (2) Filo-
zofije jezika, ki podpirajo »znanstveno« hngvistiko, so vse pod-
vržene logiki reprezentacije. Deleuzova filozofska kritika ling-

Politična kritika lingvistike seveda nikakor ni omejena na Deleuza in 
Guattarija. Poleg Bourdieujeve »eksterne« lingvistike (Ce qHeparter veut dire, 
Pariz: Fayard,1982) jo najdemo pri Kressu in Hodgeu (G. Kress in R. Hodge, 
Language as Ideology, London: Routledge, 1979), Faircloughu (N. Fairclough, 
Language as Power, London: Longman, 1989) in Andersenu (R. Andersen, 
The Power of the Word, London: Paladin, 1988). 



vistike je skorajda povsem eksplicitno prisotna že v njegovi kritiki 
reprezentacije. 

Za lažji začetek vzemimo »besedo« za ohlapen ekvivalent 
lingvističnemu znaku, katerega teorijo formuhra lingvistika. Zlah-
ka pokažemo, da glavne značilnosti reprezentacije zanjo povsem 
veljajo. Beseda uteleša razliko med reprezentirajočim in reprezen-
tiranim: beseda ni stvar Lingvistični znak nekoliko izboljša sta-
rejša pojmovanja znaka, s tem ko podvojiločitev in opravi premik 
od designacije (beseda je ločena od stvari, vendar neposredno 
kaže nanjo) k denotaciji (»kazanje na« zavzame mesto znotraj 
besede, med označevalcem in označencem, medtem ko je stvar, 
referent, izgnana v zunanjo temačnost). Deleuzova logika skupka 
[assemblage] je protest proti pomanjkanju kontigvitete oziroma 
kontinuitete, ki jo prinašata takšna razlika in ločitev. Beseda je 
substitut tistega, kar reprezentira: torej gre tudi zz. nadomestitev. 
Kot nam je znano iz žalostnega stanja v Laputi,'^ je takšna nado-
mestitev dobra stvar: vseh naših referentov ne moremo nositi na 
svojih hrbtih (čeprav pojmi vsaj ne tehtajo dosti). To nadomestitev 
formalizem prižene do skrajnosti, ko simboli ne le nadomeščajo, 
ampak tudi posplošujejo. Deleuzova filozofija jezika ima po drugi 
strani rada nečedne mešanice, kjer se beseda veselo peča s svojim 
referentom in ga ne nadomesti kar naravnost. V lingvističnem 
znaku je navzoča hierarhija, struktura neposrednih sestavnih 
členov je struktura sintagmatskih dreves. Tu ne gre toliko za hie-
rarhijo med reprezentirajočim in reprezentiranim (član parlamen-
ta je kljub nasprotnim zagotovilom bitje višjega reda kot njegov 
volivec - v primeru jezika ima odsotna stvar, kot odsotna, ne le 
pogrešana, ampak umanjkana, neko mistično superiornost) kot 
za hierarhijo med znaki samimi, ki delujejo, le kolikor so hie-
rarhično urejeni. To pa ne velja za Deleuzov rizom. In abs-
trakcija (napačne vrste) dvigne svojo grdo glavo. »Ime« je onto-
loška metafora, ki fenomene, s tem ko jih zamrzne, zato da lahko 

Gl. Jonathan Swift, Gulliverjeva potovanja, Ljubljana: Cankarjeva 
založba, 1967, s t r 213-215. 



Z njimi upravlja, izda; in simboli, ki jih znanstvena lingvistika 
uporablja, da zgradi svojo lego strukturo, izdajo proces variacije, 
ki je za jezik konstitutiven. Nasproti temu Logika, smisla ponudi 
teorijo geneze jezika, ki je osnovana na artikulaciji divergentnih 
nizov in cirkulaciji smisla: adaptacijo strukturalizma, a osnovane-
ga n&logiki cirkulacije, ne reprezentacije. In dva zvezkzKapitaliz-
ma in shizofrenije {Anti-Ojdip in Tisoč platojev) razvijeta logiko 
skupka, kar Deleuze imenuje logiko IN, prej kot pa logiko 
NAMESTO. Kritika mora biti tu natančna, kajti Deleuze dosled-
no postavlja logiko IN nasproti logiki JE (igra na besedno igro 
ET/EST), ki je značilna za esencializem, kakršen je mučil filozo-
fijo skozi celotno njeno zgodovino. Če abstrakcija (napačne vrste) 
tako ostane napaka, lahko zavezništvo skleneta razlika in ločitev, 
s tem da sta razumljeni kot nekaj, kar organizira sistem odnosov, 
ne pa podobnosti. Deleuzov odnos do strukturalizma je v resnici 
ambivalenten. Naslednji odlomek, ki se resda bolj tiče Godardo-
vega filma kot pa lingvističnega znaka, je tipičen: 

Ključna stvar je Godardova uporaba IN. To je pomembno, kajti 
vsa naša misel je sicer oblikovana po modelu glagola 'biti', JE. Filo-
zofijo obremenjujejo razprave o atributivnih sodbah (nebo je mo-
dro) in eksistencialnih sodbah (Bog je) ter možnostih in nemožno-
stih reduciranja enih na druge [...]. Celo veznike se obravnava z 
izrazi glagola 'biti ' - vzemite silogizme. Angleži in Američani so 
skorajda edini, ki so osvobodili veznike s tem, ko mislijo o o d n o s i h . 

IN, veznik, ki imenuje logiko skupka, je znamenje, da se di-
rektni odnos reprezentacije umika mešanici skupkov in posledični 
jecljavosti jezika. Jezik ne deluje v skladu z urejenimi hierarhijami 
ali stabilnimi in ustaljenimi abstrakcijami, ampak jeclja naprej, 
po črti, ki ni nikoli ravna, po aktivni in kreativni črti bega. N e 
NAMESTO reprezentacije ne JE esence ne moreta obvladati inten-
zivnih mnogoterosti, ki tvorijo jezik. 

Nič čudnega torej ni, da so mesta, kjer se Deleuze dotika 
glavnih velikih dveh lingvistov, Saussurja in Chomskega, kritična. 

Deleuze, Pourparlers, str. 65. 



Odlomek V Razliki in ponavljanju raziskuje to, kar Deleuze 
imenuje »lingvistična Ideja« (izraza kljub videzu ne smemo inter-
pretirati kot platonističnega: za nobeno transcendenco ne gre, 
lingvistična Ideja je struktura).'^ Deleuze se pozitivno izreče o po-
membnosti odnosov v definiciji strukture - diferencialnosti ele-
mentov in njihovih odnosov, kritizira pa Saussurja, ker je takšno 
raznovrstnost diferenciacije pojasnil z negativnimi izrzzi opozicije. 
Ko Saussure diskretnost in vrednost interpretira z izrazi negativ-
nosti (ko fonem »b« ni definiran le preko svoje razlike z drugimi 
fonemi, ampak v opoziciji do njih: »b« »ni samoglasnik«, »ni 'p'«, 
»ni 't '« itd.), je svobodna igra jezika, to, kar imenuje »met lingvi-
stične kocke« (kar se spet nanaša na literaturo, na Mallarmejev 
»coup de de«, met kocke - čeprav je za Deleuza pojem, ki ga fraza 
imenuje, značilen za strukturalizem), zastrta. Nasproti Saussurje-
vi negativnosti postavi francoskega lingvista Gustava Guillauma 
in njegovo pozitivno obravnavo imperativov kot stalnega procesa 
in stopanja preko lingvističnih pragov (kot nasprotja opoziciji 
med diskretnimi enotami). 

Kritike negativnosti v Saussurjevem pojmovanju jezika se 
Deleuze spet loti v Anti-Ojdipu, kjer jo poveže s transcendenco 
označevalca.'^ Sistem opozicij, ki ustvari saussurjevske »vrednote«, 
elemente zamrzne na mestu in jih napravi imune za variacije. 
Tako ustvarjena ravnina imanence je podvržena transcendenci 
označevalca: označevalec je zadnje jamstvo, da sistem deluje, ozna-
čenec mu je podrejen, tropi so odvisni od njega in celoten jezik 
je mogoče razložiti preko metafore igre. Nasproti takšni »lingvi-
stiki označevalca« Deleuze in Guattari branita lingvistiko »tokov 
in kodov«, ki jo pripisujeta danskemu lingvistu Hjelmslevu: v nje-
govem delu sta označevalec in označenec enako pomembna in pri 
tem ne gre za nobeno transcendenco - čeprav se lahko vprašamo, 
če obtožba transcendence, v skladu z Deleuzovo nenehno privr-

G. Deleuze, Difference et repetition, Pariz: PUF, 1968, s t r 265. 
G. Deleuze in F. Guattari , UAnti-Oedipe, s t r 287. 



ženostjo filozofiji imanence, zadeva lingvistični označevalec, kot 
ga je definiral Saussure. 

Tretja tema Deleuzove kritike Saussurja zadeva napačno 
r2iwen abstrakcije v lingvistovih abstraktnih mehanizmih. V dolo-
čenih pogledih je lingvistični sistem preveč abstrakten: izključi 
del fenomenov, ki jih noče upoštevati (na primer področje jezika, 
kakršnega je kasneje obravnavala pragmatika). V drugih je pre-
malo abstrakten: ne uspe mu posplošiti in abstrahirati do ravni 
(onkraj organona, ki jezik razloži kot organski in ga ponovno 
vključi v telo, iz katerega izhaja), kjer zelo abstraktni režimi 
znakov (Deleuze in Guattari imenujeta to raven abstrakcije dia-
gramatična) ustvarijo, med drugim, sisteme, kot so obrazi in ritor-
nelli, tokove in prekinitve, kodiranja in mehanizme, zaradi katerih 
jezik deluje. 

Negativnost, transcendenca, napačna raven abstrakcije -neka-
tere teh kritik zadevajo Chomskega, vendar ker Chomsky ni izde-
lal le lingvistične teorije, temveč tudi eksplicitno filozofijo jezika, 
je napad nanj bolj globalen in se tiče njegove pozicije kot produkta 
podobe misli (zato je glavna ost kritike politična, zato naj bi bila 
sintaktična znamenja znamenja moči/oblasti). Podobe mish pri 
Deleuzu v grobem ustrezajo Foucaultovemu pojmu episteme. 
Podoba misli, ki jo izdela Chomsky, je včasih imenovana Državna 
(kot nasprotje nomadski - to je Anti-Ojdipa) podoba misli 
in včasih dogmatska podoba misli (to je zgodnejši AizlektRazlike 
in ponavljanja). V Dialogues je Državna podoba misli, ki se eks-
plicitno nanaša na Chomskyjeva znamenja moči/oblasti, opisana 
z izrazi univerzalnosti (platonskih Idej ali človeške narave), vpra-
šanja in odgovora (Platonove majevtike in filozofskega poizve-
dovanja kot dialoga), sodbe (naravne oblike filozofske trditve), 
prepoznanja (razkritja že prisotnega bistva ali resnice) in pravih 
idej (ne inventivnost, temveč adekvatnost je glavna vrlina).^® V 

^̂  G. Deleuze in C. Parnet, Dialogues, Pariz: Flammarion, 1996 (2. izd.), 
str. 137. 

Ibid., str. 20. 



Razliki in ponavljanju je razlaga dogmatske podobe misli precej 
temeljitejša in bolj razdelana: vključuje osem »postulatov« (filo-
zofovo dobro voljo, zdrav razum inconcordiafacultatum, prepo-
znanje, reprezentacijo itd.),^' ki delujejo v tišini eksplicitnega in 
zadušijo ustvarjalno misel pod težo logike reprezentacije. 

Chomsky, daleč od tega, da bi bil glavni igralec v spremembi 
paradigme, glavni igralec kuhnovske znanstvene revolucije, je 
tako le eden od valov na dominantni podobi misli. Razumemo, 
zakaj je izdelal eksplicitno filozofijo jezika in zakaj je takšna filo-
zofija tako regresivna, zakaj je skorajda neznosno breme, ki teži 
njegov lingvistični raziskovalni program. 

En vidik podobe misli, ki je deležen posebne kritike zaradi 
svoje pomembnosti ne le pri Chomskem, temveč za celotno struk-
turalistično lingvistiko, jehinarizem. Binarna struktura (sintaktič-
ni vozli težijo k temu, da bi imeli dve veji in samo dve; fonetične 
značilnosti imajo binarno, 'plus in minus', 'da in ne' organizacijo) 
teži k temu, da bi bila predstavljena kot naravna, kot lastnost 
realnosti - težnja, ki jo je znatno spodbudil vzpon računalniške 
znanosti. A nobene nujnosti ni, da bi moral biti jezik (ali celota 
jezika) organiziran po binarnih principih. V sintaksi so bih na 
primer predlagani drugi, ne-binarni modeli - da ne omenjamo 
polja lingvistike izjavljanja ali pragmatike, kjer se binarizem sploh 
ne uporablja več. Binarizem se tako izkaže za ideološko ah sploš-
no politično vsiljevanje. Povezan je s pojmovanjem, da je glavna 
funkcija jezika prenašanje informacij (Deleuze je kot ponavadi 
odrezav in nekoliko osoren: »informacija je mit in jezik v osnovi 
ni informativen«^^). In glavna značilnost binarne sintakse, v čisti 
inverziji Chomskyjeve ideje vrojenosti, ni, da je del naravnega reda 
narave, temveč da tvori strukturo, ki se jo da zlahka naučiti v 
obliki ukazov: sledite tej, ne tisti veji. Sintaksa nikakor ni naravni 
objekt, ampak je konstrukcija moči/oblasti. 

Rezultat kritike binarizma je sprememba metafore, s katero 
lahko razloži strukturo jezika: ne drevo s svojimi koreninami in 

Deleuze, Difference et repetition, str. 210-217. 
22 Deleuze in Parnet, Dialogues, s t r 58. 



vejami, se pravi s svojo hierarhično strukturo, temveč korenika, 
rizom, dobesedno anarhična rast, ki se ji ne da jasno pripisati 
korenine ah izvora, katere razvoj ne sledi nobenemu vidnemu 
načrtu, ampak se zdi, da sledi svojim lastnim črtam bega. Jezik ni 
gozd iglavcev, ampak je krompirjevo polje. In rizoma seveda, 
kljub temu, kar sem ravnokar rekel, ne smemo vzeti kot metafore, 
ampak dobesedno: je pojem. Kot vsi Deleuzovi pojmi se razvija 
vzdolž ravnine imanence in ponuja vrsto značilnosti. Teorija 
rizoma je predstavljena na začetku Tisoč platojev (samostojno je 
bila kot kratek pamflet objavljena pod naslovom Rhizome^^): 
rizom opredeljuje določeno število »principov«, povezave, hete-
rogenost, mnogoterost, neoznačevalni prelom (»rizom je lahko 
zlomljen, uničen na določenem mestu, a bo znova pognal na enem 
svojih starih poganjkov ali pa iz novega poganjka«^'*), kartografija 
in dekalkomanija (rizom nima genetske osi ali globoke strukture, 
je zemljevid, imun za logiko sledenja ah reprodukcije). Ta teorija 
rizoma je že popolnoma razvita, ne-saussurjevska in anti-chom-
skyjevska filozofija jezika, četudi rizomatska organizacija zadeva 
precej širše polje. Kritika je vseobsegajoča: drevesaste strukture 
so strukture reda, a tudi strukture subjektivacije, vsiljevanja indi-
viduu njegovega oz. njenega mesta kot subjekta in govorca. 
Nasproti temu teorija rizoma prinese možnost, da jezik dojame-
mo kot ne-osrediščeno družbo besed (fraza, ki si jo Deleuze in 
Guattari sposodita pri semiotikih Rosentiehlu in Petitotu^^). Jasni 
sta nam dve značilnosti »skupkov izjavljanja«, ki so za Deleuza 
in Guattarija primerne enote za proučevanje jezika: so kolektivni 
in proizvajajo izrekanja v Foucaultovem smislu (»izjave«), se pra-
vi izjave, za katere ne jamči nobena transcendenca in ki ne potre-
bujejo nobene interpretacije, ker nimajo nobene globoke struk-
ture in ne dopuščajo nobenega šifriranega pomena. 

G. Deleuze in F. Guattari, Rhizome, Pariz: Minuit, 1976. 
2'' G. Deleuze in F. Guattari , Mille plateaux, Pariz: Minuit, 1980, str. 13. 
25 Ibid., str. 27. 



3 Imperializem označevalca 

Bistvo Deleuzove kritike Saussurja zadeva, kot smo videli, ozna-
čevalec. A kritika je nekoliko nejasna in zavajajoča in kolikor se 
pojavi v glavnem v dveh knjigah Kapitalizma in shizofrenije, se 
zdi, da zadeva bolj označevalec pri Lacanu (ki je lahko in je bil 
opisan kot transcendenten^^) kot pa pravi lingvistični označe-
valec. Kot je zdaj splošno znano, je odnos Lacanovega označeval-
ca do Saussurjevega eponimen: delita si ime in ne prav dosti dru-
gega; en trdi, da je potomec drugega, a testi, ki bi lahko to potrdili, 
niso mogli ugotoviti očetovstva.^^ Soočeni smo torej s projekcijo, 
na ozadju nič hudega slutečega Saussurja, pojma označevalca, ki 
ima z lingvističnim označevalcem le zelo ohlapne vezi. V tem 
obstaja element samokritike, ko\)kor Logika smisla ponuja teorijo 
smisla in geneze jezika s strukturahstičnimi prizvoki. Za kritiko 
imperializma označevalca lahko rečemo, da je poseben prispevek 
Guattarija k skupnemu projektu. 

Začnimo z eksoteričnim Deleuzom. V Dialogues je označe-
valec opisan kot »mala umazana skrivnost«, vir, vzrok in središče 
procesa interpretacije.^^ V lacanovskem preobratu označevalec 
ni več tisti, ki ga je treba razložiti, ni končni element, ki ga prinese 
lingvistična analiza, temveč tisti, ki interpretira nas. In težava z 
interpretacijo - vsaj te vrste interpretacijo - je, da je odgovor 
vedno že dan vnaprej: označevalec, trdi Deleuze, nas vedno vodi 
k mami in očetu, tako kot pri malem Hansu. Od tod deleuzovski 
moto: vedno eksperimentiraj, nikoli ne interpretiraj. 

Za lingviste to ne bo prav pomembno, saj se njih to očitno 
ne tiče. A kritika gre precej dlje. Deleuze zsivrzczprimat označe-
valca, saussurjevsko idejo, da je semiologija, znanost o znakih, 
podaljšek in posplošitev hngvistike, da je lingvistični znak (ozna-
čevalec vs. označenec) model za vse znake. A režimi znakov, kar 

Gl. F. Dosse, Histoire du structuralisme, 1. zvezek, Pariz: Hachette, 
1998, str. 290 (1. izdaja, Pariz: La Decouverte, 1992). 

Gl. M. Arrive, Linguistique et psychanalyse, Pariz: Klincksieck, 1985. 
2® Deleuze in Parnet, Dialogues, str. 58. 



Guattari imenuje »semiotiica«, so nešteti in le teoretski fiat jih 
lahko zreducira na jezik in njegovo semiotiko: takšna projekcija 
je v osrčju znanstvenega programa lingvistike in razloži vztrajno 
prisotnost obraznosti in ritornellov v Tisoč platojih, kolikor so ti 
semiotika, ki je drugačna od lingvistične semiotike. 

Tu kritika imperializma označevalca nazadnje doseže hngvi-
stiko in ta kritika ni zgolj odsev Deleuzove in Guattarijeve znane 
sovražnosti do psihoanalize. Napreduje v treh korakih in naka-
zano imamo korekcijo: lingvistični označevalec tako kot njegov 
lacanovski ekvivalent deluje preko transcendence, medtem ko se 
jezik razprostre na ravnini imanence; označevalec kot pojem mora 
biti historiziran in pri tem se izkaže za despotski znak (kot na-
sprotje teritorialnemu znaku); in binarizem označevalca, njegov 
bi-univokni odnos do njegovega označenca (to se ne nanaša več 
na lacanovski označevalec), zatre dvoumnost, večglasno razrašča-
nje, ki je prava značilnost jezika. 

Tudi hngvistični označevalec potemtakem vključuje obliko 
transcendence. Deleuzova in Guattarijeva taktika tu je, dazvestobo 
Lacanovega označevalca Saussurju in njegovim naslednikom vza-
meta za sprejeto (kasnejše kritike, kot smo pravkar videli, zbujajo 
močne dvome o tem). V psihoanalizi je določeni objekt, despotski 
označevalec, ločen od označevalnega niza, sestavljenega iz neozna-
čevalnih, ločljivih elementov. Ta ločeni označevalec da celotni 
verigi, v kateri manjka, pomen, s trianguliranjem njenih elementov 
jo napravi koherentno (Deleuze in Guattari imata rada to karto-
grafsko metaforo). Falos je tisti ločeni označevalec, ki trianguhra 
verigo Hbidinalnih delnih objektov.^' Na prvi pogled je primer 
lingvistične verige precej drugačen: zdi se, da noben posamičen 
ločen označevalec ne pripiše pomena in ga zamrzne vzdolž celotne 
verige. A organizacija verige je dvojna: ni le sintagmatska (kar 
Jakobson imenuje os kombinacije), je tudi paradigmatska (os 
selekcije), tako da je na vsakem posameznem mestu v verigi virtu-

Deleuze in Guattari, UAnti-Oedipe, s t r 87. 



alna paradigma ponovno uvedena kot manjkajoča, in absentia, 
odsotna prisotnost, kar pomeni, da je skozi negativnost opozicije 
celoten sistem transcendentno prisoten v vsakem aktualnem nizu 
označevalcev. Vloga transcendence v sistemu je običajna: kot laca-
novski tapetniški gumb (oziroma točka prešitja) triangulira vsak 
element v verigi, jamči, da je pomen dosežen, da je vrednost (v 
saussurjevskem smislu) vsake variable oziroma besede določena. 

O d tod drugi vidik kritike, da je označevalec despotski znak, 
v nasprotju s teritorialnim znakom. Označevalec je tu očitno ujet 
v kvazi-marksistično Anti-Ojdipa. Njegov nastanek 
je povezan z nastankom države in tistega, kar imenujeta imperialni 
oziroma despotski mehanizem. Ta proces nastanka pa je proces 
abstrakcije, v katerem se spremeni sama narava znaka: znak ni 
več teritorialen, ni konkretno znamenje pripadnosti (ritornello, 
la ritoHrnelle, je značilen za teritorialno semiotiko: zaznamuje 
subjektov teritorij); skozi deteritorializacijo je postal abstrakten, 
nič več ni neposredno znak, temveč »znak znaka«, »zgolj deterito-
rializirani znak sam«, znak ne kot opozorilo ah simptom, temveč 
kot črka. To je dejansko vir transcendence označevalca, v tisti 
izvorni povezavi z davno izginulim despotom. Od tod slavna 
izjava: »Lingvistika, celo ko govori švicarsko ali ameriško, rokuje 
s senco orientalnega despotizma.«^° 

Tretji korak kritike, ki je povsem povezan s prvima dvema, 
zadeva »bi-univoknost« označevalca. Naslednji odlomek je tipi-
čen: 

N e o b s t a j a l ingv i s t i čno po l j e , ki ne bi i m e l o b i - u n i v o k n i h relacij -
b o d i s i m e d i d e o g r a f s k i m i in f o n e t i č n i m i v r e d n o s t m i bod i s i m e d 
a r t i k u l a c i j a m i r a z l i č n i h r avn i , m o n e m i in f o n e m i - , ki k o n č n o 
z a g o t o v i j o n e o d v i s n o s t in l i n e a r n o s t de t e r i t o r i a l i z i r an ih znakov . 
A t a k š n o p o l j e še napre j de f in i r a t r anscendenca , celo če to t r anscen -
d e n c o r a z u m e m o k o t o d s o t n o s t ali p r a z n o m e s t o , ki izvaja n u j n a 
g u b a n j a , i z r a v n a v a n j a [rabattements] in p o d r e d i t v e - t r a n s c e n -
denca , iz k a t e r e s k o z i s i s tem iz ide n e a r t i k u l i r a n ma te r i a ln i f l uks , v 

Ibid., str. 244. 



katerem ta transcendenca operira, oponira, selekcionira in kombi-
nira: Označevalec. 

Namen bi-univoknosti lingvističnega znaka in binarizma 
lingvistične analize je zatreti polivoknost, večglasnost pojavov. 
Za lingvistiko vprašanje homonimije in dvoumnosti vselej pred-
stavlja problem, a ne ustvarjalno pomenljivega - pozabiti si ga 
želi v takojšnjih binarnih rešitvah. Večglasnost, ki jo je druga, sta-
rejša lingvistika želela zajeti, je semiotika označevalca zreducirala, 
zatrla, izrabila - kar je povezano z razporeditvami moči/oblasti, 
ki govorcu vsilijo pomenjanje {signifiance) in subjektivacijo.^^ 
Kaj je narobe z imperializmom označevalca, je zdaj jasno: govorcu 
vsili subjektivno strukturo; interpelira ga na mesto ravno v tistem 
trenutku, ko verjame, da se, s tem ko si je v svojih govornih deja-
njih prilastil jezik, izraža svobodno. In to zadeva tako saussurjev-
sko definicijo označevalca (znak predstavlja objekt za subjekta) 
kot tudi lacanovsko (označevalec predstavlja subjekt za drugega 
označevalca).^^ Označevalec, nosilec sile, orodje moči/oblasti, je 
glavni igralec v procesu subjektivacije. 

V Tisoč platojih Deleuze in Guattari zbereta skupaj svoje 
kritike označevalca - zdaj je jasno, da je to popolna kritika pojma 
znaka, na katerem je osnovana celotna lingvistika kot znanstveni 
poskus - v diagram,^"* ki vključuje lingvistični označevalec, a prav 
tako druge elemente: obraze, politično in versko ureditev države, 
ritual grešnega kozla itd. Jezik pri Deleuzu in Guattariju ni nikoli 
ločen oz. ločljiv od sveta, v katerem je govorjen. Takšnega sveta 
ne tvori in ga tudi ne zgolj izreka ali predstavlja; vanj je ujet in 
posreduje v njem kot zobnik v stroju, kot komponenta v skupku 
moči/oblasti. In ker so to zgodovinske konstrukcije, je tip semio-
tike, v katerem naj bi jezik igral osrednjo vlogo v obhki imperia-

Ibid., s t r 245. 
Deleuze in Guattari, Mille plateaux, s t r 221. 

33 Za razlago te maksime glej mo]o Interpretation as Pragmatics, Basing-
stoke: Palgrave Macmillan, 1999, s t r 79-80. 

3'' Deleuze in Guattari, Mille plateaux, s t r 169. 



lizma označevalca, le eden od mnogih. Izrazi se razlikujejo: v 
Tisoč platojih so štirje tipi semiotike imenovani pred-označevalni, 
označevalni, proti-označevalni in po-označevalni. Bojim se, da 
je v tem element dramatične ironije: označevalna semiotika z upo-
rabo predpon, zato da bi opisala ostale tri, ponovno pridobi sre-
diščnost, ki jo je razraščanje poskušalo zanikati. To je še en primer 
paradoksa razmerja Deleuza do jezika: jezik je za Deleuza v 
resnici problem. 

[...] 

5 Postulati lingvistike 

Doslej je bila Deleuzova kritika lingvistike vodena en passant, 
kar zadeva podrobnosti doktrine, in nesistematično. Četrti plato 
iz Tisoč platojev pa zajema sistematično kritiko tistega, kar avtorja 
imenujeta »štirje postulati lingvistike«. 

Kaj lahko mishta s postulati hngvistike? Za pozitivno ekspo-
zicijo takih postulatov moramo narediti ovinek preko knjige Jean-
Clauda Milnerja de la langue?^ Za lacanovskega lingvista 
ima^langHe opraviti z Realnim (kot nasprotjem skonstruirani real-
nosti, s katero živimo), kolikor njegovo mejo definira določena 
vrsta nemožnosti (tipično znamenje Realnega): zato da bi vedeh, 
ah niz besed pripada langue, ah je sprejemljiv glede na to, če 
upošteva pravila, ki obvladujejo sistem, je vse, kar moramo storiti, 
to, da izrečemo sodbo: »to je/ni mogoče reči (v angleščini)«. Lan-
gue je definiran negativno, kot nekaj, kar organizira hrbtno stran 
niza izjav, ki jih »ni mogoče reči«. Lingvist nekoliko oholo trdi, 
da ta bližina Realnemu loči hngvistiko, ki je od nekdaj obstajala 
(o tem priča Paninijeva gramatika sanskrta), od drugih družbo-
slovnih znanosti, npr. sociologije, ki prebivajo v sferi imaginar-
nega in svoj objekt skonstruirajo. 

Tu je postulat (Milner ga seveda imenuje aksiom): Realno 
langue je lahko predmet kalkula. Sprejetje tega aksioma (ki ga je 

J . -C. Milner, Uamour de la langue, Pariz: Seuil, 1978. 



tako kot vse aksiome mogoče zanikati) loči znanstveno lingvistiko 
od amaterske. Iz njega lahko izpeljemo štiri maksime (izražene 
so v obliki ukazov), iz katerih se da deducirati celotno znanstveno 
lingvistiko: razčlenijo operacijo kalkula. 

Prva maksima. Langue mora biti konstituiran kot Realno, 
ki je, kot Realno, causa sui. Od tod arbitrarni značaj znaka: 
nobene nujnosti ni, da bi moral tak in tak znak označevati točno 
ta referent; tako so dane tudi sprejemljive izjave in kot takšne jih 
moramo sprejeti: kot govorci nimamo druge možnosti interven-
cije, kot da prepoznamo, da so to, kar so. 

Druga maksima. Langue mora biti konstituiran kot objekt 
formalizacije. Je objekt za formo simbolnega pisanja, ki jo prakti-
cirata logika in matematika. Pojem, ki nam dovoljuje, da to 
možnost aktuahziramo, je saussurjevski pojem znaka: langue je 
sistem dvojnih znakov (označevalec/označenec), sprejemljive 
izjave pa so prava kombinacija takšnih znakov. 

Tretja maksima. Langue mora govorca zreducirati na to, kar 
je potrebno za to, da je nosilec kalkula: zgolj na pošiljalca ali 
oddajnika znakov, ki nima nobenih drugih značilnosti (kot so 
telo, nezavedno, mesto v družbi ali zgodovinski poloiz]). Langue 
potrebuje in prepoznava le angele. 

Četrta maksima. Langue mora zreducirati skupnost govor-
cev na to, kar je potrebno za kalkul: na izmenjavo sporočil med 
pošiljateljem in prejemnikom, oddajnikom in naslovnikom, kar 
smo se naučili, da imenujemo »komunikacijska situacija«, kakršna 
je opisana z Jakobsonovim diagramom komunikacije. 

Iz teh štirih pojmov (arbitrarni značaj znaka, znak sam, govo-
rec, komunikacija) je mogoče izpeljati vse možne oblike lingvisti-
ke. Seveda naš lingvist, ki je tudi lacanovec (in ljubitelj poezije: 
je avtor razprave o prozodiji^^), ne trdi, da je langue ves jezik aH 
da znanstveni pojem razloži ustvarjanje pesnikov: lacanovski 
gue, ki je resnični predmet njegove knjige, razloži tiste dele jezika. 

J.-C. Milner in F. Regnault, Dire le vers, Pariz: Seuil, 1987. 



ki jih langue ne doseže.^^ Langue je tisto, kar gahlejevska znanost 
abstrahira iz neurejenih fenomenov, ki sestavljajo jezik, preko 
procesa izključitve in ločitve, ki jih napravi za prave fenomene v 
kantovskem smislu, se pravi, ki jih torej napravi primerne za 
kalkul. To ima seveda svojo ceno: kar se tiče jezika, langue nikoli 
ne more imeti zadnje besede; vendar pa prinese tudi običajno 
korist, in sicer eksphcitnost, jasnost in obljubo kumulacije vednosti. 

Čeprav Deleuze in Guattari iz očitnih razlogov nikoli ne ome-
nita Milnerja (Milner je pisal v istem času kot onadva), privzameta 
do lingvistike isti pristop, s tem ko izolirata štiri postulate - a s 
to razliko, da so takšni postulati neveljavni. 

Štirje postulati so formulirani takole: 

Prvi postulat. »Jezik naj bi služil informaciji in komunika-
ciji.«^^ Pogojnik (»le langageseraz? informatif.. .«) postulat formu-
lira ter hkrati nanj vrže dvom. Postulat v grobem odgovarja Milner-
jevi četrti maksimi: jezik je zreduciran na najbolj abstraktno obh-
ko komunikacijske situacije, kjer se informacija izmenjuje karnaj-
bolj nevtralno, ne oziraje se na čustva, potrebe in hotenja govorca. 

Drugi postulat. »Obstaja abstraktni mehanizem jezika, ki se 
ne obrača na noben 'zunanji ' faktor«^ ' To odgovarja Milnerjevi 
prvi maksimi. Langue se prilagodi strukturalističnemu »principu 
imanence«, je causa sui in zato so vsi odnosi, ki jih ima s svetom, 
kontingentni - oziroma bolje, ti ne spadajo v področje hngvistike, 
temveč neke druge, sekundarne znanosti. Lingvistika živi v slono-
koščenem stolpu, langue je imun za svetne vplive. Prednost takšne 
konstitutivne ločitve je, da jezik lahko »služi informaciji in komu-
nikaciji«. 

Tretji postulat. »Obstajajo konstante ali univerzalije jezika, 
zaradi katerih jezik lahko definiramo kot homogen sistem.«"*® 

Za razlago tega vidika Milnerja gl. J.-J. Lecerde, Philosophy Through 
the Looking-Glass, London: Hutchinson, 1985, str. 81-82, in The Violence of 
Language, London: Routledge, 1990, str. 3 2 ^ 2 . 

3® Deleuze in Guattari , Mille plateaux, str. 95. 
39 Ibid., sir. 109. 
'•o Ibid, str. 116. 



Nisem prepričan, če bi lahko rekh, da to ustreza kateri od Milner-
jevih maksim, razen posredno njegovi drugi maksimi, ki znak defi-
nira kot osnovno enoto sistema, ki mora biti homogen (oziroma 
ki ga sama konstrukcija pojma znaka napravi homogenega). A 
iskanje lingvističnih univerzalij je staro toliko kot lingvistika -
lahko bi rekh, da inspirira chomskyjevski raziskovalni program, 
in sama definicija galilejske znanosti jo sili v iskanje konstant, s 
pomočjo katerih bomo lahko opisali sistem kot homogen. 

Četrtipostulat. »Jezik je lahko znanstveno proučevan le pod 
pogoji standardnega oziroma večinskega jezik.«''' To jedrnato opiše 
celotno znanstveno početje; lahko bi rekli, da je neposredna 
posledica Milnerjeve tretje in četrte maksime. Redukcija govorca 
na angela in situacije komunikacije na uglajeno konverzacijo med 
angeli v nebesih neogibno spremeni langue v normalno ali, kot 
temu pravijo, »standardno« obliko jezika: angeli ne govorijo dia-
lektov, nimajo socialnega ali regionalnega naglasa oziroma besed-
njaka. In ker so nebesa kraj nedopovedljivega dolgčasa, ki hudo 
potrebuje kakšno kačo, da bi ga napravila zanimivega, angeli kljub 
svojim liram niso poeti. 

Deleuzovo in Guattarijevo stahšče glede teh postulatov, ne 
nepričakovano, je, da takšni postulati ne razložijo resničnega 
delovanja jezika in da se deli, ki si jih prizadevajo izključiti, mašče-
valno vrnejo kot Freudovo potlačeno. Nasprotovanje Milnerju 
je zato temeljito: zavračata, da bi se langue obravnavalo kot nekaj, 
kar pripada Realnemu - očitno je pač, da nista lacanovca. Zanju 
ločevanje med tem, kar je mogoče reči, in tem, česar ni mogoče 
reči, ni nekaj danega (kar je, je; nič ne moremo storiti v zvezi s 
tem), temveč nekaj, kar je vsilila oblast/moč in kar je formulirano 
v »mot d'ordre«: Reci to! N e reci tega! Brez težav pokažeta, da 
se takšne odredbe tekom zgodovine spreminjajo (Milnerjeve 
maksime predpostavljajo sinhrono coupe d'essence), da so različno 
vsiljene različnim delom govoreče populacije itd. O d tod v četr-

Ibid., str. 127. 



tem postulatu beseda »večinski« (ki je že sama po sebi kritika znan-
stvenega pojma langue), ki hkrati z večinskim idiomom predpo-
stavlja obstoj manjšinskih, ki ne bodo zreducirani na Milnerjev 
lalangue in »točke poezije«. A pojdimo po vrsti. 

Kritika prvega postulata je osnovana na ponovni vpeljavi 
pragmatike, seveda izključeni iz znanstvenega langue, kot pod-
ročja lingvistične prakse, ki je vredno proučevanja, tako kot vsa 
ostala področja, če ne še bolj. To seveda popolnoma predrugači 
naše pojmovanje jezika, kajti s stališča pragmatike je izjava stvar 
komunikacije in le redko naravnost informacije (prenos smisla 
je posreden in terja kalkul predpostavke ah griceovsko imphka-
turo); in kar je še pomembneje, izrekanje nikoh zgolj ne prenese 
sporočila, temveč vselej uporabi tudi silo. Kar je »komunicirano«, 
ni zgolj sporočilo, ampak tudi impulz (francoščina dopušča 
besedno igro s »komunikacijo«, ki jo Derrida uporabi v svojem 
slavnem eseju »Signature evenement conteKte«"*^). A Deleuze in 
Guattari gresta tu dlje od Austina in Searla: izrekanje ni zgolj 
mesto govornega akta (na primer obljube), temveč tudi družbe-
nega akta, mot d'ordre, slogana, gesla. Zanju se pragmatika preme-
šča od legalnega modela (je Diana dejansko rekla prave, legalno 
zavezujoče besede, ki so jo napravile za Charlesovo ženo?) k 
pohtičnemu modelu. Kanonična oblika izjave ni deklarativna, 
trditev, temveč imperativna. Izvor slogana je v kolektivnem skup-
ku izjavljanja, tej mešanici teles, instrumentov, institucij in izjav, 
ki govorijo govorca. Od tod znane trditve, da je celoten jezik 
govorjen v indirektnem govoru. In razumemo lahko, zakaj so 
sintaktična znamenja znamenja moči/oblasti. 

Kritika drugega postulata temelji na materialnosti jezika. 
Znanstvena lingvistika idealizira jezik v raztelešeni langue, a 
skupek izjavljanja nikoli ni samo to: vedno je tudi mehanski sku-
pek teles. Zato langue ne more biti causa sui, saj so izjave potop-

J. Derrida, »Signature evenement contexte«, v: Marges de laphUosophie, 
Pariz: Minuit, 1972, s t r 365-393, slov. prevod »Signatura dogodek kontekst«, 
v: Sodobna literarna teorija, op. cit., s tr 119-141. 



Ijene v svet, ki ga izražajo in v katerem so izrečene; a tudi iz 
globljih razlogov. Ontološko so sestavni del skupkov, ki sestav-
ljajo svet, sledijo svojim črtam bega na ravnini imanence ali konsi-
stence, ki je naš svet. Deleuzova in Guattarijeva ontologija ne 
temelji na ločitvi in abstrakciji, temveč na mešanici. Ta postulat, 
mimogrede, vsebuje tudi kritiko marksizma na področju hngvi-
stike, kot jo je iormuliral psevdo-Stahn:''^ ne glede na to, ali tako 
kot Stalin menimo, da je jezik nevtralen instrument, ah tako kot 
Nikolaj Marr, sovjetski lingvist, ki ga je Stalin kritiziral, da je del 
nadstavbe, še vedno postuhramo ločitev med materialno bazo in 
nadstavbami. Deleuzova in Guattarijeva ontologija to ločitev za-
vrača tako na ravni individualnega govorca (kjer je pod vprašajem 
razločevanje med besedo in krikom) kot na ravni kolektivnega 
izjavljanja, ki je del ontološko kompleksnega mehanizma. Neod-
visnost jezika ne more obstajati. 

Kritika tretjega postulata zveni bolj domače, saj gre za zanika-
nje ločitve med Sausurrjevima langue in parole, ki nam je bolj 
domača. Vendar pa ponavadi privzame obliko razširitve langue 
na rzčunparole, ki jo vodi znanstveno upanje, da hoparole nazad-
nje razpustila v T o pa ni Milnerjevo stahšče: zanj je takšna 
redukcija v principu nemogoča in znanost nikoli ne more ujeti 
vseh lingvističnih fenomenov; sam sem takšno nemožnost posku-
šal formulirati s pojmom »ostanka«.'*'' A Deleuze in Guattari 
gresta še dlje: zanju se to razločevanje sploh razpusti, saj je jezik 
kraj nenehne variacije, heterogenih tokov, edinstvenosti stila, tako 
da agramatikalnost ni ne objekt izključitve ne ostanek, ampak 
sestavni del jezika. Lingvistična »pravila« še zdaleč niso naravni 
zakoni, ampak so zgolj delne in začasne maksime, se pravi, po-
skus, da bi se jeziku vsilil neke vrste red, jezik pa se zanje ne 
zmeni, njegova jecljavost jih nenehno sprevrača. To nam tudi 

J. Stalin, Marksizem in lingvistika. Ponavadi se kot resnični avtor pam-
fleta omenja sovjetski akademik V. V. Vinogradov. Slov. prevod Stalin: »Marksi-
zem in vprašanja jezikoslovja«, v zborniku Marksizmi in jezikoslovje, Ljub-
ljana: Agregat, 2005, str. 85-118. 

** Gl. mojo The Violence of Language, passim. 



pomaga razumeti, zakaj je sinhrona coupe d'esence nesmiselna: 
vse, kar lahko storimo, je, da narišemo zemljevid variacij, da 
kartografiramo heterogene tokove jezika. 

Kritika četrtega postulata vzame to pomanjkanje homogeno-
sti resno. Ker govorci niso angeli, govorijo v neskončni raznoliko-
sti dialektov, registrov in žargonov. Tu je najbolj očitno, da je 
znanstveni langue stvaritev rapport de forces, vsiljenje znamenj 
moči. Lingvisti, ki so delali na jezikih nekdanjih kolonij, so skovali 
dvojni pojem lingvističnega imperializma in »glotofagije«, da bi 
razložili lingvistični boj med vladajočimi in vladanimi, kolonizira-
nimi in kolonizirajočimi jeziki.''^ A ne gre le za vprašanje spopada 
med jeziki, jezika, ki nasprotuje drugemu jeziku in ga nazadnje 
likvidira (takšna situacija je obstajala med angleščino in kornijšči-
no in še vedno grozi v primeru angleščine in valižanščine), saj 
isti tip odnosa obstaja znotraj jezika, kjer na večinski dialekt (na 
primer dialekt WASP govorca) »vplivajo nenehne variacije, ki ga 
transponirajo v 'manjšinski' j e z i k « . D e l e u z e in Guattari skle-
neta: »ne obstajata torej dve vrsti jezikov, temveč dve možni 
obravnavi istega jezika«."*^ Koristnost te internalizacije lingvistič-
nega boja je, da govorcu ponudi trohico upanja. Kajti če je govo-
rec podvržen lingvističnim znamenjem moči/oblasti, če ga govori 
kolektivni skupek, so možnosti za izraz strogo omejene: če upo-
rabimo isto analogijo kot Deleuze in Guattari, potem je govorec 
enako svoboden, kadar govori, kot takrat, ko voh (svoboden je, 
da voli kogarkoh hoče, a pod pogojem, da sistem, ali predsednik 
Združenih držav, kandidata odobri). Vendar če manjšinski dialekti 
stalno »delujejo« znotraj in proti večinskemu jeziku, postane 
možno slediti črti bega, napraviti, da jezik jeclja, narediti to, čemur 
se je nekoč reklo »poetično naseliti jezik« - le da takšna nase-
litev, ki jo Deleuze in Guattari imenujeta stil, ni rezervirana samo 
za poete, četudi so ti pri tem boljši kot večina ostalih ljudi, četudi 
so poeti strokovnjaki za jecljanje. 

Gl. L.-J. Calvet, Linguistique et colonialisme, Pariz: Payot, 1974. 
Deleuze in Guattari , Mille plateaux, str. 130. 
Ibid. 



Zapuščamo območje kritike in se obračamo k pozitivni rekon-
strukciji analize jezika. V intervjuju Deleuze takole formulira njene 
glavne značilnosti: 

Mis l im , da , k a r zadeva n a j u , nisva p o s e b n o k o m p e t e n t n a za to , da 
i z r ažava svo ja stališča g lede l ingvis t ike . A p o d r u g i s t r an i je s a m a 
k o m p e t e n c a v l ingv i s t ik i p r e c e j n e j a s e n p o j e m . L o t e v a v a se le 
n e k a t e r i h t o č k , za ka t e r e s ama meniva , da so t eme l jne : prv ič , v loga , 
ki j o v j e z i k u ig ra jo u k a z i ; d rug ič , p o m e m b n o s t i n d i r e k t n e g a d i s -
k u r z a (in s p o z n a n j e , da je m e t a f o r a n e k a j , ka r s tvar i le z m e d e in 
n i m a p r a v e p o m e m b n o s t i ) ; t re t j ič , k r i t ika l ingvis t ičn ih k o n s t a n t 
in celo l ingvističnih variabel, ki izpostavl ja o b m o č j a stalne variacije."*® 

Skromnosti zanikanja, s katerim se citat prične, nam ni treba 
vzeti resno: je le pretveza za še en napad na Chomskega. Ostali 
del odlomka pa skicira novo obliko pragmatike - vendar takšno, 
ki ima močan kontinentalni priokus. 

6 K drugemu pojmu jezika 

Deleuzova kritika lingvistike ima vsaj to lastnost, da je izčrpna. 
Začne s tem, da jezik prestavi iz njegovega središčnega položaja, 
ki ga ima v našem pogledu na svet na splošno in filozofijo posebej, 
nadaljuje s prestavitvijo lingvistike iz njene vloge modela, iz nje-
nega središčnega položaja v družboslovnih znanostih, in gre še 
dlje, s tem da ji zanika status znanstvene disciphne. Vendar pa 
Deleuze v nasprotju z Badioujem tega položaja ne izrabi za vse-
splošno obsodbo filozofov, ki se tako kot sofisti prepuščajo svoji 
očaranosti nad jezikom (za Badiouja je Wittgenstein model sofi-
sta, Lyotard pa ne zaostaja dosti za njim).'' ' Kajti jezik, kot smo 
videh, v Deleuzovem delu vztraja: lahko je objekt pojma ali serije 
pojmov. Sama kritika hngvistike je že dala bogato žetev (smisel, 
pragmatika, stil, manjšinski jezik, jecljanje), ki jo je še treba razviti. 

Deleuze, Pourparlers, s tr 44. 
A. Badiou, Conditions, Pariz: Seuil, 1992, s tr 60. 



Lingvistu se zdi Deleuzova kritika lingvistike precej poeno-
stavljena: ne manjka širokopoteznih izjav. A četudi je kdaj nepra-
vična in zgrešena, ni nikoli nevedna. Deleuze (mogoče bi moral 
reči Deleuze-in-Guattari) dejansko bere dela lingvistov. Vendar 
prebere in izbere: celo ko brani literarni kanon, ima svoje lingvi-
stične ljubljence. Njegov kanon je pogosto idiosinkratičen, vse 
do tega, da je včasih zbadljiv (francoski lingvist Henri Gobard s 
svojim pojmom »tetraglose« je zdaj popolnoma pozabljen), ven-
dar se zateče tudi k lingvistom, katerih pomembnost pri razvoju 
discipline ni vprašljiva. Tu so trije primeri, v vrstnem redu od 
pomembnejšega k manj pomembnemu: Deleuze se znatno poslu-
žuje super-strukturalista Hjelmsleva; odobrava lingviste, ki se 
ukvarjajo z eksterno lingvistiko, na primer Williama Labova; nje-
govi pogledi na jezik se zdijo občasno blizu pogledom francoske 
šole »lingvistike izjavljanja«, katere glavni predstavnik je Emile 
Benveniste. 

Na prvi pogled je privlačnost Hjelmsleva za Deleuza nena-
vadna. Od vsega začetka pa se moramo izogniti terminološkemu 
napačnemu razumevanju. Deleuze je filozof imanence in zanj se 
jezik razgrinja na ravnini imanence (odločno zavrača to, kar vidi 
kot transcendenco označevalca). A to mu ne preprečuje, da ne bi 
podpiral in v določeni meri tudi prakticiral eksterne lingvistike, 
ki jezik umešča znotraj materialnega sveta. Zato se tudi zdi, da 
ne odobrava »principa imanence«, ki je središčen za strukturali-
stično lingvistiko, in še posebej njeno različico pri Hjelmslevu -
principa, ki formulira popolno ločitev jezika od vsega, kar ni on 
sam.^° Vseeno pa Deleuze Hjelmsleva, čigar tehnični besednjak 
uporablja, dosledno postavlja nasproti Saussurju - in misli, da 
lahko v Hjelmslevovi uporabi izraza »imanenca« odkrije ne le 
ločitev, ki ji nasprotuje, ampak zavrnitev vsake transcendence. 
Dejansko je Hjelmslev tisti, od katerega dobi svoje pojme ravnin 
in plasti; tisti, ki vztraja na odnosu vzajemnega predpostavljanja 
med ravninama izraza in vsebine (ki radikalno zatre vsako obliko 

50 Gl. npr. J.-P. Corneille, La linguistiijne structurale, Pariz: Larousse, 1976. 



transcendence); ki zaplete dvojnost saussurjevskega znaka, s tem 
ko uvede razmerje štirih izrazov, kjer se kontrast forma - substan-
ca seka s kontrastom izraz - vsebina (tako da imamo formo vse-
bine, morfemsko strukturo, ki izoblikuje substanco vsebine, stalni 
tok mish); dalje tisti, ki mu omogoči, da jezik obravnava kot 
mehansko organizacijo toka in prekinitev, s tem ko uvede pojem 
materije kot nečesa, kar še niti ni substanca, namenjena oblikova-
nju - materija je blizu tistemu, na kar Deleuze meri s kaosom; in 
nazadnje tisti, ki Deleuza oskrbi s pravo stopnjo abstrakcije, 
diagramatično stopnjo, saj je njegov pojem langue zadosti širok, 
da pokriva ne le naravne jezike, ki so zgolj podtip, ampak tudi 
široko raznolikost entitet, ki imajo podobno strukturo - struk-
turo, ki jo oblika vsili substanci, ki jo ekstrahira iz materije (beseda 
»kodiranje«, ki jo za to uporabljata Deleuze in Guattari, zveni 
zelo hjelmslevsko). V odlomku \z Anti-Ojdipa je ta kontrast eks-
pliciten, in sicer v obliki naslednjih korelacij:^' 

Zadnji stolpec se ponovno pojavi v Tisoč platojih, kjer je Hjel-
mslev predstavljen kot spinozovski lingvist, ker prekine s staro 
opozicijo označevalec/označenec in jo, s tem ko uvede pojem 
forme (kot protipola substance) in izraza (kot protipola vsebine), 
napravi kompleksnejšo: dvojna artikulacija lingvistov je še enkrat 

Deleuze in Guattari, UAnti-Oedipe, str. 287. 



podvojena in dopušča možnost abstraktnejšega pojmovanja siste-
ma in druge, neoznačevalne semiotike.^^ 

Drugi lingvist, ki ga Deleuze bere in citira, je William Labov, 
utelešenje eksterne lingvistike, saj se to, s čimer se ukvarja, pona-
vadi imenuje »sociolingvistika«. Tako kot je bil Hjelmslev jasnejša 
stran Saussurja, je Labov sprejemljiva stran Chomskega. Kar 
Deleuze najde pri njem, je pot stran od fiksnosti chomskyjevske 
kompetence (spomnimo se, da gre Chomsky v nesprejemljive 
skrajnosti, da bi jo naturaliziral, s tem da jo naredi za značilnost 
človeške vrste in jo vpiše v možgane): ta pot stran gre preko pojma 
»nenehne variacije« oziroma »inherentne variacije«. Takšen pojem 
omogoči Deleuzu zamisel sistema, a takšnega, ki je v stanju neu-
ravnoteženosti. Deleuze ni preprosto sovražno nastrojen do zna-
nosti; prej je sovražno nastrojen do pozitivne različice znanosti, 
ki jo najdemo pri Chomskem. Zanika naravno kompetenco, a 
sprejema opis sistema variacij. In v resnici Labov črnske angle-
ščine ne opiše zgolj z izrazi svobodnih (fonetičnih) variabel, kakr-
šne bi nabral kakšen zbirateljsko naravnan lingvist: opisati hoče 
sistem tistega, kar niso zgolj variable, temveč variacije v skorajda 
glasbenem pomenu variacij na temo. In tudi ne opisuje mešanice 
ali navzkrižja dveh različnih sistemov (standardne oziroma večin-
ske angleščine nasproti manjšinskemu dialektu): opisuje sistem 
v stanju pretoka, za katerega niso značilni kontrasti ah univerza-
lije, temveč variacije.^^ 

Primer lingvistike izjavljanja je bolj zapleten. To je francoska 
teorija, ki je imela zunaj francosko govorečih dežel bolj malo 
vpliva. Središče lingvistove pozornosti prestavi od izjave kot 
rezultata, niza elementov, ki jih strukturalistični lingvist segmen-
tira in klasificira oziroma poskuša posplošiti, k izjavljanju kot 
procesu (v francoščini kontrast med enonciation in enonce): po-
zornost je torej osredotočena na govorca kot izjavljalca in na 
lingvistična znamenja (šifterje, deiktike, časovna in modalna 

Deleuze in Guattari , Mille plateaux, str. 58. 
" Gl npr. ibid., str. 118. 



znamenja), preko katerih napravi ta svojo prisotnost občutno in 
izjavljanje-kot-proces vpiše znotraj izjave-kot-rezukata. Anglo-
saški ekvivalent tej teoriji gre iskati v teoriji govornega akta in 
lingvistični pragmatiki ali še bolj prepričljivo v semantičnih gra-
matikah, kot je Langackerjeva.^"* Najbolj znani francoski zagovor-
niki lingvistike izjavljanja so Gustave Guillaume, Emile Benveni-
ste in Antoine Cuhoh.^^ Deleuze omenja le prva dva; Cuholi, ki 
ni najmanj pomemben med njimi, je svojo izdajo dočakal precej 
kasneje. 

Deleuze Benvenistovo teorijo zaimkov (za Benvenista so 
tretje-osebni zaimki ne-osebni zaimki: nanašajo se na odsotnega 
ah molčečega člana v situaciji dialoga, ki jo poskuša orisati ling-
vistika izjavljanja) uporabi na dokaj običajen način. V Tisoč plato-
jih Deleuze in Guattari Benvenista potegneta na plan, ko razlagata 
semiotiko ravnine konsistence z izrazi lingvističnih znamenj: 
nedoločnika, lastnih imen, členov in zaimkov. To se zgodi v 
odlomku, ko poskušata definirati pojem hekceitete (hecceite),^^ 
načina individuacije, ki ni ne individuacija subjekta ne stvari (letni 
čas, datum ah haiku so, kot pravita, dobri primeri hekceitet). 
Ravnina konsistence je sestavljena iz r izomatskih hekceitet, 
katerih črte se križajo. Kolikor je ravnina imanence nosilec hekcei-
tet, ima svojo lastno semiotiko z znamenji, ki individuirajo posa-
mezne točke, kjer se črte križajo, ne da bi jih pri tem zamrznila v 
stvari ah subjekte: nedoločni glagoli, lastna imena ah nedoločni 
členi nikakor niso nedoločeni, vendar pa ne interpelirajo subjek-

^^ G. Langacker, Foundations of Cognitive Grammar, 2 knjigi, Stanford: 
Stanford University Press, 1987, 1991. 

^̂  G. Guillaume, Langage et science du langage, 3. izdaja, Pariz: Nizet , 
1984; E. Benveniste, Prohlemes de linguistique generale, 1. knjiga, Pariz: 
Gallimard, 1966, slov. prevod Problemi splošne lingvistike I, Ljubljana: Studia 
humanitatis, 1988; 2. knjiga 1974; A. Culioli, Cognition and Representation 
in Linguistic Theory, Amsterdam: John Benjamins, \995;Pour nne linguistiqMe 
de l'enonciation, 1. knjiga, Gap: Ophrys , 1990, 2. in 3. knjiga (1999). 

[Hekceiteta, haecceitas, je izraz, ki si ga je Deleuze sposodil pri srednje-

veškem fi lozofu Dunsu Škotu. Predlog za slovenski prevod je neologizem 

' totost ' . ] 



tov (ostajamo v anonimni poziciji on)-, »nedoločni člen + lastno 
ime + nedoločni glagol tvorijo osnovno verigo izraza, ki je kore-
lativna najmanj formalizirani vsebini, s stališča semiotike, ki se 
je osvobodila tako formalnih pomenjanj kot osebnih subjekti-
vacij«^^. Ena od koristi Deleuza je v resnici ta, da nam da filozofijo 
neosebnega, pred-individualnega in ne-subjektivnega, filozofijo, 
kjer pojem subjekta igra stransko vlogo, če sploh igra kakšno. 
Vendar moramo priznati, da njegovo zatekanje k lingvistiki izjav-
ljanja dela zmedo, ker zlasti Benveniste postavi subjekt v samo 
središče pozornosti: njegova lingvistika ni več lingvistika 
temveč lingvistika diskurza, diskurz pa je kraj, kjer si govoreči 
subjekt »prilasti« jezik. Deleuzova in Guattarijeva raba Benveni-
sta, ko poskušata definirati ne-subjektivni kraj za diskurz, hekcei-
teto, ki ni ne človek ne zver, je zagotovo v nasprotju s samo naravo 
teksta. Drug odlomek iz Tisoč platojev kombinira referenco na 
Althusserja (prava redkost) in njegov pojem interpelacije z refe-
renco na Benvenistovo teorijo zaimkov in zaključi, da v jeziku 
ni subjekta, ampak le kolektivni skupki izjavljanja. Subjektivacija 
{'subjectivation') je le eden od režimov znakov, ki se prej kot na 
splošen pogoj delovanja jezika nanaša na določen skupek:^^ Ben-
veniste nikoli ne bi mogel pristati na takšno poneverjanje in 
zatajitev njegovih priljubljenih pojmov. 

Reference na hngvistiko izjavljanja (v glavnem na Benvenista: 
nekaj referenc na Gustava Guillauma je manj kontroverznih -
Guillauma varuje njegov občasno ekstravagantni metahngvistični 
žargon) so prej ustvarjalna zatajitev kot pa spoštljiva sposoja: 
pojma ne-osebe (Benveniste) in črte (Guillaume) sta detournes, 
speljana v novih, nepričakovanih smereh, zavedena s poti. A Deleu-
ze je mojster takšnega pojmovnega piratstva. 

[ - ] ^^ 
Središče Deleuzove nenaklonjenosti lingvistiki, razlog, zakaj 

mish, da je naredila ogromno škode, je zdaj jasen. Najbolje se ga 

Deleuze in Guattari , Mille plateaux, str. 322. 
Ibid., str. 162-163. 



da izraziti kot zavrnitev Milnerjevega osrednjega načela v njegovi 
filozofski rekonstrukciji znanosti jezika: da obstaja Ke.z\nolangue 
in da je to Realno predmet kalkula. Prav to pa Deleuze zanika, 
kar lahko strnemo v naslednjih tezah, ki so podlaga njegove 
kritike in kritičnosti: 

1. Jezik ni model za vse tipe semiotike, ki naj bi izšli iz ling-
vistike, temveč en vidik dosti širšega območja semiotičnih feno-
menov. 

2. Posledica tega je, da lingvistika nima nobenega privilegija 
pred drugimi disciplinami; lahko gremo celo še dlje in zanikamo, 
da je objekt, ki ga k o n s t r u i r a , p r a v i objekt. Deleuze zago-
varja vrnitev k »jeziku«. N e seveda vrnitve k preprostemu opisu 
empirične vrste (kot smo videh, ni nenaklonjen ideji sistema), 
temveč k objektu, ki je ontološko heterogen in ki, četudi je 
obdarjen s formo imanence, ni ločen od materialnega sveta, vkate-
rega posega. 

3. Jezik je torej en vidik obnašanja teles, iz katerega ga ne 
moremo idealizirati preko napačne vrste abstrakcije; isto velja 
za institucije. Takšna ontološka mešanica - teles, institucij, i z jav-
je značilna za kolektivne skupke izjavljanja. Za Deleuza (in 
Guattarija) so prav ti ustrezni objekti za proučevanje jezika, ki 
pa nikoli ne more biti proučevanje samo jezika. 

4. Vendar pa obstaja tudi prava vrsta abstrakcije in jezik je 
podvrsta tistega dela seimotike, ki ga zajema pojem abstraktnih 
strojev, vsi pa so udeleženi v najbolj splošnem od vseh procesov, 
procesu črtanja ravnin skozi kaos, da bi mu nadeh obhko reda. 
In ker je ta proces tisto, kar konstituira svet, je jezik nepreklicno 
ujet v svet, katerega sestavni del je. 

Prevedla Nina Zaplotnik. 





Polpremi govor 

Mladen Dolar 

Knjiga z naslovom Marksizem in filozofija jezika dandanes ne 
more ravno računati na posebno popularnost, ne v posebnih 
slovenskih razmerah ne širše naokoh. ' Ta knjiga je izšla leta 1929 
v Sovjetski zvezi, v času Stalinove utrditve na oblasti, kot njen 
avtor pa je bil naveden Valentin N . Vološinov. Njeno avtorstvo 
je sicer še vedno predmet kontroverz, saj je bil domnevno njen 
pravi ali poglavitni avtor Mihail Bahtin, človek, ki ga je kasneje 
doletela precejšnja slava in ki je na stara leta svoje avtorstvo potrdil 
(to naj bi potrdila tudi vdova Vološinova in takšno mnenje prevla-
duje med ruskimi raziskovalci, medtem ko se na Zahodu mnogi 
strokovnjaki bolj nagibajo k avtorstvu Vološinova). Najverjetneje 
je, da je bila knjiga plod skupinskega dela, pri katerem je najbrž 
sodeloval tudi Pavel N . Medvedev, avtorske deleže pa je skorajda 
nemogoče ugotoviti. Zaradi preprostosti se bom držal imena 
Bahtin, ne da bi s tem hotel karkoli prejudicirati. 

Več avtorjev, več avtorskih glasov, njihov nerazločljivi de lež-
takoj smo pri jedru problema. V tej knjigi, ki je sicer v vsakem 
pogledu izjemno zanimiva in ki je sprožila precejšen vihar, ko je 
bila v sedemdesetih letih končno prevedena v evropske jezike, 
nas bo zanimal le njen tretji del, ki se ukvarja z nekim zelo ozko 
zamejenim problemom. O b strani bomo pustih splošne metodo-
loške izpeljave glede načelnega pristopa k jeziku in razmerja jezika 

' Zato je pogumno dejanje, da je založba Agregat v zbirki Ok tob ra izdala 
del te knjige v zborniku Marksizmi in jezikoslovje, Ljubljana 2005. 



do ideologije itd. O tem le toliko: taisti avtor (Vološinov? Bahtin?) 
je v par letih izdal dve knjigi, poleg te še Freudizem (1927), in če 
ju vzamemo skupaj, je videti, da gre za splošni kritični napad na 
strukturalizem, še preden se je ta sploh zares začel. Obe knjigi 
predstavljata spoprijem z dvema founding fathers tega, kar bo 
desetletja kasneje postal strukturalizem, namreč s Freudom in 
Saussurjem. Pri obeh se avtor kritično loteva njunih izhodišč in 
predpostavk, tako da je videti, da se je 'poststrukturalizem' začel 
konec dvajsetih let v Rusiji, še preden je kdo na Zahodu slišal za 
sam strukturalizem. In ko sta bih ti knjigi z neznansko zamudo 
naposled prevedeni, sta dejansko padli naravnost v konjunkturo 
poststrukturalizma, kot naročeni. Tu je, denimo, Deleuze našel 
inspiracijo za enega svojih ključnih pojmov, in prav temu bomo 
tu sledili. 

Tretji del knjige nosi prav nič obetavni naslov »Prispevek k 
zgodovini izjavnih form v jezikovnih konstrukcijah«, s podnaslo-
vom »Poskus aphkacije sociološke metode na probleme sintakse«. 
Za tem suhoparnim nazivom se skriva nadvse zanimiv problem, 
v splošni obliki problem samonanašanja govora - kako govor 
obdeluje drugi govor, govori o govoru - in v specifični obliki 
problem posredovanja, prenašanja govora drugega, poročanja o 
govoru drugega. Videti je nenavadno, da se marksistični avtor 
(po lastnem stalnem samoopisu) loti tako omejenega, skorajda 
tehničnega problema, in to v tistem delu, kjer bi moral pokazati 
moč svoje metode, njeno realno aphkacijo (po tem, ko je v prvih 
dveh delih šlo za precej bolj generalne reči, »Pomen problema 
filozofije jezika za marksizem« in »Poti marksistične filozofije 
jezika«). Vendar je prav v tem neko pomenljivo sporočilo: ravno 
v posluhu za navidez zelo obrobno in ozko temo lahko vidimo 
avtorjevo zavezanost materializmu, o katerem se odloča v niansah 
in detajhh, ne v deklaracijah. Takšno omejeno izhodišče pa tudi 
ne daje slutiti, do kako daljnosežnih filozofskih problemov lahko 
iz njega dospemo. 

Izhodišče je preprosto: »'Tuji govor' je govor v govorn, izjava 
v izjavi, toda obenem govor o govoru, izjava o izjavi.« (Bahtin 



1980, Str. 128.) S posredovanjem tujega govora sporočamo, kaj je 
nekdo rekel, govoril, izjavil, torej je govorec znotraj svojega 
govora odprl neko okno, v katerega je postavil govor drugega 
govorca, ali neki oder, kjer je dal besedo drugi osebi, hkrati s tem 
pa je govorec tudi zavzel neko stališče, reagiral je na besede 
drugega, jih obarval, jim kaj dodal ali odvzel, jih postavil v dolo-
čeno osvetljavo. Še tako objektivno poročanje terja določen izrez, 
zarezo, okvir, znotraj katerega nastopi govor drugega. Tu je ena 
ključnih Bahtinovih teoretskih tez o tem, kako se kaže lotiti pro-
blemov jezika: jezik nikoh ni le poročanje ah konstatiranje, nikoli 
ni osamljeni stavek - prav v tem je zanj usodna pomanjkljivost 
skorajda vse dotedanje lingvistike, da namreč ni mogla videti 
onkraj meja stavka, da je bil stavek njena temeljna in poslednja 
enota, tisti element, o katerem lahko lingvist nekaj reče kot ling-
vist. Njegova znanost je segala le do meja stavka, to je tista največja 
entiteta, v kateri se stekajo glasoslovne, morfološke in sintaktične 
analize; kako pa se stavki navezujejo en na drugega, kako reagirajo 
en na drugega, to ni več stvar lingvistike. Za Bahtina pa bi se, 
prav nasprotno, lingvistika tu šele morala začeti: temeljno dejstvo 
jezika niso njegove ekstrapohrane enote, fonetične, morfološke 
ah sintaktične, temveč interaktivna, intersubjektivna, družbena 
situacija, kjer sleherni stavek stopa v razmerje z drugimi, se odziva 
na druge stavke in le v tej dialoški spregi šele zadobi svoj smisel. 
Temeljna enota je zato izjava, ki je izzvana z drugimi izjavami in 
izzove druge izjave, le po tem je jezik družbeno dejstvo, družbe-
nost pa ni kaka posebna lastnost, ki bi se mu dodajala zraven, 
temveč njegova najbolj notranja opredelitev. Ne moremo in ne 
smemo začeti pri fonemih, ampak pri dialogu in interakciji, prav 
tu pa naj bi bil tudi osnovni greh Saussurja, ki je govor že v izho-
dišču izločil iz polja lingvistične znanosti in za njen izključni 
predmet postavil jezik kot sistem. Z govorom bi se po saussurjan-
ski delitvi dela morali ukvarjati psihologija in sociologija, ne pa 
lingvistika. A za Bahtina se tako stvari lotimo na napačnem koncu 
in si vnaprej zapremo možnosti razumevanja najbolj osnovnega 
dejstva, po katerem je jezik sploh jezik. Jezik je jezik šele v 



govoru, edinole govor je lahko izhodišče, govor pa je vselej druž-
bena dialoška situacija. - Pustimo tu ob strani, kako bi se zoper 
te očitke branil Saussure, koliko si Bahtin poenostavi delo in kako 
bi bilo mogoče razplesti vprašanja, ki si jih postavita eden in drugi. 

Prav zaradi take narave jezika lahko prenos tujega govora, 
govor v govoru in s tem govor o govoru, nastopi kot preskusni 
kamen, ne pa kot izjema ali posebni primer. To je način, kako 
znotraj navidez monološkega govora nenehno reagiramo na izjave 
drugih, jih povzemamo, premeščamo, z njimi polemiziramo, 
nanje navezujemo. Ni težko videti, da se dobršen del našega 
govorjenja, četudi ne gre za dialog, kar naprej odvija skozi ekspli-
citno ali implicitno navezovanje na govor drugega, kar lahko 
privzema zelo razhčne modahtete, način, kako vpletamo tuji go-
vor, pa ima obenem svoje lingvistične forme, sintaktična obeležja, 
govorne šablone. 

T a k o se v f o r m a h p r e n a š a n j a t u j ega g o v o r a i z raža aktivni odnos 
ene iz jave n a s p r o t i d r u g i , in t o ne na t e m a t s k i ravni , t e m v e č v 
s tab i ln ih k o n s t r u k t i v n i h f o r m a h samega jez ika . P r e d sabo i m a m o 
p o j a v reagiranja besede na besedo, v e n d a r r eag i ran ja , ki se o s t r o in 
b i s t v e n o r a z l i k u j e o d d i a l o g a . V d i a l o g u so r e p l i k e s l o v n i č n o 
r a z d r u ž e n e in n iso i n k o r p o r i r a n e v e n o t n i k o n t e k s t . Ni sintaktičnih 
form, ki bi gradile enotnost dialoga. (Str. 129.) 

Pri prenašanju tujega govora se torej dialog tako rekoč odvija 
znotraj enega samega govora, v enotnem kontekstu, za kar nam 
sintaksa ponuja določene vnaprej izdelane forme, medtem ko se 
v dialogu stvari odvijajo na zelo različne načine, ki niso sintaktič-
no kodificirani. 

Tako smo - že spet, še vedno - pri problemu, ki ga zaznamuje 
retorična figura prozopopeje. Posoditi svoj glas drugemu, sposo-
diti si glas od drugega, razcep, podvojitev glasu - toda če prozo-
popeja v splošnem zajema ekstremne in izrazite primere, kjer 
dajemo glas in besedo entitetam, ki ju nimajo, bogovom, živalim, 
umrlim, domovini, blagu, resnici itd., potem imamo tu opravka 
z neko trivialno situacijo, kjer si besede drugih sposojamo kar 



naprej, jih citiramo, predelujemo, recikliramo, nanje navezujemo, 
saj bi drugače sploh ne mogli govoriti. Ni ga govora, ki bi ne bil 
tako ah drugače obeležen s prozopopejo. Prozopopejo je težko 
ah kar nemogoče zamejiti, saj njena emfatična raba kar naprej 
prehaja v trivialno in vseprisotno. Problem prozopopeje je tu 
spuščen na najbolj elementarno raven. 

Obstoji jo preprosti kodificirani načini, kako poročamo o 
govoru drugega, in že najbolj običajna šolska modrost nam takoj 
servira premi in odvisni govor. Po pravopisu obstoji generalna 
kategorija sporočanega govora, ki se deli na dve glavni veji, premi 
in odvisni govor. V obeh je situacija vsaj načeloma jasna. Če 
vzamem Ballvjev primer, ki ga komentira tudi Bahtin: Peter je 
bolan, to vemo iz njegovih besed. Lahko storimo dvoje: 

L »Peter je rekel: 'Bolan sem'.« Premi govor-Pet rove besede 
sporočamo tako, kot jih je izustil (če zaupamo govorčevi resni-
coljubnosti, a drugače ne moremo), govor drugega je jasno ločen 
od govorčevega govora, pravopisno z dvopičjem in z narekovaji, 
ki nedvoumno zamejujejo, kaj je povedal drugi govorec, medtem 
ko je napovedni stavek povedal govorec sam. Eno in drugo stališče 
sta ločeni, stavek govori z dvema ločenima glasovoma. Proza je 
seveda polna tovrstnih stavkov, evropski roman bi se sesul, če bi 
ne bilo premega govora, že Iliada, če pogledamo pobližje, se kar 
naprej sestoji iz navajanja govorov, ki so položeni v usta različnim 
junakom. Dvojnost glasu postane hitro očitna, če skušate stvar 
prebrati na glas, in tu lahko igralci zaidejo v zagato, saj morajo 
stvar ne le prebrati, temveč uprizoriti in znotraj istega stavka 
ubrati dva razhčna registra. Npr.: » 'Naj vse skupaj pobere hudič!' 
je rekel in zaloputnil vrata.« Pri čemer mora biti en del stavka 
doživeto psovanje, drugi pa nevtralno poročilo. 

2. Odvisni govor: »Peter je rekel, da je bolan.« V primerjavi 
s prvim primerom so zdaj besede drugega integrirane v govorčev 
stavek in znotraj tega podvržene določeni sintaktični šabloni: 
uvaja jih veznik, prva oseba je pretvorjena v tretjo, v številnih 
jezikih je odvisnik podvržen sosledici časov {consecutio tempo-
rum - v angleščini 'he said he was ill', torej preteklik v odvisniku). 



Najbolj bistveno pa je, da je v stavku en sam govorec, ki je besede 
drugega vključil v svoje, slovnično in glasovno - en sam stavek, 
en sam glas. Prav zato tudi ta oblika nudi več možnosti, da govo-
rec izrazi svoje stališče do tujega govora, pokaže svojo nejevero 
ali ironijo (v mnogih jezikih tu lahko nastopi raba konjunktiva, s 
katerim govorec da vedeti, ali tujemu govoru sam verjame ali ne -
recimo: »Peter je rekel, da naj bi bil bolan.«) 

Ta dva šolska primera imata sicer precej več pasti, kot bi se 
zdelo, vendar ju bomo pustih ob strani. Ost vsega tega je namreč 
tretja možnost, svojevrstni hibrid, ki ga lahko imenujemo pol-
premi govor (po pravopisu) ali nepravi premi govor ali svobodni 
indirektni govor [discours indirect libre). Denimo: »Bolan je, je 
rekel.« V primeri z odvisnim govorom imamo nenavaden položaj: 
odpade veznik, vendar je ohranjena tretja oseba (in tudi sosledica 
časov, kjer obstaja). Poročani tuji govor ni postavljen v odvisnik, 
vendar tudi ni premi govor, torej ni poročan tako, kot ga je izrekel 
drugi govorec, temveč govorec stavka prosto povzema njegove 
besede. 

Da bo stvar jasnejša, je najbrž potrebnih nekaj primerov (vsi 
so povzeti po Bahtinu). Vzemimo enega najstarejših francoskih 
tekstov sploh, vsekakor najstarejši francoski tekst z literarnimi 
ambicijami, KantUeno o sveti Eulaliji, ki je nastala okoli leta 880, 
nabožni didaktični in liturgični tekst, najbrž namenjen bogosluž-
ju, dolg vsega 29 vrstic. 

ElPent adunet lo suon element: 
melz sostendreiet les empedementz 
qu'elle perdesse sa virginitet. 
P o r o s f u r e t m o r t e a g r a n d h o n e s t e t . (Str. 174.) 
(Zbrala je vso svojo moč: raje bo pretrpela muke, kot da bi izgubila 
svoje devištvo. Tako je umrla z veliko častjo.) 

Tekst je nemara res kratek, toda takoj gre k bistvu (bistvu 
krščanstva, rečeno s Feuerbachom): raje muke kot izguba devi-
štva. A tu nas zanima le status govorca: kdo govori? Začetni stavek 
je objektivni opis in tako tudi končni stavek, vmes pa imamo 



prav ta nepravi premi govor, ki povzema če že ne besede, pa vsaj 
misli sv. Eulalije: raje bo pretrpela muke, kot da bi izgubila svoje 
devištvo. Povzema v tretji osebi, kar si je ona rekla pri sebi v 
prvi, povzema v prosti obliki, niti kot citat niti kot odvisni govor. 

Drugi primer je z nasprotnega konca, vzet iz Dostojevskega. 

A zakaj ni zdaj on sam, knez [Miškin], stopil k njemu [Rogožinu], 
temveč se je obrnil od njega, kakor da ga sploh ni opazil, pa čeprav 
so se jima oči ujele. [...] Saj ga je vendar poprej še sam hotel prijeti 
za roko in oditi tjakaj skupaj z njim! Saj je vendar sam hotel davi 
stopiti k njemu in mu povedati, da je bil pri nji [Nastasji Filipovni]! 
Saj se je vendar sam odpovedal svojemu demonu še tja grede, na 
pol poti, ko mu je veselje mahoma napolnilo srce! Ali pa je bilo v 
resnici kaj takega na Rogožinu, to se pravi v vsej današnji podobi 
tega človeka, v vsej celotnosti njegovih besed, gibov, ravnanj in 
pogledov, kar je moglo opravičiti knezove strahotne slutnje in 
hujskajoče prišepetavanje njegovega demona? Nekaj takega, kar 
je samo po sebi vidno, a kar je težko razčleniti in prikazati, česar 
ni mogoče z zadostnimi razlogi opravičiti, kar pa kljub vsemu, ne 
glede na vse te težave in nemogočosti, napravlja popolnoma celoten 
in nepremagljiv vtis, ki nehote prehaja v najtrdnejše prepričanje? 
[...] Prepričanje - o čem? (O, kako je kneza trpinčila pošastnost, 
'poniževalnost ' tega prepričanja, 'te nizkotne slutnje', in kako je 
obtoževal samega sebe!) (Dostojevski 1979, str. 256-257.) 

Vsak bralec Dostojevskega bo v hipu prepoznal to, čemur bi 
se v angleščini reklo vintage Dostojevski, namreč neko tipično 
držo pisanja, nek specifični glas, ki preveva njegove romane tako 
rekoč na vsaki strani. A čigav je ta glas? Pripovedovalčev? Juna-
kov? Videti je, kot da bi se ta glas nenehno gibal na kočljivi in 
neujemljivi meji med enim in drugim, zdaj tako, da poroča o 
junaku od zunaj, zdaj tako, da sporoča junakove misli, povzema 
njegove besede, a ne v obliki bodisi premega bodisi odvisnega 
govora, temveč prav v nepravem premem govoru, v tem svobod-
nem indirektnem govoru, ki ni nič drugega kot stičišče dveh 
glasov (in ki lahko mestoma zlahka zdrsne v premi govor, dobe-
sedni citat v narekovajih). Treba je dodati, da je Bahtin istega leta 
1929 pod svojim imenom izdal knfi^o Problemi poetike Dostojev-



skega (druga predelana in razširjena izdaja je iz leta 1963), kjer se 
je izhajajoč iz teh predpostavk Dostojevskega lotil precej bolj 
temeljito. - Mimogrede, če smo v prejšnjem primeru imeli oprav-
ka z neko tipično pozicijo krščanstva, naivno izraženo v nekaj 
kratkih stavkih, imamo tu njegovo drugo podobo, krščanstvo z 
nasprotnega konca, podobo neskončnega samospraševanja, mu-
čenja, občutkov krivde, demonov, izgubljene nedolžnosti - ne 
'raje muke kot izguba nedolžnosti', temveč 'hkrati muke in izguba 
nedolžnosti ' , mučitelj pa ni vnanji zlikovec, temu se je lahko 
herojsko postaviti po robu, temveč kar subjekt sam. 

Še tretji primer, Thomas Mann. 

Z d a j je d o k t o r M a n t e l s a c k s to je p r e k r i ž a l n o g e in listal p o svoj i 
be ležn ic i . H a n n o B u d d e n b r o o k je sedel s k l o n j e n n a p r e j in si p o d 
m i z o t r i r o k e . B, črka B je bila na vrsti! Zdaj bo zazvenelo njegovo 
ime, vstal bo in ne bo znal niti vrstice in prišlo bo do škandala, 
čista strašna katastrofa, naj bo profesor še tako dobre volje ... 
S e k u n d e so se m u č n o vlekle. 'Buddenbrook'... zdaj bo rekel 'Bud-
denbrook '... 'Edgar , ' je rekel d o k t o r Man te l s ack [ . . . ] (Baht in 1980, 
str. 169.) 

Zlahka vidimo, da je nepravi premi govor stalno stilistično 
sredstvo vse sodobne književnosti. Pri njem ne gre niti za naracijo 
pripovedovalca niti za tok zavesti, stream of consciousness, kjer 
naj bi bile besede in mish podane tako, kot se tvorijo v notranjem 
glasu samega junaka, brez vnanje cenzure, pred pragom prehoda 
v 'javno' vnanjo obliko govora (kot denimo pri Joyceu ali Virginiji 
Woolf). Nepravi premi govor je hibridna forma, ki hkrati rokuje 
z dvema stališčema, dvema glasovoma. 

Kako jo pojasniti? Sledeč Bahtinu se presenečeni poučimo o 
tem, da se je okoli analize te svojevrstne forme konec devetnajste-
ga stoletja do časov po prvi svetovni vojni razplamtela cela pole-
mika med nemškimi in francoskimi lingvisti, ki si zasluži kratek 
povzetek. Prvi je, kot je videti, ta fenomen posebej izpostavil 
nemški hngvist Tobler leta 1887. V njem je videl »svojevrstno 
mešanico direktnega in indirektnega govora« (str 162), ki si od 



direktnega govora sposoja ton in besedni red, od indirektnega 
pa glagolski čas in osebo. Bahtinu se zdi takšno stahšče, na prvi 
pogled zdravorazumsko dobro utemeljeno, povsem nesprejem-
ljivo. Kar mu manjka, je uvid, da gre za »povsem novo, pozitivno 
tendenco aktivnega percipiranja tuje izjave, za posebno smer 
dinamike vzajemnega odnosa avtorskega in tujega govora« (str 
163). Skratka, Tobler je novost zvajal na mešanico in kompromis 
že dobro znanih utečenih form in v njej ni videl novosti. 

Drugačno pomanjkljivost vidi Bahtin pri Kalepkyju, ki je o 
tem pisal leta 1899 in je v nepravem premem govoru videl die 
verschleierte Rede, prikriti, zamaskirani govor Če gre za maskira-
nje, gre za enigmo, za razreševanje uganke, kdo govori. Po Kalep-
kyju z vidika gramatične forme govori avtor, z vidika smisla pa 
govori junak. Prednost take zastavitve je v tem, da ne gre več le 
za mešanico, temveč priznava njegovo inherentno dvojnost kot 
pozitivno drugačno možnost. A za Bahtina ni problem v maskira-
nju, prikrivanju ali zagonetki, saj ni nič skritega ali enigmatičnega 
niti ne gre za kakšno dilemo: specifičnost te forme »je prav v 
tem, da tu obenem govorita tako junak kot avtor, da se v mejah 
ene jezikovne konstrukcije ohranjajo akcenti dveh različno 
usmerjenih glasov« (str 165). 

Leta 1912 je v diskusijo posegel Charles Bally, ženevski ling-
vist, ki si je kot zvesti Saussurjev učenec sicer zagotovil nesmrtno 
slavo s tem, da je skupaj z Albertom Sechehayem nekaj let zatem 
izdal Saussurjev Kurz iz splošne lingvistike. Bally je ta fenomen 
poimenoval le stjle indirect libre, v njem pa je videl kontrakcijo 
direktnega premega govora in jo pojasnjeval s splošno sodobno 
tendenco k priredju (parataksi) z opustitvijo veznikov. Težava 
Ballyjevega stališča je v tem, da je ostro ločeval med jezikovnimi 
formami in formami misli. Figure misli so tisti načini izražanja, 
ki s strogo jezikovnega gledišča niso logični in kršijo normalne 
obrazce in ustaljena jezikovna razmerja. S tega vidika nepravi 
premi govor spada med figure misli, saj gre gramatikalno vzeto 
za avtorjev govor in po smislu za junakov, vendar pa gledišče 'po 
smislu' nima lastnih lingvističnih obeležij. Bahtin v takem izhodi-



šču vidi 'abstraktni objektivizem', saj so same lingvistične forme 
dojete tako, da v njih ni gibanja, življenja in dogajanja, vse to se 
jim dodaja od zunaj, preko nehngvističnih procesov mish, ti misel-
ni procesi pa so z vidika lingvistike lahko le iracionalni in stihijni. 
Tu se za Bahtina Ballyju maščuje izhodiščna hiba vse saussurjan-
ske lingvistike, namreč ločitev jezika in govora, izločitev govora 
iz jezika. 

Ballyju so se zoperstavili nemški lingvisti Vosslerjeve šole, 
najprej Eugen Lerch (1914) in zatem Etienne Lorck(1921). Lerch 
je v nepravem premem govoru videl formo, ki je v primeri s 
premim in odvisnim govorom doživljajsko najmočnejša, najreal-
nejša, obe ostah formi prekaša po konkretnosti in živosti vtisa. 
Lorck je to formo poimenoval die erlebte Rede, doživeti govor, 
za razliko od die gesprochene Rede, torej premega govora, in die 
berichtete Rede, poročanega odvisnega govora. Prednost in nena-
vadna učinkovitost doživetega govora je v tem, da se v njem izgubi 
značaj poročanja o tujem govoru, govor je podan v formi doži-
vetja, kot da bi človek govoril sam s seboj, ne pa navajal besede 
drugega, še več, videti je, kot da bi šlo za halucinacijo ali za »vtis 
glasov, ki smo jih slišali v sanjah« (str. 170), kot da bi tuji govor 
spregovoril v formi fantazije. V tej formi avtor ne sporoča »kakš-
nih dejstev ali miselnih vsebin, preprosto hoče, da neposredno 
prenese vtise, da v bralčevi duši izzove žive like in predstave. N e 
naslavlja se na razum, temveč na fantazijo. [...] Fantazija je mati 
te forme.« (Stn 170-171.) Že 'po občutku' lahko vidimo, da ta 
opazka drži: ta forma neposredno daje vtis, kot da bi glas junaka 
zadobil neko onirično, halucinatorno vrednost; bolj nas zadene, 
kot če bi njegove besede navajali direktno, njegova indirektnost 
ima večjo moč od neposredne direktnosti, junakov glas postane 
obdarjen z neko fantazmatsko auro, ki se naseli prav v tej vmesno-
sti, kjer ni podan niti direktno niti poročano. Po Lorcku nasploh 
ustvarjalne vloge v jeziku ne igra razum, ampak fantazija, jezik 
ni izgotovljena entiteta, ampak živo dogajanje, njegova podstat 
so subjektivni vtisi. Podobno stališče je zagovarjala tudi Gertraud 
Lerch, za katero pa je ključ do tega fenomena ne tohko v fantaziji 



nasploh, temvečv Einfiihlung, vživljanju, tako da se avtor identifi-
cira z junakom in njegov svet prenaša od znotraj. Lerchova je 
tudi podala zanimivo zgodovino nepravega premega govora, od 
srednjeveških primerov, kjer avtor svojega avtorskega glasu ne 
razloči od glasu svojih junakov, do subtilnih postopkov sodob-
nega romana. 

Nemški lingvisti Vosslerjeve šole za Bahtina grešijo v nasprot-
ni smeri kot privrženci Saussurja. Če je drugim mogoče očitati 
abstraktni objektivizem, potem gredo prvi v smeri individualistič-
nega subjektivizma. »Jezik v svojih manifestacijah postaja izraz 
individualno-psihičnih moči in individualno-smiselnih tendenc. 
Jezikovno postajanje ni nič drugega kot postajanje mish in duše 
govornih posameznikov.« (Str. 176.) Razlaganje jezikovnih mani-
festacij izhajajoč iz subjektivnosti in zavesti je za Bahtina povsem 
zgrešeno. Če je jezik zanj vselej utelešena ideologija, potem takšna 
razlaga poseže po še hujši ideologiji, namreč ideologiji globine 
in notranjosti. »Zato je nesmiselno ideološke pojave in forme 
pojasnjevati s subjektivno-psihičnimi dejavniki in intencami: to 
pomeni, da jasnejši in določnejši ideologem pojasnjujemo z 
nečim, kar je prav tako ideologem, le da nejasnejši in bolj dvom-
ljiv« (Stn 177.) Tu je za Bahtina ključ: jezik ni nekaj preprosto 
objektivno danega niti ni izraz subjektivnosti, temveč uteleša sam 
kočljivi rob med obojim, rob, kjer se hkrati formira oboje. Jezik 
tvori zavest hkrati z objektivnostjo, neposredno uteleša prehod 
med zunaj in znotraj, tako kot po drugi strani neposredno uteleša 
stik enega subjekta z drugimi v socialni interakciji. Tu je eden 
najboljših stavkov te knjige: »Torej beseda ni izraz notranje oseb-
nosti, temveč je notranja osebnost izražena ali interiorizirana be-
seda.« {Ibid.) Notranjost zavesti ni drugega kot interiorizacija 
besede, brez besede bi se tudi notranjost zavesti sesula. O d tod, 
mimogrede, tudi Bahtinove meditacije o notranjem glasu, o tem 
idiosinkratičnem notranjem monologu, ki nenehno spremlja naše 
življenje, ga komentira, nenehno reciklira slišane besede in stavke, 
si zamišlja imaginarne dialoge, se naključno premika v razne sme-
ri, preskakuje in meša nivoje itd. - o fenomenu, ki je preveč trivialen 



in vsepovsoden, da bi pritegnil pozornost, in je le redko predstav-
ljal predmet teoretske refleksije. Stvar je preveč banalna in izmuz-
Ijiva, saj nima niti dignitete prave intencionalne zavesti niti je ne 
moremo postaviti pod rubriko nezavedno - kakšen status ji tedaj 
pripisati?^ 

Za Bahtina je nepravi premi govor pravzaprav neposredna 
realizacija tega stika med subjektivnim in objektivnim, med avtor-
skim poročanjem in vživljanjem v junakovo psiho, kakor je po 
drugi strani neposredna reahzacija dialoškosti govora, kolikor 
se vnanja dialoškost, razporejena na več subjektov, vpotegne v 
en sam govor »V objektivnem jezikovnem pojavu nepravega di-
rektnega govora se ne združujeta vživljanje in ohranjanje distance 
v mejah individualne duše, temveč se združujejo akcenti junaka 
(vživljanje) z akcenti avtorja (distanca) v mejah ene in iste jezi-
kovne konstrukcije.« (Str 179.) Jezik je tako naposled inherentna 
dvojnost, vselej je naposled beseda o besedi, beseda v besedi, 
njegov minimalni koren pa je prav notranja podvojitev glasu. 
Glas, ki nosi jezik, ni drugega kot razcep, ne le razcep med lastnim 
govorom in drugim, med sebstvom in drugim, med subjektivno-
stjo in objektivnostjo, temveč razcep, ki nemara te druge podvo-
jitve šele omogoča. Morda so nazadnje dvojnosti jaz/drugi, sub-
jekt/objekt določene simplifikacije, interpretacije, povnanjenja 
tega razcepa glasu, glasu kot razcepa, razcepa, ki je v teh dvojno-
stih že otrdel v pozitivnih entitetah, ki so njegov proizvod, vanje 
neumestljiv, neviden, neslišen. In nemara je v tem razcepu mesto 
nekega objekta, ki se izgubi v delitvi na subjekt in objekt, objekta, 
ki terja neko drugačno 'ontologijo' in ki ga nepravi premi govor, 
ta navidez marginalna jezikovna forma, daje slutiti in omogoča, 
da se ob njem ustavimo. 

Deleuze je bil navdušen bralec teh Bahtinovih strani. Iz njih 
je potegnil koncept le discours indirect libre, prosti indirektni 
govor, ali polpremi govor, in mu namenil precej središčno vlogo. 

2 Če je kakšen avtor, ki se je tega v celoti in z vso ostrino zavedal, potem 
je to Samuel Beckett. 



Vzemimo najprej njegovo prvo knjigo o filmu, Podoba-gibanje 
(1983, 1991), kjer eksplicitno uporabi Bahtina za reševanje ima-
nentno filmskih problemov. 

Ne gre zgolj za navadno zmešnjavo med dvema povsem izgotovlje-
nima subjektoma izjavljanja, od katerih bi bil eden poročevalec, 
drugi pa tisti, o katerem se poroča. Prej gre za razvrstitev [agence-
ment\ izjavljanja, ki hkrati opravi dve neločljivi dejanji subjektiva-
cije, eno, ki vzpostavi osebo v prvi osebi, a tudi drugo, ki je priča 
njenemu rojevanju in ki jo postavi na oder. Ne gre za zmešnjavo 
ali povprečje dveh subjektov, od katerih bi vsak pripadal po enemu 
sistemu, temveč gre za diferenciacijo dveh korelativnih subjektov 
v sistemu, ki je sam heterogen. [...] Temeljno dejanje govorice poslej 
ni več 'metafora' , kolikor homogenizira sistem, temveč to postane 
pol-premi govor, kolikor priča o nekem vselej heterogenem siste-
mu, daleč proč od vsakega ravnovesja. Pa vendar pol-premega 
govora ni mogoče upravičiti z lingvističnimi kategorijami, saj te 
zadevajo zgolj homogene oziroma homogenizirane sisteme. (1991, 
str. 102-103.) 

Seveda s kategorijami lingvistike v njeni standardni podobi, 
saj gre ravno za to, da bi fenomeni kot polpremi govor morali 
postati izhodišče nekega drugačnega dojetja jezika. 

Polpremi govor tedaj predstavlja neko temeljno gesto sub-
jektivacije, kjer se subjekt vselej pojavi kot dvojen, podvojen: 
gre za diferenciacijo dveh korelativnih subjektov, in prav dejstvo, 
da sta nezvedljiva, dela sistem za heterogen. Njuna razlika ni 
zvedljiva na razliko med subjektom izjave in subjektom izjavlja-
nja, temveč gre za notranjo heterogenost samega procesa izjav-
ljanja. Metafora homogenizira, kohkor proizvaja le enega sub-
jekta, naj bo ta, kot lacanovski subjekt, razcepljen. Metafora je 
metafora subjekta (naslov enega od LacanovihS^moi; je prav »La 
metaphore du sujet«. Metafora subjekta), ki se prav zaradi svoje 
metaforične narave, zaradi vznika v substituciji enega označevalca 
za drugega, lahko zatem metonimizira, drsi vzdolž verige v meto-
nimiji želje. A polpremi govor terja korelacijo dveh subjektov, 
kjer je odločilna prav njuna razhka, ali bolje, proces njune dife-



renciacije. Izjavljanje je tako nekaj kolektivnega, kolektivna razvr-
stitev izjavljanja, kot se bo glasila kanonska iormuh,agencement 
collectif de V enonciation. 

Zakaj je ta instanca polpremega govora posebej pomenljiva 
za film? Deleuze jo uporabi v poglavju o podobi-percepciji pri 
razreševanju navidez preprostega vprašanja, ali lahko v filmu 
razločimo subjektivno podobo-percepcijo in objektivno podobo-
percepcijo. Seveda obstojijo preprosti primeri, kjer je ločevanje 
nedvoumno: imamo, denimo, t. i. point-of-vieiv shots (POW), 
torej kadre, posnete s subjektivnega gledišča junaka, v katerih 
vidimo, kar vidi on, na način, kako to vidi. Obstaja celo slavni 
film, The Lady in the Lake, narejen leta 1946 po (še slavnejšem) 
romanu Raymonda Chandler ja , ki je v celoti posnet samo s 
subjektivno kamero, torej skozi ves film vidimo le to, kar vidi 
n jegov glavni junak, kdo d rug kot privatni detekt iv Philip 
Marlowe (njegov obraz vidimo samo za nekaj hipov, ko se gleda 
v ogledalu). To bi bila filmska ustreznica premega govora: podo-
be-percepcije, kakor se kažejo junaku z njegovega zornega kota, 
tako kot v premem govoru dobesedno navajamo njegove besede. 
N a drugi strani imamo precej pogostejše objektivne posnetke, 
kjer se kamera sprehaja nad prizoriščem ali skozi prizorišče, kot 
'ob jekt ivno oko kamere ' , junake pa nam kaže z objekt ivne 
distance, od koder lahko motr imo njihova dejanja in poslušamo 
njihove besede, kot v analogonu odvisnega govora. A če malo 
bolje pogledamo, hitro vidimo, da sta to pravzaprav dva ekstre-
ma, ki sta v zadnji instanci relativno redka. N e gre le za to, da 
objektivni kadri pogosto ali praviloma tako ah drugače varajo 
(najslavnejši primer je pač tisti od zgoraj posneti splošni plan 
malega mesta v Hitchcockovih Ptičih, za katerega se hip zatem 
izkaže, da gre pravzaprav za P O W ptičev, ptiči priletijo v kader 
izza kamere in se pripravljajo na napad), vsak objektivni kader je 
skrbno izbran za prezentacijo prav določenega gledišča. Pomemb-
neje je, da se filmska praksa tako rekoč praviloma odvija v nečem, 
kar bi lahko najbolje opisali kot filmsko ustreznico polprememu 
govoru: kamera sledi določenemu junaku, ponuja nam svet, kakor 



ga vidi in doživlja on, toda praviloma ne kot POW. Junak je sam 
vključen v podobo, vidimo ga od zunaj, v interakciji z drugimi, v 
njegovem okolju, pri čemer je kamera vključena v njegov svet in 
ga ne zapušča, ne vzpostavlja preproste vnanje distance. Skratka, 
najbrž je ničelna in najbolj običajna forma filmske podobe-
percepcije prav polpremi govor, objektivni in subjektivni posnetki 
pa so v primeri s tem izjeme. Tu ni referenca le Bahtin, na to je 
obsežno opozoril že francoski filmski teoretik Jean Mitry {Esthe-
tique et psychologie du cinema, 1963) in ponudil koncept pol-
subjektivne podobe (kamera »se ne meša z osebo, a tudi čisto 
zunaj ni - je z njo. To je svojevrsten čisto kinematografski Mitsein«, 
str 102), na to je opozoril PasoHni in iz tega napravil tako rekoč 
svoj filmski program. 

Č e t o r e j k i n e m a t o g r a f s k a p o d o b a - p e r c e p c i j a n e n e h n o p r e h a j a iz 
s u b j e k t i v n e g a v o b j e k t i v n o in o b r a t n o , ji m a r p o t e m t a k e m ni t r eba 
p r i sod i t i spec i f ičnega r azp r šenega , p r o ž n e g a s ta tusa , ki sicer l a h k o 
os t ane n e o p a ž e n , a se včasih vendar le r azk r i j e v p rav osup l j iv ih p r i -
mer ih? (Stn 101.) [ . . . ] kamera ne p o n u j a zgol j vizije osebe in n jenega 
sveta, t emveč vsili še n e k o d r u g o vizi jo , v kateri se prva t r a n s f o r m i r a 
in re f l ek t i ra . P r a v tej p o d v o j i t v i p r av i Paso l in i ' p o l - p r e m i o s e b e k ' . 
[ . . . ] N i s m o več soočen i s s u b j e k t i v n i m i ali o b j e k t i v n i m i p o d o b a m i ; 
u j e t i s m o v s o o d n o s m e d p o d o b o - p e r c e p c i j o in z a v e s t j o - k a m e r o , 
ki p r v o t r a n s f o r m i r a ( p o t e m t a k e m se vp ra šan j e o tem, ali je p o d o b a 
o b j e k t i v n a ali s u b j e k t i v n a , ne zas tav l ja več). (Str. 104.) 

Zato je, med drugim, film za Deleuza tako zanimiv filozofski 
objekt: iznajdeva podobe, ki so ustreznice polpremega govora, 
to so njegova domača tla, ves čas se giblje na robu, ki ni drugega 
kot podvojitev subjektivacije. Če je videti, da je v govorici polpre-
mi govor izjema, je v filmu očitno obče pravilo - tisto, kar daje 
videti, in videno sta v nenehni korekciji, ki vzdržuje dvojnost, 
ne da bi jo poenotila ah odpravila. Lahko bi rekli: vsekakor ne 
eno, ne pa tudi preprosto numerično dvoje - dvojnost pred 
dvojim, pred razločenima dvema. 

A sredi meditacij o filmu (podkrepljenih s številnimi in razno-
vrstnimi primeri, ki kažejo na to, da je Deleuze, ta minuciozni 



filozof, lep del življenja osupljivo preživel v kinu) malo nepriča-
kovano naletimo na tole: 

M a r t a k e p o d v o j i t v e o z i r o m a d i fe renc iac i j e s u b j e k t a , na k a k r š n o 
n a l e t i m o v govor ic i , ne n a j d e m o t u d i v m i š l j e n j u in v u m e t n o s t i ? 
To je cog i to : e m p i r i č n i s u b j e k t se ne m o r e rod i t i v svet , ne da bi se 
o b e n e m re f lek t i ra l v t r a n s c e n d e n t a l n e m s u b j e k t u , ki ga misl i in v 
k a t e r e m se sam misl i . In c o g i t o u m e t n o s t i : d e l u j o č e g a s u b j e k t a ni 
b r e z d r u g e g a , ki ga gleda, k a k o de lu je , ki ga d o j e m a ko t de lu jočega , 
nase pa p r i v z e m a s v o b o d o , ki jo o d v z e m a p r v e m u . ' O d t o d dva 
raz l ična jaza, od ka te r ih se eden , zaveda joč se svoje s v o b o d e , dv igne 
v n e o d v i s n e g a gledalca p r i z o r a , ki ga d rug i m a h i n a l n o od igra . Toda 
ta p o d v o j i t e v ne gre n ikol i d o konca . G r e p re j za n ihan je med d v e m a 
g l ed i ščema , ki ju ima oseba na s a m o sebe , za s e m - t e r - t j a d u h a ' 
[Be rgson ] , za b i t i - z . (Str. 103.) 

Je cogito primer polpremega govora? Je subjektiven ali objek-
tiven? Ga lahko pripišemo avtorju, citiramo? Pripišemo Descar-
tesu? Toda Descartes govori v imenu slehernega mislečega sub-
jekta - a če govori za slehernika, s čigavim glasom govori? 

Lahko bi si zamislili bahtinovsko vajo: 1. »Descartes pravi: 
'Mislim, torej sem.'« 2. »Descartes pravi, da misli, torej je.«^ 3. 
»Misli, torej je, pravi Descartes.« Hi t ro vidimo neustavljivo 
komiko tega, da cogito iz prve osebe prestavimo v tretjo, kot da 
bi šlo za stavek, ki ne prenese prestavitve ne v odvisni ne v polpre-
mi govor: velja samo, kolikor ga vzame nase prvoosebni subjekt. 
Kar je ena od lastnosti performativov: da namreč kot performativi 
delujejo le v prvi osebi (izjava 'obljubim' je samo dejanje obljube, 
'on obljubi' pa je le opis dejanja neke druge osebe, tako kot 'hodi, 
dela' itd.). Cogito je performativ, ki v tretji osebi izgubi svojo 
moč in se pretvori v klavrni konstativ. To, da on misli, torej je, 
ravno onemogoča, da bi stavek veljal za slehernika, temveč ga 
omejuje na neko drugo ali, bolje, tretjo osebo. Kar pomeni, da je 
cogito možen le v direktnem premem govoru, pa še to ni gotovo. 

3 To se še bolje sliši s sosledico časov, npr. v angleščini: Descartes said 
that he thought, therefore he was. 



Tudi če rečem 'Descartes je reicel:...', iz tega napravim citat, poro-
čani govor, pripišem ga avtorju, citiram, se pravi prenašam tuji 
govor, govorim z Descartesovim glasom, distanciram se, samo 
relata refero. Kar bi pomenilo, da cogito zame ne velja, kolikor 
je le poročani govor Torej gre za izjavo, ki velja le, kolikor jo 
neposredno izrečem sam, brez Descartesove pomoči - pri če-
mer gre seveda za enega najbolj obrabljenih in največkrat navede-
nih citatov v svetovni zgodovini. Tako bi šlo za izjavo, katere 
posebnost je v tem, da je ni mogoče podati ne v premem ne v 
odvisnem ne v polpremem govoru, čeprav je očitno kar najbolj 
razvpit citat. 

Deleuzova ost je drugačna: cogito terja podvojitev subjektiv-
nosti, a ne na eno in drugo osebo, kot pri premem govoru, v 
zadnji instanci tudi ne preprosto na 'empirični' in 'transcenden-
talni' subjekt (izraz, ki je za Descartesa gotovo neustrezen), saj 
sta oba subjekta obenem podvojena in povezana na način, ki ni 
prav nič kartezijanski. Seveda je namen cogita, te izvensvetne 
nemogoče točke, v tem, da bi imela posledice za empirični svetni 
subjekt, ni le izstop iz sveta in njegovih varljivih gotovosti, temveč 
obenem vstop v svet, novo odprtje. 'Podvojitev ne gre nikoli do 
konca,' kot Deleuze citira Bergsona, iz česar bi sledilo, da potem 
cogito ravno ni trdna točka gotovosti, ki naj poslej homogenizira 
vse ostale gotovosti in tipe vednosti, zlasti pa homogenizira miš-
ljenje in bit, temveč ravno madež inherentne dvojnosti, heteroge-
nosti subjekta, ki se ne more nikoli zliti v eno, kakor se tudi ne 
more razdeliti na dvoje. Cogito ni zalog homogenizacije (kot 
nasploh ves transcendentalizem), ampak zalog neodpravljive 
heterogenosti, tujek v subjektivnosti. Kar bi bilo potrebno, pravi 
Deleuze, je 'cogito za razsuti jaz' {pour un moi dissous). 

Iz konteksta bi tudi sledilo, da je cogito kot oko kamere, 
tisto, kar nujno uokvirja pogled, daje videti (empirično) subjek-
tivnost, a samo zato še ni nekaj objektivnega. Subjektivnost je 
ravno v sami razliki med enim in drugim, v podvojitvi, v hetero-
geni korekciji, niti empirični niti 'transcendentalni' subjekt. Tisto 
prvo ni subjekt, ne empirični subjekt ne cogito ne oba skupaj. 



temveč določen dispozitiv, Aoločenagencement, torej razvrstitev, 
ki je asubjektna, anonimna, kolektivna. 

Toliko je cogito zavajajoč, vsaj kolikor ga razumemo v skladu 
s tradicijo (ki nam ravno nalaga prvoosebno privzetje, univerzal-
nost slehernika, prepoved citiranja, privzem drže, kot da ne gre 
za citat). Lahko bi stvar obrnili in zaostreno rekli: polpremi govor 
je Deleuzov cogito. Točka, iz katere je treba izhajati, a ravno kot 
točka, ki je ne more preprosto privzeti noben subjekt, točka, ki 
priča o neki izvorni heterogenosti govorice, ki proizvaja subjek-
tivnost. Polpremi govor je s stališča cogita nemogoč, je ravno 
inherentna in nerazrešljiva zmešnjava govornih glasov, njihova 
diferenciacija, govorjenje z dvojnim glasom, obenem govorec in 
druga oseba, obenem avtor in junak. Polpremi govor je senca 
cogita, tip govora, v katerem ravno ni mogoče reči cogito. 

V Mille plateaux se Deleuze in Guattari veliko ukvarjata z 
naravo govorice, ki jo skušata povsem iztrgati iz okvirov struk-
turalizma posebej in hngvistike nasploh. Kaj je temeljno dejstvo 
govorice? 

Če je videti, da govorica vselej predpostavlja govorico, če ni mogoče 
fiksirati nelingvističnega izhodišča, je to zato, ker se govorica ne 
vzpostavlja med videnim (ali čutenim) in izrečenim, temveč vedno 
poteka od rekanja k rekanju [d'un dire a un dire]. Ne verjameva, 
da se govor sestoji iz sporočanja, kaj je kdo videl, temveč iz prenaša-
nja, kaj je kdo slišal, kar je povedal nekdo drug. Slišati-reči \oui-
dire]. [...] 'Prva' govorica, ali bolje, prvo določilo, ki napolnjuje 
govorico, ni trop ali metafora, temveč indirektni govor. (Deleuze 
& Guattari 1980, str. 97.) 

Benveniste se je svojčas ukvarjal s tem, ali imajo čebele jezik, 
ali lahko njihovemu nadvse zapletenemu kodu sporočanja o loka-
ciji paše pripišemo lastnosti govorice; njegov odgovor je bil (med 
drugim) v tem, da so čebele sicer zmožne drugim čebelam prenesti 
informacije o tem, kar so same videle in izkusile, nikakor pa niso 
zmožne prenesti informacij, ki so jih dobile od drugih čebel. Pri 
čebelah ne obstoji 'rekla-kazala', njihov kod se nanaša le na to. 



kar so videle, ne zmorejo govora v govoru, govora o govoru, ne 
znajo uporabljati polpremega govora/ 

Indirektni govor, in v čisti obliki polpremi govor, svobodni 
indirektni govor, je ničelna s topnja govorice, teren njene 
agencement, razvrstitve, iz katere šele izhajajo subjektivacije. 

I n d i r e k t n i g o v o r je p r i s o t n o s t s p o r o č e n e iz jave v s p o r o č a j o č i izjavi 
[ . . . ] . C e l a g o v o r i c a je i n d i r e k t n i g o v o r . D a l e č o d t ega , d a bi 
i n d i r e k t n i g o v o r p r e d p o s t a v l j a l d i r e k t n e g a , n a s p r o t n o je ta d r u g i 
izv leček iz onega p rvega [ . . . ] . D i r e k t n i g o v o r je i z t rgan i f r a g m e n t 
in na s t ane z r a z k o s a n j e m k o l e k t i v n e r azvr s t i tve ; ta pa je vselej k o t 
h r u p [rumeur; govor i ce , g o v o r i č e n j e ] , o d k o d e r v z a m e m [jepnise; 
z a j a m e m , si s p o s o d i m ] s v o j e ime , s k u p e k glasov, s k l a d n i h ali 
n e s k l a d n i h , o d k o d e r p o t e g n e m svo j glas. [ . . . ] M o j d i r e k t n i g o v o r 
je vselej p r o s t i i n d i r e k t n i govor , ki m e vsega p r e ž e m a in ki p r i ha j a 
iz d r u g i h sve tov ali d r u g i h p lane tov . (Str. 106-107 . ) 

Svoje ime in svoj glas potegnem iz množice imen in glasov, 
citiram, recikliram, iz neke vselej heterogene razvrstitve, ki ni 
niti stvar individualne zavesti niti preprostih socialnih opredelitev. 

N i indiv idualnega izjavl janja, ni niti sub jek ta iz javl janja . [ . . . ] indivi-
duaci ja izjave in subjekt ivaci ja iz javl janja obs ta ja ta le to l iko , k o l i k o r 
ju te r ja in d o l o č a b r e z o s e b n a k o l e k t i v n a razvrs t i tev . P r a v v t e m je 
e k s e m p l a r n a v r e d n o s t i n d i r e k t n e g a g o v o r a z« še posebej 'prostega' 
indirektnega govora: ni j a sn ih r az ločeva ln ih k o n t u r , n i m a m o na j -
p r e j vk l juč i tve r az l i čno i n d i v i d u i r a n i h iz jav ni t i v s t av l j an ja raz l ič -
n ih s u b j e k t o v iz jav l jan ja [enega v d rugega] , t emveč k o l e k t i v n o raz -
vrst i tev, ki b o k o t svoj nas l edek do loč i l a re la t ivne p r o c e s e s u b j e k -
tivacij , p r i p i sovan j e ind iv idua lnos t i in n j i h o v o gib l j ivo d i s t r ibuc i jo 
v g o v o r u . I nd i r ek tnega govora ne p o j a s n j u j e r az ločenos t sub jek tov , 
t e m v e č razvrs t i tev , k a k r š n a se p r o s t o po j av i v t e m g o v o r u , p o j a s -
n j u j e vse glasove, ki so p r i s o t n i v e n e m glasu [ . . . ] (Str. 101.) 

»Govorica se ne zadovolji s tem, da gre od prvega k drugemu, od nekoga, 
ki je videl, k nekomu, ki ni videl, temveč gre nujno od drugega k tretjemu, od 
katerih ne en ne drug ni videl.« {Ibid.) 



Glas v glasu - minimalni vzgib, od koder je mogoče misliti 
subjektivnost, minimalna opredelitev govorice. Subjektivacija ima 
svoj koren v asubjektnem in predindividualnem, v vselej kolektiv-
ni agencement, in tja jo je treba ponovno napotiti. Od koder 
sledi, da je glas čista razlika, nič drugega kot razlika, vendar ne 
razlika, ki bi bila razlika diferencialnosti, ne tista razlika, ki 
opredeljuje fonem - prav to je bila Saussurjeva pogruntacija, da 
je namreč fonem čisto diferencialna entiteta, ki nima nobene lastne 
identitete in pozitivnih potez niti je ni mogoče navezati na njeno 
materialno realizacijo, ki je za pojasnitev fonemov in njihove 
mreže povsem indiferentna. Fonem opredeljujejo ravno razlike 
brez pozitivnih entitet, čista negativna razlika, kjer za slehernega 
velja samo opredelitev, da ni tisto, kar so drugi. Tu pa imamo 
podvojitev, razcep glasu, v razliki, ki je nesoizmerna in neoznače-
valna. Na eni strani fonem, na drugi glas: oboje temelji na razliki, 
a kot da bi imeli opravka z dvema različnima razlikama. Prva 
homogenizira govorico, poenoti njene elemente v diferencialne 
entitete, ki so spričo svoje negativne narave strogo soodvisne, in 
v tem predstavlja določen 'ontološki paradoks': obstoj pozitivnih 
entitet samo na podlagi negativne označevalne zareze, obstoj 
pozitivnosti, ki ni nič drugega kot pozitivacija negativnosti. Druga 
pa heterogenizira govorico: predstavlja zglob med kolektivnostjo 
in brezosebnostjo na eni strani ter subjektivacijo in individuali-
zacijo na drugi, obenem pa, kar je druga plat istega, ustvarja mno-
štvo glasov, ki so asimetrični in nesoizmerni, nezvedljivi na kakrš-
no koli enotnost, a tudi nezvedljivi na diferencialne opozicije. 
To je tisto, kar bo Deleuze drugod imenoval 'disjunktivna sinteza'. 
Tudi ta druga razhka predstavlja ontološki paradoks - ali gre za 
različnega od onega prvega? Tu nas navidezno obrobni problem 
polpremega govora privede do občih teoretskih odločitev. 

Tu se Deleuzu, kot poprej že Bahtinu, nemara maščuje zame-
tavanje Saussurja. Kot je Saussure izločil govor in za pravi pred-
met lingvistike postavil jezik, la langue, tako Deleuze v gesti, ki 
sicer nikakor ni simetrična, izključi strukturo, negativnost, dife-
renco diferencialnosti, ki jo nosi logika negativnosti. Plan imanen-



ce pomeni ravno izključitev označevalca, redukcijo na moment 
glasu, v deleuzovskem besednjaku na čisto intenziteto, na neso-
izmerno razlikovanje čistih intenzitet. Struktura, proces pome-
njanja, označevanje nastopijo kot epifenomeni čiste intenzitete 
in postajanja, označevalec postane zalog reteritorializacije glasu, 
se pravi njegov sekundarni vpis v pomenjanje, zator predindivi-
dualnih tokov in singularnosti, ki postanejo utesnjeni v opozicije 
in udarjeni z negativnostjo. Plan imanence pa je nemara obenem 
redukcija paradoksa: en sam plan, a prav zato radikalna heteroge-
nost razlike, ki se je ne da zvesti na opozicijo in ki se je ne da 
simetrizirati - to je Deleuzova stava. Deleuze začenja z glasom, 
ki pa je vselej že glas v glasu, torej inherentni razcep, podvojitev, 
ki se je ne da uravnotežiti in ukrotiti v opozicijo, v razmerje med 
prisotnostjo in odsotnostjo distinktivnih potez. A prav ta hete-
rogenost čiste imanence, nesoizmerna razhka na isti ravnini, ne-
mara odpravlja, zmanjšuje paradoks in se mu izogne. Postavlja 
alternativo: bodisi označevalec kot transcendenten bodisi imanen-
ca glasu, tokov, intenzitet, nastajanj. A nemara bi se bilo treba 
izogniti prav tej alternativi. Nasproti ravnini imanence ne stoji 
kakšna transcendenca (lacanovsko ime za to, v čemer Deleuze 
vidi transcendenco, bi bilo veliki Drugi), temveč paradoks same 
imanence, ki nikoli ni le imanenca. Dvojna razlika: označevalna 
razhka in razlika v glasu nista kje vsaksebi, na različnih ravninah, 
vendar zaradi tega še nista zvedljivi na eno ravnino. Razhka, saus-
surjanska razlika, nikoli ni samo razlika, nikoli ni samo preprosta 
negativnost in nikoli ni samo zvedljiva na opozicijo, vendar pa 
to še ne pomeni, da jo lahko odpravimo, odmislimo, razvežemo 
v gibanje čistih intenzitet in tokov. Glas je razlika v razliki, razlika 
razlike, ki v strukturo vnaša heterogenost. Čistost strukture, 
mreža zgolj diferencialnih opozicij, to je bil sen, fantazma zgod-
njega strukturalizma, Saussurjeva fantazma (ki se je sicer že njemu 
samemu zalomila v anagramih). Tisto, kar strukturo heterogeni-
zira, ne prihaja od kod drugod, ni izven označevalca, temveč je 
njegov notranji rob, njegov lastni proizvod, ki od znotraj najeda 
njegovo diferencialnost - a spričo tega strukture ne moremo 



opisati ne kot imanentne ne kot transcendentne. Zato odločitev 
ne more biti med tem, da bodisi začnemo z logiko označevalca, 
pristajajoč na njeno opozitivnost in negativnost, in od tod premi-
slimo njeno heterogenost, heterogenost glasu kot objekta; bodisi 
začnemo z glasom kot ' imanentno heterogenostjo', čisto intenzi-
teto in nastajanjem, in od tod premislimo strukturo, označevalec 
in subjektivnost kot epifenomene, ki jih je treba ponovno razgra-
diti. Če bi ravnah tako, bi poenostaviU oba pola: označevalec, ki 
nikoli ni le zalog homogenizacije in diferencialnosti, in glas, ki 
nikoli ni le imanentna in 'pozitivna' entiteta, intenziteta in posta-
janje. 

To pa lahko služi le kot kratki in nujno abstraktni uvod v 
širši spoprijem z Deleuzovo ontologijo. 

Bibliografija: 

B a h t i n , M i h a i l (1980) , Marksizam i filozofija jezika, B e o g r a d : N o l i t . 

D e l e u z e , Gi l les {\99\),Podoba-gibanje, L j u b l j a n a : S tud ia h u m a n i t a t i s . 

D e l e u z e , Gi l les & G u a t t a r i , Fe l ix (1980), Milleplateaux, Pa r iz : M i n u i t . 

D o s t o j e v s k i , F j o d o r M . (1979) , Idiot, L j u b l j a n a : D Z S . 



Umri poskočno 
(o Evripidovi drami o Alkestidi) 

Gregor Moder 

» K a k o p o k a ž i več l j u b e z n i žena , 
k o da n a r e d je u m r e t i za m o ž a ? « 

» Z a k o n i taki , p r a v i m , 
l j u d e m so v p r id , sicer je bo l j š e s ams tvo .« 

E v r i p i d , Alkestis 

Dramo o gostoljubnem kralju Admetu in o njegovi ženi Alkestidi, 
ki je požrtvovalno umrla namesto njega, so razlagalci interpretirali 
včasih povsem nasprotno. Eni so Alkestis razumeli kot komedijo, 
drugi kot tragedijo, spet drugi kot pravljico, kot satirsko igro ali 
kot bolj ali manj posrečeni hibrid. O polemičnosti drame mogoče 
še najzgovorneje priča misel Jana Kotta, da ima Alkestis, če jo 
beremo kot tragedijo, komičen razplet, narobe pa, če jo beremo 
kot komedijo, je konec tragičen.' Eden najbolj priljubljenih pred-
metov spora je lik Admeta, kralja v Ferah. Za romantično pred-
stavo o ljubezni med zakoncema je nesprejemljivo že, da je Admet 
sploh privolil v zamenjavo smrti, da je dopustil, da je Alkestida 
umrla namesto njega. Iz odklonilnega stahšča do Admetovega 
lika so se rodile interpretacije, ki so zaznale sovražnost in hlad 
Alkestide do svojega soproga, Admetovo žalovanje pa naj bi bilo 
neprimerno, pretirano, ironično. Nasprotno stališče je v Admetu 
videlo žrtev okoliščin (ne žrtev lastne odločitve), tragični lik, ki 

' Kott , nav. delo, s t r 107. 



si vsekakor zasluži bralčevo simpatijo. Posebej zanimiv in sporen 
je konec drame: Admet in Alkestida sta ponovno združena, po-
tem ko je Admetov gostinski prijatelj Heraklej umrlo ugrabil 
Hadu in jo vrnil žalujočemu možu. Raziskovalci si nikakor niso 
enotni o tem, ali je rešena Alkestida nagrada za Admetovo gosto-
ljubnost, ironična nagrada za njegovo ironično žalovanje ali celo 
kazen za njegovo stremuško grešnost. 

Mnogi raziskovalci so menili, da je osrednji lik drame Admet, 
vendar si niso bili enotni glede njegovih moralnih kvalitet. Nje-
gove moralne kvalitete so vprašljive, kot rečeno, še preden se 
sploh lotimo branja drame - kaj naj si mislimo o človeku, ki se je 
strinjal z žrtvovanjem življenja svoje žene, da bi se sam rešil smrti? 
Kako naj z njim sočustvujemo? Ali naj sploh dopustimo možnost, 
da nam je podoben, kakor je od gledalcev dobre drame zahteval 
Aristotel? Od Evripida morda pričakujemo, da bo moža za njego-
vo strahopetnost obsodil, se mu posmehoval in mu nasploh naklo-
nil le slabe besede. Toda Evripid ni naredil nič takega. Zbor starcev, 
služabnika, bog Apolon, Heraklej in tudi Alkestida sama - vsi, 
ali bolje, vsi, ki štejejo, Admeta le hvalijo, in še več, dostikrat 
sočutno opozorijo, da je njegova usoda med najtežjimi, saj ga je 
zadela izguba tako vdane žene. Včasih se zdi, da se je Evripid 
pošteno potrudil, da je pokazal Admeta v najlepši mogoči luči, 
da ga je nalašč postavil v nadvse tvegane položaje, iz katerih se je 
vselej znova izvil brez madežev. 

Alkestis se začne z Apolonovim kratkim povzetkom pretek-
lih dogodkov: Admet je poskusil pri prijateljih, potem pri starših, 
šele nazadnje se je pokazalo, da je edina voljna, umreti namesto 
njega, njegova žena Alkestida. Apolon ne pograja Admeta niti z 
namigom, po njegovem je krivec za nesrečo, ki je doletela Adme-
tovo hišo, kruti bog podzemlja. Po besednem spopadu Apolona 
in Tanatosa, ki je prišel obredno odrezat pramen las s svojega 
skorajšnjega plena, se pred palačo zberejo mestni starci in 
previdno ugibajo, ali je kraljica že umrla ali ne. T. Rosenmeyerju^ 

• Rosenmeyer, nav. delo, str. 220. 



se je zdel prizor nadvse komičen, in res se zdi, kot da že nestrpno 
pričakujejo razplet dogodkov. Napetost se stopnjuje, nazadnje 
pa se vendarle prikaže služabnica z novicami iz hiše. Pravi, da 
gospodar ne ve, kaj bo izgubil, saj, kot pritrdi ugotovitvi zbora, 
umira najboljša od žena: 

Kako pokaži več ljubezni žena, 
ko da nared je umreti za moža?^ 

Služabnica opiše ravnanje svoje gospe: mirno in dostojans-
tveno je pripravila vse potrebno za svoj pogreb, nazadnje pa jo je 
v spalnici, na zakonskem ležišču, vendarle premagal jok. Takole 
je služabnica povzela njene besede: 

O postelja, kjer dala sem deklištvo 
nekoč možu, ki zanj umiram danes, 
zbogom! Ne mrzim te: ubila si 
zgolj mene. Umrem, da tebe in moža 
ne izdam. A ti boš druge žene last, 
čistejše nč ko jaz, le srečnejše!"* 

Pozorno preberimo njene besede. V njih ni čutiti nikakršnega 
očitka Admetu,^ prav narobe. Prepričana je, da je ravnala prav, 
da bolje kot žena sploh ne bi mogla ravnati - sama se torej povsem 
zaveda, da ji med ženami ni enake (čeprav nekatere morda dlje 
živijo). Zdi se, da je med navedenimi besedami nekoliko nenavad-
na le zveza prvih dveh verzov, med dajanjem deklištva in umira-
njem. Mar naj razumemo, da sta dogodka za Alkestido na kakršen 
koli način povezana? Dati telo svojemu možu - ki mož postane 
prav s sprejetjem tega dajanja - naj bi bilo podobno, kot dati mu 

3 Alkestis, v. 154-155. - Vsi citati iz drame so iz navedenega Sovretovega 
prevoda, za naslovom je navedena številka verza ali verzov. 

^Alkestis, v. 177-182. 
^ Drugače je menil, denimo, Rosenmeyer, s t r 224: »[I]n the quiet of her 

bedchamber she [.. .] gives full vent to a benefactor 's pique. Alcestis has 
naturally come to despise the man who caused her to commit herself. She 
must also repent the rashness which prompted her to give her promise[.]« 



Življenje? Verjetno je v pripravah na smrt Alkestido premagal le 
čustveni izliv ljubezni - ta pa najbrž vselej vključuje tudi kanec 
ljubosumja.^ 

Iz dejanj in besed soproge, kot jih je v četrtem prizoru sporo-
čila služabnica, ne moremo sklepati na zamero možu. Pravzaprav 
bi bilo tudi nenavadno, če bi si Alkestida kar na lepem premislila'' 
in bi umrla zgolj še iz kljubovanja. Služabnica sklene poročilo z 
ugotovitvijo, da tako plemenite gospe, ljubljene tudi od najnižjih 
prebivalcev kraljeve hiše - prav od vseh se je poslovila in vsi so 
jokali Admet ne bo pozabil in ga bo zaradi izgube močno bole-
lo. Simpatiji do Admeta in tarnanju nad njegovo nesrečo se pri-
druži tudi zbor. Starci ponovno kličejo Apolona na pomoč, 
menijo, da je ni bednejše usode od njegove - Admetov samomor 
jih ne bi presenetil - in napovejo prizor slovesa zakoncev z mislijo, 
da prav Admetov primer kaže, da je v zakonu več žalosti kot 
veselja (v 239). 

O Admetu torej ne slišimo nič slabega. Služabnica celo na-
migne, da bo Admetu pravzaprav težje kot Alkestidi. Zbor ne 
predstavi Admeta kot strahopetneža, temveč kot tragičnega moža, 
ki mu umira najboljša žena. N e samo, da Evripid ni z ničimer 
pokazal svoje nenaklonjenosti do Admeta (odmislimo za zdaj 
nejasno zvezo med poročno nočjo in smrtjo), zdi se celo, da ga je 
postavil v središče dogajanja: Alkestida bo pravzaprav le umrla, 
Admet pa bo moral z izgubo živeti. Morda pa je ̂ l/^esm pravza-
prav drama o tragičnem Admetu, ki ga je doletela izguba najboljše 
žene. Po mnenju Jana Kotta moramo prav to, da Alkestidina žrtev 
ni postavljena v središče, da se drama pravzaprav ne loteva njene 
zgodbe, razumeti kot jedko Evripidovo ironijo. Toda ironija take 
vrste Admetovega bleščečega moralnega portreta v drami ne more 
spremeniti. Admet, kakor se kaže v vidnih, na površini papirja 
zapisanih besedah in na uprizoritveni površini prikazanih dejanjih 
v drami, je neodvisen od ironij, ki lahko prežemajo pomen drame 
glede na besede, ki niso bile zapisane. 

' Tako je ta odlomek razumel Lesky. Gl.: nav. delo 1966, str. 286. 



Alkestida umre 

Po odhodu služabnice zbor napove prihod zakoncev in tako se 
lahko začne prizor slovesa. Alkestida je pri koncu z močmi, po-
zdravi Sonce in deželo in doživi videnje Harona, kako jo priganja 
na temno pot. Poslovi se od otrok in se onesvesti, potem pa zbere 
še dovolj moči, da pove zadnje želje. Admetu jasno razloži, da se 
je žrtvovala zanj, čeprav bi lahko živela kot kraljica. Vendar ga 
ne krivi za svojo smrt; krivdo pripiše izdajalskim Admetovim 
staršem^ (s čimer poglobi Apolonovo pripombo z začetka drame, 
naj se smrt raje loti starih) ah pa je šlo, po njenem, za voljo enega 
od bogov'. Kljub temu terja, naj ji Admet vrne uslugo: ne sme se 
vnovič poročiti. 

Ali lahko v njenih besedah ali v ravnanju zaznamo kritiko 
Admeta? Ah je pomanjkanje nežnih čustev'®, namesto katerih 
Alkestida postavi svojo smrtno zahtevo, znamenje prezira do 
moža? Nikakor - ne samo, da Alkestida ponovno zatrdi svojo 
ljubezen do moža, da ga ne krivi za svojo smrt, da eksphcitno 
okrivi njegove starše in delovanje bogov, tudi sama zamisel ro-
mantičnih vzdihljajev se zdi tuja grški drami. A. Lesky je navedel 
še en pomemben razlog, zaradi katerega Alkestidinih zahtev ne 
smemo razumeti kot znaka hladne preračunljivosti ali obžalova-
nja nekdanje odločitve: mešanje čustvenih izbruhov z racional-

7 Rosenmeyer je zatrdil (gl. op. 6), da je Alkestida sčasoma zasovražila 
moža in da je obžalovala svojo prenaglo odločitev. Vendar so to le ugibanja, 
saj se drama s časom od Alkestidine odločitve do njene smrti sploh ne ukvarja. 
Za nazaj izvemo le, da je bila Alkestida središče ojkosa, da jo je imela rada in 
jo spoštovala vsa razširjena družina. 

® Gl.: Alkestis, v. 290-292: »Izdala sta tvoj oče te in mati, čeprav bi zanju 
smrt bilr naravna, čeprav za sina smrt bila bi častna.« 

' Gl.: Alkestis, v. 297-298: »A nekdo bogov je ukrenil, da tako je, kakor 
je.« 

Ziircher (nav. delo, s t r 26-29) je menil, da težišče drame ni v psiholo-
škem realizmu, kar je bržkone res. Vendar je šel predaleč, ko je zapisal, da je 
Alkestida v svojih stikih z možem hladna in neosebna, da ji Evripid sploh ni 
vdihnil duše. 



nostjo sploh ni nenavadno pri Evripidovih ženskah (značilen 
zgled je Medeja)." Pa tudi tega, da za svojo žrtev zahteva povra-
čilo, še ne gre razumeti kot očitka Admetu, čeprav je res, da je 
zaradi zahtevane protiusluge status njenega žrtvovanja izgubil 
znamenje popolnosti, brezmadežnosti.'^ Alkestida ni le nemočno 
jagnje, temveč ženska, ki sprejme svojo žrtev, vendar se ne umakne 
brez besede. Od Admeta zahteva toliko, kolikor po svojem občut-
ku za pravičnost tudi sme in mora. Zboru se zdi njena zahteva 
upravičena: »Če bi drugo zasnubil po tebi, zasovražil bi jaz ga in 
tvoja otroka.«'^ 

In kako je na njeno zahtevo odgovoril Admet? Ne samo, da 
jo je brez pomisleka sprejel, navrgel je še cel kup obljub. Naj jih 
naštejem: ne bo se vnovič poročil, objokoval bo Alkestido do 
konca življenja, sovražil bo starše, nehal bo z gostijami in popiva-
nji in petjem, dal bo narediti kip Alkestide in ga položil na 
praznino zakonske postelje. Obljube je sklenil z željo, da bi jo 
kakor Orfej lahko rešil iz Hada, in z napovedjo, da bo dal svoje 
truplo zakopati ob njeno. - Admet je torej obljubil veliko več, 
kakor je zahtevala Alkestida. Ali naj njegove obljube razumemo 
kot pretiravanja brez mere in celo brez okusa (kip v postelji!), 
kakor so menih nekateri komentatorji? Ali je z njimi Evripid 
hotel narisati spako, ki se smili sama sebi, čeprav je sama kriva za 
Alkestidino smrt? Nikakor ne. Admet je upodobljen kot pleme-
niti mož, ki ga je doletela najhujša usoda, ki sploh lahko doleti 
moža. Razumljivo je, da ob skorajšnji izgubi svoje (najboljše) 
žene joka in toži. O d obljub si zato velja zapomniti predvsem 
dve: prva je obljuba, ki jo je od njega eksplicitno zahtevala umi-
rajoča Alkestida - da si ne bo dobil druge žene - , druga pa je 
obljuba, ki jo je ponovil pred koncem prizora kot poziv meščanom: 

" Lesky, 1966, str. 286-287. 
Pomemben del obreda žrtvovanja živali naj bi bila formalna privolitev 

žrtve, s čimer naj bi se prikrilo impliciten umor (gl.: Loraux, nav. delo, str. 
180). Žrtev naj bi bila p ros tovo l jna , vendar b rezpogo jna . P o d o b n o s t i s 
Kristusovim žrtvovanjem, kot jo je izrazil Vicenzi (nav. delo, str. 526), torej ni. 

" Alkestis, v. 464-465. 



dvanajst mesecev naj se v mestu ne sliši veselih zvokov (»svirel 
in lira«), vsi Tesalci pa naj nosijo žalno opravo. Prizor se sklene z 
zborovsko pesmijo v čast Alkestidi, kjer je vnovič (že tretjič) 
poudarjena trdosrčnost Admetovih ostarelih staršev v primerjavi 
s požrtvovalnostjo mlade žene. 

Na j se nekohko pomudim pri vprašanju kipa, ki ga je omenil 
Admet. V zadnjem prizoru drame, kjer Heraklej pripelje že umrlo 
in pokopano, a kljub temu rešeno Alkestido Admetu, je Alkestida 
dolgo časa prekrita s tančico, spregovori pa sploh ne. Njena mol-
čeča podoba je bila vzrok za mnoge srhljive interpretacije in 
špekulacije, večkrat pa je razlagalce spomnila prav na Admetov 
kip.'"* Po vsej verjetnosti gre za referenco na neohranjeno Evripi-
dovo delo o Protesilaju in Laodamiji, o paru, ki ga je prav tako 
razdrla smrt. Protesilaj je bil prva Hektorjeva žrtev po izkrcanju 
vojske pred Trojo. Laodamija je svojega moža tako močno 
pogrešala, da je dala narediti kip po njegovi podobi in se ljubila z 
njim. Ko je oče to izvedel, je dal kip zažgati, Laodamija pa se je 
iz obupa pognala v plamene. Po drugi varianti se je Laodamija, 
potem ko so ji bogovi le za kratek čas poslah Protesilajevo dušo, 
zabodla. Delo naj bi bilo po nekaterih virih starejše od Alkestis, 
verjeten čas nastanka pa je bhzu Alkestis. Omembo kipa moramo 
razumeti skupaj s sklicevanjem na Orfejev mit: Admetove besede 
prikličejo mite o premagovanju smrti, podobno kot besede zbora, 
kadar kličejo na pomoč bogove, Asklepija, Apolona. C. Segal, 
ki je namenil razmisleku o kipu dobršen del svojega poglavja o 
Alkestis, je menil, da lahko razumemo kip kot metaforo za pesni-
štvo. Kakor naj bi kip Admetu dajal »prazno uteho«'^, tako naj 
bi tudi umetnost dajala človeku tolažbo ob izgubi. Spomenik 
Alkestidi naj bi bila tako pravzaprav kar Evripidova drama. Misel 
je vabljiva, vendar jo je treba zaostriti. Naloga pesništva ne more 

Kott, nav. delo, str. 98. - Segal, nav delo 1993, s t r 4 5 ^ 6 . - Sunčič, nav 
delo 2003 (b), s tr 86. 

Segal, nav. delo 1993, stn 38. 
Alkestis, v. 353: »[...] uteha prazna, vendar mi bo laže.« Dobeseden 

prevod naj bi bil »hladno ugodje« (Sunčič, nav. delo 2003 (a), s t r 124). 



biti zdravljenje težav vsakdanjega življenja. Pesništvo, tako kot 
filozofija in sploh vsako ubesedovanje, šele določa realnost na 
način, da je lahko vsakdanja ali nevsakdanja. Pesništvo ne more 
biti iluzijska »prazna« uteha za »realne« probleme, za izgubo -
saj pesništvo zamejuje iluzijo in realnost, ali drugače: občutja 
izgube brez pesništva sploh ne more biti. Ustreznejša predstava 
o tragediji je ta, da je že samo bivanje zaznamovano kot izguba -
toda tudi tedaj polnilo, ki ga ponuja pesništvo, ni intervencija od 
zunaj, ni poseg z drugega kraja, ni dar »višje instance«. Na tak 
način je po mojem treba razumeti tudi Heideggrovo določitev 
umetnosti kot postavitve resnice v delo. V nasprotju z logiko 
platonovske ideje, kjer se ideja ponaredi v posnetku, pri tem pa 
se mu kot ideja ravno odtegne in ga tako obsodi na nepopolnost-
ali z logiko prapodobe, pralika, ki vsakič znova pade v svoje 
odtise, vendar je odtis vselej zamazan, tako da napotuje na nov 
odtis v nasprotju s tako logiko pri umetnosti velja, da resnice 
pred postavitvijo v umetniško delo sploh ni: resnica umetniškega 
dela ni niti posnetek Resnice niti njen emanacijski odpadek. 
Umetnost mora torej zagrabiti celoto človeka, in to tako, da z 
enim zamahom preseka neskončno igro nadomestkov in posnet-
kov resnice, ah smisla, da v enem skoku preskoči neskončno raz-
daljo oddaljevanja »izvornega«. Tragedija je zato v nekem smislu 
vselej samonanašalna: z opevanjem vehkih dejanj vehka dejanja 
šele postanejo vehka, bolečina in izguba se zarežeta šele, ko sta 
upesnjeni. B. Sneli je v raziskavi o razvoju grškega duha in subjek-
ta (izraza sta zanazajšnja) zatrdil, da se je tragedija sicer razvila 
iz dionizičnih zborovskih pesmi, za katere naj bi bilo značilno, 
da ponujajo zlitje mitskega sveta z vsakdanjo realnostjo - vendar 
naj bi tragedija pravzaprav pretrgala njuno vez.'^ Zato je utrdila 
razloček med mitskim in realnostjo, in po tej zarezi je določena: 
tragedija ni bila neodvisna od mitološkega dionizičnega kulta, 
kakor da z njim ne bi imela nič, ampak se je nanj nanašala kot na 
svoj zunanji, že preseženi izvon 

" Gl. zlasti: Sneli, nav. delo, str. 96-97. 



Evripidova genialnost pri prizoru slovesa zakoncev je bila 
po mojem v tem, da je v tragičnem pretiravanju, s čistim tragičnim 
izbruhom, proizvedel komiko. Admet je prosil ženo za zame-
njavo smrti, in ker je njegovi prošnji ustregla, se je pokazala za 
najboljšo mogočo ženo, zaradi česar je njena izguba za Admeta 
postala kar najbolj tragična. Kakor da naj sama esenca tragike, 
presežek tragičnosti, učinkuje komično. Evripid lahko velja za 
grobarja tragedije - ampak to je njegova zasluga, ne zločin nad 
tragedijo. Pretiravanje tragičnega je značilnost same tragedije, 
»grobar« jo je le prignal do neposredne forme, jo udejanil. Da je 
udejanjeno bistvo tragedije ̂ omzcno, izvira iz tega, da je tragedija 
na poseben način samonanašalna: tisto najbolj tragično pri trage-
diji je namreč radikalna nemožnost tragičnega, in tako je tragedija, 
formalno vzeto, nujno tragedija tragedije. Dva zgleda: ko v Sofok-
lovi Antigoni junakinja izpolni zakone bogov, ko izvrši svoje 
tragično poslanstvo, pride v spor z zakoni polisa. Pri tem njena 
zgodba sploh ne bi mogla biti tragična, če zakoni bogov ne bi 
bili že sami po sebi v nasprotju z zakoni polisa. Toda nasprotje je 
asimetrično, do odkritega spopada »pranačel« ne more priti, saj 
zakoni polisa sploh ne vidijo zakonov bogov, zaradi česar se 
slednji lahko pojavijo le kot kršitev prvih. Preprosto rečeno: tragika 
Antigone je v tem, da pohs (Kreon) ne vidi ne tragike ne potrebe 
po tragiki. Nekaj podobnega velja za »prototragedijo« o Ahilu, 
za Iliado. Jeza Pelida Ahila izvira iz spora z Agamemnonom, 
pravzaprav iz spora med pravili hoplitskega kodeksa in tistega, 
čemur bi danes rekh pohtična modrost. Ko je Agamemnon s kra-
ljevskim dekretom že razdeljeni bojni plen ponovno razdehl (sebi 
v prid in v škodo največjemu junaku), je razžalil Ahilov občutek 
za čast. Toda namesto da bi nizkotneža preklal na dvoje, se je 
zaradi intervencije Atene (bolj odisejevske kakor ahilovske bogi-
nje) umaknil (politično modra poteza) in užaljeno odpovedal svojo 
nadaljnjo udeležbo v vojni. Ahilovo tragiko je Homer razodel v 
prizoru pred šotorom, kjer junak ob glasbeni spremljavi poje o 
nekdanjih, slavnih časih, ko so hoplitska načela še kaj veljala, o 
časih, ko je junaški bojevnik lahko upal nznesmrtnost. Tragičnost 



položaja je v tem, da so ti časi in z njimi nesmrtnost izgubljeni, 
odloženi v mitsko preteklost - Ahilova sedanjost je izgubila obču-
tek za usodnostno. 

V Iliadi so jasneje kot v So{o\dov\ Antigoni (ali tudi v njego-
vem ATra/;'« OjdipHsu) bogovi in usoda prikazani kot trdna točka, 
na katero je naslonjena tragedija, izgubljeni čas dejanskega spo-
štovanja prerokb in zakonov bogov - v nasprotju s folkloro - je 
prikazan kot mesto mirnega in večno sebi enakega življenja trage-
dije, preden je postala tragična. Bogovi, usoda in ljudje minuhh 
časov živijo večno na mestu višje popolnosti, glede na katerega 
se zdi smrtna današnjost le »padec«, vsakdanje bivanje v polis le 
tragično bivanje, kjer vse veličine človeštva propadejo pred oblič-
jem neselektivne smrti. - V Alkestis pa bogovi in usoda nimajo 
tega statusa. Evripidov zbor v desetem prizoru opeva moč Usode 
in neizbežnost smrti, toda primerjava s prvo stajanko Sofoklove 
Antigone o globoki skrivnostnosti človeka, ki edinole smrti ne 
more uteči, je nemogoča: takoj ko Evripidov zbor utihne, se nam-
reč na sceni že prikaže Herakles, ki je pravkar prebunkal Tanata 
in mu ugrabil Alkestido. 

V Evripidovi^l/^esto bogovi in usoda niso prikazani kot stebri 
oddaljene, izgubljene popolnosti. Tragično je, kakor prej, dolo-
čeno kot tragično izgube, vendar pa je tisto izgubljeno povsem 
izgubilo vsa trdna poroštva in status konkretne, oprijemljive vse-
bine in postalo le še čisto formalna izguba izgube. Ze Homer je v 
prizoru pojočega Ahila ponudil odličen zgled podvojene struktu-
re izgube: prav kakor potujoči pevec, namreč Homer sam, s solzo 
v očesu svojim sodobnikom opeva izgubljeno mitsko preteklost, 
junaške boje pred Trojo - natančno tako tudi Ahil svojim poslu-
šalcem (Patroklu) s solzo v očesu opeva izgubljeno mitsko pre-
teklost. Homer opeva Ahila, ki opeva mitske čase - mesto popol-
nosti in nesmrtnosti je tako dvakrat izgubljeno, odloženo, odmak-
njeno v mit. Evripid pa je dva odloga zaostril v dvojni odlog, odlog 
samega odloga in na ta način tragediji najlastnejšo možnost pri-
gnal do dejanskosti. Rezultat: če je tragedija bistveno tragedija 
tragedije, izguba izgube, odlog odloga, potem je v Evripidovi^/^e-



stis - zaenkrat se sklicujem na prizor slovesa zakoncev - bistvo 
tragedije neposredno udejanjeno. Pri tem je neposredni skok v 
udejanjenje bistva tragedije obenem tudi skok v samo neposred-
nost in s tem tudi razbitje neskončne verige odlaganja tragič-
nega. Udejanjeno bistvo tragedije ne more imeti tragičnih učin-
kov, pač pa se je na ta način iz njenega duha rodil zanimiv tip 
komedije. Na kratko bi lahko evripidovsko formulo komedije 
povzeh takole: komedija je tragedija, ki samo sebe jemlje čisto 
zares. Na j ponudim zgled za samonanašalno tragiko, ki v »krat-
kem stiku« tragičnega proizvede komiko (Admetove besede umi-
rajoči Alkestidi): 

Le ti si žrtvovala sama se, 
da rešiš mene! Ni to razlog, da tožim 
nad žene izgubo, kakršna si ti?'® 

Seveda, v teh besedah ni nič smešnega, nobene komične poante 
ni. Tragično in najbolj tragično je izgubiti najboljšo vseh mogočih 
žena. Ampak tisto, kar Alkestido naredi za najboljšo vseh žena, 
je ravno njena voljnost, da umre namesto moža. Z drugimi bese-
dami, Admet z najboljšo vseh žena izgublja nekaj, česar ne le 
nikoli ni imel, temveč sploh nikoli ni mogel imeti in je dano le 
kot že vnaprej izgubljeno: ko bi Alkestida ostala živa in bi jo 
torej lahko imel, bi pač ne bila nič posebnega. To je torej vrhunec 
tragedije: izgubiti ne tisto, kar imaš in lahko izgubiš (to je pač 
nekaj zelo vsakdanjega), ampak izgubiti nekaj, česar sploh ni 
mogoče imeti, kar je že samo po sebi le izguba. - Ah, kako 
tragično! - Ah, kako komično! 

Prihod Heraklej a 

Alkestida torej umre, Admet ji priseže posmrtno zvestobo, nada-
ljevanje zakona po smrti in konec gostij in veselja. Tedaj pa se na 
poti do novega junaštva, mimogrede, v Ferah ustavi Heraklej. 

Alkestis, v 340-342. 



Njegova podoba je v popolnem nasprotju z dotedanjim žalost-
nim in privzdignjenim tonom v drami. Burkež je: meščane Fer 
ima za vaščane, svojih junaških dejanj ne jemlje preveč resno. 
Zaradi njega je nemogoče opredeliti dramo kot tragedijo, njegov 
lik močno prispeva k splošni vedrosti in tudi omogoči srečen, 
pravljičen konec drame. Zdi se, da je z njim v dramo vdrla vedrost, 
v žalujočo hišo burka. Ko iz hiše pride Admet, da pozdravi slav-
nega gosta, Herakleja seveda zanima, zakaj nosi žalno obleko. 
Admet mu ne pove resnice in ga zavede, češ da je umrla le nepo-
membna »zunanja« ženska, ne kraljica, in nastani uglednega gosta 
v ločenem delu palače. Je Admetovo ravnanje sporno - ali, prav 
narobe, kaže njegovo odličnost? Zborovodja najprej izrazi začu-
denje, da Admet vabi gosta v času žalovanja: truplo Alkestide še 
pokopano ni. Sporno se mu zdi tudi, da je Herakleja zavajal o 
identiteti umrle . ' ' Admet je na očitke odgovoril takole: gosta ni 
mogel odgnati od hiše, saj bi škodoval svojemu ugledu gostoljub-
nega kralja, da pa bi gost sploh hotel ostati, mu je prikril resnico.^® 
Zbor, očitno zadovoljen z utemeljitvijo, zapoje o mitski gosto-
ljubnosti Admetove hiše in posestva, kjer je veselo plesalo tudi 
Apolonovo stopalo. Oda se konča z namigom, da bosta Admeto-
va dobrosrčnost in pobožnost poplačani s srečo. 

Admetova moralnost ni bila zares postavljena pod vprašaj. 
Zdi se, da je dramatska vloga (neodločne, nevztrajne) kritike zbo-
ra predvsem ta, da Admet dobi priložnost za zagovor pred more-
bitnimi dvomljivci. Da je sprejel gosta »s solznim očesom«, ne 
govori o njegovi sprevrženosti, temveč, narobe, o njegovi prese-
netljivo trdni moralni drži, celo o njegovi dobrosrčnosti. Prikazan 
je v junaški luči: v najtežjem trenutku je zbral dovolj moškosti, 
da je skril solze, s kraljevsko gesto sprejel Herakleja v hišo in 
naložil služabnikom, naj poskrbijo, »da ne bo med gostjem motilo 
gosta tarnanje in jok«^'. 

Alkestis, v. 552-553 in v. 561-562. 
Alkestis, v. 557-8: »Zlu pridružilo bi se drugo zlo, da v glas prišel bi 

l judomrzneža« in v. 556-557: »Hiša moja gostov ne more odbijati brez gostja.* 
Alkestis, v. 549-550. 



Vlogo gostoljubnosti pri Admetu so interpreti razlagali zelo 
različno: eni so menili, da je z njo Evripid hotel dati Admetovemu 
hku vsaj kakšno simpatično lastnost,^^ drugim se je zdela zadnje 
zatočišče obupanca,^^ tretji so poudarili predvsem njen dramatur-
ški pomen za nadaljnji razvoj zgodbe in za njen srečni razplet. 
A. Lesky je menil, da gostoljubnosti ne moremo imeti za vzrok 
srečnega konca, vrnitev Alkestide naj ne bi bila nagrada za gosto-
ljubje. Zaradi gostoljubnosti naj bi bil tak konec za bralca zgolj 
sprejemljivejši, saj simpatičnemu Admetu vsekakor privošči sre-
č o . N a j omenim, da Heraklej ne bi ostal brez prenočišča, če ga 
Admet ne bi sprejel, in svojemu gostitelju tudi ne bi zameril, če 
bi ga odslovil zaradi žalovanja.^^ Heraklej, Zevsov sin, je pač eden 
najuglednejših gostov (bog Apolon je bil Admetov gost le izjemo-
ma: za kazen) - in če ne bi gostil pri Admetu, bi ga gotovo vzel k 
sebi drug mestni veljak.^^ Admetova zavzetost za gosta je zato 
vprašanje dobrega upravljanja države, vzpostavljanja in krepitve 
političnih vezi, menjalnih razmerij med aristokrati. O b tem je 
treba poudariti tudi, da je Admet s pogostitvijo Herakleja prelo-
mil prisego, da bo žaloval za Alkestido do konca življenja in da 
se (vsaj za eno leto) odpoveduje vsem gostijam. To ne pomeni, 
da so Admetovi motivi dvomljivi ali moralno sporni, narobe, v 
gostoljubju se Admet pokaže plemenit in možat. Pomembno je, 
da zeva med gostoljubjem in žalovanjem - ne glede na Admetovo 
moralno podobo - izključujoče nasprotje. 

Komentar si zasluži še izolacija burkaštva od žalovanja. Pre-
den se je kralj odpravil pokopat umrlo, je še poskrbel za Herak-
lejevo nemoteno uživanje in razgrajanje: služabnikom je naročil. 

Lesky, nav. delo 1966, str. 290. 
23 Rosenmeyer, nav. delo, s t r 236. 
2" Lesky, nav delo 1966, s t r 290. 
23 Da Heraklej Admeta ne bi obsojal, če ga ta ne bi sprejel, je Admetu 

povsem jasno, še več: »On sam [Heraklej] bi, menim, grajal za neumno, kar 
sem storil[.]« {Alkestis, v 565-566.) 

26 Admetove besede Herakleju: »[PJrijateljev ne manjka se ti v Ferah[.]« 
{Alkestis, v 1044.) 



naj ga obilno preskrbijo in ga zvočno in prostorsko zaščitijo pred 
motečim žalovanjem. V nasprotju s prizorom slovesa zakoncev, 
kjer se je zdelo, da samo bistvo tragičnega proizvede komične učin-
ke, nas zdaj Evripid porine pred konvencionalno delitev nažaloigro 
in burko, ko postavi solzavi spev o nesrečnih zakonih, o smrti in 
o tragičnosti eksistence na eno stran vrat, na drugo pa razgrajaško 
klokotanje, lomastenje in, verjetno, prdenje. Evripidova heglov-
ska genialnost prizora slovesa je bila v tem, daje pokazal, daprese-
čišče žaloigra/burka ni nemogoča točka, ki dovoljuje le heterogeno 
zmes (v tragikomedijah, ki proizvajajo tragične učinke z vnanjimi 
komičnimi postopki ah narobe) - temveč da je taka »mistična« 
singularnost mogoča prav kot udejanjenje bistev tragedije in kome-
dije. Ze v naslednjem prizoru pa je pripeljal Herakleja in razločil 
jok od smeha. Njegova gesta je skoraj parodična: konvencija 
uprizoritev tragedije je, kakor je znano, zahtevala prav razločitev 
treh tragedij od sklepne satirske igre, razločitev vzvišenih tožb 
nad neponovljivostjo bivanja od vulgarnega faličnega poskako-
vanja. Primeren uvod v najvulgarnejši prizor igre. 

Spor z očetom Peresom 

Kako drugače od slavospeva Admetovemu bogastvu in gostoljub-
ju, ki mu ga zapoje zbor, zazvenijo besede Admetovega očeta v 
osmem prizoru! Na začetku pogrebnega sprevoda, pred hišnim 
pragom, mladi kralj sreča starega Peresa, ki je prišel z nakitom 
za pokojno Alkestido. Tole so njegove besede, namenjene mrtvi: 

Ki njega otela si in prestregla mene, 
preden sem padel, zbogom! Naj bo dobro 
ti v hiši Hada! Zakoni taki, pravim, 
ljudem so v prid, sicer je boljše samstvo.^^ 

Alkestidi se je zahvahl za dejanje, s katerim je rešila življenje 
njegovemu sinu (in njemu samemu, kakor nizkotno pravi: očitno 

Alkestis, v. 625-628. 



hoče dati vtis, da ga je Alkestida zgolj prestregla pri žrtvovanju 
za Admeta, ki bi ga bil sicer tudi sam voljan), vendar se je z izjavo 
o dobrih zakonih pokazal v precej odurni luči: verza 627-628 je 
po mojem treba razumeti kot nasprotje zgoraj navedenih verzov 
zbora, kjer je zgled Alkestide in Admeta označen kot zgled ne-
srečnega zakona, ne pa zakona, ki je človeku v prid. Po drugi 
strani pa je težko utemeljiti razhko med Feresovo izjavo - ki je, 
svoji spornosti navkljub, mišljena kot pohvala Alkestide - in 
logiko zbora, ki v isti sapi hvali žrtev cvetoče Alkestide in si želi 
tako ženo: 

A ti tako mlada, 
ti v cvetu mladosti umrla si zanj! 
O da imam jaz tako ženo -
to je redek dragulj v življenju —, 
bi jo varoval hudega, dokler bi živel!^® 

Pohvala Alkestide iz ust zbora zveni mnogo lepše kot iz Fere-
sovih ust, toda smisel je enak. Sanjska žena je takorekoč deviško 
mlada ženska, ki se žrtvuje za moža. Besede Alkestide, ko se je 
razjokala ob zakonski postelji, torej niso osamljen primer združe-
vanja dajanja deklištva in dajanja življenja. Kakor koli, Admetov 
odgovor na takšno logiko je buren. Očetova pogrebna darila za-
vrne, Alkestido razglasi za svojo mater in očeta, Feresa pa označi 
za strahopetca, odgovornega za njeno smrt. Prizor se razvije v 
neokusno medsebojno zmerjanje ob krsti. 

Alkestido razglasi za svojo mater in očeta - nam Evripid 
prikazuje nekakšno spako? Ne. Admet se ima le mrtvi zahvaliti, 
da je živ. Darovala mu je, če naj se tako izrazim, »čudežni dar 
biti«, s tem pa prevzela vlogo njegovih roditeljev. Gre za dar, za 
katerega se preprosto ni mogoče ustrezno zahvaliti, saj je tudi 
sama možnost zahvaliti se zadolžena pri tem daru. Po mojem 
mnenju bi težko našli lepši zgled za tisto, kar je Heidegger v Biti 
in času poimenoval eksistencialna zadolženost človeškega bivanja. 

Alkestis, v 471-475. 



Čisti dar Admeta spravi v čisto nemogoč položaj, v najbolj tragič-
nega od tragičnih položajev, ko je izgubil nekaj, česar sploh nikoli 
ni mogel imeti, in se obenem s tem, ko je izgubil največ (najboljšo 
vseh žena), tudi kar največ zadolžil, saj svojega dolga (dano mu 
je bilo živeti) sploh ne more upati povrniti. Zaradi čistega daru^', 
ki ga je zadel, je Admet dvakrat na slabšem. 

Kakšni pa so motivi za Admetovo sovražno razpoloženje 
do Feresa? Spoštovanje prisege najbrž ne, saj bi bilo spoštovanje 
drugih priseg bolj primerno. Branilci Admetove moralne podobe 
so se trudili prikazati Feresa kot grožnjo ojkosuin s tem opravičiti 
njegov izbruh. Pomenljivo je, da je edino v tem prizoru Admet 
označen kot sprevrženec (morilec žene, strahopetec), narobe pa 
so Admetove starše kritizirali že Apolon, Alkestida in zbor Fere-
sov pogled ne more odražati domnevnega razpoloženja Evripido-
vega občinstva, saj je njegov moralni kredo^° kaj malo boljši od 
tistega, ki ga pripiše Admetu. Njegova izjava, da naj bi bila Alke-
stida neumna, ker je umrla za moža, je v popolnem nasprotju s 
statusom junakinje iz prvih prizorov drame - v tem smislu se mi 
zdijo upravičene besede S. des Bouvrie, da Feresove obtožbe 
kažejo predvsem sovražnost tega lika do Admetove hiše, do 
ojkosa.^' Vendar to ne more biti olajševalna okoliščina za Adme-
tovo ravnanje. Staršem je odrekel pravico do pokopa in ju nizkot-
no ozmerjal. Feresovi očitki so, čeprav v surovi in odbijajoči ob-
liki, utemeljeni. Njegova ocena dobrega zakona je groba, vendar 
v skladu z mnenjem zbora in z učinkom Admetovega dejanja. Iz 
Admetovega ostrega zavračanja Feresove »zakonske logike« bi 
sicer lahko sklepali, da mu je vsiljena vloga, v kateri se počuti nela-

Dejanje Alkestide je čisti dar samo v eksistencialnem smislu: Admet 
ne more narediti nikakršne protidaritve, ki bi uravnotežila razmerje. Vendar 
pa je Alkestida zahtevala od Admeta, da se ne sme vnovič poročiti , zaradi 
česar je njen dar strogo vzeto vendarle uvrščen v menjalna razmerja. 

A. Lesky je kot dodaten dokaz Feresove sporne moralnosti navedel 
trditev (verz 726), da mu je vseeno, kako bodo o njem sodili po smrti. Gl.: 
Lesky, nav. delo 1966, str. 292. 

Bouvrie, nav. delo, str. 199. 



godno, pretirano pa bi bilo trditi, da ga preganjajo občutki kriv-
de zaradi Alkestidine smrti.^^ 

Prizor je lahko izhodišče za interpretaciji, ki vodita v povsem 
različne smeri. Lahko menimo, da je Admet junak, ki upravičeno 
in v skladu z obljubo Alkestidi zaničuje svojega sovražnika, »mo-
rilca« najboljše vseh žena in uničevalca družinske sreče. Lahko 
pa tudi zatrdimo, da se pokaže v pravi luči, ko na očetove povsem 
upravičene obtožbe odreagira prostaško, saj se Feres pravzaprav 
le brani. Obe interpretaciji domnevata, prvič, da ima ena od strani 
v sporu prav, druga pa je v zmoti, in drugič, da je moralni portret 
ene ali druge strani sploh bistven za razumevanje prizora. Dom-
nevi sta po mojem napačni. Kriva ah nedolžna sta oba približno 
enako, zato tudi namen prizora ni v določanju njune moralne 
krivde ali nedolžnosti, ne gre za pozitivno ali negativno karakteri-
zacijo junakov.^^ Gre za prikaz dveh moških, očeta in sina, ki se 
prepirata vsak na svoji strani krste. Učinek prizora je burkaški 
in žalosten obenem. Prizor se zaradi prostaške vsebine in tona 
bije s siceršnjim tokom drame, nekaterim Evripidovim kritikom 
se je zdel neumesten. Res, ne moremo ga umestiti ne med komične 
ne med tragične prizore. V svoji neumestljivosti heterogenega 
zmazka - združuje vzvišeno z nizkotnim, žalostno z vulgarnim, 
molk v krsti z glasnim zmerjanjem nad njo - je protipodoba žlaht-
ne, intelektualistične komične tragike prizora slovesa zakoncev. 

Heraklej stopi v akcijo 

Po kratkem spevu zbora, ki znova opozori na Alkestido, ko ji 
zaželi lep sprejem v podzemlju, na oder stopi služabnik iz gostin-
skega krila hiše. Meni, da je Heraklej nepridiprav, ker kruli, popiva 

Tako je menila M. Sunčič, nav. delo 2003 (a), str. 136: »[...] Feres izreka 
tisto, kar si tudi Admet sam očita - da je kriv za Alkestidino smrt. [...] Admet 
si zaradi občutkov krivde domišlja, da bo Alkestidin brat Akast mislil, da jo je 
on ubil in bo zahteval krvno maščevanje.« 

33 V tem se popolnoma strinjam z: Gregory, nav. delo, s tr 266. 



in se masti s hrano v času žalovanja. O Admetu in o njegovem 
gostoljubnem dejanju spet ni slišati nič slabega, čeprav bi se slu-
žabniku lahko zdelo kraljevo ravnanje sporno, saj ni mogel na 
pogreb ljube kraljice, ker je bil dodeljen Herakleju. Toda služab-
nik še zdaleč ne zameri Admetu, narobe, zoprn mu je Heraklej, 
ker »se še zmenil ni za bol Admeta«^"*. Tedaj pride do njega Herak-
lej in mu vedro razloži svojo življenjsko »filozofijo«: žalost krat-
ko malo nima smisla, da jo preženeš, je treba le malo »luckniti«, 
pa tudi nasploh je življenje kaj vredno le brez joka. Služabnik 
mu pove, da ni umrla le zunanja ženska, temveč Alkestida, in 
Heraklej se strezni. Sprevidi, da mu je Admet možato prikril 
solze in ga kraljevsko pogostil z veliko žalostjo v srcu (»Nesrečni, 
kakšno ženo si izgubil!«^^). Odloči se, da mu bo v zahvalo rešil 
ženo, še preden jo gospodar mrtvih odpelje v svoje temno domo-
vanje. Tole so njegove besede: 

trdno se zanesem, 
da izvedem jo na dan in vrnem drugu, 
ki ni zaprl pred mano hišnih vrat, 
čeprav zadela ga je zla usoda, 
pa je iz rahločutja jo zamolčal. 
Kdo v Tesaliji, v Heladi kdo 
mu par je v gostoljubju? Vendar ni 
dobrote izkazal nehvaležniku!^^ 

Naj poudarim zvezo med Admetovim gostoljubjem in He-
raklejevo rešitvijo Alkestide: Heraklej sprevidi, kako čudovit 
človek je Admet, kako rahločutno in plemenito je ravnal, zato se 
odloči, da mu bo v zahvalo povrnil uslugo. Zveza je jasna in trikrat 
potrjena (»za zahvalo«, »vrnem drugu, ki ni zaprl vrat«, »ni do-
brote izkazal nehvaležniku«): za Herakleja gre za vprašanje 
menjave daril med odličnikoma. Ko je A. Lesky poskusil omiliti 
neposredno zvezo med gostoljubjem in rešitvijo Alkestide, češ 

^^ Alkestis, v. 761-762. 
Alkestis, v. 824. 

^^ Alkestis, v. 853-860. 



da gre za pretirano poenostavljeno razumevanje drame, je vlogo 
gostoljubja preprosto iztrgal iz konteksta in vloge, ki ju ima v 
drami. Po njegovem, kot že rečeno, ne gre za to, da bi si Admet 
zaslužil vrnitev Alkestide zaradi gostoljubja. Gostoljubje je zanj 
le simpatična lastnost, zaradi katere mu privoščimo srečen konec. 
V nasprotju s stališčem, da »pri podobi Admeta lahko opazimo 
marsikatero potezo, ki jo moramo nepristransko ceniti že samo 
na sebi«^^ naj poudarim vlogo, ki jo ima gostoljubje v drami, in 
ne »nepristransko« ali »na sebi«. Zgoraj sem že omenil nasprotje 
med gostoljubjem in žalovanjem, zdaj pa naj podčrtam zvezo 
med gostoljubjem in vrnitvijo Alkestide. Naj menimo, da si je 
Admet svojo ženo z dejanji zaslužil ali ne, naj mu jo privoščimo 
ah ne, v nobenem primeru ne smemo spregledati, da je rešena 
Alkestida Heraklejeva nagrada za Admetovo gostoljubje - pa 
čeprav gre morda za dramatikovo ironijo. 

Admetovo življenje brez Alkestide nima smisla 

Še preden se. Alkestis konča s srečnim razpletom, se s pogreba na 
oder vrne Admet. Toži nad svojo usodo, žeh si umreti, pogled na 
opustelo in žalostno hišo mu je grozljiv. Zal mu je, da se je sploh 
poročil in imel otroke (kar je sorodno verzom, ki jih zapoje zbor 
po poročilu služabnice, v. 239-243: Admetova izguba potrjuje, 
da je v zakonu več žalosti kot veselja). Izvemo, da se je Admet 
hotel vreči za Alkestido v odprt grob, pa ga je zbor zadržaP^ -
čeprav je ob umiranju Alkestide pokazal precej razumevanja za 
tako rešitev (»kdor to doživi, bi sam se zaklal«^'). Tragedijo je 
povzročilo Admetovo izogibanje smrti - zdaj pa, ko se je smrti 
uspešno izognil, ga je prevzelo veselje do umiranja, nekakšna 
Wille-ZHm-Tode. Poskus »samomora« spet proizvede komično 
razsežnost: njegova smrt nima nobenega smisla, saj bi s tem izničil 

Leskv, nav. delo 1960, str. 290. - Prevedel G. M. 
Evripid, Alkestis, v 897-899. 

39 Alkestis, v 229. 



Alkestidino smrt, s katero je dosegel svoje preživetje in, pomemb-
neje, zaradi katere sploh hoče umreti. Skozi tragičnost in pre-
tirano tragičnost situacije tako Evripid spet vpelje svojo žlahtno 
intelektualistično komiko, komiko tragičnega. 

Pred vhodom v kraljevsko palačo se Admet spomni, kako je 
nekoč prav tja odpeljal svojo ženo, držeč jo za roko, ob bučni in 
veseh spremljavi svatov - zdaj pa vstopa v »prazno sobo zakon-
sko«"*®, odet v črnino in ob zvokih pogrebne pesmi. Žalostno 
življenje, ki ga čaka po Alkestidini smrti, mu je v vsej temini 
jasno stopilo pred oči. Njegova usoda je slabša od tiste, ki je zadela 
ženo: ona je umrla častno, sam pa ne bo nikoli več srečen. Doma 
ga čakajo praznina, jok, spomini na ženo. Zunaj pa bo še slabše: 
poroke in ženski prazniki ga bodo vznemirjali. »Ne bom prenesel 
pogleda na vrstnice Alkestide,«"*' meni. Poroke drugih ga bodo 
le spominjale na izgubo, na bolečino, ki je sam ne bo mogel zace-
liti: obljubil je namreč, da se ne bo vnovič poročil. In to še ni vse: 
sovražniki mu bodo očitali strahopetnost in neupravičeno sovra-
štvo do staršev in tako škodovali njegovemu ugledu. 

Interpretacije Admetovega samopomilovalnega govora so 
zelo razhčne. Poti se najbolj razhajajo predvsem ob verzu 940 
(»ne bom več srečen: to zdaj dobro vem«). Eni so menih, da verz 
dokazuje, da je Admet v drami doživel spremembo,"*^ da je spo-
znal svojo krivdo,"*^ drugi so spremembo ah krivdo zanikali, 
spet tretji so pomen verza omejili na prizor samopomilovanja."*^ 
Grobo rečeno so tisti, ki so menili, da je Admet ravnal moralno 
sporno, ko je sprejel žrtev svoje žene, navedeni verz razlagali 

"•o Alkestis, v. 925. 
Alkestis, v. 952-953. 

^^ Segal, nav. delo 1993, str. 55, 56, 62: Admeta ženina smrt delno oz. 
nepopolno spremeni preko delovanja rituala. 

Vellacott, nav. delo, str. 105, 106, 227 in 229: Admet je dober človek, ki 
je - v nasprotju z Jazonom iz Medeje - spoznal svojo krivdo: življenje na 
račun ženske. - Rosenmeyer, nav. delo, str. 241: Admet je spoznal svojo krivdo. 

Ziircher, nav. delo, str. 37, 38. - Lesky, nav. delo 1966, str. 292. 
S. des Bouvrie, nav. delo, str. 210. 



kot priznanje krivde, drugi, ki so zagovarjali Admetovo moralno 
neoporečnost, pa so vlogo verza omejili. Sam menim, da Admet 
ne doživi spremembe. Besede o glasu strahopetca, ki ga bo užival, 
še niso priznanje, da je tak glas tudi upravičen - tisti, ki ga bodo 
tako obrekovali, so njegovi sovražniki (denimo Feres). C. Segal 
je menil, da se je Admet delno spremenil: tako pri prvem kot pri 
drugem prizoru s Heraklejem je prelomil prisego Alkestidi, da 
bi ustregel gostu, vendar je bil po Segalovem mnenju pri prvem 
srečanju dosti bolj zavzet za gostoljubje kot pri drugem. Toda 
druga prisega (zvestoba tudi po smrti) je veliko pomembnejša 
od prve (konec gostij), saj jo je zahtevala sama Alkestida - in 
tudi dramaturško je ustrezneje, da je Admet pri prelamljanju 
druge prisege bolj zadržan, saj drama v (srečnem) prepoznanju 
doseže vrh. Admetova psihološko-moralna podoba se torej ni 
spremenila, le nekoč ponosen mož je postal žalostna razvalina. 
Nasprotje med gostoljubjem in žalovanjem doseže vrhunec v 
zadnjem prizoru. 

Vrnitev Alkestide 

Admet se torej razjoče, zbor pa v »drznem poletu duha«"*^ odkrije 
neusmiljenost in neizogibnost usode, neizbežnost smrti. Ne orfiki 
ne zdravniki (Asklepij) ne poznajo sredstva proti njej, življenje 
je unikatno, neponovljivo, končno. Alkestido bodo častih po 
božansko, njen grob bo imel status romarskega središča. 

Tedaj pa se spet pojavi Heraklej s srečnim razpletom pod 
roko. Prvič je prišel ravno ko je Alkestida umrla, drugič pa v 
trenutku, ko je Admet spoznal vso težo izgube, polno razsežnost 
praznine v svojem življenju, zbor starcev pa resnico o smrti, ki ji 
ni moč ubežati. Prizora sta zrcalna: v prvem je Admet prevaral 
Herakleja o identiteti mrtve ženske, v drugem pa Heraklej Adme-
ta o identiteti zakrite neznanke. - Heraklej najprej očita Admetu, 
da ni ravnal prijateljsko, ko ga je zavedel. Nehote je namreč ravnal 

Alkestis, v. 962. 



sramotno, ko je v hiši žalosti pil in razgrajal - zato bi lahko Ad-
metu tudi zameril.''^ Heraklejeve besede so ironične, saj v nadalje-
vanju sam spravi Admeta v zadrego, ko mu, po načelu vračanja 
enakega z enakim, ponudi v varstvo »tole žensko«, »nameček« 
glavne nagrade za naključno tekmovanje v rokoborbi. In Adme-
tova zadrega je velika: »če je moči«"*^, naj gre ženska k drugemu 
Heraklejevemu prijatelju. Mlada je (in lepa). Kako naj ostane »či-
sta« med služinčadjo ? Če pa jo namesti v Alkestidinih prostorih, 
ga bodo grajali meščani in, o tem ne dvomi niti sam, onečastil bo 
spomin na mrtvo. Zadrega se stopnjuje: 

A tale tu, 
pa bodi kdor si že, je take mere 
kakor Alkestis in rasti enake. 
Odvedi jo, zaboga, spred oči mi, 
da ne ujameš me ujetnika! 
Resnično, ko da gledam svojo ženo: 
srce mi buri, iz oči lijo mi 
potoki solz. O jaz nesrečni človek!"" 

Mlada neznanka je dejansko podobna Alkestidi, in Admet 
je ujet v skušnjavo. Moramo se spomniti na mične Tesalke, ki so 
ga razburjale v prejšnjem prizoru, saj ga s svojo brhkostjo le spo-
minjajo na grozljivo praznino, ki je zazevala in je ne more zapol-
niti, če noče prelomiti obljube svoji materi-in-očetu. V položaju 
je, iz katerega ne more priti častno: ali bo ustregel gostovi želji in 
s tem dokončno izdal Alkestido ali pa bo zavrnil gosta in s tem 
obenem z izgubo žene utrpel še izgubo slovesa gostoljubnega 
moža. Po dolgem prepričevanju, ko se zdi, da bo zavrnil neznan-
ko, se vda in naroči služabnikom, naj jo odvedejo v hišo. Toda 
Herakleju to seveda ni dovolj, neznanka je Alkestida, zato od 
Admeta terja, naj jo prime za roko in sam odpelje v hišo. Če se 

Alkestis, v. 1017-1018: »Lahko bi ti zameril, da, zameril, vendar te 
nočem žaliti v nesreči.« 

Alkestis, v. 1042. 
Alkestis, v. 1061-1068. 



spomnimo Admetovih besed iz prejšnjega prizora, kjer se je z 
žalostjo spominjal trenutka, ko je ob bučnem spremstvu svatov 
Alkestido za roko popeljal v svojo hišo, je jasneje, zakaj Heraklej 
vztraja prav pri taki gesti: namiguje na ponovno poroko, na 
poroko, ki jo je Alkestida hotela preprečiti. A ne le namiguje, 
nazadnje kar naravnost prepričuje Admeta, naj sprejme neznan-
ko, ker si mora tako in tako poiskati drugo ženo. Admet se nazad-
nje vda. Zelo nerad stegne roko proti neznanki, z glavo obrnjeno 
stran od nje, »ko da Gorgoni bi odbijal glavo«^°. Tedaj pa tančica 
pade in pod njo se pokaže obraz Alkestide. Z vstran obrnjenim 
Admetovim pogledom in roko na Alkestidini roki, in z odgrnit-
vijo tančice takoj zatem, nam je Evripid precej natančno narisal 
ključna prizora tradicionalnega grškega poročnega obreda. Na 
slavnostno večerjo na posestvu nevestinega očeta (ali drugega 
varuha) je bodoča žena prišla zakrita s tančico. Ponoči, ko se je 
pojedina končala, sta se ženin in nevesta pripravila na ključni 
trenutek: odhod neveste od enega varuha k drugemu, od očeta k 
možu. Ženin je prijel nevesto za zapestje (ne za dlan - nevesta 
prijema ni vrnila) in jo, v spremstvu bakel in pesmi, odpeljal na 
svoj dom, peš ali z v o z o m . Ž e n i n o v a mati ju je popeljala k ognji-

Alkestis, v. 1119. 
Motiv moške dlani na ženskem zapestju je bil sicer na poslikanih 

lončenih izdelkih najpogosteje uporabljen v kontekstu poroke, vendar je bil 
uporabljen tudi v kontekstu pogreba ali smrti. Hermes je bil upodobl jen kot 
spremljevalec duš {psjchopompos), ko v podzemlje (ali do Harona) pelje Perze-
fono, Evridiko ali katero drugo umrlo, držeč jo za zapestje. Motiv so uporabljali 
tudi pri prikazih ugrabitve ali ponovne pridobitve žensk. S tako kretnjo je 
ženin (moški) vselej dokazal premoč nad nevesto (ugrabljenko), zaradi česar 
je za ženske poroko vselej mogoče primerjati s smrtjo. - V Alkestis je motiv 
uporabljen trikrat. V prizoru Alkestidine smrti umirajoča pred seboj zagleda 
čemernega Harona v čolnu. Njene besede »Vleče me, vleče - ga vidiš? - v 
mrtvih domovje!« (v. 260) moramo razumeti prav v kontekstu opisane kretnje. 
Podoba vsekakor spominja na trenutek po poročnem slavju, za nevesto zadnji 
v dotedanjem ojkosu, ko jo ženin »odvleče« na voz (pri Haronu v Alkestis gre 
za »dvoveselni čoln na močvirju«, gl. v. 253) in v novo domovanje. Drugič nas 
na kretnjo opozori Admet v žalostinki po vrnitvi s pogreba, ko se spomni 
povsem drugačnega prihoda pred svoje domovanje, ko je v hišo vstopil »ljubo 



ŠČU, kjer so ju posuli s suhim sadjem in semeni, da bi zagotovili 
plodnost zakona. Eden najbolj zanimivih in na lončenih izdelkih 
največkrat uprizorjenih dogodkov poroke je bila odgrnitev tančice 
(anakalypteria). Dogodila se je, ko je par vstopil v zakonsko spal-
nico (če ne že na slavju pri nevestini družini), simbolizirala je njuno 
intimnost, ki je kmalu zatem dosegla tudi svojo telesno podobo. 

Tančica je odgrnjena, in ko Admet vidi, kdo se je skrival pod 
njo, se razveseli in se zahvali Herakleju, nenavadno se mu zdi le, 
da njegova žena kar molči. Heraklej razloži, da gre le za vprašanje 
spravnih daritev bogovom podzemlja.^^ Admet zaukaže veselje, 
svoji sreči pa pripiše, da se mu je življenje zasukalo na boljše. 
Alkestis se konča z ugotovitvijo zbora, da so bogovi mogočni in 
da lahko dosežejo neslutene in nemogoče preobrate. - In res, 
kakšen preobrat! Admeta je doletel sam vrhunec tragičnega, izgu-
ba nečesa, česar ni mogoče imeti, in povrh še največji dolg, dolg, 
ki ga ni mogoče povrniti. Tedaj pa, kakor da sta se negativnosti 
po svoji notranji logiki sprevrgli v pozitivnost: namesto puščob-
nega, mučnega životarjenja brez žene v hiši, pa zato s slabim 
slovesom strahopetca in parazita, se mu je posrečila ponovna po-
roka, in sicer ponovna poroka kar s tisto žensko, ki jo je le nekaj 
ur prej odpeljal do groba, posrečilo se mu je nemogoče: poroka z 
najboljšo vseh mogočih žena. 

Odgrnitev tančice 

Popolni preobrat iz nesreče v srečo je omogočil Admetov gosto-
ljubni sprejem veseljaškega gosta. Gostoljubje je bilo pri tem v 

nevesto za roko držeč« (v. 917). Tretjič je kretnja zelo poudarjena: gre za prav-
kar opisano Heraklejevo zahtevo, naj Admet neznanko prime za roko in odpe-
lje v hišo. 

To se nanaša na dejansko prakso v antiki in pri staroveških ljudstvih: 
ljudi, ki so jih ri tualno pokopali, pa so se potem vrnili med žive, so zavestno 
čim bolj ignorirali, ni se jih smelo poslušati in prepovedali so jim udeleževati 
se verskih obredov - vse dokler jih niso z obredom ponovnega rojstva spet 
vključili v skupnost . - Gl.: G. G. Betts, nav delo, str. 181-182. 



nasprotju z njegovimi prisegami, da Fere vsaj še leto dni ne bodo 
sprejemale gostov, prirejale gostij in veselic. Ampak prav to, da 
je Admet zmogel gostoljubnost ob tako tragični usodi, ki ga je 
doletela, je prepričalo Herakleja, da mu je kraljevsko uslugo po-
vrnil s kraljevskim darilom. In potem je Admet/e drugičpre\om\\ 
prisego umrli, ko je kljub obljubi, da se ne bo vnovič poročil, za 
roko v značilni gesti prijel mično neznanko in se jo namenil odpe-
ljati v svoje sobane. Potem pa je tančica padla in pokazala se je 
Alkestida. Dobro znana komična situacija (poznamo jo, recimo, 
iz Linhartovega Matička): namesto ljubice se pod krinko skriva 
ljubosumna žena. A namesto da bi prešuštnika pošteno nabunkala, 
kar molči. 

Kako to, da je Admet dobil Alkestido prav zaradi dejanja in 
z dejanjem, s katerim jo je izdal-namreč s »poroko« z neznanko? 
In zakaj se drama sploh toliko ukvarja z Admetom — mar ni juna-
ška pravzaprav Alkestida, mar si ne zasluži prav ona največ pozor-
nosti? Zakaj jo je Evripid pustil molčati? Je s tem hotel poudariti, 
da je vse lepe besede, ki jih kar naprej slišimo o Admetu, treba 
razumeti ironično? Ali je molčeča Alkestida ironična nagrada za 
Admetovo nezvestobo? In če je pokončnost Admetove moralne 
podobe res treba razumeti ironično, kaj je tedaj »sporočilo dra-
me«, kaj je nevtralni smisel Evripidove ironije? - Mar ni Alkestis 
angažirana, tezna drama, ki kritizira družbo neenakosti med Mo-
škim in Žensko? P. Vellacott je menil, da Evripid svojih političnih 
stahšč in mnenj ni razglašal, kar pa naj še ne bi pomenilo, da jih 
ni imel. Po njegovem je zato Alkestis treba interpretirati prav 
kot družbeno kritiko. T. G. Rosenmeyer je zagovarjal podobno 
misel, ko je zapisal, da Evripid kot odličen dramatik pri izražanju 
svojih stališč ni bil neposreden; svojih likov ni razlagal, ampak 
jih je postavil v položaj. Toda težava družbenokritične interpre-
tzcije Alkestis ni samo v tem, da grška drama, grobo in na splošno 
rečeno, ni imela družhenokritične vloge (prej narobe), in ne samo 
v tem, da je pojem angažirane literature mogoč samo v posebnih 
zgodovinskih okoliščinah, na zgodovinski podlagi larpurlartizma 
in »neodvisne umetnosti« - temveč tudi v tem, da v besedilu zanjo 



ni eksplicitne podpore in zato sloni na šibkih temeljih: samo ugiba-
mo lahko, kaj bi povedala Alkestida, če bi ji bilo dano govoriti. 

Vsekakor so interpretacije, ki se zadovoljijo s tem, da zabele-
žijo površinski vtis besedila, in le potrdijo, da je - po vsem videzu 
sodeč - Admet spoštovana, častna in moralno neoporečna oseba, 
nezadostne in neustrezne za razlago dvoumnosti in ironij, ki 
razjedajo pravljično tkivo drame: prekrivanje in travestija obredov 
poroke in pogreba, izključujoče nasprotje med državniškim 
gostoljubjem in obrednim žalovanjem, neumestljivost konca. Pod 
vidno površino th globina - vendar ne globina Platonove ideje, 
globina očem nevidnega bistva, ali globina »prikrite poante«, 
glede na katero se resnica, se pravi pravilna moralna ocena Ad-
meta, proizvede s preprosto inverzno operacijo, po kateri namesto 
gostoljubnega kralja dobimo strahopetnega pol-moža, moškega 
šovinista, ki živi na račun žensk - nekako tako, kakor je trdil Feres. 
Ironije vsekakor kažejo nekaj, kažejo na globino, ampak taka 
globina je čisto negativna, določena je izključno kot nepovršinsko 
nevidno, kot rez površine. Pri branju Alkestis je ironije mogoče 
spregledati - tako branje je gotovo nezadostno. Ironije je mogoče 
razumeti kot prikriti del površine, ki zahteva ostrejše oko, jasnejši 
pogled, da izlušči njihovo resnico in jo primerno razgrne - v tem 
primeru je branje zavezano univerzalni, kontinuirani transparent-
nosti.^^ Sam menim, da tisto, kar je bilo z Evripidovimi dvoum-
nostmi in ironijami v zapisu drame preskočeno, ni neka težje 
zaznavna, vendar osrednja vsebinska, površinska, pozitivna poanta 
(recimo: Admet je homoseksualni šovinist'"*), glede na katero naj 
se uredi razumevanje drame - v dvoumnos t ih in i roni jah 
preskočeno je preskočeno neke druge vrste. 

Z odgrnitvijo tančice se je zgodil preskok med tragiko vseh 
tragik in neverjetno srečo. Ne kontinuiran prehod, temveč izklju-

Althusser je tako branje označil za verski mit o branju, gl.: Althusser, 
nav. delo. 

Takemu razumevanju drame se včasih približajo analize M. Sunčič (gl.: 
nav. delo 2001 (a)) in predvsem ideja za uprizori tev S. Slapšak (gl.: nav. delo). 



čujoča odločitev, nenaden skok: rešitev Alkestide je posledica pre-
loma z žalovanjem. Žalovanje, samopomilovanje in obsodba na 
bedno življenje so bili nenadoma odrezani in so se umaknili 
menjavi, gostoljubju in sreči. C. Segal je menil, da je pri Alkestis 
komedija vdrla v tragedijo, da je Heraklej preprosto presekal tok 
dogajanja.^^ Vsekakor je med tragedijo in komedijo v Alkestis le 
preskok, vendar pa bistveni del komike ne pride s Heraklejem 
od zunaj, temveč je proizveden kot notranja nujnost tragičnega 
stopnjevanja (v tem smislu je Admet komičen že v prizoru slovesa, 
še pred Heraklejevim prihodom). Gre za obrat od tesnobe, ki 
Admeta zajame ob najbolj tragičnem od tragičnih dogodkov, ko 
je zaradi čistega daru vržen pred čisto eksistencialno zadolženost/ 
krivdo {Schuldigsein), ko ne ve več, ah naj živi ali umre, gre za 
obrat od heideggrovske tesnobe k heideggrovski odločenosti, ko 
ne poskuša več nemogočega, namreč oddolžiti se za čisti dar, 
ampak ga preprosto, z nekaj Heraklejeve pomoči, sprejme. Mimo-
grede, temu bi, v nasprotju s heideggrovskim morahzmom, lahko 
rekli heideggrovska etika: presekati žalostne poskuse oddolžitve 
z eksplozivnim sprejetjem daru. - Preskok od grozljive tesnobe 
v neverjetno srečo se je torej zgodil v trenutku. In kaj je bilo v 
preskoku preskočeno? Mar ne ravno darovalec čistega daru, Bog, 
ah ženska? 

Domnevati, da ima preskočeno to ah ono pozitivno vsebino, 
bi pomenilo, ravno ne zmoči preskoka. Heideggrova kritika meta-
fizike je bila v Biti in času usmerjena proti spontanim težnjam, 
da bi tesnobni praznini, niču, ki določa eksistencialno zadolže-
nost/krivdo, pripisah pozitivne lastnosti osebe (da bi na mesto 
biti narisali Boga), da bi fenomenu klica vesti, pri katerem se 
pokaže eksistencialna zadolženost/krivda, pripisali Klicarja. 
Metafizika s takim početjem, ko domnevno spominja na pozab-
ljeni izvor in razkriva smisel bivanja, proizvaja ravno pozabo 
izvora, pozabo vprašanja, pozabo biti: metafizika eksistenci pod-
klada še nekaj čez eksistenco segajočega - gre pa za to, da je eksi-

55 GL: Segal, nav. delo 1993, str. 42. 



stenca že sama na sebi čezsebna.^^ Dokler tragedija domneva, da 
je tisto, kar je izgubila, pozitivnost ali vrednost, seveda ne v obliki 
nečesa konkretnega, pa vendar nekaj resničnostnega - ostane 
tragedija. V najboljših tragedijah (recimo y Antigoni in v Kralju 
Ojdipusu, pa pri Ahilu) je bilo tisto izgubljeno kar najbolj subli-
mirano: ugašajoči zakoni bogov, stari časi, ko so ljudje še verjeh 
v usodo in prerokbe,^^ v »boj, junake sloveči«^^. V Evripidovi 
Alkestis pa je tragediji notranja težnja po izgubi same izgube prig-
nana v dejanskost: Admet ni izgubil le tistega, kar je v tragedijah 
načeloma ravno nemogoče izgubiti, namreč svojo smrt, temveč 
tudi predvsem tisto, česar sploh ni mogoče imeti (najboljšo vseh 
mogočih žena). Izgubljeno ni nič vsebinskega, temveč čisto for-
malna možnost izgube, tako je Evripid od za tragedijo značilnega 
neskončnega odlaganja tragedije skočil neposredno k odlogu in 
razbil verigo posredovanja. V skoku ni bilo nič preskočeno, nič 
ni ostalo »zunaj«, odloženo, izgubljeno, pozabljeno: skok je pre-

Gl.: Heidegger, nav. delo 2001, § 57. - Heideggrov paragraf o klicu 
vesti nam ponuja zgoščeno formulacijo razloga, zaradi katerega je za Admeta 
stik z lepo neznanko grozljiv, da se obrne stran, kakor bi Gorgoni sekal glavo: 
»Der Ruf redet im unheimlichen Modus des Schtveigens.* (Prav tam, str. 211, 
kurziva je Heideggrova.) Lepa, a molčeča in pasivna neznanka, bolj podobna 
kipu Alkestide, omenjenem v pr izoru slovesa, kakor Alkestidi, je podoba, ki 
pri Admetu do vrhunca s topnjuje vrženost pred eksistencialno zadolženost, 
pred dolg, ki ga dolguje umrli za čisti dar. Njegova groza je zgoščena v tej 
gorgonski podobi - tik zatem pa je grozljiva glava odsekana, tančica odvržena 
in drama doseže komično razrešitev. 

Nadvse zanimiv je seveda Ojd ipov primer, ki ga sicer ni mogoče do 
potankost i razložiti po predlaganem vzorcu. Pa vendar: ko bi njegovi starši in 
on sam verjeli v prerokbe, bi se te sicer izpolnile, vendar ne bi bilo tragedije. 
Svet bi bil sicer krut, a še vedno bi bil svet pravljice. Samo zato, ker prerokbam 
niso verjeli, saj so kot najbolj modri l judje (Ojdip je ukanil Sfingo) prav dobro 
vedeli, da gre za golo praznoverje, in jim pač niso zapadli, pa vendar so jim 
raje šli s poti, samo zato je tragedija sploh mogoča. Njeni učinki v Sofoklejevi 
drami so sicer, mimogrede, prej grozljivi kot žalostni,/fra/; Ojdipus ]e, nekoliko 
naivno rečeno, bližje grozljivki in celo detektivki kakor žaloigri. - O razmerju 
med pravljičnim in grozljivim v kontekstu freudovskega pojma utajitve gl.: R. 
Pfaller, nav. delo 2005. 

5® Homer, Iliada, spev XII, v. 323. 



sekal r a v n o z » z u n a n j o s t j o « , z o d l o g o m , z i z g u b o , s p o z a b o , za-
ob rn i l je t e s n o b o n e m o g o č o s t i o d d o l ž i t v e v o d l o č e n o s t spre je t ja 
daru in pro izvede l k o m i k o in p o m n o ž e n o , neve r j e tno srečo. Evri-
p i d o v a i ron i j a t o r e j ne p r i k r i v a t e m a č n e re sn ice ali z a u p n i h 
p o m e n o v , a m p a k pr ikr iva , p o v e d a n o v znan i fo rmul i , le go lo de j -
s tvo, da p r a vz a p ra v n ima česa pr ikr i t i . N a k o n c u d r a m e v i d i m o 
u b o g e g a A d m e t a , ki je čus tveno že t ako na psu in i z m u č e n o d 
vsega hudega , da celo v nak l jučn i n e z n a n k i vidi Alkes t ido : n j ene 
pos t ave je, p o d o b n e hoje , e n a k o je ob lečena ... in t eda j m u H e r a -
klej zakliče: toda , n ikar na j te ne pres lepi! - ona je Alkes t ida ! 

Uporabljena literatura 

Euripides, 1960, »Alkestis«, Bakhe; Alkestis; Feničanke [prevedel Anton 
Sovre], Ljubljana, Državna založba Slovenije. 

Homer, 1992, Iliada [prevedel Anton Sovre], Ljubljana, Mihelač. 
Sofokles, 1996, Antigona; Kralj Ojdipus [prevedel Kajetan Gantar], 

Ljubljana, Mladinska knjiga. 
Louis Althusser, 1996, »Du 'Capital ' a la philosophie de Marx«, Lire le 

Capital, Pariz, Presses Universitaires de France, str. 2-79. 
Aristoteles, 1982, Poetika, Ljubljana, Cankarjeva založba. 
G. G. Betts, 1965, »The Silence of Alcestis«, Mnemosjne, 18, str. 181-

182. 

Synn0ve des Bouvrie, 1990, »Euripides Alkestis«, Women in Greek 
Tragedy, An Anthropologicalapproach, Norwegian University Press, 
str. 193-213. 

Mladen Dolar, 2004, »Komedija in njen dvojnik«. Problemi, št. 3-4,1. 
XLII, Ljubljana, Društvo za teoretsko psihoanalizo, str. 257-282. 

Sigmund Freud, \33A,Das Unheimliche, Ljubljana, Društvo za teoretsko 
psihoanalizo. 

Justina Gregory, 1979, »Euripides' Alcestis«, Hermes, 107, str. 259-270. 
Martin Heidegger, 1957, Identitdt und Differenz, Pfullingen, Verlag 

Giinther Neske. 
- , 2001, Sein und Zeit, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag. 

Albin Lesky, 1966, »Der Angeklagte Admet«, Gesammelte Schriften, 
Bern; Miinchen, stn 281-294. 



1972, Die tragische Dichtung der Hellenen, Gottingen, Vandenhoeck 
& Ruprecht. 

Nicole Loraux, 1993, »Tragični način uboja ženske«. Ženska v grški 
drami, Ljubljana, Študentska organizacija univerze, str. 159-197. 

Jan Kot[t], 1972, »Alkestida pod velom«, Jedenje bogova: študije o 
grčkim tragedijama, Beograd, Nolit , str. 83-110. 

Friedrich Nietzsche, \ Rojstvo tragedije iz duha glasbe, Ljubljana, 
Karantanija. 

-, 1999,Jenseits von Gut und Bose; Zur Genealogie der Moral, Miinchen, 
DTV. 

Gregor Moder, 2000, »Ahilova jezz«,Dialogi, št. 7-8,1. XXXVI, Maribor, 
Aristej, stn 34-44. 

Robert Pfaller, 2002, Die Illusionen der anderen, Frankfurt na Majni, 
Suhrkamp. 

- , 2005, »Domačna tujost, grozljivo, komično«. Problemi, št. 1-2, 1. 
XLIII , Ljubljana, Društvo za teoretsko psihoanalizo, str. 131-158. 

Platon, 1995, Država, Ljubljana, Mihelač. 

Rush Rehm, 1994, Marriage to Death: The Conflation ofWedding and 
FuneralRituals in Greek Tragedy, Princeton, Princeton University 
Press. 

Thomas G. Rosenmeyer, »Alcestis«, The Masks of Tragedy: Essays on 
Six Greek Dramas, N e w York, Gordian Press, str. 201-248. 

Suzanne Said, 1993, »Zborovalke: ženske, ekonomija in politika«. 
Ženska v grški drami, Ljubljana, Študentska organizacija univerze, 
str. 35-88. 

Charles Segal, 1993, »Alcestis«, Euripides and the Poetics ofSorrotv. Art, 
Gender, and Gommemoration in Alcestis, Hyppolytus, and Hecuba, 
Durham in London, Durham University Press, str. 37-86. 

-, 1997,DionysiacPoetics and Euripides' Bacchae, Princeton, Princeton 
University Press. 

Bruno Sneli, 2000, Die Entdeckung des Geistes: Studien zur Entstehung 
des europdischen Denkens bei den Griechen, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht. 

Svetlana Slapšak, 1995/96, »Evripidova Alkestida: ženska s pokopališča«. 
Maska, let. 6, št. 1/3, str. 57-58. 

Maja Sunčič, 2001 (a), »Alkestida: philia in xenia v igri menjav od religije 
do erotike«, Keria, let. 3, št. 2, str. 77-102. 



- , 2001 (b), »Simbolika postelje v Evripidovi Alkestidi«, Keria, let. 3, 
št. 1, str. 35-50. 

- , 2003 (a), Alkestida v imaginariju: invendja soproge v antični Grčiji; 
[doktorska disertacija, mentorica Svetlana Slapšak], Ljubljana, 
[Maja Sunčič]. 

- , 2003 (b), »Simulacrum ljubezni«, Keria, let. 5, št. 2, str. 85-96. 

Philip Vellacott, 1975, Ironic drama: a study of Euripides' method and 
meaning, London; N e w York, Cambridge University Press. 

Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet, 1994, Mit in tragedija v stari 
Grčiji, Ljubljana, Študentska organizacija Univerze. 

Paul Veyne, 1998,5o Grki verjeli v svoje mite?: esej o konstitutivniimagi-
naciji, Ljubljana, Založba '"^/cf. 

O t to Vicenzi, 1960, »Alkestis und Admetos: Versuch einer Euripides-
interpretation«, Gjmnasium, 67, str. 517-533. 

Janez Vrečko, \997,Atiška tragedija, Maribor, Obzorja . 
- , 1994, »Alkestis - igra o navidezni smrti«. Dialogi, stn 11-38. 

Froma L Zeitlin, 1993, »Igrati drugega: gledališče, gledališkost in žensko 
v grški drami«. Ženska v grški drami, Ljubljana, Študentska organi-
zacija univerze, stn 1-35. 

Alenka Zupančič, 2004, Poetika: druga knjiga, Ljubljana, Društvo za 
teoretsko psihoanalizo. 

'Walter Ziircher, 1947, »Alkestis«, Die Darstellung des Menschen im 
Drama des Euripides, Basel, stn 24-42. 





Oskar Panizza 

Tadej Troha 

Oskar Panizza, rojen leta 1853, torej človek druge polovice 19. 
stoletja, je bil vse mogoče. Želel je postati operni pevec, bil izšolan 
zdravnik in psihiater, postal pesnik, nato pisatelj, bil zaprt - in, 
seveda, končal v umobolnici. Že kratek sprehod po naslovih nje-
govih del je zgovoren: O mielinu,pigmentu, epitelijih in mikroko-
kih v sputumu. Genij in blaznost. Realizem inpietizem, Psichopa-
thia criminalis, Kristus v psihopatološki luči. Tovarna ljudi itd. 
Zaradi poglavitnega dela, »nebeške tragedije« Ljubezenski koncil 
je mimogrede postal še lastni advokat. Poleg vsega drugega je 
objavil še razpravo, kjer v petnajstih točkah zagovarja prostitu-
cijo, prav tisto obrt, ki mu je prinesla sifilis.' 

Povsem dobesedno - Oskar Panizza ni bil proizvod ljubezni, 
temveč spora, plod, ki je bil rojen iz konflikta. Njegova pred-
zgodovina je namreč naslednja: Mathilde Speeth, nemška prote-
stantka, in Kari Panizza, katolik italijanskega porekla, sta se znašla 
v sporu, kako vzgajati bodoče otroke, protestantsko ali katoliško. 
V tej situaciji sta njuni družini sklenih zanimiv kompromis: če bo 
prvi otrok fant, bodo vsi otroci katoliki, če deklica, protestanti. 
A Kari Panizza ni čakal na prst usode in je Mathilde postavil 
pred izvršeno dejstvo: nekega dne sta se sprehodila do župnišča, 
kjer je nič hudega slutečo protestantko že čakala pogodba ... In 

' Te in vse nadaljnje biografske podatke črpamo iz monografije Petra D. 
G. Browna, Oskar Panizza. His Life and Works, Peter Lang, New York 6c 
Bern 1983, d o s t o p n e na naslovu h t t p : / / w w w 2 . n e w p a l t z . e d u / ~ b r o w n p / 
panizza/OP-l i feandworks .htm. 

http://www2.newpaltz.edu/~brownp/


res, čeprav je bil prvi otrok ženskega spola, so morali otroci na 
protestantizem počakati nekaj let, da je Kari na smrtni postelji 
soprogi podelil blagoslov za prevzgojo otrok. Cerkev pa je bila 
vztrajna, očetov blagoslov označila kot blagoslov neprištevnega 
in družina se je morala preseliti v Prusijo; skozi sodne mline je 
moralo preteči še precej vode, da je očetov blagoslov potrdil še 
kralj Maksimiljan II. 

A tudi ta predzgodovina ima svojo predzgodovino: tudi 
Mathildini materi se je zgodilo, da je mož, katolik, kršil istovrstno 
(pisno) pogodbo, obljubo protestantske vzgoje, in Mathilde so 
nemudoma krstili. A Bog je v Nemčiji očitno na strani protestan-
tov. Komaj dva meseca po Mathildinem krstu je kršitelja pogodbe 
zadela božja kazen. -

Ta konflikt je Panizzo spremljal celo življenje in večina njegove 
literature je tako ali drugače blasfemična in antikatolicistična - n j e -
gov tekst Der teutsche Michel und der romische Papst je bil leta 
1940 ponovno objavljen pod naslovom Deutsche Thesen gegen 
den Papst in dobil status kvazi-uradnega nacističnega spisa. Zdi 
se torej jasno - Operirani Zid je bržkone resnica Panizze, tekst, 
v katerem je človek, rojen v konflikt katolicizma in protestantiz-
ma, končno našel zunanjega sovražnika. -

Operirani Zid je na prvi pogled zgolj bizaren antisemitski tekst. 
In res je bizaren antisemitski tekst. Karikatura Žida ne bi mogla 
biti bolj popolna. Nosi generično ime: Itzig Faitel Stern je naslednik 
Veitela Sterna iz Freytagove \isptsmce.Soll undHahen iz leta 1855; 
njegova statura je popolnoma skrivenčena, zravnati ga ne morejo 
niti najboljši krojači; nos je kajpak »židovski«, ustnice mesnate, 
brada koničasta; renči, mijavka, meketa, grgra, krili z rokami, se 
ziblje levo in desno v pasu, pri tem pa se obilno slini. Kot se za 
Žida spodobi, je tudi nesramno bogat - a zanimivo, ne skopuh. Je 
Žid, ki troši ravno toliko, kot se slini. In zelo pomenljivo, njegov 
Platšam! je ravno sprožilna točka asimilacije. 

V tem tekstu je stereotip Žida glavni lik in vsa zgodba. Zlo 
nima protipola v Dobrem (pri Freytagu je to Nemec Wohlfahrt), 
Itzig Faitel ni antagonist kakšnemu protagonistu. In ravno ta 



odmik bralcu tedanjega (pa tudi današnjega) časa onemogoči udob-
no pozicijo, kjer bi figura Žida delovala kot opora lastni nacio-
nalni substanci. Kratko rečeno, ker Itzig Faitel ni antagonist pro-
tagonistu, sama zgodba postane prikaz notranjega antagonizma 
nemškosti. 

A pojdimo po vrsti in si oglejmo izhodiščno stanje. Soočeni 
smo z nenavadno zmesjo stereotipa in bližnjika: pripovedovalec 
namreč že takoj na začetku Itziga označi kot najboljšega prijatelja 
in k o t - f e n o m e n . Če je oris klasičnega stereotipa povsem enosta-
ven - ni naključje, da stereotip najboljši izraz dobi v karikaturah - , 
pa v trenutku, ko pride preblizu, postane fenomen, njegov opis 
pa jeziku povzroči nepremostljive preglavice. »Treba bi bilo 
lingvista, koreografa, estetika, anatoma, krojača in zdravnika za 
norce, da bi popolnoma dojeli in razložili Faitelovo celotno 
pojavo, kako je govoril, kako je hodil in kaj je počel.« Zdi se, da 
jezik odpove in Panizza se mora zateči na njegovo mejo, na mejo 
same nemščine, skorajda izumiti nov jezik (o čemer se je mogoče 
prepričati ob branju teksta). In dodatno, tudi sam Faitelov jezik 
se giblje na meji in prehaja v golo performativnost, sežeto v dveh 
»jezikovnih partikulah«, 'menerd in Deraddng. In kjer odpove 
jezik, skuša presežek odpraviti moderna tehnika. 

In seveda, ni Itzig Faitel sam tisti, ki mu na misel pride ta 
»pretvorba v modernem smislu«. Pretvorbo predlaga sam pripo-
vedovalec, prav tisti, ki svojo nenavadno družbo utemeljuje z 
antropološkim zanimanjem, a govorice, ki so se pričele širiti o 
tej čudaški navezi, so sprožile misel, da tako ne more več naprej. 
Prične se projekt. Najprej se odpravita k ortopedu, a klasični 
or toped je brez moči, predlaga pa znamenitega anatoma iz 
Heidelberga, profesorja Klotza.^ Tehnike pretvorbe se gibljejo 
od strogo fizičnih (sprememba barve las, nategovanje in lomljenje 

2 Eric Santner, ki v svoji monografiji o Schreberju poda krajši komentar 
Operiranega Žida, ima seveda prav, ko Klotzove postopke označi kot »pošast-
no parodijo Moritza Schreberja«. Cf. My Own Private Germany, Princeton 
University Press, Princeton 1996, str. 114. 



kosti) do jezikovnih, ko Faitela nemščine učijo na novo; a psiho-
fizika je v sebi nerazločljiva, zato izhajajoč iz teze, da je sedež 
duše morda enostavno kri, izvajajo transfuzije klene nemške krvi 
iz Schwarzwalda. 

A tu ni mesto za opisovanje podrobnosti, zato na hitro pre-
idimo še k zadnji fazi: »A eno je še manjkalo: to dragoceno 
pridobljeno človeško raso je veljalo razploditi. Novo pleme naj 
se cepi z najfinejšim zahodnim poganjkom. Plavolasa Germanka 
naj pomaga ohraniti s čudovitim naporom pridobljeni rezultat. 
Tako je govorila teorija. V praksi se je to glasilo: revna, a čedna 
uradnikova hči svetloplavih las Othilia Schnack naj poda roko 
enormno bogatemu sinu posestnika Siegfriedu Freudensternu.« 
Na poročni gostiji se zgodba klavrno konča. Faitelova stara narava 
(pod vplivom alkohola) sprva zlagoma, nato pa v silovitem 
izbruhu ponovno pride na dan. -

Na tem mestu bi bilo seveda najlaže povleči sklep: enkrat 
Žid, vedno Žid - a tedaj bi po vsej logiki analogen sklep moral 
veljati tudi za Nemca: enkrat Nemec, vedno Nemec - a čemu 
potem vsa antisemitska paranoja?^ Namesto tega se naivno vpra-
šajmo: je bila napaka? In res jo najdemo. Zgoraj smo omenili 
transfuzije kot posledico teze, da je sedež duše kri - a ta postopek, 
pa tudi sama teza, sta strogo gledano pomožni rešitvi. Prva 
možnost, ki pa »zaradi jezikovnih preprek« spodleti, je bila pot 
v Anglijo. 

»Faitel je slišal o tisti čednostni, nedoločljivi germanski duši, 
ki lastnika obdaja kot vonjava, od katere človekova narava prejme 
svoje bogate zaklade in ki tvori šibolet germanskih nacij, ki jo 
vsak, ki jo poseduje, pri drugem takoj spozna. To dušo je Faitel 
želel imeti. In če ni mogel imeti pristne kolonjske vode, je želel 
ponaredek. To dušo si je želel prisvojiti vsaj v njenih izkazovanjih. 

3 »Noben antisemit ni nikoli poskušal razložiti, zakaj je bilo arijce tako 
lahko požiditi , medtem ko Židov ni bilo mogoče arizirati.« Leon Poliakov, 
The History of Antisemitism, volume IV. Suicidal Europe, 1870-1933, Univer-
sity of Pennsylvania Press, Philadelphia 2003, s t r 18. 



V njenih pojavitvah. SvetovaU so mu pot v Anghjo, kjer je najti 
najčistejši ekstrakt te germanske duše.« Najčistejši ekstrakt ger-
manstva se torej ne skriva v krvi klenih schwarzwaldskih kmetic, 
temveč na Otoku. Identiteta nemštva je že sama dislocirana in 
neuspešno prizadevanje Žida, da bi postal Nemec, je zgolj drugi 
izraz samega nemštva, da bi postalo nemštvo. A še več, morda je 
tudi vera v angleški ekstrakt duše prazna. Anglija je morda kraj 
čistosti duše, a tudi angleške bolezni, rahitisa: »... a kdo bo zmogel 
ponovno izravnati vaše angleške kosti?« 

Panizzov Operiram Žid je subverzivno besedilo, ne da bi 
prenehalo biti antisemitsko; natančneje, subverzivno je ravno 
zato, ker sam antisemitizem razvije do lastne sprevrnitve. V kakš-
nem smislu? Ponovno velja poudariti, da v tekstu umanjka Faite-
lov protipol - to ni profesor Klotz, to kljub svoji nedolžnosti ni 
niti nevesta Othiha, niti gospa Schnack, ki se je kitila s Freuden-
sternovimi briljanti v ušesih, prav gotovo pa ne tudi gospod 
Schnack, mali uradnik, ki je glavo ravno tako kot Faitel tiščal k 
tlom. Preostane torej edino pripovedovalec - a čeprav je slovnično 
prvoosebni, je njegov diskurz diskurz Drugega. Pripovedovalec 
je tu natanko »govorilo«, je način, kako se Drugi sooči s stereo-
tipom kot bližnjikom. Natančneje rečeno, dejstvo, da gre za bese-
dilo, v katerem antisemitizem ni v nikogaršnji službi, temveč je 
sam sebi namen, proizvede položaj, v katerem se Drugi sooči s 
samim seboj kot bližnjikom, ko je Drugi - implicitni ne-židovski 
bralec"* - soočen z lastno neidentiteto, identiteto-menera ... 
Deraddng! 

Cf. Santner, op. cit., str. 127. 





Operirani Žid' 

Oskar Panizza 

Al preden mignil bi z očmi, 
o čudeža neznane! 

lej! s konjika se plajš zdrobi, 
ko capice sežgane. 

N i ga lasu na glavi več, 
z lasmi mu pade koža preč; 

Biirger, Lenora^ 

Nihče me ne bo grajal, če želim postaviti spomenik svojemu pri-
jatelju Itzigu Faitelu Sternu, vsaj kolikor je to v mojih močeh. In 
skoraj se bojim, da te ne bodo zadoščale. Itzig Faitel Stern, moj 
najboljši prijatelj na univerzi, je bil namreč fenomen. Treba bi 
bilo lingvista, koreografa, estetika, anatoma, krojača in zdravnika 
za norce, da bi popolnoma dojeli in razložili Faitelovo celotno 
pojavo, kako je govoril, kako je hodil in kaj je počel. Da bo po 
vsem rečenem moja predloga ponudila zgolj skrpucalo, se ne gre 
čuditi. Vendarle se zanašam na svojih pet čutov, ki po danes 
prevladujoči literarni šoli docela zadoščajo za tvorbo umetnine; 
ne da bi se veliko spraševal po zakaj in kako ali da bi poskušal z 

' [Naslov izvirnika Der operirte Jud'. Prevod je narejen po elektronski 
izdaji, dostopni na naslovu www.ebook-bibliothek.org.] 

2 [Navajamo Prešernovo prepesnitev. Izvirnik se glasi: Ha sieh! Ha sieh! 
Im Augenblick / Huhu! Ein grafilich Wunder! / Des Reiters Koller,StUck fUr 
Stiick, / Fiel ah, wie miirber ZUnder / Zum Schddel, ohne Zopf und Schopf, / 
Zum nackten schddel ward sein Kopf;] 

http://www.ebook-bibliothek.org


umetniško motivacijo ali celo transcendentalno konstrukcijo. Če 
namesto umetnine nastane komedija, naj odgovornost nosi šola. -

Itzig Faitel je bil majhen čokat moški z na desni nekoliko 
dvignjenim ramenom in prikoničenimi kurjimi prsmi, na katerih 
je vselej nosil široko plastronasto kravato iz težke svile, ki jo je 
krasil matiran ahat. Poklopca suknjiča na obeh straneh kravate 
sta vselej tekla z desne zgoraj proti levi spodaj, tako da si takrat, 
ko je Faitel hodil vzdolž robnika, dobil vtis, da ga zanaša s ploč-
nika ali da hodi v diagonali. Faitel ni želel sprevideti, da ta 
konfiguracija njegovih oblačil izvira iz rombastega zamika njego-
vega prsnega koša, in je strašno bentil nad krščanskimi krojači. 
Obleke, ki jih je nosil, so bile vselej iz najfinejšega kamgarna. 
Obličje Itziga Faitela je bilo kar najbolj zanimivo. Žal ga ni videl 
Lavater^ Gazelje oko hruškasto motnega sijaja je plavalo v širokih 
ploskvah kot žamet gladke, lahno rumeno tingirane kože na čelu 
in licih. Da se je iz njega cedilo, je bilo onkraj Faitelovih moči. 
Itzigov nos je imel tisto visokosvečeniško obliko, kakršno je Kaul-
bach"* v »Uničenju Jeruzalema« posodil najbolj sprednji in najbolj 
markantni figuri svoje slike. Obrvi so bile res zaraščene, a Faitel 
Stern mi je zagotovil, da je to zelo popularno. Vedel je tudi, da 
bodo ljudje s takšnimi obrvmi nekoč utonili; a to je razorožil tako, 
da je zagotovil, da nikoli ne gre na ladjo. Ustnice so bile mesnate 
in nagubane; zobje iz najčistejšega kristala, med njimi so pogosto 
ob nepravem času zazijale modrikasto rdeče debele dlesni. Brada 
in brki so bili povsem neporaščeni, saj je bil Faitel Stern še zelo 
mlad. Če omenim še toliko o prijateljevih nogah, da so bile oksa-
ste, a vendarle ne prav pretirano zakrivljene, se mi zdi, da sem 
Itzigovo silhueto nekohko naznačil. O neštetih obročkastih črnih 
kodrih na njegovi glavi bom govoril še kasneje. - To je bil torej 
studiosus Stern v mirovanju. A kdo, kateri klovn, kateri imitator 

3 IJohann Kaspar Lavater (1741-1801), pesnik in fiziognom, avtor dela 
Phjsiognomische Fragmente zur Beforderung der Menschenkenntnis und 
Menschenliebe.] 

^ [Wilhelm von Kaulbach (1804-1874).] 



dialektov, kateri grimasar mi pomaga, da predstavim Itziga, ko 
je hodil, ko je govoril in gestikuliral. Ze res, Itzig mi je dejal, da 
izvira iz francoske družine in je bil vzgajan francosko; že res, govo-
ril je nekakšno, pa čeprav mehanično povsem zamaknjeno 
francoščino; a nesreča je bila, da je Itzig prekmalu prišel v bližnji 
Pfalz in izgovorjene glasove tega plemena posrkal s tako slastjo, 
kot bi šlo za med in mleko. Ze res, Itzig je znal govoriti tudi 
visoko nemščino; a tedaj to ni bil Faitel, temveč nališpana lutka. 
Ko je bil Faitel sam zase in se mu ni bilo treba ženirati, takrat je 
govoril pfalško - in še nekaj. Vendarle prej še nekaj opazk o 
njegovem premikanju in agitacijah. - Itzig je med hojo stegna 
vselej dvigal skoraj do višine popka, tako daje bil nemalo podoben 
štorklji. Pri tem je glavo vselej tiščal tesno v plastronasto kravato 
in srepo zrl v tla. Dejansko bi lahko pomislih, da pri dviganju 
nog ne bo znal premeriti sile in bo stopil čezse. Pri boleznih hrbte-
njače nastopajo podobne motnje; a Itzig ni bil bolan na hrbtenjači, 
saj je bil mlad in negovan. Ko sem ga nekoč vprašal, zakaj hodi 
tako ekstravagantno, je dejal: »De kam pridem!« - Prav tako je 
imel težave z ohranjanjem ravnotežja in med hojo so izpod 
kodrov na čelu pogosto tekle kaplje znoja. Tilnik je bil pri mojem 
prijatelju zelo močno in krepko razvit; kot sem domneval, zaradi 
težav in dela, ki ga je imel, da je glavo dvigal kvišku k Božjemu 
nebesu. Itzigova glava je bila v naravni drži vselej togo usmerjena 
k tlom, brada se je trdno zarila v svileno plastronasto kravato. -
To je bil Itzig Faitel Stern, ko je miroval ali hodil svojo pot. Kakšne 
pa so bile njegove agitacije? - To je bilo odvisno od razpoloženja, 
v katerem se je Faiteles nahajal, ali je bil pri volji ali nezadovoljen, 
ali je soglašal ah želel oporekati. Močno v afektu ni bil nikoli; in 
da bi se razjezil, ga je ovirala celotna konstitucija. Ko pa se je 
razvnel in imel pripravljene dobre oportunitetne razloge, se je 
vzpel, dvignil glavo kvišku, mesnato zgornjo ustnico, ki se je 
premikala kot kos usnja, povlekel nazaj, tako da so se razgalili 
zgornji zobje, z nazaj usločenim životom obe roki pahljačasto 
razprl navzgor, nekajkrat potolkel z glavo gor in dol ob prsi ter 
proizvedel ritmično odsekane trobentaste zvoke. Vse do tega 



trenutka moj prijatelj ni rekel še prav ničesar A iz celotnega zapo-
redja te gestikulatorne mimike sem že vedel, v katero smer bodo 
tekle Faitelove razlage. Faitel je mijavkal, renčal, meketal in zelo 
rad ob pravem času proizvajal tudi glasove, kot bi se useknil, 
tako da si vselej natančneje, kot če bi zgolj navrgel nekaj besed, 
vedel, kako je razmišljal ter kako je bila naperjena in angažirana 
njegova notranjost. Če je bilo njegovo stališče dvomljivo, celo 
ogroženo, in je o kakšni neverjetni zadevi želel prepričati nasprot-
nika, je s preščipnjenim trebuhom rotirajoči život vrgel stran od 
nasprotnika tj a čez proti sebi, kot da bi dotičnega s celotno telesno 
težo želel privleči k sebi. To dejanje je spremljalo vneto, prijetno 
godrnjavo renčanje. Kdor je to videl in shšal prvič, je osupnil in 
podlegel; pristal je že zaradi spoštovanja do vnetega akta prego-
varjanja. A ko je Faitel spoznal učinek, ga je ta gnal k še nadaljnjim 
eksaltacijam. In nazadnje je postalo monst ruozno. Toliko o 
njegovih agitacijah. — A kdo mi pomaga opisati govor Itziga Fai-
tela Sterna? Kateri filolog ah poznavalec dialektov bi si drznil 
analizirati to mešanico pfalškega, semitskega žlobudranja, franco-
skih nosnikov in posameznih visokonemških, po sreči preslišanih, 
z odprto ustno lego izrečenih besednih tvorb?! Sam tega ne 
zmorem; in rad bi se omejil na to, da po fonetičnem sistemu bralcu 
predložim, kar mi je pri Itzigovih frazah ostalo v spominu. A 
pred tem moram v Faitelovem govornem načinu vendarle izpo-
staviti dve točki, ki gramatikalno terjata poseben interes. Tedaj 
se bo grozovita komedija, ki jo je Itzig Faitel Stern uprizoril v 
Heidelbergu, kjer sva oba študirala, odvila brez prekinitev. Faitel 
je imel med neštetimi bežnimi in komaj opisljivimi posebnostmi 
svojega govornega načina predvsem dve - kako naj to poimenu-
jem? - jezikovni partikuli, ki sta se na določenih mestih vselej 
ponavljali in sta se mi na koncu v zavest vtisnili kot sintaktična 
delca s posebno pojmovno vrednostjo. Faitel Stern je, na primer, 
ko sem ga povprašal o neznanskem luksuzu v njegovi garderobi, 
njegovi toaleti, dejal: »... a ssi ne smem kup't ene nove obleke, 
enga liipega klobuka — 'menerd, fejne lakasste škorne, - 'menerd, 
ko ssem potem en fejni mošš! Deraddng!Deraddng!...« (Zibanje 



Života sem in tja! Razpiranje rok v višini ramen v lahno čepeči 
drži; navdušen pogled s steklenim refleksom; razgaljenje zgornjih 
in spodnjih zob; obilno izločanje shne.) -

Bralec bo tu z začudenjem odkril dve besedi, ali bolje, en 
aneks, privesek, in en medmet, ki ju bo zaman iskal v vsakem 
slovarju. » - 'menerd«, nekakšno mrmranje, kratek-kratek-dolg, 
s poudarkom na zadnjem zlogu (anapest), je bila obešena na 
samostalnike in jim podelila nekakšen poseben, patetičen pomen; 
če se je samostalnik končal s soglasnikom, se je pogosto privesila 
»- 'menerr«, in sicer s takšno rožljajočo hitrostjo, da je poudarek 
ostal na samostalniku in se je aneks priključil kot mrmrajoči zvok 
iz štirih kratkih zlogov (torej dvojni pjrrhichius). Včasih se je 
tudi zdelo, da naj bi »— 'menerr« zgolj vzpostavila povezavo z 
naslednjo besedo, če se je ta začela s težkim vzglasjem za Faitelov 
jezik. Zato se je uporabljala zgolj pri hitrem govorjenju in 
povišanem razpoloženju. Kakršnega koli deklinatoričnega znača-
ja oba aneksa besedi, ki je bila z njima povezana - kot se dogaja 
pri nekaterih črnskih jezikih - , nista bila sposobna dati. - Povsem 
drugače je bilo z močno nazalnim »Deraddng!«. To je bil medmet, 
vzklična partikula, imel je torej samostojno besedno in pojmovno 
vrednost; izgovorjen je bil predse, široko, žlobudravo, s slinastimi 
usti; vselej je zaključil stavek, in zdelo se je, da pomeni tohko 
kot: Velja! A nimam prav?! - Vidiš torej! — Kdo bi to mislil?! -
Glej hudiča; ipd. - Ja, dragi bralec, lahko se trudiš, kohkor hočeš, 
da bi izgovoril »Deraddng! Deraddng!«-, tako mastno guturalno, 
tako mehko kruleče, tako slinasto kot Itzig Faitel Stern tega ne 
spraviš skupaj. 

Bralca ne bi rad še naprej puščal v nejasnosti, kako sem prišel 
do te nenavadne družbe; in ne bi si rad navesil plašča, ki bi mi 
slabo pristajal, s tem, da bi bralcu pustil, da prične domnevati, 
kako je bilo sočutje tisto, ki me je prineslo v bližino tega groz-
ljivega kosa človeškega mesa, imenovanega Itzig Faitel Stern. Goto-
vo je bilo pri tem veliko, kako naj rečem, medicinske, ali bolje, 
antropološke radovednosti; ob njem sem se počutil kot ob kakšnem 
črncu, čigar izbuljene oči, rumene beločnice, čigar potlačen nos, 



mehkužčaste ustnice, slonovinaste zobe, čigar vonj zaznavamo 
z začudenjem in čigar občutja in najskrivnejša antropološka rav-
nanja bi prav tako radi spoznali; morda je bilo zraven tudi nekaj 
sočutja, ne veliko. Z začudenjem sem opazoval, kako si je ta mon-
strum naložil najgrozotnejše muke, da bi se vživel v naše razmere, 
v naš način hoje, mišljenja, v našo mimiko, v izražanja naših čus-
tev, v naš način govorjenja. A zame je bil tu vseeno še nekmočnejši, 
bolj egoističen razlog - da bi izvedel kaj o talmudu, ki je bil Faite-
lova religiozna knjiga; v veliki meri so me zanimale vse nenavadne 
govorice, ki so bile v obtoku o tem obsežnem zakoniku. Itzig 
sicer ni bil kakšen talmudist; a vendarle je vedel marsikaj; in po-
znal je obilico malih običajev, šibkosti, praktik, skurilnosti, ki 
jih ni bilo moč najti v knjigah in prevodih talmuda in ki so zame 
imele veliko antropološko vrednost. - Seveda sem moral s strani 
mojih kolegov na Heidelbergu, ki niso hoteli dojeti, kako sem si 
Itziga Faitela Sterna izbral za družbo, prenašati cel kup najbolj 
čudaških govoric o meni; govoric, ki so bile povečini vezane na 
Faitelovo premoženje, na njegov denar; kajti Faitel Stern je bil 
neizmerno bogat. Heidelberg je bil takrat premajhno mesto in 
študenti so tam igrali vse preveč pomembno vlogo, da pojava, 
kakršen je bil Itzig Faitel Stern, in vse, kar se je gibalo okrog njega, 
ne bi postala predmet največjega dnevnega zanimanja. In Faitel 
Stern, da rečem še enkrat, je bil neke vrste židovski Kaspar Hau-
ser; človek, ki je bil po sledi nenadne odločitve kar naenkrat, s 
torbami, polnimi zlata, iz ozkosrčne, shematične, zatohle, po ple-
nicah smrdeče, žlobudrave, grimasaste kramarije svoje družinske 
vzgoje vržen tja na veliko cesto življenja evropskega mesta in se 
je tam bebavo, z zoprnimi gibi, zasmehovan-občudovan, začel 
razgledovati naokoli. 

A tako ni moglo več naprej. Takoj po prvih dneh najinega 
poznanstva sem Faitelu dal predlog glede njegove pretvorbe v 
malce modernem smislu in pri tem naletel na kar najbolj hvaležen 
sprejem. N a j b r ž nisem pozabil dejati, da sva oba študirala 
medicino. In da se je Faitel zapisal temu študiju, je bil glede na 
vse, kar vemo o njegovi fizični zunanjosti, gotovo ugoden Testi-



monium intellectus. - »Faitel,« sem mu dejal nekega dne, -
»Morate spremeniti vašo hojo; saj ste vendar popolnoma zakrčeni; 
in pri tem tarča posmeha celega mesta!« - »Kej nej zaboga nar-
dim,« je vzkliknil Faitel in z vehko silo svoje ploske noge nemoč-
no zabil v tla, — »tko hodim vsse žive dni; tud moj oče tko hodi, 
in je postal stari Stern Salomon! - Dejte mi novo ukostje; plat-
šam!« - »Plačati!« sem vzkhknil, - »to bi bilo že prav; a kdo bo 
zmogel ponovno izravnati vaše angleške^ kosti! ?« - Zedinila sva 
se, da za nasvet povprašava ortopeda. Najodhčnejši predstavnik 
te discipline pa je razložil, da je Itzig prestar, kosti so se razvile 
predaleč; priporočil pa nama je profesorja Klotza, slavnega heidel-
berškega anatoma, da bi znanstveno pregledal Itzigov skelet. 
Odšla sva k slavnemu možu. Ta je na golem Itzigu opravil vse 
mogoče meritve, mu nato naložil, da hodi gor in dol, in nazadnje 
sklenil roke nad glavo: kaj takega se mu v življenju še ni zgodilo; 
nato je šel po znano knjigo: Meyer, Statika in mehanika človeškega 
okostja, Leipzig 1873, katere druga izdaja mu je bila predana; 
zlovoljen je menil, da mora z ozirom na Itziga predelati celotno 
knjigo; nato je vmes postavil nenavadno vprašanje, ah je gotovo, 
da je bil Itzig rojen človeškim staršem. To je bilo mogoče kar 
najbolj neizpodbi tno dokazati . »Tedaj« - je svoja izvajanja 
zaključil profesor Klotz - »mi ni treba opustiti vsakega upanja, 
da sklepe študenta Sterna ponovno pripeljem na raven, podobno 
človeški gibalni formi; samo« - se je obotavljal slavni anatom -
»sredstva in poti« ... »Platšam,« je vmes hitro vzkliknil Faiteles, 
ki ga je zajela nenadna slutnja, »platšam! Platšam mojo novo 
staturo; gospod prafesor bo imel veliko denarja-ra, Deradang! 
Deradang! (izgovoriti zelo široko). Platšamera! Deradang! Dera-
dang!« (Razpiranje rok v višini ramen; poprijemanje za izrez telov-
nika; nihajno zibanje gor in dol z životom; smehljajoča lega ust; 
zgornji zobje razgaljeni; obilno izločanje sline.) 

Zdaj so za Faitela prišli težki časi. Dneve in noči je visel v 
iztegnjeni legi, da bi z lastno telesno težo raztegnil skoliozne kosti. 

[Angleška bolezen je zastarel izraz za rahitis.] 



ali pa tičal v mavčnem korzetu; tilnik so s krvavo operacijo skraj-
šali in ga napeli, da bi Faitelu omogočili pogled v nebes. Tedne 
dolgo so bile kosti, zdaj v novem zgibu, potrebne vaje in nadalj-
njega razvijanja pri učitelju telovadbe. Vse se je dogajalo v posebej 
za Faitela odrejenih privatnih urah, saj nikogar ni mikalo vaditi 
z njim; vaje za drugega niti niso bile uporabne, prav tako niti 
Faitel ni hotel biti viden pri svojih vratolomnih eksercicijah. Enor-
mne vsote so romale v roke gimnastov, bandažistov, ortopedov 
in - profesorja Klotza, ki je vse skupaj vodil in nadzoroval. Po 
četrt leta so bih vidni zasilni rezultati. Na oksaste noge ti korek-
cijski poskusi seveda niso mogh imeti učinka, saj zanje ni bilo 
kakšne nižje ležeče nasprotne teže, ki bi jih raztegnila. Faitela so 
pomirili, tako da so ga prepričali, da takšne noge nastopajo tudi 
pri ostalih razredih ljudi, na primer pri pekih ipd. A Faitel je bil 
neumoren. Odkar se njegova špičasta brada ni več zarivala v pla-
stronasto kravato, je bil trdno odločen »posstati tudi fejni otrok 
človeškega rodu kot Goj-menera, in se otpovedati ceh fizienemiji 
židovstva«. - Tedaj se je ravno pojavila tista drzna operacija, ki 
so ji veklibrisementforce; pri tem so namerno zlomih težko ukriv-
ljeno kost in jo nato obravnavali kot naključni zlom, tako da sta 
se oba dela zacelila v ravni liniji. Ta postopek so uporabili pri 
Faitelovih oksastih nogah. Večtedensko mirovanje za vsako nogo, 
bolečine in vsakovrstne obveze ter neznanski stroški — da bi bil 
ta postopek natančno izveden, je tedaj prišel poseben zdravnik 
iz Pariza; to so bile posledice in stranske okoliščine te kure. -
Stari Salomon Stern je pošiljal menico za menico, ki jo je vsak 
poslovnež z veseljem honoriral. Na to so prišli na vrsto tedne 
trajajoči poskusi hoje z na novo ozdravljenimi udi. In dejansko, 
ko se je Faitel Stern prvič odpravil ven, je izdatno napredoval. 
Postal je nekaj višji in že je bil videti kot ugleden človek. Vse je 
bilo in je še dolgo ostajalo zares togo; a vendarle je zdaj lahko 
hlinil normalnega človeka. Obraz je bil videti raven kot sveča; 
brada se je šele sedaj pokazala strašljivo dolga in špičasta; kurje 
prsi so bile sploščene in poklopci suknjiča so tekli naravnost 
navzdol. Da bi Faitelu preprečili prostaško, udobno zibanje sem 



in tja z životom, pri čemer je bilo slišati njegov nazalno-guturalni 
»Deradang, Deradang«, so mu, podobno kot pri psih, okrog bokov, 
na golo kožo, namestili bodičasto ovratnico, tako da ga je pri 
bočnih nagibih takoj silovito zbodlo. To vse je Faitel Stern pre-
našal s heroizmom in stal vitko zvezan kot kakšna jelka. A pogla-
vitna zadeva je bila šele na vrsti. Jasno je bilo, da ga z govorom, 
ki smo ga za pokušino prikazah, ni mogoče pripeljati nikamor. 
Bil je izraz umazanih, nizkotnih, strahopetnih nazorov. In četudi 
bi sprva šlo le za zunanjo prevaro, je bilo vendarle zaželeno, doseči 
jo čim prej. Ker je bilo brezupno, da bi ga z njegovo pfalško židov-
ščino napeljah na ozko sorodno čisto visoko nemščino, so ga na 
pravo pot poskusili pripeljati prek absolutnega nasprotja njego-
vemu dosedanjemu lajnanju; priskrbeli so hanovrskega dvornega 
učitelja, čigar svetlo nazalen, žvenketajoč način govorjenja je 
moral Itzig ponavljati kot kak šolar, stavek za stavkom, tako da 
se je visoke nemščine učil kot popolnoma tujega jezika. S kolegij-
sko svobodo in raznolikimi meniji so celo pripravili nekaj hanovr-
skih študentov, da so Itzigu za celoten semester delali družbo. Ta 
vrsta ukrepov je bila rezultat strokovnega posveta s slavnim tiibin-
škim lingvistom tistega časa, k čemur so pritegnili še heidelber-
škega fiziologa. Ta moža sta izhajala iz naslednjega premisleka: v 
naših možganih je vselej rabljen zgolj del za govor usposobljenih 
razdelkov, in vselej le na eni strani, levi ali desni; pritegnitev teh, 
do sedaj neizkoriščenih razdelkov v namene novih jezikovnih 
tvorb ni izključena; saj nastopi tudi po sami naravni poti - po 
boleznih ipd. A pri tovrstnih poskusih velja paziti na to, da v 
besednih in glasovnih tvorbah novega jezika nič ne spominja na 
stari idiom, ker sicer nastane zmešnjava; kot se je izrazil tiibinški 
specialist: pri Itzigu je treba zgraditi nov jezikovni otok. Nato 
so natančno preiskali, kateri nemški dialekt je glasovno najmanj 
soroden Faitelovipfalški židovščini. Najprej so prišli do pomor-
janskega. A Faitelu je bil ta pretežak. Končno so se zedinih za 
hanovrski dialekt. Bralec si lahko misli, da so ti prefinjeni progno-
stični izračuni stali strahotno vsoto denarja. Te jezikovne ekserci-
cije so se nadaljevale skozi cel semester. 



Bralca ne morem zadrževati z vsem opremljanjem, spremem-
bami, vsajanjem in šarlatanstvom, ki se mu je podvrgel Itzig Faitel 
Stern, podvrgel z najstrahotnejšimi mukami in silnim heroizmom, 
da bi postal enakovreden zahodni človek. Vedno znova je bedel, 
študiral tajne krščanske poteze, kopiral pačenje ust, napihovanje 
čeljusti in agitacije, se prepuščal heroično-tevtonskemu žanru, 
kot tudi plavolaso-naivni, sladkobno smejoči se mladeniški hoji. 
Ten, pšenično rumena barva Faitelovega obraza, se je seveda moral 
umakniti finemu, pastoznemu svinčenemu tenu, ki ga je Itzig 
znal imenitno nositi. Da se je Faitel nekoč štiri tedne hranil z 
neko meni nepoznano drogo v obliki zelenjave, da bi po naravni 
poti prišel do kavkaške svetle polti, glede tega ga imam le na 
sumu. Relativno enostavna in nenevarna procedura, ki pa je imela 
neznanski učinek, je doletela lase. Tedaj se je ravno pojavil angleški 
šampon, ki je sicer, ker je bil tajnost, povzročil ogromne stroške, 
a je vsakršne temne lase spremenil v čudovite zlate. Prvi angleški 
frizerji so takrat pripotovali v Nemčijo in eden od njih se je naselil 
v bogatem Heidelbergu, ki ga je nenehno obiskovala visoka gos-
poda. Faiteles je bil eden prvih, ki se je podvrgel tej proceduri. Z 
njeno pomočjo so se smolasto črni kodri, v katerih se je vselej 
zadrževal pot sumljivega vonja, pretvorili v zlate kodre; te kodre 
so nadalje s pomočjo ne prav nebolečega postopka raztegnili v 
dolge germanske pramene; napravili so preprosto, severnonemško 
frizuro in - nemi, nerodni germanski mladenič, kakršnega je 
Schwind^ občasno prikazal na svojih slikah, je bil dokončan. 
Faiteles se je poimenoval Siegfried Freudenstern in dal spremeniti 
svoj vpis v matični knjigi in ostale dokumente. 

Faitel je sedaj postal povsem drug človek. Zadnje procedure-
bil je tako previden, da jih je izvedel med počitnicami, v okolici 
mesta - so ga spremenile do neprepoznavnosti. Predlagah so mu, 
naj se vpiše na drugo univerzo. A to je zavrnil; predvsem zato, 
ker je želel ostati v bližini profesorja Klotza, ki je še vedno držal 
v rokah celotno Itzigovo psihofizikalno vodenje. In dejansko. 

6 [Moritz von Schwind (1804-1871), avstrijski slikar] 



odkar si je pozlatil lase, Faitela v Heidelbergu niso več spoznali. 
Bil je sin hanovrskega zemljiškega posestnika in gibal se je v 
najfinejši družbi. Severnonemškega drdranja se je učil z igrivo 
lahkoto in je z njim, kamor je prišel, dosegel prav izreden uspeh. -
A Faitelove ambicije so zrasle. - Faiteles! Lepi Žiid, fejni Žiid, 
elegantni Žiid - pogosto je Faitel tako govoril sam sebi, a le v 
miselni govorici, ko je stal pred ogledalom - , si zdej postal en 
kristjan, osvobojen vsega židovstva? Lahko zdej greš, kamor 'češ, 
in se vsedeš med fejne ljudi, ne da bi kdo lahko rekel: to je tut en 
ud naših Ijedi? - Faitel je vedel, da temu še ni bilo tako. Ja, kar 
zmore pomada, šminka, belo platno, nekaj metrov kamgarna, 
vatiranja in nekaj lakastega usnja na človeku proizvesti, to se je 
na Faitelu zgodilo. A kako je bilo to videti v notranjosti? -

Je imel Faitel dušo? O tem so se že mesece prepirali vsi tisti 
ljudje, vzgojitelji, zdravniki ipd., ki so imeli opravka z njim. Dušo, 
seveda, ki je bila nujna, da bi pred poroko izdavil nekaj hinavskih 
fraz ah v pravem trenutku ubogi pari vrgel par srebrnikov, to je 
Faitel posedoval tako kot vsakdo drug. A Faitel je slišal o tisti 
čednostni, nedoločljivi germanski duši, ki lastnika obdaja kot von-
java, od katere človekova narava prejme svoje bogate zaklade in 
ki tvori šibolet germanskih nacij, ki jo vsak, ki jo poseduje, pri 
drugem takoj spozna. To dušo je Faitel želel imeti. In če ni mogel 
imeti pristne kolonjske vode, je želel ponaredek. To dušo si je 
želel prisvojiti vsaj v njenih izkazovanjih, v njenih pojavitvah. 
Svetovali so mu pot v Anglijo, kjer je najti najčistejši ekstrakt te 
germanske duše. Zaradi jezikovnih preprek je ta načrt kmalu 
spodletel. Znani pedagog je menil, ah ne bi bilo mogoče višjega 
cilja doseči z nadgradnjo na temelju običajne, navadne duševne 
zasnove, prisotne tudi pri Faitelu. Znameniti profesor s Cam-
bridgea Stokes je malo pred tem izdal svoje »psychologicalresear-
ches«, na temelju katerih je primarno duševno zasnovo pri ljudeh, 
kot je bil Faitel, razlagal ne kot duhovno posest, temveč kot me-
hanično funkcijo, »rotation work«, kot se je izrazil. Ta nova teo-
rija je povzročila, da so nadaljnje vzgojne poskuse pri Itzigu Fai-
telu opustili. 



Med vsemi preizkusi in preiskavami je Itzig nekoč izstrelil 
vprašanje: kje je torej sedež duše? - Morali so mu razložiti, da 
odkar je Descartes izvedel svoj neuspeli poskus, da bi sedež duše 
postavil v epifizo v možganih, z lokalizacijo te duhovne sile niso 
več poskušali; da gre dušo vse prej razumeti kot součinek 
določenih telesnih in duhovnih funkcij; in da - ker je slednja na 
določen način odvisna od kvalitete krvi - je tako mogoče s precejš-
njo verjetnostjo postaviti trditev, da je sedež duše kri in njena 
spremenljiva stanja. Odtod je Faitel v hipu izdelal načrt za eno 
svojih najbolj drznih procedur; kajti več dni po tej diskusiji ga je 
bilo moč slišati, kako svojim najbolj intimnim znancem veselo 
razlaga: »Kupm si krščansko kri! Kupm si krščansko kri!« (Če-
prav so mu vzgojitelji ta žargon najstrožje prepovedah.) - Bralec 
bo zmajal z glavo. A ne sme pozabiti, da je bil Itzig Faitel Stern 
študent medicine in je bil poučen o vseh zadevnih področjih. In 
nadalje je tu mesto, da spomnimo na to, da so se v času, ko se 
odigrava naša pripoved, pojavile transfuzije, vbrizgavanje krvi 
iz sočnega, dobro prekrvavljenega telesa v slabokrvni, bolehni 
organizem skozi površinsko žilo na roki. Te operacije so bile 
neznansko nevarne in so danes že docela opuščene. Faitelu so to 
resno odsvetovali, a ni se dal odvrniti. Kljub temu pa je bilo treba 
premagati še velike težave. Priskrbeli so že šest do osem krepkih 
ljudi, ki naj bi za luksuriozno plačilo žrtvovali vsak po liter krvi. 
Ko so slišali, da gre za Žida, so se umaknili, govorili o krvi, ki je 
bila zaradi Židov prelita na križu, in ni jih bilo več mogoče pri-
praviti do tega, da bi držali besedo. Šele ko so pregovorili več 
krepkih schwarzwaldskih žensk, ki so prišle na sejem, da še enkrat 
puščajo kri, je bila glavna težava odpravljena. Faitel si je v sosednji 
sobi sam nastavil nož; in čeprav je bila količina izločene krvi 
natančno predpisana, je iz odprtih žil v topli vodi brizgalo, dokler 
se ni nezavesten zgrudil. »Židovskosti« se je želel znebiti in jo 
iztočiti, dokler je šlo. V teku popoldneva so mu z veliko previd-
nostjo postopoma vbrizgali osem litrov krvi osmih krepkih kmeč-
kih deklet. Faitel je po večdnevni nezavesti iz nevarne procedure 
izšel nepoškodovan. A o uspehu, psihičnem uspehu, se ni nikoli 



zares pustil zasliševati. Ravno velik se ni zdel, kajti po nekaj tednih 
ga ponovno najdemo pri novih poskusih, da bi se dokopal do 
posesti nemške duše. 

Tako se je, predvsem v damskih krogih, na pamet učil pate-
tične in sentimentalne pesniške odlomke in ostro opazoval polo-
žaj ust, dihanje, odpiranje oči, geste, določene ihteče glasove, ki 
so le s težavo in hripavo izraščali iz prsi, prepolnih čustev. Ko mu 
dame ob estetičnih čajankah niso zadostile, so iz bližnjega Dar-
mstadta zanj prišli dvorni igralci, junaki in ljubimci, in z njimi se 
je učil Romeovih monologov ipd. 

To je dejansko prineslo večji uspeh. Faitel je sedaj z veliko 
spretnostjo v dikciji izrekal stavke, kot so: »Ah, saj Vam pravim, 
če dobro pomislim, če to dobro pretehtam, se mi pogosto stemni 
pred očmi in stisne me pri srcu ...;« - pri tem nekaj odrezavih 
gibov, obe roki pritisnjeni na levo stran prsi - dejansko prav vešč 
izliv čustev. O k o je kajpada matirano razlito, kot gnila hruška 
mirovalo v jamici. A vendarle je mnoge znal prevarati. Odlično 
mu je uspevalo stisnjeno vzdihovanje. In nekoč je dobil zadošče-
nje, da je neki kolega v damskem krogu o njem dejal: ta Siegfried 
Freudenstern je skoz in skoz srčen človek. 

A Faitel je imel še kup drugih, starih, podedovanih navad, 
idejnih krogov, skurilnosti in čudaštev. Ko sem pogosto ob večerih 
z njim odšel na sprehod, se je rad prepuščal premišljevanju in se 
nato - ah je hotel rekapitulirati uro verouka ali zasmehovati svoje 
prejšnje učitelje - s spremenjenim, nergajočim rabinskim glasom 
pričel takole izpraševati: »Kaj dela Jehova na začetku dneva?« -
Nato si je odgovoril z lastnim glasom, a s predrznim, šaljivim 
akcentom: »Štutira Postavo!« - (Spet prvi glas:) »Kaj pa sveti 
Bog dela potem?« - (Drugi glas:) »Potem sedi in vlada celem 
svetu!« - »Kaj pa dela Jehova spet potem?« - »Nato sedi in hrani 
cel svet!« - »Kaj pa dela potem?« - »Nato sedi in kopulira može 
in žene!« - »Kako dolgo sveti Bog kopulira može in žene?« -
»Tri ure dolgo kopulira sveti Bog može in žene!« — »Kaj pa dela 
nato popoldne sveti Jehova?« - »Popoldne ne dela n'č, Jehova; 
počiva!« - »Preklet bod! Kaj to pomeni, da n'č ne dela sveti 



Jehova? Kaj bo delal? Kaj dela sveti Jehova popoldne - he?« -
(Zdaj se je zdelo, kot da iz zadnje šolske klopi odgovarja oddaljen 
oster deški glas.) »Popoldne se sveti Jehova igra z Levia-tanom!« -
»Seveda! (je zdaj vpadel rabinov glas) Igra se z Leviatanom.« - O b 
takšnih urah je bil Faitel presrečen in se je vedel kot divji mladenič. 
Ko sva nato prišla pred mesto, je včasih vzel še svoj beh robec, 
ga obesil okrog vratu, ga spredaj pridržal z dvema koncema in 
pričel v zavijajočih lestvicah s tulečim grgrajočim glasom izpuščati 
cele gore napevov nenavadno navdušeno-vedrega značaja, z 
besedilom, ki mi je bilo tuje; dokler mu niso izstopile oči in mu 
je pena prišla na usta; nato se je telesno skoraj zgrudil in je kot 
pijanec brezumno tekal poleg mene. Ko je spet prišel k sebi, je 
ostal miren, obrnjen vase, se obnašal zelo skrivnostno in se zdel 
preplavljen z nepoznano srečo. - O vsem tem njegovi učitelji seveda 
niso smeli ničesar vedeti; ti so z grozo zavrnih vsako navado, 
vsak glas in gesto, ki ga je lahko spomnila na prejšnjo konstitucijo. 
A tudi sam sem Faitela imel na sumu, da je na samem še naprej 
počel vse prejšnje neumnosti. Podnevi je bil v evropskem korzetu, 
prevezan, nadzorovan, strogo opazovan. A ponoči, ko so odpadle 
vse verige, ko je slekel bodičasti pas in ležal v postelji - brez dvoma, 
tedaj se je kot prej zibal z medenico sem in tja, vtaknil razprte 
roke v fingiran izrez telovnika, grgral in krulil, tedaj je na dan 
prišlo »Deraddng! Deraddng!« in vsa pfalško-židovska poplava 
grehov. - A Faitel je imel še druge stvari, ki so bile še bolj neizko-
reninljive, saj jih ni bilo mogoče, tako kot gibe, obvladati z voljo, 
temveč so tičale v njegovi fantaziji. Popolnost me tu sili, da se 
dotaknem nečesa neokusnega: Faitel je imel strah pred straniščem. 
Verjel je v starohebrejske duhove nesnage in stranišč, ki so človeka 
med njegovim nadvse nujnim opravkom nadlegovali in se ga pola-
ščali, ki pa se jih je dalo ubraniti z določenimi molitvami. Ker 
teh molitev ni več znal oziroma jih ni mogel več prepričljivo izgo-
varjati, je njegov strah še toliko bolj porasel. In le okoliščina, da 
se zadevni duhovi v prisotnosti še koga drugega niso upali nad 
človeka, je Faitelu ustvarila priložnost - ki si jo je bilo prej seveda 
treba priskrbeti - , da v miru zadosti tako nujni potrebi. 



Takšna sta bila Faitelova prenova in preoblikovanje. Na znotraj 
mnoge stvari še niso bile na novo zasedene in stare funkcije so 
bile še vedno aktivne. Na zunaj je bilo vse zloščeno, skrtačeno, 
dobro uvežbano in natančno utečeno. Konec koncev so morali 
biti Faitel ter njegovi učitelji, vzgojitelji in inštruktorji z doseže-
nim zadovoljni. In profesor Klotz, čigar skrbno oko je od seme-
stra do semestra z velikim zanimanjem bedelo nad svojim člove-
škim delom, bi se v občutku sreče mogel umestiti med direktorja 
cirkusa, ki je težavnega konja končno pripravil za areno, in tistega 
vzvišenega stvarnika, ki je hladnemu kupu zemlje vdihnil življe-
nje. - Kaj ni tudi Klotz zoprnemu okostnjaku vdihnil novega 
življenja? - A eno je še manjkalo: to dragoceno pridobljeno člove-
ško raso je veljalo razploditi. Novo pleme naj se cepi z najfinejšim 
zahodnim poganjkom. Plavolasa Germanka naj pomaga ohraniti 
s čudovitim naporom pridobljeni rezultat. Tako je govorila teorija. 
V praksi se je to glasilo: revna, a čedna uradnikova hči svetloplavih 
las Othilia Schnack naj poda roko enormno bogatemu sinu 
posestnika Siegfriedu Freudensternu. Tako je bilo domenjeno in 
Faitel je bil tako zadovoljen. Dejansko je stari Salomon Stern, ki 
je mirno sedel na svoji vasi v Pfalzu (ki je bila skoraj cela v njegovi 
lasti), pri Hannovru kupil posest, da bi mladima človekoma ponu-
dil prvo bivališče. Hanovrski študenti, ki so enkrat že odlično 
služih kot jezikovni inštruktorji, naj bi tačas priskrbeli nujno 
vpeljavo družine v hanovrske mestne in deželne kroge. Stari 
Salomon v Patzendorfu (stari Salomon je živel v Patzendorfu) je 
za ta primer poplačal nekaj majavih hipotek na hiše staršev dotič-
nih mladih mož. Pri prvih heidelberških dobaviteljih so za primer 
sklenitve zveze naročili naravnost čudovito balo. Ta je na vse 
družbene kroge univerzitetnega mesta zdaj spet vršila neizmeren 
pritisk. O zvezi so toliko govorili, da je na koncu to pomenilo: 
do zveze mora priti; to razmerje ne sme razpasti - kot da bi se 
sploh kaj pričelo. Dekle Othilia, s svojimi zvezdnimi očmi, je 
bilo odprto, ljubeče bitje, a z močnim dekhškim instinktom. V 
prisotnosti zlatolasega mladeniča z drdrajočimi govornimi organi 
ji ni bilo prav prijetno. Imela je slabe slutnje, a svojega suma ni 



mogla potrditi. Oče, boječ mož, ki je s pridnostjo in poštenostjo 
prišel od diurnista do nižjega uradnika, je bil boječ značaj, ki je 
vselej poslušal, nikoli rekel ne, z majhnimi koraki drobencljal 
sem in tja, brado in tilnik skrival v neškrobljen visok tog srajčni 
ovratnik, in takoj ko je opazil, da se bliža kakšen družinski razgo-
vor, vzel klobuk in pahco in se odpravil na sprehod. Mati, prsata, 
okorna gospodinja, ki je tu in tam še rada šarmirala, a je bila 
energična in sposobna, je bila odločno za zvezo. V ušesih je že 
nosila kot golobje jajce velike briljante Faitela Sterna. Tej bistri 
ženski je bilo sumljivo le, da so se za sklenitev poroke tako ogreli 
heidelberški profesorji, zlasti z medicine. Hotelirji, dobavitelji 
vin, marchands de mode, veziljski trgovci, slaščičarji, draguljarji, 
oglasna ekspedicija, posredniki, kočijaži in nosači so bili seveda 
za zvezo. Tudi Othilijine prijateljice so bile prej za poroko. Prote-
stantska duhovščina - Othilia je bila protestantka - je prav tako 
pritrjujoče prikimala celotnemu projektu. Da niso videh prav 
nikogar od Faitelovih sorodnikov, je v družini Schnack povzročilo 
nekaj nelagodja. Reklo se je, da so starši priletni, in dolga pot iz 
Hanovrskega! A ko bi se pokazal le ženinov brat, ali še raje sestra! 
A krakajoča zalega tam doli v Patzendorfu je seveda pazila, da 
ne bi dala glasu. 

Faitel je bil sedaj v šestem semestru; njegova znanja in dobro 
vodenje so bila poplačana. A pozornost je vzbudila vest, da je 
profesor Klotz mladega hanovrskega študenta, ki je ravno opravil 
izpite, imenoval za svojega asistenta. Za to imenovanje je bila 
potrebna ministrska potrditev v Karlsruheju. Ta se je zgodila. A 
dala je novo hrano za govorice o bogati poroki v Heidelbergu, ki 
so že krožile v Karlsruheju. Deželnim knezom vse to govorjenje 
ni moglo uiti. In nekega dne je šef biroja staremu Schnacku z 
razneženim nasmehom dejal, da so v Karlsruheju - na dvoru -
govorili o zvezi njegove hčere. Zdaj je bilo gotovo! Staremu diur-
nistu je glava togo in nemo še naprej tičala za kravato. Niti vdihniti 
nista uspeli mokri, s ščetinami črno posuti ustnici, dokler dolgina-
sti, mršavi šef z dolgimi škrici ni bil ponovno zunaj. Nato je stari 
Schnack na delovni pult vrgel pero, da je vse pobrizgalo, in sopiha-



joče pohitel domov. »Na dvoru! Na dvoru!« Zdaj ni bilo več 
zadrževanja. Uboga Othilia, ki je tresoče poslušala, se je hlipajoče 
vrgla v materin objem in dejala, da bo poslušna. Mati pa je takoj 
napisala sporočilo gospodu asistentu Freudensternu, in poroka 
je bila določena. -

Dragi bralec, sedaj pa bi nekaj besed rekel še Tebi. Si kdaj 
slišal, da ljudje pozimi nosijo plašče, katerih zgornja obroba je 
prešita z dragocenim krznom, da bi napravila vtis, kako je celoten 
plašč tako podložen? Malenkost, kajne! Mala slabost! Nosiš tudi 
Ti takšno krzno? O, tedaj ga vrzi proč, če si mož. Sicer ti utegne 
nekega dne krzno zlesti na usta, ko boš najbolj hlastal za zrakom. 
(Če pa si ženska, tedaj ga nosi.) A malček krzna, kajne, toliko 
govora o tem! - Dobro! - Toda, a si že, dragi bralec, videl ljudi, ki 
takšno krzno nosijo okrog svoje duše? Da bi prekrili luknjičavo 
in borno stanje svoje duše? In da bi dali vtis, da imajo plemenito, 
v fino sukno odeto dušo? Fuj, sramota! O, govno in mizernost! 
Ko bi se bila kdaj kakšna poštena, odprta, morda še v preozko 
konfirmacijsko suknjo oblečena duša zgrozila ali bila prevara-
na? - Mar tudi sam, bralec, poseduješ takšen ovoj za svojo dušo? 
O, tedaj vrzi to knjigo v kot, če si mož, in izpljuni! To ni zate. Le 
ženska sme lagati in se oblačiti v lažne ovoje. -

Si morda, dragi bralec, že videl živali govoriti med seboj? 
Dva goloba, dva petelina ah dva psa, ah celo dva hsjaka? Kajne, 
kako grulijo, gagajo, bevskajo, cvilijo, mahajo z repom in vijugajo 
s telesom? Mishš, da se razumejo? Gotovo! Gotovo! Vsak v hipu 
ve, kaj drugi hoče. A dva človeka? Ko vohljajoče stikata glavi in 
se ogledujeta; in se nato prične žongliranje z obrazi; mežikata, 
pogledujeta, se mrščita, napenjata čeljusti, grizljata, v prazno 
žvečita, cvilita »Ja, pa še kaj!« in »Hudiča, hudiča!«. Kaj počneta? 
Se sploh razumeta? Nemogoče! Tega vendar nočeta. N e moreta 
in ne smeta se. Laž jima to preprečuje. O, konjske fige in smrdljiva 
smola, delikatese ste nasproti temu, kar ljudem prihaja iz ust! 

Ko je Prometej od Boga končno prejel dovoljenje, da sme 
delati ljudi, se je to zgodilo pod izrecnim in ponižujočim pogojem, 
da morajo posedovati lastnost, ki jih postavlja globoko pod živali. 



Prometej, ki je le hitel, da bi svojo umetnino videl dokončano, je 
rekel da. O, podla pogodba, zaradi katere smo vsi rojeni pod ena-
kim znamenjem laži! Si bila morda Ti vzrok tistega velikega stolpa 
laži v Babilonu, kjer so se ljudje morah raziti, ker se že tedaj 
kljub vsemu hrkanju in gestikulaciji niso več razumeh? In če so 
germanski narodi, ki so bili ustvarjeni nazadnje, od tega ohranili 
zgolj drobec, ker je bilo pri predhodnih, aziatsko-romanskih 
plemenih potrošeno že tohko substance laži, je to še vedno do-
volj. - O bralec, če moreš, izpljuni to govno kot gnilo sluz, in 
pokaži svoje ustnice, svoje dlesni in svoje zobe, kakršni so! - In 
sedaj poslušaj zaključek komedije o Faitelu. -

V gostilni »Pri belem jagnjetu« v Ulici mučenikov v Heidel-
bergu je bila vehka jedilnica napolnjena s sijajno družbo, ki je priso-
stvovala poročnemu slavju Othilie Schnack in Siegfrieda Freuden-
sterna. Kaj takega se v univerzitetnem mestu že dolgo ni zgodilo. 
Ah je posvetnemu slavju predhodila tudi cerkvena zaobljuba? 
Tega ne vem. Domnevno. Protestantske papirje za Freudensterna 
je priskrbel že sočutni hanovrski duhovnik. Manjkalo ni nič razen 
potrdila o cepljenju iz matične občine. V Liineburški resavi je 
bilo mnogo občin, ki so se srčno veselile prirastka prebivalcev z 
osebo, kot je bil gospod d r Freudenstern, ki je ravno dal volilo 
5000 guldnov za restavracijo cerkvenega kora. - Tudi bralec se 
mora zdaj, ob zaključku afere, še potruditi, da si »Faitela« izbije 
iz glave. Le Freudenstern je ime junaku zgodbe; plavolasi, visoko-
rasli mladenič stoji pred nami, ali se prej ravno pogovarja za mizo 
s profesorjem Klotzem, medtem ko servirajo kompot. - Seveda 
so oblika zob, mesnate ustnice, nosna obroba na Faitelovem obra-
zu morale ostati, če niso želeli z operacijo proizvesti pošasti; in 
kdor je imel oko za take reči, je v Freudensternovem profilu pre-
poznal čutni, meseni, našobljen Sfingin obraz iz Egipta. A prvič 
nima vsak očesa za take reči; drugič nikogar ne vidimo vselej iz 
profila; tretjič je bila poroka, kjer neprijetnih reči sploh ne vidimo; 
četrtič je bilo še vedno sporno, ah je egipčanski Sfingin obraz semit-
skih potez ali ne; petič je Klotz prav elegantno v svojem antropolo-
škem predavanju, kjer je študentom dal navodilo za določitev 



meritev lobanje, omenil, da Freudensternova oblika glave med 
vsemi primeri, ki so mu prišli pod roko, v najčistejši meri ustre-
za obliki glave že v davnini v Nemčiji naseljenih Hermundurov. 

Ravno so naročili puding. Prijazni krčmar »Belega jagnjeta« 
je poten krožil okrog gostov, ki so se mastili za mizo, ter štel in 
štel, saj so mu couvert plačali z dukatom, vino pa ni bilo vključeno. 
Meni ni bil povsem po njegovem okusu in, kot je verjel, nepri-
meren hotelu prvega razreda, kakršen je bil »Pri belem jagnjetu«. 
Krčmar si je želel čisto francoskega menija; in prevladujoči ger-
manski značaj poročne pojedine je bil zaradi Klotzove odredbe 
izrecno zaukazan. Ja, bilo je kislega zelja, ki mu je krčmar bržkone 
v svojem zdvomljenju s francosko označbo choucroute poskušal 
udušiti germansko surovost; od svinjine so bile na razpolago 
izbrane poslastice in mastne, bleščeče kože so mežikale iz vseh 
skled, ki so bile kot entremets za ves čas postavljene na sredi 
mize. Freudenstern je sedel med kot stena bledo nevesto in 
Klotzem. Nasproti njih Schnackova. Stari Schnack, čigar nemarna 
koža na obrazu je drgetala ob pred njim nakopičenim razsipava-
njem z jedmi, je skozi velika očala s srebrnimi okvirji začudeno 
strmel v ljudi, ki so bili tako vešči žrtja. Visoki ovratnik z zaslep-
Ijujoče belo kravato je dolgi vrat z izmozganim grlom držal v 
pravilni legi. Na brezhibnem črnem suknjiču na dvojno zapenja-
nje se je bohotilo odlikovanje. Prejšnjega večera je prispel iz 
Karlsruheja. Prav tako so ga z mnogih strani nagovarjali kot 'pi-
sarniškega svetnika'. Gospa Schnack s svojim trebuščkom, oble-
čenim v imenitno sivo svilo, je pridno tresla z glavo sem in tja; 
kajti v njenih ušesih sta se zibala dva kot golobje jajce vehka bri-
Ijanta. Nad tem delom mize je visel težak oblak opopanaxa. -
Bili so pri desertu. 

Dragi bralec, sedaj se pripravi! Zdi se, da je na vidiku nekaj 
izrednega. Soparica, kot pred pripravljajočo se nevihto, se je 
razlegala v dvorani. Popili so vehko vina. Tudi Faiteles, poln kom-
phmentov z vseh strani, je moral vselej izpiti. Ne vem, ali je Faitel 
prenesel zelo malo ali zelo veliko alkohola. Običaji njegove rase 
kažejo na zmernost. Po drugi strani je znano, da nenadno in 



neobičajno preplavljenje možganov z alkoholom ne izzove le 
kriznih eksplozij na psihičnem in motoričnem področju, temveč 
tudi na en mah odpre možganske odseke, lahko bi rekel, spomin-
ske odseke, ki bi brez žganega dotoka za dolgo, morda za vedno 
mirovali. Kot rečeno, ne vem, ali je bil Faitel vajen pijače. Kar 
vem, je, da je na ta praznični dan prvič odložil bodičasti pas, pre-
zervativ za pravilno držo. Za to ga ne bo nihče grajal. Ta odložitev 
je bila simbohčna. Faitel je tega dne definitivno vstopil v krščan-
sko družbo. Prav tako bo bistra bralka dojela, da se je na poročni 
dan, ki mu sledi poročna noč, ki ji predhodi poročno razgaljenje, 
ta čudni okrasek moral odtegniti očem objokane neveste. -

O čemer pa mora biti bralec definitivno poučen, je, da je 
Faitel že ca. deset minut togo in nepremično sedel, pogled pa je 
bil bolšče uperjen pod mizo. Njegov obraz je večkrat postal 
škrlaten in nato spet bel kot kreda. Zdelo se je, da je prisluhnil 
neki povsem določeni miselni liniji, ki se je brez njegovega sode-
lovanja pletla v njem in je osvojila ves njegov interes; a ne brez 
sodelovanja več kozarcev clicquota, ki jih je hitro zvrnil in ki jih 
je skrbni krčmar za njim hitro spet polnil, saj vino v ceno menija 
ni bilo vključeno. - Faitel je od časa do časa dvignil desno roko z 
iztegnjenim prstom, kot bi želel narediti »Pst! Pst!«, da bi mogel 
bolje prisluhniti svojim notranjim glasovom. Kajti v dvorani je 
bil še vedno velik vrvež, žvenketanje krožnikov in regijanje, saj 
vendar nihče še ni imel pojma, kakšen čudovit eksperiment je tu 
pripravil angel maščevanja. Zdelo se je, da je Faitel povsem siste-
matično in smotrno dolival šampanjec, kot dolivamo olje na uga-
šajoč plamen. Ko mu je notranje razsvetljenje, ki je prišlo nadenj, 
navidez pošlo, je život počasi pritegnil bliže mizi in, ne da bi 
pogledal, iztegnil roko, zagrabil napolnjeni kozarec, ga zvrnil in 
nato prst dvignil kvišku, kot bi želel reči »Poslušaj! Ali prihaja?«-
In prišlo je. - Vsebina tega frenetičnega miselnega niza je bila 
očitno vedrejša, bolj entuziastična. Kajti Faitel je nekajkrat s plosko 
roko udaril po stegnih, da je začofotalo, ter se smejal in hihital 
predse. In kdor je imel dobro uho, je zdaj lahko že slišal kakšen 
»Deraddng! Deraddng!«. A gosti niso vedeli, kot bralec, kaj je 



»Deradang«. In pokanje šal, smeh in trkanje s cliquotom je precej 
preglasilo te prve svareče klice. In Klotz je zapadel vnetemu raz-
govoru s svojim sosedom na levi. In le nevesta je mirno in z rado-
vednostjo opazovala te predznake dehrija. Faitelova brada se je 
ob togem položaju telesa vse globlje zagrebla v prsi in je nazadnje 
zadobila tisto zveriženo prisilno držo, ki jo bralec pozna s prvih 
strani te pripovedi. Najbližja Faitelova okolica, med njimi hitro 
dojemljiva nevesta, je zdaj vendarle postala pozorna nanj. A vse 
so, se zdi, želeli prevaliti na posebno stanje zavesti. - »Kelnere-
ra! . . .«je nenadoma zakričal Faitel z brneče vibrirajočim glasom-
»Kelnerera! - Šampenjerera! - Kaj se to prav? - Na j nimam nič 
ssa pit? Sem ja človek tsako dober in vreden kot vsi vi! ...« - Zdaj 
je nenadoma sleherni v dvorani postal pozoren. Celo natakarji z 
visokimi kupi krožnikov so obstah in strmeli proti sredini vrste 
miz, kjer je vanje bolščal krvoločno orošen, vijolični človeški 
obraz s shnastimi usti, bebavo visečimi ustnicami in nabreklimi 
očmi. Celo Klotz je izgubil vso prisebnost in osuplo zrl v Zida 
poleg. - Medtem je krčmar, ki je stal za njim, Faitelu napolnil 
kozarec; in medtem ko so se prestrašeni in sočutni obrazi 
vsenaokrog uprli vanj, je sam Žid z žlobudravim in povsem 
spremenjenim glasom pričel: 

»... Kaj pa dela v naslednjih treh urah? Sveti Jehova! -
Deraddng! Deraddng!« (Palca s ploskom v izrez poročnega telov-
nika; zibanje sem in tja; zaljubljeni pogled navzgor.) - (Spet s 
spremenjenim glasom sebi v odgovor.) »Sedi in kopulira može in 
žene!« (Spet prvi glas.) »Kako dolgo kopuhra sveti Bog može in 
žene? (Ista poza; poželjivo drsanje sem in tja po stolu; poskako-
vanje gor in dol; grgrajoče; tleskajoče.) - (Isti glas, ki odgovarja.) 
»Tri ure dolgo kopulira može in žene!« - (Prvi glas.) »Kaj pa 
potem dela popoldne, svetijehovz} Deraddng! Deraddng!« - (Od-
govor.) »Popoldne ne dela n'č, Jehova; počiva!« - (Prvi glas.) 
»Preklet bod! Kaj se to prav, da n'č ne počne sveti Jehova? Kaj 
bo delal? Kaj dela Jehova popoldne - he?« (Oddaljen, drobcen 
deški glas.) »Popoldne se sveti Jehova igra z Leviatanom!« - (Prvi 
glas triumfalno vpade.) »Seveda! Igra se z Leviatanom!« - V tem 



trenutku je Faitel skočil s stola in tleskajoče in grgrajoče in sem 
in tja zibajoče poskakoval po sobi, pri čemer je z zadnjico delal 
gnusno pohotne, živalsko pasje gibe: »Deradddg! Deradddg! Kuj-
pil sem si krščansko kri! Kelnerera, kje je meja kopulirana, krščan-
ska nevesta? Meja nevestera! Dajte mi mejo nevestera! Sem 
krščanski človek tako fejni, kot ste vsi vi! Brez vsake židovsko-
sti! - Zaboga! Kje je meja nevestera?« - Vsi so se razkropih. Mlade 
dame so pred strašnim pogledom zapustile dvorano. V strahu so 
preostali gledali, kako so se Faitelovi plavi prameni med zadnjo 
sceno postopoma pričeli kodrati. Kodri so postali rjastordeči, 
umazano rjavi in nazadnje modro črni. Celotna žareča, prepotena 
glava z mlahavimi, zabuhlimi potezami je bila ponovno prekrita 
s temnimi kodri. Medtem se je Faitel v svojih zanesenih gibih 
imel boriti s svojsko težavo. Večkrat operirane, raztegnjene, upog-
njene okončine so zdaj stare gibe prav tako s težavo izvajale kot 
tiste novo naučene. Prav tako je hitro prišel do izraza hromeči 
učinek alkohola. Klotz je sicer zavpil po ledeni vodi; a bilo je 
zaman. Vsakdo je videl, da gre za nepopravljivo katastrofo. Lepa 
Othilia se je zatekla v materin objem. Vse je s srepo grozo strmelo 
na Židove poblaznele vrteče gibe. Končno je umazani konec, ki 
zadane vsakega pijanega, zadel tudi Faitela. Po dvorani se je 
razširil strašen smrad, ki je tiste, ki so se še obotavljali pri izhodu, 
z zamašenimi nosovi prisilil v beg. Le Klotz je ostal zadaj. In 
končno, ko od slabosti tudi noge pijanega niso več zmogle stati 
pokonci, je trzajoča in vegasta pred njim na tleh ležala njegova 
umetnina, zoprna aziatska podoba v poročnem fraku, lažnivi kos 
človeškega mesa, Itzig Faitel Stern. -

Prevedel Tadej Troha. 



Povzetki 

Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih 
Samo Tomšič 
UDK 159.964.2:2 

Kaj lahko psihoanaliza pove o religiji? Da rehgija ni zgolj iluzorno 
verovanje v obstoj vehkega Drugega, ampak tudi postmoderno 
ateistično verovanje v njegov neobstoj. Da religija ni zgolj eden 
izmed obstoječih svetovnih nazorov, temveč imaginarni okvir 
smisla, ki obdaja simbolno realnost govorečega bitja. Da religija 
ni zgolj nasprotje znanosti, temveč njena osmislitev. Po Lacanovih 
besedah bo religija prevladala - to se naznanja natanko s prevlado 
postmoderne logike neprevaranih. 

Ključne besede: religija, psihoanaliza, neprevarani blodijo, veliki 
Drugi, smisel, Freud, Lacan 

Bežen pogled v arhive islama 
Slavoj Žižek 
UDK 159.964.2:297 

Kaj je islam, ta moteči presežek, ki reprezentira Vzhod za Zahod 
in Zahod za Vzhod? Fethi Benslama v svoji knjigi Psihoanaliza 
na preizkusu islama ponudi sistematično iskanje »arhiva« islama, 
njegove obscene skrivne mitske opore, ki kot taka podpira izrecno 
formulirano dogmo. Opirajoč se na to delo pričujoči prispevek 



nadalje raziskuje implikacije te mitske opore, pri čemer se zlasti 
posveča vprašanju statusa ženskosti v islamu. 

Ključne besede: islam, judovstvo, krščanstvo, ženska 

Dovršitev nihilizma pri Heglu 
Zdravko Kobe 
U D K 1 Hegel G.W. E: 165.72 

V članku je uvodoma predstavljena struktura očitka o nihilizmu, 
ki ga je v sporu o ateizmu Jacobi naslovil na Fichteja in preko 
njega na filozofijo kot tako. Hegel in Schelling sta oba sprejela 
veljavnost očitka, le da sta imela nihilizem za posledico samovoljne 
omejitve filozofije na končno refleksijo in sta njeno nalogo videla 
ravno v spoznavni vključitvi tega niča. Toda če se je Schelling 
zadovoljil z zatrditvijo absolutne identitete, je Hegel proti njemu 
vztrajal, da mora biti tudi samo spoznanje niča izvedeno kot delo 
pojma in mora prinesti pozitiven rezultat. Toliko lahko sam Heglov 
spekulativni idealizem obravnavamo kot pojmovno dovršitev 
nihilizma. 

Ključne besede: nihilizem, nič, refleksija, filozofija identitete, Hegel, 
Jacobi, Fichte 

Badioujeva anti-dialektika 
Jurij Simoniti 
U D K 1 Badiou A.:l 11.85 

Badioujevo anti-dialektiko dogodka skušamo primerjati z dvema 
konceptoma v Kantovi in Nietzschejevi filozofiji, ki na prvi pogled 



delujeta kot nek singularni suplement glede na predhodno parti-
kularnost situacije. Gre za K a n t o v o k o t eksces znotraj feno-
menalnega polja, ki omogoča misliti koekstenzivnost singular-
nega in univerzalnega, ter za Nietzschejevo srečo kot afekt veli-
kega poldne, ekstazo znotraj polja sil moči, ki predstavljakoeksten-
zivnost singularnega in partikularnega. Vendar pa lepo razumemo 
le kot moment kontingence, ki (v postavi genija) omogoča dialek-
tiko uma in reči, srečo pa kot kontingenco, ki omogoča dialektiko 
nihilizma in afirmacije. Badioujev dogodek je tako nekakšna povr-
šinska montaža intenzije sreče in deklaracije lepega, ne da bi mislil 
njuni dialektični funkciji, kar Badiouja nazadnje vselej vodi do 
psevdoreligioznega besednjaka, patosa milosti in uporništva. 

Ključne besede: Badiou, Kant, Nietzsche, dogodek, dialektika, 
lepo, sreča. 

Polpremi govor 
Mladen Dolar 
U D K 130.2:80 

1 Deleuze G.:l Bahtin M.M. 

Tekst se ukvarja s pojmom polpremega govora, kakršnega je razvil 
Bahtin (Vološinov) v knjigi Marksizem in filozofija jezika (1929). 
Polpremi govor je hibridna oblika vmes med premim in odvisnim 
govorom, toda Bahtin jo postavi kot samostojno obliko, katere 
posebnost je v tem, da sta v njej dva glasova nerazrešeno povezana 
znotraj iste izjave. Deleuze je privzel to obliko kot enega svojih 
ključnih konceptov v ukvarjanju z jezikom in s filmom. Tekst 
analizira rabo tega koncepta pri Deleuzu in predlaga, da bi ga 
bilo mogoče dojeti kot obhko deleuzijanskega cogita. V sklepnem 
delu poskuša soočiti logiko označevalca, ki jo Deleuze zavrača, 
in 'glas v glasu', glas kot heterogeni razcep v ravnini imanence. 

Ključne besede: Bahtin (Vološinov), Deleuze, polpremi govor, 
cogito, označevalec, glas 



Umri poskočno 
(o Evripidovi drami o Alkestidi) 
Gregor Moder 
UDK: 821.14.09:1 Heidegger M. 

Evripidovo igro o sanjski ženi, ki je umrla namesto moža, je mo-
goče brati kot komedijo posebne vrste: kot komedijo, ki notranjo 
značilnost tragedije, njeno samonanašalno tragično pretiravanje, 
tragično pretira in tako prinese komične učinke. Igra je prežeta z 
najsubtilnejšimi ironijami - vendar ironije ne označujejo nasprot-
nega smisla in ne nakazujejo skrite poante, ampak imajo nalogo 
privesti do kratkega stika, v katerem je neskončno tragično odla-
ganje »velike skrivnostnosti človeškega bivanja« z enimzamahom, 
v komičnem izbruhu, odloženo. 

Ključne besede: Evripid, Alkestida, tragično, komično, ironija, 
Heidegger 



Abstracts 

From triumph of science to errance of non-duped 
Samo Tomšič 

What can psychoanalysis teli us about religion? That rehgion 
isn't merely an illusionary belief in the existence of big Other, 
but also the postmodern atheist belief in his inexistence. That 
religion isn't merely one of the many conceptions of world or-
der, but the imaginary frame of meaning which surrounds the 
symbolic reality of the speaking being. That rehgion isn't merely 
the counterpart of science, but the source of its meaning. Lacan 
predicted the triumph of religion - which announces itself pre-
cisely through the domination of the postmodern logic of non-
duped. 

Keywords: religion, psychoanalysis, non-duped err, big Other, 
meaning, Freud, Lacan 

A Glance into the Archives of Islam 
Slavoj Žižek 

What is Islam, this disturbing excess that represents East for the 
West and West for the East? In his La psychanalyse a 1'epreuve 
de iTslam, Fethi Benslama provides a systematic search for the 
"archive" of Islam, for its obscene secret mythical support which 
as such sustains the explicit dogma. Taking this work as its start-



ing point, the paper further explores the impHcations of this mythi-
cal support, focusing especially on the status of femininity in Islam. 

Key words: Islam, Judaism, Christianity, woman 

Completion of nihilism in Hegel 
Zdravko Kobe 

The article initially presents the charge of nihilism that Jacobi 
addressed against Fichte and against philosophy as such in the 
Atheism Controversy. Hegel in Schelling agreed on validity of 
the objection, yet they regarded the nihilism as a necessary con-
sequence of an arbitrary hmitation of philosophy to the formal 
reflection and saw its duty precisely in the cognitive integration 
of that nothing. But if Schelling intended to fulfil it promptly 
and easily by simply affirming the absolute identity, Hegel in-
sisted that the cognition of nothing should be carried out reflec-
tively, as the work of the Concept, and should have a determi-
nate outcome. In this sense, Hegels Speculative Idealism is a 
conceptual completion of nihihsm. 

Keywords: nihilism, nothing, reflection, philosophy of identity, 
Hegel, Jacobi, Fichte 

Badiou S anti-dialectics 
Jurij Simoniti 

We try to compare Badiou's anti-dialectics of the event with two 
concepts in Kant's and Nietzsche's philosophy, which at first 
glance seem as a singular supplement to the preceding particu-
larity of the situation. Those concepts are Kants beauty as an 



excess within the field of phenomena that enables us to think the 
coextension of singularity and universahty, and Nietzsches happi-
ness as an affection of the great noon, an ecstasy within the field of 
forces, that represents the coextension of singularity and par-
ticularity. Yet we understand the beauty only as a moment of con-
tingence that (in the figure of the genius) enables the dialectics of 
reason and thing, and the happiness as a contingence, that en-
ables the dialectics of nihihsm and affirmation. Badiou's event is 
thus some sort of a superficial montage of the intensity of happi-
ness and the declaration of beauty, without considering their dia-
lectical functions, which in the end always leads Badiou to use a 
pseudo-religious vocabulary, the pathos of grace and revolt. 

Key words: Badiou, Kant, Nietzsche, event, dialectics, beauty, 
happiness. 

Semi-direct speech 
Mladen Dolar 

The paper deals with the notion of semi-direct speech as it was 
developed by Bakhtin (Voloshinov) in Marxism and the PhUoso-
phy of Language (1929). Semi-direct speech presents a hybrid 
form between the direct and the indirect speech, but for Bakhtin 
it is a form on its own whose specificity lies in two voices being 
inextricably present in the same utterance. Deleuze took up this 
form as one of his key concepts in dealing with language and 
cinema. The paper scrutinizes its use in Deleuze and proposes 
that it could be seen as the form of a Deleuzian cogito. In con-
clusion it tries to confront the logic of the signifier, rejected by 
Deleuze, and the 'voice in the voice', the voice as the heteroge-
neous scission in the plane of immanence. 

Key words: Bakhtin (Voloshinov), Deleuze, semi-direct speech, 
cogito, signifier, voice 



Die Hard 
(On Euripides' Alcestis) 
Gregor Moder 

Euripides' play is based on a myth of a perfect wife, willing to 
die for her husband. The paper proposes the reading of the play 
as a special type of comedy: a comedy that produces comic ef-
fects through tragic exaggeration of the internal characteristic of 
tragedy, of its self-referential tragic exaggeration. The play is a 
web of ironies of the subtlest kind - but these ironies neither 
designate the inverse meaning, nor do they indicate a secret con-
tent. Ironies have a special task of procuring the short-circuit, 
through which the endless tragic deferring of "the great mystery 
of human existence" is itself deferred in a single stroke of comic 
outburst. 

Key ivords: Euripides, Alcestis, tragic, comic, irony, Heidegger 





Problemi 
3-4/2006, letnik X L I V 

Uredništvo 
Miran Božovič, Mladen Dolar, Peter Klepec, Zdravko Kobe, Janez Krek, 
Dragana Kršič, Renata Salecl, Alenka Zupančič, Slavoj Žižek 

Glavna urednica 
Alenka Zupančič 

Odgovorni urednik 
Mladen Dolar 

Naslov uredništva 
Komenskega 11, Ljubljana (s pripisom »za Probleme«) 
www.drustvo-dtp.si 

Transakcijski račun 
02017-0018113209, z oznako: »za Probleme« 
ID: SI26158353 

Izdajatelj 
Društvo za teoretsko psihoanalizo 
Komenskega 11, Ljubljana 

Oblikovanje: A O O A 
Oblikovanje stavka: Klemen Ulčakar 
Tisk: Cicero 
Naklada: 600 izvodov 

Naročnina za leto 2006 (z DDV): 7.595,00 SIT (31,69 €) 
Cena te številke (z DDV): 2.821,00 SIT (11,76 €) 

Revijo finančno podpira Ministrstvo za kulturo Republike Slovenije. 

http://www.drustvo-dtp.si





