





Problemi

3-4/2006






http://www.drustvo-dtp.si

Kazalo

Religija
Jacques Lacan
Triumfreligiie .........c.ccocnicnanaa . assmlsadaQl .. 5
Samo Tomsi¢
Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih ............ 21
Slavoj Zizek
BeZen pogled v arhiveislama................ ... o ins 57
Rowan D. Williams, nadskof Canterburyjski
DLORE ERARNE. e b b B ekt 77
Ni¢
Zdravko Kobe
Heglova dovriitev nihilizma ..............cooiiiai, 93

Jurij Simoniti
Badioujeva unti-dinlekeiks . S0 UL U LN Lo NN 113

Deleuze

Jean-Jacques Lecercle

T P T 149

Mladen Dolar

Polgremgigdwon; venadvile labkouekia) sanemds, vsa; obs 189
Literatura

Gregor Moder

A DO o er T acasi L= iriomnbbie vie ke seiliaion st 211



Tadej Troba

O A S A S A = 243

Oskar Panizza

B LT e R R S A 249
L ER R e e e ST S 271

ADSTRCS i s 14 s v vvovewd e s BTN SR T Relaeg skl 275



RELIGIJA

Triumf religije'

Jacques Lacan

Vladanje, vzgajanje, analiziranje

— Zakaj trdite, da je psihoanalitik v nevzdrinem polozaju?

Pripomnil sem, da tega nisem rekel prvi. To je rekel nekdo, ki
mu vendarle lahko zaupamo, ko gre za polozaj psihoanalitika,
namre¢ Freud.

To potezo nevzdrznosti je Freud pripisal dolo¢enemu stevilu
drugih poloZajev, med drugim vladanju. Kar Ze pove, da je
nevzdrzni poloZaj nekaj, za éemer se grebejo vsi, saj kandidatov
za vladanje nikoli ne manjka. Podobno kot za psihoanalizo, kjer
kandidatov prav tako ne primanjkuje.

»Analiziranje«, »vladanje«, Freud je dodal $e »vzgajanje«.

Tu je kandidatov 3e veé. Ta polozaj slovi celo kot prednosten.
Hoéem reéi, ne samo, da ne manjka kandidatov, ampak tudi ne
manjka ljudi, ki dobijo potrdilo, se pravi, ki jim je dovoljeno
vzgajati. Kar ne pomeni, da imajo kakr$nokoli predstavo o tem,
kaj je vzgajanje. Ljudje se ne zavedajo dovolj dobro, kaj hoéejo
storiti, ko vzgajajo. Kljub temu si o vzgajanju poskusajo ustvariti
majhno predstavo, vendar pa o tem le redko razmisljajo.

Znak tega, da jih vendarle lahko nekaj vznemiri, vsaj ob&asno,
je, da jih véasih zagrabi nekaj zelo posebnega, kar zares dobro
poznajo samo analitiki, namre¢ tesnoba. Tesnoba jih zagrabi ta-

! Prevedeno po Jacques Lacan, Le triomphe de la religion précédé de
Discours aux catholigues, Editions du Seuil, Pariz 2005, str. 69-102.



Jacques Lacan

krat, kadar razmisljajo o tem, kaj je vzgajanje. Obstaja kopica
zdravil proti tesnobi, zlasti doloéeno Stevilo »pojmovanj Elove-
ka«, se pravi tega, kaj je ¢lovek. Tak$nih pojmovanj je veliko in
so zelo razli¢na, eprav tega nihée ne opazi.

Pred kratkim mi je zanimanje zbudila neka zelo dobra knjiga,
ki je povezana z vzgojo, zbornik, ki ga je uredil Jean Chateau, ki
je bil Alainov uéenec. Nisem je $e niti konéal. Knjiga je absolutno
senzacionalna, zaéne se pri Platonu in se nadaljuje z dolo¢enim
stevilom pedagogov. Med branjem se zavemo, kaj je temelj vzgoje,
namre¢ dolocena ideja o tem, kaj je potrebno, da se naredi Elove-
ka — kot da bi bila vzgoja tista, ki jih dela.

V resnici ni nujno, da je treba ¢loveka vzgajati. Vzgaja se
&isto sam, tako ali drugace. Seveda je potrebno, da se necesa naudi,
da malo trpi. Vzgojitelji so ljudje, ki mislijo, da mu lahko poma-
gajo. Menijo celo, da obstaja neki minimum, ki ga je treba podati
zato, da bi ljudje bili ljudje, in da je za to potrebna vzgoja. Saj se
sploh ne motijo. Dejansko je potrebna doloéena vzgoja, zato da
se lahko ljudje medsebojno prenasajo.

Analitik obstaja v razmerju do tega.

Pomembna razlika med analizo ter vladanjem in vzgajanjem
je v tem, da se to dvoje poéne Ze od nekdaj. In tega je ogromno.
Ne prenchamo vladati, ne prenehamo vzgajati. Analitik pa nima
nobene tradicije. Pri3el je &isto na novo. Tako si je med nemogodi-
mi poloZaji nasel novega. Za veéino analitikov ni posebej lagodno
vzdrzati ta poloZaj, ko pa imamo za seboj komaj slabo stoletje,
da bi se lahko znasli. Novost Se okrepi nemogoéi znaéaj stvari.

Analitiki so morali vse od prvega odkriti ta poloZaj, in njego-
vega nemogocega znacaja so se zelo dobro zavedli. Z njim so
osvetlili pozicijo vladanja in vzgajanja. Ker so v stanju budnosti,
so lahko spoznali, da ljudje, ki vladajo in vzgajajo, konec koncev
nimajo nobenega pojma o tem, kaj poénejo. Kar pa jim ne pre-
precuje, da to poénejo, in celo, da tega niti ne poénejo preved
slabo. Vladajoéi so navsezadnje potrebni, in vladajoéi vladajo, to
je dejstvo. Ne samo, da vladajo, ampak je to vsem viec.



Triumf religije
~ Zopet naletimo na Platona.

Da, zopet naletimo na Platona. Na Platona ni tezko naleteti.
Izrekel je ogromno banalnosti, in nanje seveda pogosto naletimo.

Prihod analitika na njegovo lastno funkcijo je omogo¢il izérp-
no osvetliti, kaj so druge funkcije. Celo leto seminarja sem posve-
til temu, da sem pojasnil razmerje, ki je nastopilo zaradi obstoja
te popolnoma nove funkcije, ki je analitiéna funkcija, in kako ta
funkcija osvetljuje druge. Kar me je pripeljalo do tega, da sem v
njej pokazal artikulacije, ki niso skupne. Ce bi bile skupne, se te
funkcije ne bi razlikovale. Pokazal sem, kako je s tem mogoce
rokovati, in to na zelo enostaven naéin, zahvaljujoé $tirim majh-
nim elementom, ki menjajo mesta in se vrtijo v krogu. Na koncu
je iz tega mogoce napraviti zelo zanimive stvari.

Tesnoba znanstvenikov

Obstaja nekaj, o éemer Freud ni govoril, ker je bilo to zanj tabu,
namre¢ poloZaj znanstvenika. Tudi to je nemogoéi polozaj, le da
znanost o tem e nima niti najmanj3e predstave, kar je njena pred-
nost. Znanstveniki Sele sedaj zaéenjajo dobivati napade tesnobe.
Njihovi napadi tesnobe nimajo ve&jega pomena kot katerikoli
drug napad tesnobe. Tesnoba je nekaj popolnoma odveénega,
brezplodnega. Je pa zabavno, da smo v zadnjih &asih videli, kako
so se nekateri znanstveniki, ki delajo v laboratorijih, kar naenkrat
zaeli povsem resno vznemirjati, se bati in si govoriti: »Zamislite
si, da bi kak tip iz laboratorija odnesel vse te majcene bakterije, s
katerimi poénemo tako Eudovite stvari, in sicer potem, ko bi iz
njih dejansko Ze naredili sublimni instrument unienja Zivljenja.«
To Se ni doseZeno. Niso $e tako daleé. Se jim pa zaéenja pora-
jati majhna ideja, da bi lahko napravili bakterije odporne na vse
in da jih potem ne bi bilo mogode ve¢ zaustaviti. Morda bi to
odistilo povrsino planeta vseh teh usranih stvari, zlasti Eloveskih,
ki na njem prebivajo. In potem kar naenkrat dobijo napad
odgovornosti. Prepovedali so doloéeno Stevilo raziskav.



Jacques Lacan

Morda ta ideja niti ni tako napaéna, morda bi lahko bilo nji-
hovo poéetje zelo nevarno. Toda tega ne verjamem. Zivalskost je
neutrudna. In bakterije nas ne bodo resile vsega tega. So pa v
zvezi s tem imeli tipi¢en napad tesnobe, pri Eemer so si nalozili
nekaks$no prepoved, vsaj provizoriéno. Rekli so si, da bi bilo treba
stvari dvakrat premisliti, preden bi nadaljevali dolocena dela z
bakterijami. Toda kak$no sublimno olajsanje bi bilo, e bi kar
naenkrat imeli opravka z resniéno nadlogo, z nadlogo, ki bi usla
iz rok biologom. To bi bil resni¢en triumf. Pomenilo bi, da je
&lovestvo zares nekaj doseglo - svoje lastno uniéenje. To bi bilo
resniéno znamenje superiornosti enega bitja nad vsemi drugimi.
Ne samo svoje lastno unienje, ampak unicenje vsega Zivega sveta.
To bi bil zares znak, da je élovek necesa sposoben. Toda to kljub
vsemu zbuja malce tesnobe. Nismo Se tako daleé.

Ker znanost nima nobene predstave o svojem pocetju, razen
majhnega sunka tesnobe, bo $e nekaj ¢asa nadaljevala. Verjetno
zaradi Freuda ni nihée niti pomislil na to, da je znanost, ki bi
imela dologene rezultate, enako nemogoéa kot vladanje in vzgaja-
nje. Toda &e s ¢im, je to mogoce vsaj malo zaslutiti z analizo.

Anaiza je Se bolj nemogo¢a funkcija kot ostale. Ne vem, ée
ste na tekoCem, ukvarja se izkljuéno s tistim, kar ne deluje. Zaradi
tega se ukvarja s to rejo, ki jo je treba oznaéiti z njenim imenom
- moram reéi, da sem Se vedno edini, ki jo je imenoval tako: real-
no.

Prav v tem je razlika med tistim, kar deluje, in tistim, kar ne
deluje. Kar deluje, je svet. Realno je tisto, kar ne deluje. Svet gre,
vrti se v krogu, to je njegova funkcija. Ce hoemo spoznati, da ni
sveta, namre¢ da obstajajo stvari, za katere samo bedaki verjamejo,
da so v svetu, zado$¢a pripomniti, da obstajajo stvari, zaradi kate-
rih je svet [monde] odvraten [immonde], &e se lahko tako izrazim.
S tem se ukvarjajo analitiki, tako da so, v nasprotju s splosnim
prepri¢anjem, veliko bolj soo&eni z realnim kot sami znanstveniki.
Ukvarjajo se samo s tem. Prisiljeni so garati in se ves ¢as naprezati.
Zaradi tega morajo biti zelo zavarovani pred tesnobo. Nekaj je
ze to, da lahko o tesnobi vsaj govorijo.



Triumf religije

Ko sem nekoé o tem govoril, v letih 1962-1963, v trenutku,
ko je v francoski psihoanalizi prislo do drugega razkola - kot so
temu rekli -, je moje govorjenje o tesnobi vendarle imelo nekaj
ucinka, povzrodilo je majhno motnjo. Eden od mojih uéencey,
ki je celo leto sledil mojemu seminarju o tesnobi, je prisel do mene
ves navdusen in mi rekel, da bi me bilo treba strpati v Zakelj in
me utopiti. Tako me je imel rad, da se mu je zdel to edini mozni
sklep. Ozmerjal sem ga z Zaljivkami in jo pobrisal. Toda to mu
ni onemogogilo preziveti in se na koncu celo prikljuéiti moji Soli.

Vidite, kako stvari stojijo. Zadeva je zelo zabavna. Morda si
lahko po tej poti obetamo prihodnost psihoanalize - v zadostni
meri bi se morala predati tej zabavnosti.

Triumf religije

— Malo prej ste rekli: »Ce bo religija triumfirala, bo s psiboanalizo konec.«
Mislite, da ljudje sedaj hodijo k psiboanalitiku, tako kot so prej hodili k
svojemu spovedniku?

Nikoli mi ne pozabijo postaviti tega vprasanja. Ta zgodba o spo-
vedi je na smrt dolgocasna. Zakaj mislite, da se ljudje spovedujejo?
- Ko gre nekdo k svojemu psihoanalitiku, se tudi spove.

Nikakor ne! To nima s tem nobene zveze. V analizi zaénemo lju-
dem pojasnjevati, da niso tu zato, da bi se spovedali. To je nekaj
najlazjega. Tu so zato, da govorijo - govorijo karkoli.

- Kako pojasnjujete triumf religije nad psihoanalizo?

Nikakor ne skozi spoved. Ce psihoanaliza ne bo triumfirala nad
religijo, je to zato, ker je religija neutrudna. Psihoanaliza ne bo
triumfirala, bo prezivela ali pa ne.

— Ste prepricani, da bo religija triumfirala?

Da. Ne bo triumfirala samo nad psihoanalizo, ampak $e nad mar-
si¢em drugim. Niti zamisliti si ne moremo, kako je religija nekaj
mocnega.



Jacques Lacan

Malo prej sem govoril o realnem. Realno, naj mu znanostdoda
$e tako malo svojega, se bo raziirilo in religija bo imela pri tem
Se veliko veé razlogov, da pomiri srca. Znanost je znanost o novem
in v zivljenje vsakogar bo vnesla kopico pretresljivih stvari. Toda
religija, zlasti resniéna, razpolaga z viri, ki jih ne moremo nitislutiti.
V tem hipu lahko samo gledamo, kako mrgoli. To je res fantasti¢no.

Resda je trajalo, toda nenadoma so le dojeli, kaksno priloz-
nost jim ponuja znanost. Vsem preobratom, ki jih bo prinesla
znanost, bo treba dati smisel. Na smisel pa se kar spoznajo.
Zmozni so ga dati zares éemurkoli. Cloveskemu zivljenju, na
primer. Za to so Solani. Vse, kar je religija, Ze od vsega zacetka
daje smisel stvarem, ki bi bile sicer nekaj naravnega. Toda ée bodo
postale stvari zaradi realnega manj naravne, to Se ne pomeni, da
bodo prenchali iz tega iztiskati smisel. Religija bo dala smisel
najbolj nenavadnim poskusom, tistim, ob katerih se samim
znanstvenikom ravno zacenja zbujati tesnoba. Religija bo za to
nasla pisani smisel. Zadosca, da vidimo, kako se stvari sedaj
odvijajo, kako prihajajo na tekoce.

- Bo psihoanaliza postala religija?

Psihoanaliza? Ne. Vsaj upam, da ne. Toda morda bo dejansko
postala religija - kdo ve, zakaj pa ne? -, vendar pa mislim, da to
ni moja pot. Psihoanaliza se ni pojavila kar v nekem zgodovin-
skem trenutku. Prisla je skupaj z nekim velikim korakom, z dolo-
¢enim napredkom v znanstvenem diskurzu.

Povedal vam bom, kaj pravim o tem v mojem kratkem pri-
spevku, kaj sem izmozgal za ta kongres: psihoanaliza je simptom.
Toda treba je razumeti, simptom &esa je. Seveda spada v to nela-
godje v kulturi, o katerem je govoril Freud. Najverjetneje ne bo
ostalo pri spoznanju, da je simptom tisto, kar je najbolj realno.
Iztisnili nam bodo celo goro smisla in to bo hranilo, ne samo
resni¢no religijo, ampak tudi celo vrsto laZnih.

10



Triumf religije
- Kaj to pomeni, »resniéna religija«?

Resni¢na religija je romanska. Vsi ti poskusi, da se vse religije
zmece v isti ko3 in se napravi nekaj, Eemur se rede zgodovina
religij, so res grozni. Obstaja ena resniéna religija, in to je kri¢an-
ska religija. Treba je samo vedeti, ali bo ta resnica vztrajala, namreé
ali bo sposobna iztisniti smisel do te mere, da se bomo v njem
zares dobro utopili. To ji bo gotovo uspelo, ker ima dovolj virov.
Zato je pripravljena Ze cela vrsta stvari. Interpretirala bo Apoka-
lipso svetega Janeza. V tem se je poskusilo Ze nemajhno stevilo
ljudi. Nasla bo ujemanje vsega z vsem. To je tudi njena funkcija.

Analitik je nekaj popolnoma drugega. Nahaja se v trenutku
levitve. Nek kratek ¢as je bilo mogoce videti, kaj je vdor realnega.
Analitik ostaja tukaj. Tu je kot simptom. Traja lahko samo kot
simptom. Vendar pa boste videli, da bodo ¢lovestvo ozdravili
psihoanalize. Z nenehnim zavijanjem &lovestva v smisel, seveda
v religiozni smisel, jim bo uspelo potlaéiti ta simptom.

Mi sledite? Se je v vasi pameti prizgala kak3na lu¢ka? Se vam
moja pozicija ne zdi pravilna?

~ Poslusam.

Da, poslu3ate. Toda ali v tem tudi ujamete nekaj malega, kar
spominja na realno?

— Poslusam, belezim, in potem je na meni, da napravim neko sintezo.

Napravili boste sintezo? Imate sreco. Sicer pa potegnite iz tega,
kar morete. S psihoanalizo se je za hip zabliskala resnica. Nikakor
ni nujno, da bo to trajalo.

Zgostiti simptom

— Vasi Spisi so zelo nejasni in tezki. Kdor hoce z njihovim branjem
razumeti svoje lastne probleme, je v globoki zmedi, v nelagodnem
polozaju. Imam vtis, da je vrnitev k Freudu problematiéna, kajti vasa
obnova freudovskib tekstov branje Freuda ie bolj zakomplicira.

11



Jacques Lacan

Morda je za to krivo dejstvo, da opozarjam na tisto, kar je sam
Freud dolgo ¢asa poskusal vbiti v glavo svojim sodobnikom.
Interpretacija sanj se ob izidu ni veliko prodajala in v petnajstih
letih so morda pokupili tristo izvodov. Freud je moral zelo garati,
da bi v misljenje svojih sodobnikov vpeljal nekaj hkrati tako speci-
ficnega in tako malo filozofskega, kot je nezavedno. Ceprav je
besedo das Unbewusste prevzel od ne vem veé koga, od Herbarta,
to nikakor ni bilo tisto, éemur so filozofi pravili »nezavedno«. S
tem ni imelo nobene zveze.

Hotel sem pokazati, v éem je posebnost Freudovega nezaved-
nega. Univerzitetniki so postopoma uspeli prebaviti, kar jim je
hotel Freud sicer zelo spretno predstaviti kot uZitno, prebavljivo.
Sam Freud je glede stvari popustil, ker je hotel ljudi prepricati.
Smisel vrnitve k Freudu je pokazati ostrino Freudovega odkritja
in tistega, kar je povsem nepri¢akovano spravil v igro, kajti dejan-
sko smo prvi¢ videli nastopiti nekaj, kar ni imelo nobene zveze s
¢imerkoli, kar je bilo povedano prej. Freudovo nezavedno je
incidenca necesa popolnoma novega.

Sedaj vam bom povedal $e nekaj, kar je znaéilnost mojih Spisov.

Svojih Spisov nisem napisal zato, da bi jih ljudje razumeli,
temvec zato, da bi jih brali. Med tem dvojim obstaja razlika. Dejs-
tvo je, da obstaja kar nekaj ljudi, ki jih bere, za razliko od tistega,
kar se je zgodilo pri Freudu. Gotovo imajo veé bralcev kot jih je
imel Freud prvih petnajst let. Seveda, na koncu je imel Freud izje-
men knjiZzni uspeh, vendar je nanj zelo dolgo ¢akal. Sam nisem
nikoli pricakoval Eesa podobnega. Bil sem popolnoma presenecen,
da se moji Spisi prodajajo. Nikoli nisem razumel, kako je prislo
do tega.

Zato pa ugotavljam, da tudi &e jih ljudje ne razumejo, vseeno
u¢inkujejo nanje. Temu sem bil pogosto pri¢a. Povsem res je, da
nekaj ¢asa ¢isto ni¢ ne razumejo, pa vendar ima to nanje dolocen
u¢inek. In zaradi tega verjamem, da jih berejo, za razliko od tega,
kar si predstavljajo zunaj. Predstavljajo si, da ljudje kupijo moje
Spise in jih potem sploh ne odprejo. Motijo se. Odprejo jih in jih
tudi predelajo. In celo ubijajo se za to. Kadar kdo zagne prebirati

12



Triumf religije

moje Spise, je seveda najbolje, ée jih poskusa razumeti. In ker jih
ne razume, poskusa Se naprej. Nisem nalas¢ naredil tako, da jih
ne bi razumeli, to je bila posledica razli¢nih stvari. Govoril in
predaval sem zelo povezano in zelo razumljivo, a ker sem svoja
predavanja preoblikoval v pisno obliko le enkrat na leto, je bil
rezultat tega spis, ki je bil glede na mnozZino vsega, kar sem pove-
dal, prav neverjeten koncentrat, ki ga je treba dati v vodo, tako
kot japonsko cvetje, da bi se razprl. Ta primerjava je paé taksna,
kakrsna je.

Neko¢ sem Ze zapisal, da je precej obicajno, da v desetih
letih kak3en od mojih Spisov postane transparenten. Dragi moj,
tudi vi boste razumeli. Cez deset let se vam bodo moji Spisi tudi
v Italiji, celo v tak3nih prevodih, kakrsni so, zdeli mala malica,
banalnosti. Kajti nekaj je precej nenavadno, namreé da tudi zelo
resni spisi na koncu postanejo banalnosti. Boste videli, zelo kmalu
boste srecali Lacana za vsakim vogalom. Tako kot Freuda, kajne!
Vsi ljudje si domisljajo, da so brali Freuda, ker se ga najde vsepov-
sod, v €asopisih itd. Boste videli, tudi meni se bo to zgodilo, tako
kot bi se lahko zgodilo vsakomur, e bi se lotil dela - e bi pocel
nekoliko bolj zgoséene stvari, zgoséene okrog neke zelo dolo-
ene tocke, ki jo imenujem simptom, namre¢ tisto, kar ne gre.

V zgodovini je obstajal nek trenutek, ko je bilo dovolj brez-
delnezev, ki so se lahko ukvarjali izkljuéno s tistim, kar ne gre, in
podali neko formulo »tistega, kar ne gre« v nastajanju, e lahko
tako reem. Kot sem vam pravkar pojasnil, se bo vse to spet za-
vrtelo v krogu, vse se bo utopilo v istih stvareh, od katerih naj-
ostudnej$e poznamo Ze stoletja in ki se bodo seveda obnovile.

Religija je ustvarjena za to, za zdravljenje ljudi, se pravi za
to, da se ljudje ne zavedo tistega, kar ne gre. Prislo je do kratkega
prebliska — med dvema svetovoma, ¢ée lahko tako reéem, med
preteklim svetom in nekim svetom, ki se bo reorganiziral kot pre-
krasni svet, ki prihaja. Ne verjamem, da psihoanaliza drZi v rokah
kakrsenkoli klju¢ za prihodnost. Toda izkazalo se bo, da je bil
trenutek, ko smo dovolj dobro vedeli, kaj je tisto, éemur v svojem
diskurzu pravim »govorilo« [parlétre], privilegiran trenutek.

13



Jacques Lacan

Govorilo je nadin, kako izraziti nezavedno. V tem, kar bom
povedal na tem Kongresu, sem poskusal nekoliko osvetliti popol-
noma nepredvidljivo in nerazlozljivo dejstvo, da je lovek govo-
re¢a Zival, ter spoznati, kaj je in kako se proizvaja ta dejavnost
govora. To je zelo povezano z dolo€enimi re¢mi, ki jih je Freud
dojel kot seksualnost. Dejansko ima to neko razmerje s seksualno-
stjo, vendar pa se nanjo navezuje na zelo poseben nacin.

Tako. Boste videli. Imejte to knjiZico pri sebi in jo preberite
Cez 3tiri ali pet let, boste videli, da si boste lahko ob njej obliznili
prste.

Beseda zbuja uzitek

— Po tem, kar sem razumel, v lacanovski teoriji temelj cloveka ni biologija
ali psihologija, temveé govorica. To je rekel ze sveti Janez: »Na zacethu
je bila Beseda.« K temu niste nicesar dodali.

Nekaj malega sem dodal.

»Na zaletku je bila Beseda«, strinjam se. Toda kje je bila pred
zacetkom? To je tisto, kar je zares nedostopno. Obstaja evangelij
po svetem Janezu, toda obstaja Se nekaj, ¢emur se rece Geneza,
ki ni brez vsakrine zveze z Besedo. To dvoje so staknili skupaj,
rekoé, da je bila Beseda stvar Boga O¢éeta in da so spoznali, da je
Geneza enako resni¢na kot Evangelij po svetem Janezu, kolikor
oba trdita, da je Bog ustvaril svet z Besedo. Hecna zadeva.

V zidovskih Spisih, v svetih Spisih zelo dobro vidimo, ¢emu
sluzi to, da je bila Beseda, ne na zacetku, temve¢ pred zaéetkom.
Ker je bila pred zaetkom, si Bog jemlje pravico, da na najrazlic-
nejie naine graja osebe, ki jim je dal majhno [petit] darilce tipa
»pi-pi-pi« [petit-petit-petit), kakor &e hranimo pis¢ance. Adama
je nauéil imenovati stvari. Ni mu dal Besede, ker bi bilo to preveg,
naudil ga je imenovati. Imenovanje ni ni¢ posebnega, je €isto po
meri &loveka. Cloveska bitja zahtevajo prav to, da je svetloba
zmerna. Svetloba na sebi je popolnoma neznosna. Sicer pa v
stoletju razsvetljenstva niso nikoli govorili o svetlobi, temveé o

14



Trismf religije

Aufklirung. »Prinesite majhno svetilko, lepo vas prosim.« Ze to
je ve¢ kot lahko prenesemo.

Sem za svetega Janeza in za njegov »Na zacetku je bila Bese-
da«, toda ta zaletek je enigmaticen. Kar pomeni: za to meseno
bitje, to odvratno osebo, ki je povpreéni Elovek, se drama zaéne
Sele, ko je Beseda na udaru, ko se utelesi, kot pravi resniéna reli-
gija. Sele ko se Beseda utelesi, zagenja iti res slabo. Clovek ni veé
sreéen, v ni¢emer ni ve¢ podoben majhnemu kuzku, ki maha z
repom, niti ljubki opici, ki se samozadovoljuje. Cisto ni¢emur ni
veé podoben. Beseda ga je razdejala.

Tudi jaz mislim, da je to zacetek. Pravite mi, da nisem niesar
odkril. Res je. Nikoli nisem trdil, da sem kaj odkril. Vse, kar sem
vzel, so stvari, ki sem jih nabrkljal tu in tam.

Predvsem pa si predstavljajte, da imam doloéeno izkustvo
tega umazanega poklica, ki se imenuje biti analitik. Tu se nekaj
naudim in »Na zacetku je bila beseda« dobi zame veéjo tezo.
Eno vam povem: e ne bi bilo besede, ki jim, to je treba povedati,
zbuja uzitek, zakaj bi se potem vsi ljudje, ki pridejo k meni, sploh
vradali, e ne zato, da bi se vsaki¢ zabavali — z Besedo? Stvar
dojemam s tega zornega kota. To jim zbuja ugodje, veselijo se.
Zakaj bi brez tega sploh imel stranke, zakaj bi se redno vracali
leta in leta? Sprevidite!

Vsaj za analizo to drZi, na zafetku je Beseda. Ce tega ne bi
bilo, ne vem, kaj bi sploh poéeli skupaj.

Privaditi se na realno

- Ce so cloveska razmerja postala tako problematicna, ker je realno
tako vsiljivo, agresivno, obsedajoce, ali ne bi bilo treba ...

Vse, kar smo doslej izvedeli o realnem, je malo napram tistemu,
&esar si ne moremo niti predstavljati, kajti za realno je znaéilno
prav to, da si ga ne predstavljamo.

— Ali ne bi bilo treba, nasprotno, cloveka osvoboditi realnega? Tedaj
psihoanaliza ne bi vec imela razloga za obstoj?

15



Jacques Lacan
Ce realno postane dovolj agresivno ...

~ Edina mozina resitev sprico tega realnega, ki je postalo tako destruktivno,
je, da se mu odtegnemo.

Popolna zavrnitev realnega?

— Nekaksna kolektivna shizofrenija. Odtod konec vloge psiboanalize.

To je pesimisti¢na predstavitev tega, kar je po mojem mnenju pre-
prosto triumf resni¢ne religije. Resniéno religijo oznaéiti za kolek-
tivno shizofrenijo je zelo posebno stalisée. Vzdrzljivo, priznam,
toda zelo psihiatriéno.

— To ni moje stalisce, jaz nisem govoril o religiji.

Ne, vi o njej niste govorili, vendar pa se mi zdi, da se va3 sklep
izjemno prepleta s tistim, iz Eesar sem izhajal, namreé da bi lahko
religija v zadnji instanci zelo dobro poskrbela za vse to. Vendar pa
ni treba preved dramatizirati. Moramo se znati privaditi na realno.

Simptom 3e ni zares realno. Je manifestacija realnega na nasi
ravni zivih bitij. Kot Ziva bitja smo podvrzeni simptomu, simptom
nas razjeda. Bolni smo, to je vse. Govorece bitje je bolna Zival.
»Na zaletku je bila Beseda« pomeni isto.

Toda realno realno, e lahko tako reéem, resniéno realno je
tisto, do katerega lahko dostopamo po toéno doloéeni poti, ki je
znanstvena. To je pot majhnih enacb. Natanko to realno pa nam
v celoti manjka, od njega smo popolnoma loéeni. Zakaj? Zaradi
necesa, Eemur ne bomo nikoli prisli do dna. To vsaj mislim, ceprav
tega doslej Se nisem mogel absolutno pokazati. Nikoli ne bomo
prisli do dna razmerju med temi govorili, ki jih seksuiramo kot
moske, in govorili, ki jih seksuiramo kot Zenske. Tu smo radikalno
zmedeni. Prav to tudi zaznamuje tisto, éemur pravimo ¢Elovesko
bitje. Na tej tocki ni nobene moznosti, da bomo kadarkoli uspeli,
se pravi, da bomo kdaj imeli formulo, nekaj, kar bi se znanstveno
zapisalo. Odtod mnoZenje simptomov, kajti vse se navezuje na
to. Zato je Freud upraviceno govoril o tem, éemur pravi seksual-
nost. Recimo, da je za govorilo seksualnost brezupna.

16



Triumf religije

Realno, do katerega pridemo z majhnimi formulami, resniéno
realno, pa je nekaj povsem drugega. Do danes so edini rezultati
tega zgolj gadgets. Na luno posiljamo rakete, imamo televizijo
itd. To nas pozira, vendar pa nas pozira prek posrednistva redi,
ki jih v nas premakne. Televizija ne pozira kar tako. PoZira zato,
ker nas vendarle zanima. Zanima nas zaradi dolocenega Stevila
Cisto elementarnih stvari, ki jih je mogoée nasteti in iz katerih bi
lahko naredili majhen seznam. Sicer pa se pustimo poZirati. Zato
ne spadam niti med alarmiste niti med tesnobneze. Ko bomo
dobili svoje, bomo s tem prenchali in se zaceli ukvarjati z resnié-
nimi zadevami, namre¢ s tistim, éemur pravim religija.

—[...] Realno je transcendentno [...]. Dejansko nas naprave pozirajo.
Da. Sam nisem zelo pesimisti¢en. Napravam se bo zataknilo. Vasa
hipoteza, sovpadanje realnega in transcendentnega, se mi kaze
kot dejanje vere [foi].

~ To vas sprasujem, kaj pa ni dejanje vere?

Prav to je grozno, namreé da smo vedno sredi hrupa [foire].

— Rekel sem »vera« in ne »hrup«.

To je moj naéin, kako prevajam »vero«. Vera je hrup. Obstaja
toliko ver, ki gnezdijo za vsakim vogalom, da se to dobro izraza
samo na forumu [forum), se pravi v hrupu.

— »Vera«, »forum«, »hrup« — to so besedne igre.

Res je, to so besedne igre. Toda kot veste, pripisujem besednim
igram ogromen pomen. To se mi zdi kljué psihoanalize.

Ne filozofirati
- V wasi filozofiji ...

Nikakor nisem filozof.

17



Jacques Lacan

- Ontoloski, metafiziéni pojem realnega ...

Ta pojem nikakor ni ontoloski.

— Prevzemate kantovski pojem realnega.

Toda ta pojem nikakor ni kantovski. Na tem tudi vztrajam. Ce
obstaja pojem realnega, je skrajno kompleksen, in zaradi tega je
realno nezapopadljivo, ni ga mogoée zapopasti na nacin, ki bi
tvoril celoto. ge bi mislili, da obstaja neka celota realnega, bi bil
ta pojem neverjetna anticipacija. Dokler zadeve ne bomo preverili,
menim, da se je bolje vzdrzat trditve, da naj bi bilo realno v
cemerkoli neko vse.

V roke mi je prisel kratek ¢lanek Henrija Poincaréja o razvoju
zakonov. Gotovo ga ne poznate, ker ga ni mogoce najti. Gre za
bibliofilsko zadevo. Emile Boutroux, ki je bil filozof, si je postavil
vprasanje, ali ne bi bilo mogo¢e misliti, da imajo tudi zakoni nek
razvoj. Poincaré, ki je bil matematik, se je absolutno uprl misljenju
tega razvoja, kajti znanstvenik iS¢e prav zakon kot nekaj, kar se
ne razvija. Zelo redko se zgodi, da je kak3en filozof bolj inteligen-
ten od matematika, toda v tem primeru je filozof slucajno sprozil
neko bistveno vprasanje. Zakaj se zakoni dejansko ne bi razvijali,
ko pa mislimo svet kot nekaj, kar se je razvilo? Za Poincaréja
drzi kot pribito, da je za neki zakon znaéilno, da lahko v nedeljo
vemo, ne samo, kaj se bo zgodilo v ponedeljek in torek, ampak
tudi, kaj se je zgodilo v soboto in petek. Vendar pa nikakor ne
vidimo, zakaj realno ne bi dopuséalo nekega zakona, ki se giblje.

Gotovo se ob tem popolnoma zmedemo. Nahajamo se na
toéno doloéeni tocki v asu, kako naj potem sploh kaj povemo o
nekem zakonu, ki po Poincaréjevih besedah ne bi bil ve¢ zakon?
Toda, konec koncev, zakaj ne bi mislili tudi tega, da bomo morda
nekega dne lahko vedeli malo veé o realnem? — zahvaljujoé radu-
nom, seveda. Auguste Comte je rekel, da ne bomo nikoli vedeli
ni¢esar o kemiji zvezd, in, glej glej, pojavi se naprava, imenovana
spektroskop, ki nas nauéi zelo natanénih stvari o kemiéni sestavi
zvezd. Treba je torej biti previden, zgodijo se stvari, mesta preho-
da, ki so popolnoma nesmiselna in ki si jih gotovo ne bi mogli

18



Triumf religije

zamisliti ali kakorkoli predvideti. Morda bomo zaradi tega nekoé
imeli pojem razvoja zakonov.

Sicer pa ne vidim, zakaj naj bi bilo realno zaradi tega bolj
transcendentno. S tem pojmom je izredno tezko rokovati in doslej
smo z njim rokovali skrajno previdno.

- To je filozofski problem.

Res je, to je filozofski problem. Dejansko e obstajajo majhna
podrodja, kjer bi imela filozofija Se kaj povedati. Na Zalost je
precej nenavadno, da kaze filozofija toliko znakov staranja. Do-
bro, Heidegger je povedal dve ali tri smiselne stvari. Kljub temu
pa filozofija Ze zelo dolgo ni povedala &isto ni¢ zanimivega za
vse ljudi. Sicer pa nikoli ne pove ni€esar, kar bi bilo zanimivo za
vse ljudi. Ko spravi kaj iz sebe, govori o stvareh, ki zanimajo dve
ali tri osebe. Potem to pristane na Univerzi in tedaj je vsega konec,
ni ve¢ niti najmanjse filozofije niti si je ni mogoée zamisliti.
Nekdo mi je malo prej povsem po nepotrebnem pripisal neki
kantizem. Nikoli nisem napisal ve¢ kot ene same stvari o Kantu,
in to je moj kratek spis »Kant s Sadome. Skratka, iz Kanta naredim
sadovsko cvetko. Temu ¢&lanku ni nihée namenil niti najmanjse
pozornosti. Neka mala dobri€ina ga je nekje sicer komentirala,
vendar pa niti ne vem, ali je bil ta komentar objavljen. Nihée mi
ni nikoli odgovoril na ta ¢lanek. Res pa je, da sem nerazumljiv.

~ Ker je bil govor o realnem kot transcendentnem, sem mimogrede ome-
nil »re¢ na sebi«, toda to ni podtikanje kantizma.

Poskusam izrei stvari, ki se drZijo mojega analiti¢nega izkustva.
To izkustvo je nekaj kratkega. Nobeno analitikovo izkustvo ne
more trditi, da se opira na dovolj veliko stevilo ljudi, da bi ga
bilo mogoce posplositi. Poskusam dolo¢iti, kako lahko analitik
ohrani samega sebe, zaértati, kaj od strogo duSevnega aparata
zajema funkcija analitika, nakazati, ¢esa se je treba drzati, da ne
bi presegli svoje funkcije analitika. Ko je nekdo analitik, je vse-
skozi v skusnjavi, da bi ga zaneslo, da bi zdrsnil, da bi po zadnjici
zdrsel po stopnicah, in to se za funkcijo analitika vendarle ne

19



Jacques Lacan

spodobi. Ostati moramo strogi, tako da interveniramo zgolj
zmerno in predvsem uinkovito. Poskusam podati pogoje, da
bo analiza resna in uéinkovita. Videti je, kot da pri tem igram na
filozofske strune, toda to nikakor ni to.

Ne grem se nobene filozofije, nasprotno, otepam se je kot
kuge. Ce govorim o realnem, to poénem zato, ker se mi zdi to
radikalen pojem, s katerim je mogoée v analizi nekaj zavozladi,
vendar pa ni edini. Obstaja $e tisto, é¢emur pravim simbolno in
imaginarno. Tega se oklepam, tako kot se oklepam treh malih zank,
ki mi edine omogo¢ajo, da se drzim nad vodo. Seveda ga pred-
lagam tudi drugim, tistim, ki mi hoéejo slediti, vendar pa lahko
sledijo tudi kopici drugih oseb, ki jim ne pozabijo ponuditi svoje
pomoci.

Najbolj me ¢udi, da jih imam 3e vedno toliko ob sebi. Ne
morem reéi, da nisem storil ni€esar za to, da bi jih obdrzal. Toda
nanje se nisem obesil. Sploh se ne bojim, ker ljudje odhajajo.
Nasprotno, ko gredo, se pocutim olajsanega. Toda tistim, ki
ostajajo, sem kljub temu hvaleZen, ker mi od ¢asa do ¢asa posljejo
nekaj, kar mi daje ob¢utek, da nisem popolnoma odve¢ v tem,
kar pouéujem, in da jih uéim nekaj, kar jim koristi.

Kako ste prijazni, da ste me tako dolgo izprasevali.

Prevedel Samo Tomsic.

20



Od triumfa znanosti k blodenju
neprevaranih

Samo Tomsic

Za izhodii¢e vzemimo zelo zgovoren nesporazum, ki ga je spro-
zila nedavna objava Lacanovega intervjuja iz sedemdesetih let, v
katerem je osrednji poudarek na napovedi triumfa religije.! Ob
branju tega nenavadnega besedila religioznemu pogledu v Lacanu
ni bilo tezko »spoznati« katolika. Hoéem re¢i, da je ideja triumfa
religije nedvomno zelo viena formulacija, ki se jo lahko hitro
napaéno razume kot hvalospev religiji. Toda pri tak$nem hitrem
umeicanju Lacanove teorije v okvire katoliske tradicije se pozab-
lja, da je pri formulaciji triumfa religije na delu neki teoretski
okvir, ki to sintagmo vpenja v kompleksno dinamiko Lacanovega
poucevanja, in da ta formulacija kot element teorije izkljucuje
banalno razumevanje, kakrino se naznanja v pravkar navedenem
nesporazumu. Gre skratka za formulacijo, ki jo na neki tocki
nalaga notranja logika samega pouéevanja psihoanalize. Podoben
nesporazum je povzroéilo tudi Freudovo zatekanje k Mojzesu,
iz katerega denimo ni bilo tezko napraviti metafore za Freudovo
vrnitev k njegovemu judovskemu poreklu. Tak3no branje sicer
lahko privede do doloéenih rezultatov, toda pri tem se e vedno
zastavlja vprasanje, koliko umeséanje teoretskih oéetov psihoana-
lize v okvire partikularnih identifikacij ostaja zvesto ostrini same
psihoanaliticne revolucije, ki naj bi prav s temi identifikacijami

! Jacques Lacan, Le Triomphe de la religion précédé de Discours aux
catholiques, Editions du Seuil, Pariz 2005, str. 69-102. Cf. slovenski prevod v
pricujodi Stevilki revije Problemi.

21



Samo Tomiié

prekinjala. O&itno torej znotraj psihoanalize obstaja cel kos teo-
rije, ki je dovzeten za religiozno branje, toda ali sama ta dovzet-
nost dejansko tudi implicira, da stopata psihoanaliza in religija z
roko v roki? Vsaj branje ustreznih Freudovih tekstov-intervencij,
ki obravnavajo problematiko religije, nam daje dovolj jasno ve-
deti, da evangelizacija psihoanalize ni bila njegova pot, in isto je
mogode trditi tudi za Lacana, ki je svoje poucevanje osnoval na
zvestobi freudovskemu rezu in se hkrati deklarativno umescal
pod zastavo ateizma. Zato se ni mogoce izogniti pomisleku, da
predpostavka religioznega branja psihoanalize ni toliko domnev-
na kompatibilnost kliniénega in religioznega izkustva, psihoana-
lize in religije, temve¢ prej neka hotena nevednost, ki se naznanja
v samem jedru tistega, kar psihoanaliza odkriva kot potladitev.
Ce je religiozno branje Freuda in Lacana moZno, potem mora
nujno temeljiti na neki nasilni gesti, ki zareze v radikalno hetero-
genost psihoanalize in to heterogenost tudi odpravi s tem, ko jo
prevede v Ze obstojeci horizont religioznega smisla. MoZno je
skratka zgolj na podlagi potlaéitve radikalno zunanjega znacaja
psihoanalitiéne vednosti in nekega zelo posebnega uéinka te
vednosti v SirSem druzbenem kontekstu — kajti dejstvo je, da
psihoanaliza Ze od vsega zacetka zbuja nelagodje, kar se ni spre-
menilo niti v &asu tako imenovane permisivne druzbe. Prav zato
je treba nesporazume glede psihoanalize brati kot odpore in kot
tvorbe nezavednega, pri Eemer se zastavlja vprasanje, kaj lahko
tak$ni lapsusi v razumevanju povedo o razmerju oziroma neraz-
merju med religijo in psihoanalizo.

Smisel svetovnega nazora proti realnemu nemogocega
poklica, ali kako je religija postala eticni komisar

To razmerje je od vsega zaletka skrajno antagonisti¢no. Freudovo
staliie doreligije je bilo denimo radikalno razsvetljensko: religijo
je razglasil zgolj za eno izmed iluzij, za neko iluzijo, ki Eloveku v
osnovi nalaga neko Denkverbot, prepoved misljenja, hkrati pa je
v njej prepoznal generalizirano obliko prisilne nevroze, torej

22



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranib

kolektivno bolezensko tvorbo. To drugo oznako pripne Freud
na religijo z dolo&eno previdnostjo, in sicer po analogiji s klinié-
nim izkustvom prisile ponavljanja. Freud v kratkem tekstu iz
leta 1907, v katerem obravnava logiko prisilnih dejanj, v svoji
izpeljavi tréi ob religiozne obrede, v katerih prepozna strukturne
ekvivalente prisile ponavljanja, kakrino psihoanalitiku razkriva
klinika prisilnih nevroz. Sledec¢ tej izpeljavi je tako za religiozne
obrede kot za nevroti¢na prisilna dejanja znacilen avtomatizem
ponavljanja, katerega prekinitev je kaznovana z izbruhom tesno-
be. Prav izbruh tesnobe pa zgovorno prica o tem, da prekinitev
ponavljanja v obeh primerih zamaje same temelje subjektovega
sveta. Ta Freudova miselna linija se konéa z radikalnim in neza-
slisanim sklepom, da predstavlja prisilna nevroza »napol komié-
no, napol tragi¢no karikaturo zasebne religije«,’ torej prisilna
nevroza kot zasebna religija, ki ji na drugi strani ustreza institucio-
nalizirana religija kot javno prakticirana prisilna nevroza ali, kot
pravi sam Freud, »univerzalna prisilna nevroza«.?

Freud to miselno linijo nadaljuje v svojem eseju Pribodnost
neke iluzije, kjer premesti obravnavano problematiko na raven
tradicionalnega konflikta med znanostjo in religijo (»religiozna
iluzija«, ki jo obravnava Freudov tekst, je seveda kri¢anstvo). Spet
zelo okleséen povzetek Freudovih izpeljav bi se lahko glasil
nekako takole: religija kot ena izmed druzbeno-kolektivnih iluzij
je na tem, da dokonéno podleZe teZi znanstvenega napredka in se
kot iluzija razblini spri€o znanstvene resnice. Povzetek je resda
grob, vendar povzema temeljno poanto Freudove pozicije. Nje-
gova stava se je namre¢ glasila: znanost bo triumfirala nad indivi-
dualnimi in kolektivnimi iluzijami in njena privilegirana primera
sta religija kot javna in nevroza kot zasebna iluzija. Ker gre v pri-
meru religije za iluzijo, katere patoloski pendant na ravni psiho-
analitinega izkustva je prisilna nevroza, bo imel triumf znanosti

2 Sigmund Freud, »Prisilna dejanja in opravljanje verskih obredove, v:
Problemi 5-6, Ljubljana 2002, str. 160.
? Freud, op. cit., str. 167.

23



Samo Tomsi¢

v tem primeru podoben terapevtski uéinek kot ga ima na ravni
individualnega klini¢nega izkustva psihoanaliti¢na metoda. S
&imer je mimogrede opredeljeno tudi razmerje med znanostjo in
psihoanalizo, ki v okviru Freudove zastavitve vselej tezi k razmer-
ju subsumpcije.

Toda med Freudovimi intervencijami v polje religiozne pro-
blematike obstaja tudi neka zanimiva anomalija, ki se nahaja v
sklepnem predavanju iz Nove serije predavanj za uvod v psiho-
analizo.* V tem tekstu je mogoée zaznati tudi drugaéne, bolj
realistiCne tone, ki dovolj zgovorno pri¢ajo o tem, da se je Freud
dobro zavedal problematiénosti svojega brezpogojnega zaupanja
v mo¢ znanstvenega napredka. Ta anomalija je na tem mestu
toliko bolj pomembna, ker odpira tisto miselno linijo, ki nazadnje
privede do omenjene Lacanove napovedi.

Freud se v tem zadnjem predavanju obregne ob vprasanje
svetovnega nazora. Vprasa se, ali je psihoanaliza sposobna pro-
izvesti svoj prispevek v tem polju, skratka, ali je sposobna proiz-
vesti unikat svetovnega nazora, ki ga bo mogoce razloéiti od filo-
zofskega, religioznega ali kaksnega drugega svetovnega nazora.
K temu vprasanju pristopi prav skozi prizmo razmerja psihoana-
lize do znanosti, se pravi skozi prizmo scientizma.

Izhodisce Freudove miselne linije je definicija pojma Welz-
anschauung, ki zveni povsem klasi¢no:

Menim torej, da je svetovni nazor intelektualna konstrukcija, ki s
pomocdjo neke nadrejene podmene resi vse probleme nasega obstoja
naenkrat, ki torej ne puséanobenega odprtega vprasanja in v kateri
ima vse, kar pritegne nas interes, doloéeno mesto. (G. W,, XV, 170.)

Najprej pritegne pozornost beseda konstrukcija, ki v psiho-
analizi ni brez vsakega pomena in ki je tukaj navezana na moment
totalitete. Svetovni nazor kot konstrukcija ni le preprosta inter-

4 Sigmund Freud, Newe Folge der Vorlesungen zur Einfiibrung in die
Psychoanalyse, Gesammelte Werke, XV. zvezek, Fischer Verlag, Frankfurt na
Majni 1999 (citirano kot G. W.).

24



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

pretacija realnosti, temve¢ nekaj veé. Kot konstrukeija predstavlja
nekaj, kar postavi realnost v doloéen okvir, po katerem realnost
Sele postane dovzetna za delo interpretacije. Se veé, svetovni nazor
kot konstrukeija je natanko ime za okvir realnosti kot tak. Inter-
pretacija je tisto, kar je sekundarno: operira znotraj tega okvira,
znotraj konstrukcije. Konstrukcija kot okvir predstavlja tisto
temeljno zarezo, ki skozi proces uokvirjenja realnost sele vzpo-
stavi kot realnost, tako reko¢ ustvari realnost. Zunaj okvirov real-
nosti, torej zunaj konstrukcije, ni mogoce govoriti o realnosti.
Konstrukcija $ele priskrbi minimum konsistence, ki podredi kaos
»realnega brez zakona«® nekemu poenotujoéemu simbolnemu
momentu, in Sele na podlagi tega poenotenja vznikne tisto, kar
imenujemo realnost - natanko realnost kot simbolna realnost,
tj. kot simbolno posredovana realnost. Ko je enkrat dan ta mini-
malni konstrukcijski okvir, nastopi tisto, éemur obicajno pravimo
interpretacija realnosti, namre¢ obdelovanje materiala, ki ga
konstrukcija kot okvir zbere skupaj, tako da se vsaka interpre-
tacija odvija na ozadju konstrukcije, ki kot nekaksna transcen-
denca lebdi nad interpretacijo in regulira njeno proceduro. Ni
skratka interpretacije v smislu vsebinske montaze, ki ne bi teme-
liila na nekem minimumu konstrukeije kot formalne montaze
same te vsebinske montaze.

Kot izreka Ze sama Freudova definicija, je funkcija svetov-
nega nazora, da odpravi vsa odprta vprasanja, formulira neki ulti-
mativni odgovor, ali raje, oblikuje neko formalno-logi¢no matri-
co, ki je zmoZna integrirati vsako novo vprasanje, ki vznikne na
njenem robu. Se enkrat, gre za konstrukcijo, ki kot takina vse
prej predstavlja nevtralno formo in ne prinasa nobene konkretne
vsebine. V psihoanalizi ima tak3na konstrukcija specifiéno ime -
fantazma. Funkcija in logika fantazme sta natanko v tem, da pred-
stavljata okvirno limito znotraj razprienega simbolnega, ki je
simbolno oznadevalca, nekak3en popek simbolnega, ki pa sam ni

5 Cf. Jacques Lacan, Le Séminaire, livre XXI111 (1975-1976), Le sinthome,
Editions du Seuil, Pariz 2005, str. 137-138.

25



Samo Tomiid

nujno simbolen.® Ker funkcija fantazme sovpada s funkcijo okvira
realnosti, Freud v definiciji svetovnega nazora dejansko poda defi-
nicijo fantazme. Dale¢ od tega torej, da bi predstavljala neki
element, ki bi bil v nasprotju z realnostjo, tujek, ki bi ga subjek-
tova podivjana imaginacija vnesla v realnost in jo tako potvorila,
fantazma vse prej omogoéa konstitucijo realnosti. Skratka, freu-
dovski Weltanschauung je dejansko fantazma sveta - sveta kot
totalitete vsega moZnega izkustva. Kot tak$na je fantazma iluzija
v Freudovem pomenu besede, kolikor izreka, da obstaja med
realnostjo in realnim razmerje adekvatnosti in da obstaja neka
totaliteta realnega, ki jo lahko brez preostanka prevedemo v
obstojeée okvire svetovnega nazora.

Tej konsistentni in totalizirajoéi funkciji svetovnega nazora
Freud zoperstavlja znanost in psihoanalizo, pri éemer njuno
razmerje kodificira takole:

Kot posebna znanost, veja psihologije ~ globinska psihologija ali
psihologija nezavednega - je [psihoanaliza) povsem nesposobna
oblikovati svoj lasten svetovni nazor, temveé mora prevzeti svetov-
ni nazor znanosti. (G. W, XV, 171.)

Tukaj bije v o&i predvsem dvoje. Prvi¢, psihoanaliza ni spo-
sobna proizvesti kak$nega svetovnega nazora, je disciplina brez
svetovnega nazora, in oéitno k nemoznosti oblikovanja svetov-
nega nazora pripomore prav objekt njenega raziskovanja, neza-
vedno, za katerega se zdi, da »ni od tega sveta« oziroma da pred-
stavlja nekaj, esar ni mogoée integrirati v nobeno obstojeco kon-
strukcijo svetovnega nazora, skratka nekaj, kar se bistveno upira
integraciji v okvire realnosti. Nezavedno je imuno na totalizirajoci
ucinek svetovnega nazora in nastopi kot meja njegovega integra-

® Lacan je denimo v svojem poudevanju podal ve& odgovorov na vpradanje
umestitve fantazme. Njegov zadnji odgovor umeséa fantazmo v register imagi-
narnega, kar za tukajinje namene ni nepomembno. Prav imaginarno je tist
register, ki podpira konstitucijo neke sklenjene totalitete. Ker je zgoraj govora
o konstrukeiji, velja opozoriti, da raba tega izraza v psihoanalizi ni tako eno-
znaéna, saj prinafa neki minimalni premik, ki konstrukcijo iztrga iz logike vsega.

26



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

cijskega mehanizma. Med njima torej obstaja konstantno neraz-
merje, ki je posledica tega, da nezavedno v osnovi ne more tvoriti
neke konsistentne celote. Nezavedno je negacija logike svetov-
nega nazora, toda negacija, ki utemelji lastno logiko odprtega
tipa. Ce je temu tako, zakaj potem Freud Ze v naslednjem hipu
naveze psihoanalizo na svetovni nazor znanosti? Oziroma: kaj
pomeni, da mora psihoanaliza prevzeti svetovni nazor od znano-
sti? Ali e bolj temeljno vprasanje: kaj sploh je svetovni nazor
znanosti?

Vsekakor nekaj, kar radikalno odstopa od definicije svetov-
nega nazora, kakrino podaja Freud na zaletku svojega teksta.
Posebnost tistega, kar Freud imenuje svetovni nazor znanosti ali
znanstveni svetovni nazor, je v tem, da sicer prav tako predpostavi
enotnost ali enovitost - skratka: konsistentnost - razlage sveta,
vendar simo to enotnost hkrati detotalizira. Znanstvena podoba
sveta ni nekaj nespremenljivega, statiénega, temve¢ je v stalnem
gibanju. Nestanovitnost znanstvene interpretacije sveta se opira
na isto logiéno osnovo kot freudovsko nezavedno, in prav to
logicno ujemanje znanosti in nezavednega je gonilo Freudovega
scientizma. Tako kot v psihoanalizi obstaja logiéna nemoznost,
da bi iz nezavednega napravili neko substanco, tako tudi znanost
nikoli ne more priti do tega, da bi podala ultimativno razlago
realnosti, formulo sveta, ki bi tvorila njegov totalizirajoéi okvir.
Na neki na¢in bi lahko rekli, da je znanstveni svetovni nazor
interpretacija brez konstrukcije, kolikor pod konstrukcijo razu-
memo izkljuéno konstrukcijo neke totalitete. Kantovsko receno,
znanost je vselej omejena na pogoje moznosti nekega spoznanja,
toda ker se ti pogoji vseskozi spreminjajo, je v znanosti ultima-
tivna konstrukcija nemogoéa. Razlika med znanstvenim in reli-
gioznim svetovnim nazorom je torej bistveno v tem, da religiozni
model predstavlja paradigmo statiéne razlage sveta, medtem ko
znanstvene razlage vsebujejo notranjo dinamiko, zaradi katere
so vselej le zaasne. Ce je torej okvir, ki ga realnosti nadene religija,
nepremestljiv in fiksiran, pa znanost svoj okvir ~ e je v zvezi z
znanostjo sploh smiselno govoriti o okviru - vseskozi premeséa.

27



Samo Tomsi¢

Znanstvena razlaga sveta je notranje razprta in njen univerzum
aktualno neskonéen, medtem ko je univerzum religije zgolj
potencialno neskonéen, limitiran oziroma sklenjen univerzum,
ki temelji na nespremenljivem in veénem zakonu. Zunaj znanstve-
nega svetovnega nazora vedno insistira neko realno, ki ga mora
znanost $ele zapopasti, medtem ko religiozni svetovni nazor
temelji na izkljucitvi ekstimnega karakterja realnega, sama ta iz-
kljucitev pa je nujni pogoj njegove imaginarne totalitete. V tem
je tudi integracijska moé religije, ki je sposobna v okvire svojega
svetovnega nazora vkljuéiti dobesedno vse, kajti ko je ekstimni
karakter realnega izkljucen, samo realno nastopi kot nekaj smisel-
nega oziroma kot nekaj, kar proizvaja ué¢inke smisla. Temeljna
religiozna enacba se zatorej glasi: smisel = realno. K temu se tukaj
Se povrnemo.

Kot Ze receno, je ena izmed temeljnih stav Freudovega scien-
tizma povezana z idejo, da znanost v svojem rusenju obstojecih
iluzij opravlja funkcijo kolektivne terapije. Kar pomeni tudi, da
skozi prizmo psihoanalize nevroza in psihoza prav tako prinasata
neki minimum svetovnega nazora, patoloskega oziroma zaseb-
nega svetovnega nazora, ki se je polastil subjekta. Toda ta zasebni
svetovni nazor hkrati tudi opravlja funkcijo korektorja spodletele
subjektove umestitve v obstojece okvire realnosti, o éemer nemara
najbolj radikalno pri¢a prav izkustvo psihoze, kjer subjekt oéitno
konstruira neki svetovni sistem zato, da bi se izognil dezintegraciji
realnosti oziroma simbolnega. Razmerje med psihoanalizo in
znanostjo se $e enkrat potrdi kot konstruktivno: psihoanaliza je
terapija posameznika, znanost terapija druzbe, in kolikor je psiho-
analiza, ki se strogo gledano umeséa natanko na dvoumno mesto
sti¢is¢a med druzbenim in zasebnim, prav tako terapija druzbe,
kolikor torej predstavlja enega izmed treh velikih udarcev ¢love-
skemu narcizmu, toliko je psihoanaliza tudi znanost. Psihoanaliza
kot stroga znanost — nemara je bila prav v tem velika stava
Freudovega scientizma.

Freud omenja tri iluzije, na katere imata znanost in psihoana-
liza subvertirajo¢ uéinek: religijo, umetnost in filozofijo. Toda

28



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranib

od teh treh kolektivnih iluzij je edino religija tista, ki jo je treba
vzeti resno. Zakaj? Umetnost, tako Freud, nima nobene preten-
zije, da bi bila kaj ve¢ kot iluzija. Filozofija to pretenzijo sicer
ima, vendar v tem ne konkurira znanosti. Nasprotno, na znanost
se celo navezuje - ali kot bi rekel Alain Badiou: jemlje znanost
za svoj pogoj —, vendar 3e vedno ohranja iluzijo, da lahko poda
neluknji¢avo in konsistentno podobo sveta, skratka predstavlja
svetovni nazor, ki Se vedno temelji na logiki vsega.” Kar zadeva
Freuda, ki nikoli ne pozabi poudariti svojega pomanjkanja poslu-
ha za o ali ono, sta umetnost in filozofija v svojem pocetju ne-
dolZni, ker nimata mnoZiénega vpliva. Umetnost in filozofija nista
uglaseni na pomanjkanje posluha, za laika sta preve¢ sofisticirani
in abstraktni. Drugaée je z religijo, ki ji vselej uspe doseéi, da ji
ljudje prisluhnejo. Zato jo je tudi treba vzeti resno, saj se kot
najbolj mnoZiéen svetovni nazor najbolj temeljito zoperstavlja
znanosti in predstavlja njenega najresnejSega konkurenta. Obstaja
nepomirljivi konflikt med znanostjo in religijo, med svetovnim
nazorom, ki nima pretenzije po lastni totalizaciji, na eni strani,
in najbolj sklenjenim in doslednim svetovnim nazorom v zgodo-
vini élovestva, na drugi strani - skratka: med znanostjo in kri¢an-
stvom.

Izid boja med znanostjo in kri¢anstvom je odvisen od tega,
ali bo znanosti uspelo zamajati druzbeno funkcijo religije, ki je
po Freudu trojna:

1) »Zadovolji Elovekovo vedozeljnost, s E&imer poéne isto,
kot poskusa s svojimi sredstvi dose¢i znanost, in tako postane
njen tekmec.«

2) »Ko pomiri €lovekov strah pred Zivljenjskimi nevarnost-
mi in nesre¢ami, ko mu zagotovi sreen konec in mu v nesreéi
nudi tolazbo, se znanost z njo ne more pomeriti.«

7 Freud slika precej »klasi¢no« podobo filozofije, ki je problematiéna v
vel ozirih. Toda to bi odprlo nov niz problemov, ki bi dale¢ presegli tukaj
zastavljene okvire.

29



Samo Tomii¢

3) »Od znanosti se najbolj oddalji v svoji tretji funkciji, ko
nalaga predpise, prepovedi in omejitve. Kajti znanost se zadovolji
s tem, da raziskuje in ugotavlja. Iz njenih aplikacij pa ne sledijo
nobena pravila in nasveti za obnasanje v Zivljenju.« (G. W, XV,
174.)

Religija skratka opravlja funkcijo vednosti, funkcijo produk-
cije smisla in funkcijo eti¢ne instance. Vednost, smisel in etika so
tri funkcije oziroma tri razseZnosti religioznega svetovnega
nazora, napram katerim pa znanost predstavlja resno konkurenco
zgolj na ravni prve.® Funkcija znanosti je produkcija vednosti,
toda ker je ta vednost navezana na realno, nima nobenega sponta-
nega smisla. Znanstvena vednost je v svojem bistvu ne-smiselna,
celo proti-smiselna vednost, medtem ko religiozna pozicija
izreka, da je realno nekaj smiselnega. Zaradi tega znanost tudi na
ravni vednosti ni resna konkurenca religiji, saj producira neko
vednost, s katero subjekt ne ve, kaj poceti - ravno kolikor je ta
vednost ne-smiselna —, tako da je Sele religija tista, ki s svojo
drugo funkcijo osmisli znanstveno vednost, jo napravi operativno
znotraj obstojecega svetovnega nazora in s tem za subjekta upo-
rabno, tj. smiselno. Funkcija produkcije smisla, ta religiozna funk-
cija par excellence — tako religiozna, da je bil denimo Lacan na
neki tocki svojega poucevanja primoran razglasiti vsak smisel za
religiozen’ -, je imuna na nasprotje med znanostjo in religijo. To

¥ Tri funkcije, ki se do potankosti ujemajo s temi vpradanji, ki tvorijo
kanon kantovske Kritike. Vprasanje, kaj lahko vem - vprasanje spoznanja -
spada v register metafizike kot znanosti; vprasanje, kako naj ravnam - vprasanje
moralnega delovanja - spada v register etike; vprasanje, kaj lahko upam -
vprasanje smisla - spada v register religije. Cf. Immanuel Kant, Correspondance,
»Pismo 322«, Gallimard, Pariz 1986, str. 574. Kantova razélenitev se sicer raz-
haja s Freudovo v tej tocki, da Freud to trojico analizira znotraj okvirov religi-
oznega svetovnega nazora, medtem ko si Kant prizadeva za razloditev vednosti
in etike od dimenzije (religioznega) smisla. Kljub temu pa Kantova zastavitev
eksplicitno povzema bistvo tistega, kar Freud opredeljuje kot svetovni nazor.

¥ Jacques Lacan, »Lettre de dissolution«, v: Autres écrits, Editions du
Seuil, Pariz 2001, str. 318: »Stabilnost religije izhaja iz tega, da je smisel vselej

30



Od triumfa z i k blodenju neprevaranib

J

nasprotje ima smisel samo znotraj znanstvene paradigme, ker
napotuje na nasprotje med smislom in realnim, medtem ko v okvi-
rih religije to drugo nasprotje ravno nima nobenega smisla. Zna-
nost brez smisla je v univerzumu smisla sicer nekaj skandaloznega
in vznemirjajocega, vendar pa ne rudi iluzij svetovnega nazora.
Danes moramo nujno ugotoviti, da ni uspelo nobenemu udarcu
Eloveskemu narcizmu —niti Koperniku niti Darwinu niti Freudu,
se pravi niti fiziki niti genetiki niti psihoanalizi - porusiti kri¢an-
skega svetovnega nazora in prevzgojiti njegovega osmisljajocega
misljenja. Znanstvena paradigma je dosegla samo modifikacijo
nekaterih vsebinskih interpretacij, medtem ko je konstrukcija,
se pravi okvir svetovnega nazora in horizont njegovega smisla,
ostala nespremenjena.'® Ce torej znanost na prvi pogled spodko-
pava religijo, pa je dejansko stanje povsem nasprotno: religija
osmisli znanost.

Preostane 3e vprasanje etike, ki je z znanstvenim svetovnim
nazorom enako nekompatibilno kot osmisljajoée misljenje. Kot
je srz te problematike jedrnato povzel Jean-Claude Milner,!
znanost z etiko nima kaj poceti niti o njej ne more nicesar pove-
dati. Ta nemoznost je povezana z Ze omenjenim dejstvom, da
velja interes znanosti izkljuéno produkciji vednosti o realnem,
medtem ko se vprasanje etike tradicionalno prepleta s produkcijo
smisla. Ker je vprasanje etike povsem zunaj dometa znanosti, ji
je mogoce eti¢no zahtevo zgolj vsiliti. Neko¢ je bila to funkcija
religije, danes to poénejo tako imenovane etiéne komisije.

religiozen.« Kot receno, enacba smisel = realno je religiozna enacba par excel-
lence, toda - &e nekoliko anticipiram - tudi religiozna pomota.

19 Tukaj velja e posebej omeniti teorijo inteligentnega naérta, ki si je v
ZDA Ze izborila status resne znanstvene hipoteze (poucuijejo jo celo v javnih
Solah kot alternativo darvinistiéni »sramoti«), medtem ko se v Evropi ta boj
Sele zaenja. Vsekakor lahko reemo, da je namen te teorije zaceliti vse rane
na obli&ju ¢loveskega narcizma, ki so jih zadali Kopernik, Darwin in Freud,
in obnoviti religiozno avtoriteto v polju znanosti.

11 Jean-Claude Milner, Jasno delo. Lacan, znanost, filozofija, Zalozba
ZRC SAZU, Ljubljana 2005, str. 64.

31



Samo Tomid

Kot pove Ze samo njihovo ime, je funkcija teh bistveno kon-
zervativnih komisij v tem, da konstruirajo etiéni okvir znanosti,
ki bo reguliral njeno »brezglavo napredovanje« in njeno rokova-
nje z realnim - torej neko konstrukcijo, ki bo napravila znanost
kompatibilno z obstoje¢im okvirom smisla. Na neki naéin bi bilo
mogoce reci, da so eti¢ne komisije v tem svojem pocetju resno
zavezane Heideggerjevi tezi o nemisljenju znanosti. Predpostavka
te teze je seveda identifikacija misljenja s smislom oziroma dolo-
¢itev misljenja kot osmisljajocega misljenja: misel je nekaj, kar
ima vselej Ze neki smisel, ali krajSe, misel je (s)misel. Sklepanje je
torej sledece: Ee znanost ne operira s smislom, potem ne misli; e
ne misli, potem tudi ne tehta in ne sodi; in konéno, & ne misli,
ne tehta in ne sodi - to so tudi znadilnosti freudovskega nezaved-
nega —, potem ni sposobna proizvesti neke imanentne etike. Zato
je funkcija eti¢nih komisij misliti, tehtati in soditi namesto znano-
sti. Toda ker to misljenje, tehtanje in sojenje ostaja v okvirih logike
smisla, se mora nujno opirati na Ze obstojeco vednost religioznega
svetovnega nazora, zaradi Eesar so eti¢ne komisije zgolj sekularizi-
rana oblika konflikta med znanostjo in religijo.

V tem pocetju ni tezko spoznati tistega, cemur bo Lacan na
neki tocki rekel tumbanje. Etika, kakrino promovirajo etiéne
komisije, je tumbanje vednosti o smislu znanosti, se pravi kon-
struiranje regulativnega horizonta smisla. Toda ker eti¢ne komisije
konstruirajo etiéni okvir znanosti na podlagi vednosti svetovnega
nazora, s tem dejansko konstruirajo nekega velikega Drugega za
znanost. Kajti trditi, da znanost ne proizvede neke imanentne
etike, pomeni isto kot trditi, da napreduje brez velikega Drugega
kot garanta in opore smisla. Ce znanost danes predstavlja nekaj
tesnobnega — o tem prica Ze sam obstoj in mnozenje eti¢nih komi-
sij =, potem to predstavlja zato, ker v svojem rokovanju s sim-
bolnim vseskozi daje slutiti, da veliki Drugi ne obstaja. Zato eti¢ne
komisije hkrati tudi regulirajo u¢inke tega neobstoja oziroma
zoperstavijo temu neobstoju neki minimum pozitivnega obstoja,
ki je lahko tudi povsem nedolzno sekularisti¢en (danes recimo
prevladuje abstraktni diskurz o »svetosti Zivljenja«, »svetovnem

32



Od triumfa zn, i k blodenju neprevaranib

Etos« in podobnih metafiziénih skrpucalih, ki so zgolj poceni
krinka za ponovno podreditev misljenja dogmatiénim religioznim
okvirom).

Prav to vprasanje etike pa se izkaZe tudi za kritiéno tocko
Freudove zastavitve. Po eni strani tukaj stopi v ospredje tocka,
na kateri Freudov optimizem glede znanosti tréi ob svoje meje,
po drugi strani pa se na podroéju etike zarise loénica med psiho-
analizo in znanostjo. Kajti psihoanaliza v zvezi z zdravljenjem
ravno proizvede neko imanentno etiko. Toda ker je etika psiho-
analize proizvedena imanentno, to hkrati pomeni, da je proizve-
dena mimo tiste etike, ki jo realnosti nalaga svetovni nazor, in
kot prekinitev z etiko kot bistvenim elementom svetovnega nazo-
ra. Kolikor torej obstaja etika psihoanalize, psihoanaliza v zna-
nosti nima kaj poceti. Kar pa ne pomeni, da je s tem negirana
prva polovica Freudove teze o razmerju psihoanalize do svetov-
nega nazora. Obstoj etike psihoanalize ni v nasprotju s tezo, da
psihoanaliza ni nosilka nekega svetovnega nazora. Nasprotno,
medtem ko je etika svetovnega nazora vezana na dimenzijo uni-
verzalnega smisla, je etika psihoanalize vse prej nekak3na anti-
etika, ker ne temelji na predpostavki pozitivnega obstoja nekega
Drugega, temve¢ na singularnosti izrekanja, ki seZe onstran vsa-
kega smisla. Kot anti-etika se etika psihoanalize ne vpisuje v
okvire vnaprej danega svetovnega nazora in njegovega smisla.

Ce je torej etika svetovnega nazora predvsem »etika smisla«,
pa etika psihoanalize izhaja iz realne razseZnosti psihoanalitiénega
izkustva in predstavlja primer »etike realnega«. Ta etika izreka,
da je subjekt »bolj ali manj kriv za realno«.'? Realno je potemta-
kem nekaj, na kar se — znotraj simbolnega - veZeta moment krivde
in moment odgovornosti: nekaj, kar subjekt zakrivi, se pravi pro-
izvede, in ravno zaradi tega je za to tudi kriv oziroma odgovo-
ren. Invencija realnega subjektu nalaga neko odgovornost oziro-

12 Jacques Lacan, »Vers un signifiant nouveaus, Ornicar?, 1718, Lyse,
Pariz 1979, str. 9. Izvirnik je nekoliko bolj dvoumen: ne samo, da smo krivi za
realno, ampak smo krivi vprico realnega.

33



Samo Tomii

ma dolZnost.”® Pri tem ni mogoée spregledati, da se Lacanova
formulacija zelo dobro prilega freudovskim nemogoéim pokli-
cem - vladanju, vzgajanju, analiziranju oziroma politiki, pedago-
giki in psihoanalizi. K tem nemogoéim poklicem Lacan pritakne
$e znanost. Stirje nemogoéi poklici oziroma itiri prakse rokovanja
z realnim, ki ustrezajo matrici $tirih diskurzov, in Stiri nemoz-
nosti, ki se vpisujejo v samo jedro vsakega od teh stirih diskurzov.
Religija se ume3ca na nasprotni konec, ker v njej ne gre za nobeno
invencijo realnega, temve¢ za mehanizem produkcije smisla real-
nega. Zaradi tega se v samem jedru antagonizma med religijo in
nemogo¢imi poklici manifestira medsebojno izkljuéevanje med
smislom in realnim.

»Neprevarani blodijo« ali kako je Bog postal dozdevek

Na tej tocki se zastavlja vprasanje triumfa religije, tj. vprasanje
globalne prevlade logike smisla nad vsako moZno invencijo
realnega. Ceprav ima ideja vrnitve religije v sredisée globalnega
dogajanja danes, ko smo na Zahodu pri¢a vedno bolj mnoZziénim
poskusom evangelizacije politike in ko se v globalnem politicnem
kontekstu zarisuje vojna med katoliskim zahodom in musliman-
skim vzhodom, veliko veéjo oprijemljivost kot jo je imela sredi
sedemdesetih let dvajsetega stoletja, pa se kljub temu ni mogoce

13 Na tej to¢ki postane ofitno, da ta odgovornost za realno intimno zadeva
tudi samo znanost, tako da vprafanje etike - natanko kot etike realnega -
dejansko insistira znotraj same znanosti. Pri tem ne gre za vpradanje neke uni-
verzalne etike, tj. neke etike, katere univerzalnost bi kulminirala v konstrukciji-
okviru svetovnega nazora, temve¢ za neko singularno etiko, ki je vezana na
razliéne nadine rokovanja z realnim znotraj heterogenih registrov vednosti -
toda za rokovanje z realnim kot tistim, kar izkljucuje smisel. Ker pa psiho-
analiza in znanost rokujeta z realnim zunaj smisla, med njima tudi ne more biti
tistega medsebojnega prekrivanja, ki ga je predpostavljal Freudov scientizem.
O iz&rpni obravnavi razmerja med znanostjo in etiko cf. Rado Riha, »Ali zna-
nost misli: znanost in etika«, Filozofski vestnik, 3, Zalozba ZRC SAZU, Ljub-
ljana 2005, zlasti str. 108 ff., kjer je opredeljen status realnega znotraj znanstve-
nega diskurza in znotraj vednosti o realnem nasploh.

34



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranibh

izogniti pomisleku, da sama formulacija triumfa religije deluje
skrajno anahronisti¢no, zlasti ée upostevamo, da je izrecena tik
pred razmahom postmoderne dokse. Slede¢ slednji formulacije,
kot so Nietzschejeva »smrt Boga«, Lyotardov »konec velikih
zgodb« in nenazadnje sam Lacanov »veliki Drugi ne obstaja«,
govorijo proti zmagoslavni vrnitvi religije, te velike zgodbe par
excellence. Vse prej se vsiljuje pomislek, da se s postmodernim
propagiranjem zatona resnice in nerazlocljivosti realnega in doz-
devka naznanja neki drugi triumf, ki ga je danes treba imenovati
triumf demokracije, kajti prav demokracija je tista, ki od sesutja
komunistiénih projektov dalje izpricuje neustavljivi globalni eks-
panzionizem. Ideja triumfa religije skratka tudi v enaindvajsetem
stoletju ostaja tuja postmodernemu misljenju in demokratiéni
realnosti. Toda na tej toéki je treba posumiti, da wdi ta »seku-
larna« razli¢ica zdravorazumskega razumevanja ideje triumfa
religije prinasa neki nesporazum oziroma nerazumevanje. Ce je
denimo religiozni pogled v tej ideji razbral nekaksen prikriti kato-
licizem, pa postmoderni pogled v njej vidi bodisi natanko isto
bodisi jo razume kot ekstravagantno kritiko religije, s katero pa
v asu prevlade ideologije velikih koncev ne ve, kaj poceti. V
obeh primerih gre skratka za prenagljeno razumevanje, ki dolo-
&eno dimenzijo Lacanove napovedi zavije v temo. Zaradi tega se
je treba vpradati, na podlagi kaksne logike lahko Lacan napove
triumf kricanske religije v asu, ko vsi ostali okrog sebe vidijo
znamenja njenega zatona in jo reducirajo samo $e na njeno oko-
stenelo institucionalno podobo. Treba se je torej vprasati, ali je
Lacanovo idejo danes mogoée aktualizirati onstran konflikta med
kri¢anskimi »demokracijami« in muslimanskimi »fundamentaliz-
mi« oziroma, kot nas s svojimi etiketami prepricuje Zurnalisti¢ni
razum, med Zahodnim ateistiénim sekularizmom in Vzhodnim
verskim fundamentalizmom. Kajti postati mora oéitno, da Laca-
nova napoved ne meri na noben konflikt med religijami, temve¢
na obstojeci antagonizem znotraj zahodne druzbeno-politi¢ne
realnosti — na tisti antagonizem, ki ga povzema Ze omenjeni kon-
flikt med invencijo realnega in produkcijo smisla.

35



Samo Tomsi¢

Da bi razumeli logiéno podlago napovedi triumfa religije, je
treba k temu vprasanju pristopiti skozi perspektivo, ki jo odpira
Lacanov seminar iz let 1973-1974, v katerem je ta ideja tudi prvié
formulirana. To logiko povzema Ze sam naslov seminarja: Les
non-dupes errent, neprevarani blodijo. Kdor je vsaj malo sezna-
njen z Lacanom, bo v tej sintagmi takoj prepoznal homofonijo z
Les Noms du Pére, Imeni Oéeta. Ta besedna igra torej vzpostavlja
doloéeno povezavo med tistim, kar Lacan imenuje blodenje
neprevaranih, toda hkrati tudi blodenjem prevaranih, se pravi
med subjektovim blodenjem in Imeni Oéeta — pri katerih velja
takoj izpostaviti njihovo mnozino, ki je pri vsem skupaj kljuénega
pomena.

a) Teorija blodenja: Ime Oceta in Imena Oceta

Lacan je od leta 1963 naprej o Imenu O¢eta, tej temeljni funk-
ciji simbolnega, ki je funkcija imenovanja oziroma funkcija imena,
govoril v mnozini. Ta premik je pomemben, ker zapis Imena
Oc¢eta v ednini meri na neko singularno jedro simbolnega oziroma
na neko njegovo razseznost, ki znotraj simbolnega izpostavlja
njegovo realno razseznost. Ime O&eta je eksces znotraj simbol-
nega, saj je ime, denimo lastno ime, nekaj, kar se odteguje vsakemu
smislu. O tem, kaj se zgodi, &e skuSamo nekemu lastnemu imenu
pripeti smisel oziroma razumeti njegov domnevni pomen, zgo-
vorno pri¢a primer, ko je iz imena neke osebe mogoce izpeljati
dolocen pomen. Tako je lahko recimo Lacan razglasil Freuda za
nosilca »veselega imenas, ali pa se poigraval z mislijo, da bi bil
adekvaten prevod Freudovega imena v anglei¢ino pravzaprav
Joyce. Ce skratka subjektovo ime vzamemo pretirano resno in
ga hocemo razumeti — natanko kot oznacevalec s smislom —, s
tem subjekta na neki nacin degradiramo oziroma popredmetimo.
Ime oéitno opravlja svojo funkcijo imenovanja samo, &e je prazno.
Zaradi tega funkcija imenovanja, ki je edina sposobna proizvesti
neki u¢inek, ki presega okvire simbolnega in imaginarnega, pome-
na in smisla, in ki s tem prebije zid med govorico in realnim, zase-

36



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

da privilegirano mesto znotraj simbolnega. Veliko vprasanje je
seveda, kaj se s tem singularnim momentom zgodi, &e je plu-
raliziran. O¢itno obstajata samo dve moZnosti: ali postane sim-
bolno, sestavljeno iz samih singularnosti, in izgubi vsako razsez-
nost smisla — dober primer tak3ne situacije bi bila Joyceova umet-
niska »norost«, toda tudi znanost, reducirana na golo manipu-
liranje z matematiénimi formulami -, ali pa je simbolno, oropano
svojega inherentnega realnega momenta, in je preplavljeno s smi-
slom. To je primer demokratine realnosti, in to je tudi to¢ka, kjer
je mogoce detektirati Lacanovo razumevanje postmoderne logike.

Ko je Lacan govoril o neprevaranem subjektu in o blodenju
neprevaranih, je na neki nadin anticipiral idejo postmoderne.
Lacanovska teza o postmoderni bi se torej glasila: postmoderna
je obdobje neprevaranih subjektov. Logika tega obdobja je
implicirana znotraj momenta pluralnosti Imen O¢eta, znotraj
nemoznosti, da bi govorili o Imenu O¢eta v ednini. Toda od kod
nenadoma ta nemoznost? Rezultira iz mutacije samega simbolne-
ga in logike njegovega delovanja. Gre natanko za tisto mutacijo,
ki jo je konec devetnajstega stoletja prvi detektiral Nietzsche in
jo povzel v ideji smrti Boga, k éemur se bomo tukaj $e povrnili.
Ta mutacija simbolnega predpostavlja neki dogodek, ki postavi
pod vprasaj konsistenco samega simbolnega, njegovo realno kon-
sistenco, ki se je opirala na prepletanje simbolnega z realnim, se
pravi na singularnost Imena O¢eta. Ce je konsistenca tega preple-
tanja postavljena pod vprasaj, potem iz tega sledi, da nad singular-
nostjo prevlada pluralnost in nad realno konsistenco simbolnega
njegova imaginarna konsistenca.

Propad singularnosti Imena O¢eta je skratka pogoj in rojstvo
postmodernega stanja, na ravni katerega obstaja nepregledno
mnostvo taksnih Imen, mnostvo, v katerem je sama ta singular-
nost Imena Oceta pomnozZena znotraj same sebe. Toda zaradi
prevlade imaginarnega je ta multiplicirana singularnost postala
svoja lastna maska:

... med Imeni O&eta obstaja tisto maskiranega Cloveka. Toda Oce
jih ima mnogo, kolikor ni Enega, ki bi se mu prilegalo, razen Imena

37



Samo Tomsié

Imena Imena. Ni Imena, ki bi bilo njegovo Lastno-Ime, razen Ime
kot ob-stoj. Torej dozdevek par excellence. In »maskirani élovek«
to prav dobro izraza.'*

V situaciji pluralizacije Imena Oceta slednje postane zgol;
»eno-izmed-imens, torej se zabrise nasprotje med masko in ob-
stojem, med dozdevkom in realnim. Maska ne napotuje veé na
neki ob-stoj, na heterogenost nekega realnega, temveé na drugo
masko. Ob-stoj ne opredeljuje ve¢ razmerja med dozdevkom in
realnim, temve¢ razmerje med samimi maskami. Maska tukaj ni
ve¢ nikakr$na »grimasa realnega«,'® temve¢ maska maske. Singu-
larnost Imena O¢eta je dozdevek in realno drzala narazen ozi-
roma je predstavljala tisto zarezo znotraj njune medsebojne
prepletenosti, ki je vzpostavila podlago za neki minimum razloce-
vanja in orientacije. Zaradi tega tudi ni mogoce reéi, da so z
nastopom postmodernizma padle maske, denimo maske velikih
pripovedi in resnic, za katerimi je zazijala praznina. Nasprotno,
Sele v trenutku, ko imenovanje postane maska, ko torej samo
Ime Oceta postane »dozdevek par excellence«, maska stopi na
mesto praznine za masko, s éimer se sprozi postopek brezkoné-
nega mnoZenja mask, njihovega samooplajanja in neskonéne
produkcije dozdevkov-(brez)-realnega. Ime Oceta kot maska ni
nikoli ena sama, temveé mnogoterost takinih mask, maska za
masko za masko, oziroma »Ime Imena Imena«. Na ravni maske
Imena Oceta je problematika ob-stoja vkljuéena v masko kot
tak$no, realno v dozdevek, in v odnosu do vkljucenosti in neraz-
locljivosti, ki sta v tej situaciji implicirani, se situira problematika
subjektove prevare in neprevaranosti.

Ta problem nerazloéljivosti, ki rezultira iz pluralizacije Imena
Oceta, je skratka v samem jedru tistega, Eemur Lacan pravi
errance, ki pomeni hkrati blodenje in pomoto. V tem blodenju

14 Jacques Lacan, »Préface i PEveil du printempse, v: Autres écrits, op.
at., str. 563.
'5 Izraz, ki ga Lacan uporabi v Televiziji kot oznako za realnost.

38



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranib

se prepletata tako izguba orientacije, zabloda, v skrajni instanci
celo delirij, kot tudi pomota v smislu nesporazuma, nerazume-
vanja oziroma spodrsljaja. Pri éemer pomota seveda ni zaznamo-
vana s tak$no »dramatiéno« razseZnostjo, kot jo prinasa blodenje,
pa vendar ni mogoce spregledati, da kljub vsemu predstavlja
njegovo kal. Pravzaprav je razmerje blodenja in pomote mogoce
strniti v sledeco formulo:

blodenje = pomota + ponavljanje

Dejansko je to razmerje kljuénega pomena, saj Lacan v sin-
tagmi »neprevarani blodijo« igra tako na moment pomote, se
pravi nekega trenutnega spodrsljaja, kot na moment radikalne
zablode oziroma izgube orientacije, katere najbolj radikalno
manifestacijo je mogode razbrati v psihotiénem deliriju. Zaradi
tega tudi lahko skozi celotno pozno pouevanje razglasa, da vsi
ljudje blodijo, da je torej govorece bitje kot takino vselej Ze
zaznamovano z nekim delirijem.

Po zgornji formuli ponavljanje vzpostavi prehod od prvega
pomena blodenja k drugemu, od nesporazuma v smislu momen-
tane pomote k blodenju kot izgubi orientacije. Ponavljanje po-
mote torej napravi iz same te pomote nekaj ve¢. Na njegovi
podlagi dobi pomota neko trajanje oziroma obstojnost, tako da
je blodenje v svojem bistvu insistenca pomote, ali v primeru tako
imenovanega psihotiénega delirija, njena totalna sistematizacija -
blodenje kot sistem, ki gradi na neki pomoti, oziroma sistematizi-
rana pomota. Pri tem nismo dale¢ od tistega, kar je Freud kritiziral
na svetovnem nazoru, namreé natanko njegov karakter sanjske
konstrukcije, ki ima v njegovih oéeh status zablode. Religija je
tukaj paradigma vsake pomote oziroma zablode, ker temelji na
enacaju med smislom in realnim. Sicer pa se na to raven umesca
tudi postmoderna pomota, ki zadeva nerazloéljivost realnega in
dozdevka.

Toda &e re¢emo, da je blodenje ponavljanje pomote, potem
je treba to ponavljanje razumeti v smisluautomaton, avtomatizma
ponavljanja, katerega temeljni uéinek je v tem, da obstojeci

39



Samo Tomii¢

pomoti dodeli prav razseznost smisla. Natanko to izreka razmerje
med pomoto in ponavljanjem, kakrinega naznanja zgornja
formula: s tem, ko se pomota ponavlja in insistira, se skozi samo
to ponavljanje osmislja in pridobiva na trajnosti in konsistenci,
se pravi na sistemati¢nosti. Z drugi besedami, postane neki proces,
katerega jedro tvori ponavljanje kot osmisljanje pomote. Ali 3e
drugaée, razseZnost ponavljanja vzpostavi med pomoto in blode-
njem neko razmerje, tako da je pomota blodenja vselej Ze tudi
blodenje pomote. Toda da se iz pomote porodi neki minimum
sistemati¢nega blodenja, je potreben natanko tisti proces
samooplajanja maske-dozdevka, ki se je naznanjal na ravni plura-
lizacije Imen O¢eta. Kajti ée gre pri Imenu Océeta v Easu njegove
pluralizacije za »Ime Imena Imena«, potem to pomeni, da ima
sam O¢e status pomote.

Da bi to sprevideli, je treba obe ravni Lacanove besedne igre
razbiti na sledeé nadin:

Les Nomsdu ... Pere
I I
Les non-dupes ... errent

Francoska beseda erre, torej najprej pomota in potem blode-
nje, meri na Oceta, Pére, na Oc¢eta kot tistega, ki imenuje in s
tem dejanjem imenovanja nudi subjektu orientacijo znotraj
simbolnega. Ce obstaja pluralnost Imen O&eta, potem je sam Oée
nekaj, glede Cesar se je mogode motiti. Ali $e drugace, &e je Ocev
smislu singularnega Imena O¢eta tocka prepletanja realnega in
simbolnega in zatorej tocka subjektove orientacije in gotovosti,
potem ni O&e na ravni pluralizma Imen O¢eta ni¢ manj kot pomo-
ta sama. O tem dovolj zgovorno pri¢a tudi dejstvo, da Lacanova
sintagma »neprevarani blodijo« na ravni francoskega zapisa
popolnoma zabrife moment Imena O¢eta in ga tako napravi
netransparentnega, izpostavi moment njegove nerazlocljivosti,
ki postane podlaga za vse moZne nesporazume. Ime Oéeta je v
tem zapisu povzeto kot zvoéni dozdevek, torej natanko kot
dozdevek. Ce nimamo pred oémi zapisa, potem je na ravni gole

40



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

izgovorjave »blodenje neprevaranih« nerazloéljivo od »Imen
Oceta«, in ker je to dvoje nerazloéljivo, nujno implicira razseznost
pomote. Zato ta zapis poleg oznaditve Oceta kot pomote,
oziroma pomote Oceta kot Oceta pomote,'® povzema tudi tezo
o neprevaranosti, ki rezultira iz pluralizma Imen.

Ko skratka Oce izgubi svoj status singularnega Imena in se
torej razpusti v nedoloéeno mnostvo Imen O¢eta, postane privi-
legirani predmet subjektove pomote, in &e ima sam Oce status
pomote, potem iz tega v okvirih simbolnega logi¢no sledi izguba
orientacije, torej natanko blodenje. Toda kot Ze reéeno, to blode-
nje v osnovi predstavlja sistematizacijo obstojeée pomote ter pod-
lago za njeno vztrajanje in samooplajanje. Ce iz obstojeée pomote
nastane neko blodenje, potem se mora pomota zapreti sama vase
in proizvesti neki avtomatizem ponavljanja in napredujocega
osmisljanja, ki pa se zaradi odsotnosti singularne tocke znotraj
simbolnega brezglavo razra$¢a na vse strani, kot kak$en deleuzov-
ski micelij. Sele smisel, ki ga subjekt pripise svoji pomoti, sled-
njega vpne v proces blodenja, tako da je vprasanje smisla v samem
jedru problematike neprevaranih subjektov.

Pravzaprav se ta problematika zaplete, e upostevamodejstvo,
da pomota in blodenje zadevata tako prevaranega kot neprevara-
nega subjekta. Sintagma »neprevarani blodijo« prinasa definicijo
postmodernega subjekta, ki v simbolnem univerzumu ne najde
ve¢ nobene realne opore za razlikovanje med heterogenimi regi-
stri Eloveskega izkustva, toda tega subjekta je treba umestiti na-
pram prevaranemu subjektu, ki podaja neko bolj temeljno razsez-
nost blodenja. Ce zvesto sledimo rdeéi niti Lacanove izpeljave,
potem moramo izpostaviti, da so neprevarani subjekti tisti, ki se
ne pustijo ujeti temeljni razseZnosti simbolnega, ta temeljna raz-
seznost simbolnega pa je natanko razseznost prevare. Z drugimi
besedami, ée neprevarani blodijo, iz tega ni mogoce potegniti
nasprotnega sklepa, namreé da prevarani ne blodijo. Ce prista-
nemo na Lacanovo definicijo oznagevalca kot tistega, kar zastopa

16 Tako kot je na ravni svoje singularnosti Ime Oceta vselej tudi O&e Imena.

41



Samo Tomiil

subjekta za neki drugi oznadevalec, potem ta redukcija subjekta
na razmik med dvema oznacevalcema dejansko implicira neko
razseznost pomote. Se veé, z malo pretiravanja lahko ta definicija
oznacevalca v okvirih poznega Lacanovega poucevanja nastopa
celo kot definicija blodenja. Zakaj? Ni mogoce spregledati, da je
bistveni element te definicije njena kroZnost. Ta kroznost ni logic-
na napaka, to bi bilo preveé enostavno, temveé povzema logiko
oznadevalea in logiko simbolnega. Znotraj te definicije obstaja
neka »pod-definicija«, ki zadeva subjekta in ki to kroZnost
postavlja v popolnoma drugaéno lué. Po tej pod-definiciji je
subjekt tisto, kar zastopa oznaéevalec za nekega drugega oznace-
valca oziroma kar pade v minimalni razmik med dvema oznace-
valcema. Toda Ce je subjekt nekaj zastopanega, potem prva tezava
nastopi na tocki, ko se zastavi vprasanje, kateri oznacevalec ga
zastopa. Strogo gledano, pri nekem drugem oznaéevalcu ga zasto-
pa Cisto vsak oznacevalec, kar hkrati pomeni, da ga ne zastopa
nobeden izmed njih. Ce ima torej subjekt po eni strani toliko
zastopstey, kolikor je oznadevalcev, pa po drugi strani iz tega
sledi, da nima nobenega ustreznega zastopstva, nobenega popol-
nega zastopstva, temve¢ je v vsak oznadevalec vpisan Ze tudi neki
manko zastopstva. Tako da subjekta pravzaprav »zastopa« sam
ta manko zastopstva, iz Cesar potem tudi logiéno sledi kroznost
definicije oznaevalca, katere osnova je cikliéno ponavljanje man-
ka oziroma spodletelosti zastopstva v samem jedru oznaéevalne
funkcije. Ce je v navezavi na to kroZnost mogoée govoriti o
blodenju, potem je to zato, ker je subjekt oznacevalca vpet v
proces drsenja od enega oznacevalca k drugemu. To drsenje je v
nekem smislu proces blodenja. Reéi denimo, da obstaja subjekt
nezavednega, pomeni isto kot re¢i, da znotraj simbolnega obstaja
neka razseznost pomote in nenazadnje tudi blodenja v smislu
izgube orientacije. Blode¢i subjekt je subjekt, ki je izgubljen v
mnostvu oznacevalcey, od katerih nobeden ni na ravni svoje repre-
zentativne funkcije, temveé za opravljanje te funkcije klice po
nekem drugem oznalevalcu in ta zopet po nekem tretjem itd.
Nenazadnje to razseZnost pomote in blodenja kot temeljnega

42



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranib

dejstva simbolnega povzema psihoanalitiéna hipoteza o nezaved-
nem. Lacan je to razseZnost najbolj sistemati¢no izpostavil na
tocki, ko je kot prevod Freudovega das Unbewusste predlagal
francosko besedo une-bévue, ki v prevodu pomeni natanko po-
moto in se potemtakem pomensko prekriva s pomoto koterrance.
Toda med obojim kljub temu obstaja neka bistvena razlika: une-
bévue, se pravi nezavedno kot pomota izpostavi tisti moment
pomote, ki je reduciran na goli nesmisel, medtem ko beseda erran-
ce ze zaradi golega dejstva, da se v njej prepletata moment pomote
in moment blodenja, vse prej meri na subjektovo dejanje razu-
mevanja oziroma osmislitve te pomote. Kljub temu pa obe razsez-
nosti pomote merita na tisto razseznost nezavednega in logike
simbolnega, ki subjekta vpleta v neko radikalno nerazmerje. To
zelo izérpno ponazarja sledec¢a miselna linija iz Lacanovega pred-
govora k angleski izdaji Seminarja XI:

Da smo v nezavednem, smo gotovi samo tedaj, ko mesto lapsusa
nima ve¢ nobenega dometa smisla (ali interpretacije). Tedaj to vemo.
Toda da bi iz tega izstopili, zado3¢a, da smo na to pozorni. Kajti ni
prijateljstva, ki bi ga to nezavedno podpiralo."”

Pomota, reducirana na goli jezikovni nesmisel, je bistvo neza-
vednega, ¢ista diskrepanca, ki je inherentna simbolnemu kot take-
mu. Toda ¢e se ta diskrepanca sprevrne v blodenje, potem to po-
meni, da subjekt ne spregleda realnega, ki se naznanja kot nesmi-
selno jedro prevare, temveé v njej vselej i3¢e neki prikriti smisel.
Zaradi tega iz te diskrepance tudi ne more izstopiti, tj. doseci
neke tocke vednosti in gotovosti, ki bi mu lahko sluzila kot
podlaga za minimalno orientacijo znotraj simbolnega in/oziroma
nezavednega. Ker nezavedno ne podpira nobenega prijateljstva,
se pravi, ker nezavedno za subjekta vselej ostaja njegov Drugi,
mora subjekt izstopiti iz njegovega smisla, &e naj v njem vzpostavi
neki minimum orientacije. Samo tako se lahko izmakne radikalni

17 Jacques Lacan, »Préface a I'édition anglaise du Séminaire X1« v: Autres
écrits, op. cit., str. 571.

43



Samo Tomiic

razseznosti blodenja, ki mu jo nalaga njegova vpetost v simbolno.
Pri vsem tem gre za isti »paradoks«, ki ga Lacan opredeli v odnosu
do problematike Imena Oceta: subjekt se ga lahko otrese samo
pod pogojem, da se ga posluZzi.’® Se pravi, subjekt se izmakne
primeZu nezavednega samo, ¢e se mu pusti prevarati, tj. e se
pusti prevarati njegovi realni razseznosti, na podlagi katere po-
stane razvidno, da je govorece bitje subjekt — v obeh primerih
besede: tako subjekt kot podloznik - nezavednega po pomoti,
celo po pomoti glede pomote. Toda na to pomoto se veze neka
realna nujnost, ki vztraja v samem jedru oznacevalne funkcije.
V tem se Ze naznanja tudiloénica med prevaranim in nepreva-
ranim subjektom. Ce je smiselno navezati definicijo oznaéevalca
na pomoto oziroma blodenje, potem je to zato, ker loénica med
obema subjektoma zadeva ravno logiko oznaéevalca. Kot pove
Ze samo njegovo ime, se prevarani subjekt pusti prevarati Sepa-
vemu oznacevalnemu zastopstvu. Njegovo razmerje do oznace-
valca je sicer zaznamovano s potezo pomote, kolikor paé noben
oznacevalec ni na ravni svoje naloge, vendar pa ravno ta subjek-
tova pomota dela oznacevalec operativen in u¢inkovitv regulaciji
blodenja. Po drugi strani se neprevarani subjekt ne pusti prevarati
oznacevalni zanki, kar ga zaplete ravno v tisti proces blodenja,
ki se mu je hotel izogniti. Prevarani subjekt se skratka pusti zape-
ljati svoji pomoti (»svojemu« oznadevalcu, ki ga zastopa pri
vsakem drugem oznacevalcu), medtem ko neprevarani subjekt
do pomote-oznacevalca zavzema distanco, da bi lahko spregledal
njeno razseznost, pri éemer spregleda, da je pomota oznaéevalca
njegova lastna subjektivna pomota. Sama njegova distanca od
pomote je v sebi Ze neka pomota, saj neprevarani subjekt s tem,
ko se izvzema iz primeZa govorice, zaostri sam njen primez.
Primer. Ce hoemo najti ilustracijo te pozicije neprevaranca,
ostaja misticizem Wittgensteinovega tipa tudi danes poglavitna
referenca. Imperativ molka, zloma govorice naj bi v subjektu zbu-

18 Cf. Jacques Lacan, Le Séminaire, livre XXII1, Le sinthome, op. cit., str.
136.

44



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranib

dil gotovost glede realnega kot nekaksne neizrekljive zunanjosti
govorice, toda kar ta zastavitev spregleda, je natanko tista razsez-
nost govorice, po kateri je ta »radikalna zunanjost« 3ele proizve-
dena. Ali povedano nekoliko drugade, realno ni nekaj, pred éemer
lahko subjekt samo e umolkne in premika kazalec, paé pa je ta
nema zunanjost u¢inek samega simbolnega, njegov nemi korelat.
Misticizem neizrekljivega je pozicija neprevaranega subjekta, ki
trdi, da je treba mol¢ati o tistem, o Eemer ni mogoce govoriti, ne
vedoé, da je tisto, o Eemer ni mogoce govoriti, uéinek samega
govora: u¢inek smisla. Skratka, neprevarani subjekt verjame, da
je mogoce izstopiti iz govorice oziroma da se je mogoce iztrgati
primeZu nezavednega po poteh tak$nega izstopa iz sveta govorice
v objektivno, a nemo izven-jezikovno realnost. Toda s tem po-
mota, ki jo subjektu nalaga simbolno, ni oéis¢ena vsakega dometa
smisla, temvec je Sele zares osmisljena, zaradi ¢esar neprevarani
subjekt tudi ne ve, da je s svojim »izstopom« iz nezavednega van)
dejansko 3ele vstopil.

Prevaranost neprevaranega subjekta je skratka v tem, da svojo
vednost o prevari jemlje kot temelj neke zunanje pozicije. Toda
ker je njegova vednost v resnici inherentni moment same logike
simbolnega, ker sta tako prevaranost kot neprevaranost dve sub-
jektivni poziciji, ki ju nalaga simbolno, in zatorej dve razseznosti
prevare, v katero se zaplete govorece bitje kot subjekt oznace-
valca, je neprevarani subjekt v resnici subjekt dvojne prevare:
najprej ga prevara samo njegovo izogibanje prevari, potem pa ga—
tako kot vsakega drugega subjekta - prevara e oznacevalec. Ker
neprevarani subjekt ostaja subjekt oznacevalca, blodi v istem
smislu kot prevarani subjekt, hkrati pa se neka razseznost blode-
nja odvija na ravni neprevaranosti, ker subjekt skozi samo izv-
zemanje iz mnozice, ki ji pripada, okrepi svojo pripadnost oziro-
ma zapadlost simbolnemu. Njegova neprevaranost je zatorej mo-
dus prevare, od znotraj podvojena prevara.

45



Samo Tomsic

b) Praksa blodenja: religiozna prevara in ateisticna
neprevaranost

S pluralizacijo Imena Oéeta in temu ustrezno prevlado logike
neprevarancev torej iz simbolnega kot urejenega sistema oznace-
valcev in oznalencev nastane simbolno, znotraj katerega ni mo-
goce najti nobene tocke orientacije in v katerem prevlada panika.
Simbolno postane natanko »paniéno simbolno«.!” Ta moment
panike je treba vzeti dobesedno in ga navezati na moment brez-
glavega blodenja. V tem primeru panika zadeva groZnjo popolne
razpustitve simbolnega na golo disperzijo oznacevalcev, hkrati
pa ta razpustitev pomeni, da razkroj vezi med simbolnim in
realnim ogroza tudi samo simbolno posredovano realnost. Toda
ta moment panike, ki odslej nastopa kot bistvena karakteristika
registra simbolnega, je veliko bolj dvoumen, saj sama panika
hkrati postane tudi nekak$na varovalka ali blokada, ki prepreéuje
razpustitev simbolnega. Drugace receno, &e je realna konsistenca
simbolnega s pluralizacijo Imena O¢&eta postala vprasljiva, to Se
ne pomeni, da je postala vprasljiva konsistenca simbolnega kot
taka. Ko je Lacan v svojem poznem pouéevanju za posredovanje
strukture Eloveskega izkustva izbral figuro boromejskega vozla,
je hkrati tudi pokazal, da popustitev ene od obstojecih vezi, ki se
vzpostavijo med realnim, simbolnim in imaginarnim, v konkret-
nem primeru med realnim in simbolnim, okrepi vez nasprotnega
pola, tokrat med simbolnim in imaginarnim. V pani¢nem simbol-
nem torej realno konsistenco nadomesti imaginarna konsistenca,
toda realno iz te situacije ni preprosto izkljuéeno, temveé prav
tako prevladano s strani imaginarnega. Ce je torej za prevaranega
subjekta Ime Oceta predstavljalo oporo njegove gotovosti, pa za
neprevaranega subjekta paniénega simbolnega ta funkcija pripade
smislu. Razlika med obema subjektivnima pozicijama je v tem,
da za prvo realno ostaja nekaj heterogenega, medtem ko se za
drugo realno bolj ali manj uspesno prekrije s smislom. Prevlada

% Cf. Alenka Zupanéi&, Nietzsche: filozofija dvojega, Druitvo za
teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 2001, str. 35.

46



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

pomota, ki postavlja enalaj med realnim in smislom, s &imer ima-
ginarno postane privilegirani register, ki nudi govoreéemu bitju
dostop do realnega.

Toda prav ta pomota, po kateri se realno kaze kot nekaj smi-
selnega, je predpostavka religioznega verovanja, religiozno vero-
vanje v svoji €isti obliki - s to razliko, da religijo vselej spremlja
postavka pozitivnega obstoja velikega Drugega kot garanta smisla
realnega oziroma smisla smisla, medtem ko neprevaranec dekla-
rativno zavraca vsako idejo velikega Drugega, ne pa tudi univer-
zalne logike smisla, ki jam¢éi za konsistenco njegovega svetovnega
nazora, njegove celostne podobe sveta kot sveta dozdevkov. Ne-
prevaranec se tako izogne razpustitvi simbolnega registra z delnim
privzetjem religiozne hipoteze (smisel brez absolutnega garanta),
s ¢imer pa »po pomoti« prevzame religiozno pomoto in kljub
vsemu ostaja v okviru religioznega svetovnega nazora, za katerega
ni (materialni) svet ni¢ manj svet dozdevkov. Ta dvojna pomota
neprevaranega subjekta se imenuje natanko ateizem, katerega
razmah spremlja rojstvo postmoderne.

Danes velja dogmatiéno prepricanje, da Zivimo v ¢asu dovr-
sitve uéinkov smrti Boga. Toda smrt Boga je mogoée razumeti
vsaj na dva nadina. Postmoderni na¢in bi bil nekako v tem, da
razglaSamo konec velike kri¢anske eshatologije. Ce je Bog mrtev,
potem je bil mrtev Ze od vsega zacetka. Kri¢anski Bog je mrtvo-
rojenec in kricanstvo religija mrtvega Boga, torej iluzija. Toda
ob tem evociranju iluzije je treba poudariti, da to ni Freudova
pozicija. Freud stavi na prevlado znanstvenega realnega nad
religiozno resnico in s tega vidika mu mora religija nujno nastopiti
kot iluzija oziroma dozdevek, medtem ko gre v drugem primeru
za razumevanje subjekta, za katerega po smrti Boga ni ni¢ bolj
gotovo kot obstoj dozdevka. Razlika med Freudom in nepreva-
rancem je skratka v tem, da za prvega register realnega predstavlja
vir gotovosti, medtem ko za drugega gotovost izhaja iz dozdevka
in imaginarnega. Prav s Freudovo invencijo pa se naznanja dru-
gacno razumevanje smrti Boga in s tem tudi moZnost nekega
drugega ateizma. Lacan je to razumevanje denimo povzel takole:

47



Samo Tomiil

Resniéni obrazec ateizma ni Bog je mrtev — Freud $éiti oéeta celo
tedaj, ko izvir oéetovske funkcije utemelji na njegovem uboju -,
resni¢ni obrazec ateizma je Bog je nezaveden.®®

Razlika med ateistiénim potencialom psihoanalize in postmo-
dernim ateizmom je o€itna: medtem ko za neprevaranca Nietz-
schejevo deklariranje smrti Boga predstavlja zadnjo besedo, pa
za psihoanalizo smrt Boga predstavlja tocko, iz katere je treba
misliti dejanski status Boga. Resnica, ki jo razkrije smrt Boga, ni
Vse je dozdevek, temved Bog je nezaveden, kar hkrati pomeni,
da postmoderni ateizem, po katerem se je subjekt s smrtjo Boga
preprosto otresel prevare velikega Drugega, ni na ravni resnice.
Sam postmoderni ateizem je zgolj dozdevek ateizma, ker ateistiéni
neprevaranec ne preseze prevare religioznega verovanja, temveé
zgolj modificira njegovo vsebino. Ali $e drugale, Bog je mrtev Se
vedno nastopa kot resnica religioznega verovanja, medtem ko
izjava Bog je nezaveden prinasa resnico nekega drugega registra,
ki subvertira simo religiozno verovanje in ga postavi v drugaéno
lug, kar hkrati tudi pomeni, da preseze okvire religije, kar post-
modernemu ateizmu Ze v izhodi$¢u ne more uspeti.

Da bi to postalo bolj razvidno, se je treba spomniti razliénih
nacinov, kako se subjekt pusti prevarati velikemu Drugemu.
Obstajajo trije tak$ni naéini.

Prvi je Ze veckrat omenjeni religiozni naéin, ki predstavlja
verovanje v pozitivni obstoj velikega Drugega. Vernik je prevarani
subjekt, za katerega veliki Drugi nastopa kot uéinkujoéi obstoj.
Toda ker do tega obstoja vselej pride na podlagi materialnih
u¢inkov simbolnega, ki jim pripise neki prikriti smisel, to prav-
zaprav pomeni, da ga prevara imaginarno v simbolnem. Sele s
tem, ko predpostavi neki smisel, dobi podoba velikega Drugega
kot garanta tega smisla neko minimalno osnovo.

Drugi naéin je prav tako Ze veckrat omenjeni postmoderni
ateizem, za katerega veliki Drugi predstavlja zgolj neuéinkovito

2 Jacques Lacan, Seminar, knjiga X1, Stirje temeljni koncepti psiboanalize,
Drujtvo za teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 1996, str. 57. Modificiran prevod.

48



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranibh

fikcijo. Toda ta ateizem neprevaranega subjekta predstavlja zgolj
negativ religioznega verovanja, ker samo prevede uéinkujoéi ob-
stoj v neucinkujoéi (ne)obstoj.

Tretji nacin se naznanja na ravni izjave Bog je nezaveden, ki
odpira pot nekega radikalnejSega in resni¢nega ateizma. Trditi
Bog je nezaveden pomeni umestiti Boga na neko mesto, ki mu ni
mogoce pripisati niti obstoja niti neobstoja. To je natanko ekstim-
no mesto freudovskega nezavednega. Tako kot za Boga tudi za
nezavedno ni mogoée reéi, da obstaja oziroma ne obstaja, temveé
kvecjemu, da u¢inkuje. Toda to hkrati pomeni, da ima status hipo-
teze in da se je glede njega mogo&e motiti. In tako kot je roman-
tiéna percepcija nezavednega kot nekaksnega globinskega kraja
veénih arhetipov pomota glede nezavednega, ki iz slednjega na-
pravi le Se eno metafiziéno substanco veé, ali kot se temu reée:
»podzavest«, tako sta tudi religija in postmoderni ateizem pomoti
glede Boga, ki napravita iz njega bodisi kozmiénega arhitekta in
vrhovno bivajoée bodisi Dozdevek vseh dozdevkov. Religija
materialnim uéinkom simbolnega po pomoti pripise neki pozitiv-
ni obstoj kot njihov vzrok, medtem ko postmoderni ateizem s
postavko o neobstoju velikega Drugega ostane podvrzen mate-
rialnim uéinkom simbolnega, s katerimi ne ve, kaj poceti - torej
jih mora na novo osmisliti, s &imer zopet pristane v horizontu
religiozne logike smisla.

Napram temu pa trditev Bog je nezaveden izpostavlja neko
veliko bolj paradoksno naravo velikega Drugega. Trdi, da Bog
ob-staja, tj. da predstavlja neki uéinkujoci neobstoj. Toda tedaj
Bog ni niti vrthovno bivajoée niti gola fikcija, temve¢ nastopa kot
ime za »mnozico uinkov govorice«,”’ natanko tak$na mnozZica
nepredvidljivih materialnih u¢inkov simbolnega pa je freudovsko
nezavedno. Ce paje Bog mnozica uéinkov govorice ali &e je hipo-
teza Boga vezana na golo dejstvo izrekanja, se te hipoteze ni

21 Jacques Lacan, Le Séminaire, livre XXII, R § 1, predavanje 17. decembra
1974, v: Ornicar?, 2, Le Graphe, Pariz 1975, str. 103. Ali e drugade, Bog je
nekaj, kar ima telo in ne obstaja - kakor se glasi »vic« iz Seminarja XVII.

49



Samo Tomiié

mogoce otresti z golim zavraanjem verovanja kot zablode, kakor
to poéne neprevaranec. Ce se hoce ateist resniéno otresti religioz-
ne podobe velikega Drugega, se mora velikemu Drugemu najprej
pustiti prevarati, toda ta prevara mora biti drugaénega tipa kot
religiozna - izhajati mora iz materialnih uéinkov in pristati pri
neobstoju, v tem primeru pri nezavednem. Kot receno, se moz-
nost takinega resni¢nega ateizma naznanja s psihoanalizo.??

Obstaja torej neka razseznost smrti Boga, glede katere se
mnoziéni postmoderni ateizem moti. Ta pomota zadeva dejstvo,
da smrt Boga slednjega postavi kot dozdevek. Toda ali iz tega res
sledi njegova neucinkovitost? Prehod od singularnega Imena
Oceta k pluralnosti Imen pokaZe ravno nasprotno: pluralizacija
Imena Oceta ne pomeni preprosto zatona te funkcije in njene
popolne neoperativnosti, ampak nepregledno pomnozitev njenih
intervencij v subjektovo realnost. Ce je prej intervenirala kot
realna opora gotovosti in razloevanja med realnim in dozdev-
kom, pa sedaj intervenira ravno kot &isti dozdevek, kot osmislja-
nje realnega, kot nerazlo¢ljivost realnega in dozdevka. Kjer vlada
vseprisotnost dozdevka, tam vlada pluralizem Imena O¢era, se
pravi Bog kot svoja lastna pluralnost. Postmoderni ateizem ima
povsem prav, ko trdi, da Bog po svoji lastni smrti postane goli
dozdevek, toda pri tem spregleda, da ta dozdevek v logiki pro-
dukcije smisla $e vedno zaseda privilegirano mesto. Produkcija
smisla je nelo¢ljiva od hipoteze velikega Drugega, ker ima smisel
neko vrednost samo za Drugega, ker torej sama produkcija smisla
vselej Ze predpostavlja neko tocko Drugega.

Ateist kot poseben primer neprevaranega subjekta pokaze,
da je sam ateizem postmoderna deviacija verovanja v Boga, ute-
meljena na neki pomoti. V samem jedru te pomote stoji podvo-
jitev na vednost o neobstoju in verovanje v dozdevek, pri Eemer

2 Toda ne samo z njo. Veliko pred psihoanalizo se ta moZnost naznanja
z nastopom moderne znanosti, ki po Freudu prinasa moZnost nekega logicno
popolnoma drugaénega svetovnega nazora. Toda kot je bilo pokazano, je ta
znanstvena zareza hkrati pomenila tudi okrepitev logike obstojegega svetov-
nega nazora.

50



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranibh

je zelo indikativno dejstvo, da se stoZer ateistove gotovosti ne
umesca toliko na raven njegove domnevne vednosti, temveé v
okvire verovanja, tj.izhaja iz dozdevka. Ker se neprevaranec doz-
devku ne pusti prevarati, sklepa na njegovo neuéinkovitost in s
tem za nazaj podkrepi svojo vednost o neobstoju. To neprevaran-
ca vpne v dvojno gibanje od vednosti k verovanju in nazaj, ki
postopoma osmislja samo sebe. V okviru problematike obstoja
Boga je mogoée navedeno podvojitev povzeti na sledeéi nacin:
bolj ko ateist ve, da Bog ne obstaja, bolj verjame, da se ne vmesava.
Tak3na je v osnovi tudi Lacanova teza:

Vsi po vrsti so religiozni, celo ateisti. Njihova vera v Boga je dovolj
moéna, da verjamejo, kako Bog z njihovo boleznijo nima niéesar.
Ateizem je bolezen verovanja v Boga, verovanje, da se Bog v svet
ne vmesava.?

Toda preden se kakorkoli spotaknemo ob to nenavadno opre-
delitev ateizma, je treba poudariti $e drugi moment tega gibanja:
bolj ko verjame, da se Bog v svet ne vme3ava, bolj ve, da ne obstaja.
Ker med njegovo vednostjo in verovanjem vselej Ze obstaja
dolo¢ena mera vzajemne podpore, je bistvo postmodernega ateiz-
ma v samem tem nihanju med svojo lastno vednostjo in verova-
njem, nihanjem, ki je vselej Ze blodenje. Ravno zaradi tega nihanja
lahko nad njim ponovno prevlada moment religioznega verova-
nja, na kar meri natanko opredelitev ateizma kot bolezni vero-
vanja v Boga.

Razglasiti ateizem za bolezen verovanja gotovo predstavlja
zelo posebno stalisée, vendar pato ne pomeni, da je bolezen tudi
religija kot tak$na. Vse prej predstavlja doloceno sprevrnitev
Freudove miselne linije, kolikor gre podlago taksne opredelitve
iskati v postavki prehoda od singularnega Imena Oceta k mnostvu
Imen Oc&eta. V luéi tega prehoda zasede pluralnost mesto bolezen-
ske etiologije postmodernega verovanja v dozdevek, to verovanje

 Jacques Lacan, »Odgovori na vprasanja $tudentove, v: Sodobna literar-
na teorija (zbornik), Krtina, Ljubljana 1995, str. 89.

51



Samo Tomiié

pa sprevrze verovanje v Boga kot Ime Oceta. Toda ta ateisti¢na
»subverzija« zgolj postavi na glavo staro resnico.

Mimogrede, ravno zaradi tega insistiranja religiozne resnice
pozni Lacan, kadar govori o kri¢anstvu, uporablja sintagmo res-
ni¢na religija. Kaj naj bi to pomenilo? Kri¢anstvo je resniéna reli-
gija vsaj v dveh ozirih: najprej v banalnem pomenu, da jemlje
kot podlago verovanja neko resnico glede velikega Drugega (real-
na smrt Boga na kriZu in temu ustrezno rojstvo simbolnega Boga
Oceta®) - ta resnica kricanskega svetovnega nazora podpira
smiselni okvir realnosti, izloéa smisel, s katerim religija prezema
realnost govorecega bitja. Toda kri¢anstvo je resni¢na religija tudi
z ozirom na postmoderni ateizem. Slednji je bolezen — blodenje -
verovanja v Boga, kolikor se na deklarativni ravni odpove reli-
giozni resnici in se ne pusti prevarati paradoksalnim u¢inkom
velikega Drugega, bodisi v smeri njegovega obstoja bodisi v smeri
u¢inkujocega neobstoja. Postmoderni ateizem v svoji neprevara-
nosti ne proizvede nobene resnice, temveé kvecjemu deregulirano
blodi na podlagi lastne pomote. Edino, kar ga lahko u¢inkovito
ozdravi njegove paniéne odtujenosti v simbolnem, v katerem vla-
dajo prazni dozdevki, je smiselni presezek religiozne resnice,
katere bolezenska deviacija v osnovi je; in ker ne proizvede
nobene lastne resnice, tj. nobene resnice, ki bi ga iztrgala iz pri-
meZa resnicne religije in to resnico hkrati postavila na laz, zanj
tudi ni nobenega drugega upanja, kot ponovni zdrs v okvire reli-
gioznega verovanja, katerega post-modernizirana razlicica je.

Pag pa religiozna resnica vstopi v realno, ée lahko tako rece-
mo, s psihoanalizo - s tem pridrzkom, da resnica v realnem ravno
ni ve¢ religiozna, ker nima ve¢ nobenega smisla. Psihoanalizi je
uspel preboj iz religioznih okvirov prav na tocki, ko je uspelapoka-
zati, da se veliki Drugi v subjektovo realnost vseskozi vmesava
kot neobstoj oziroma da se uéinkovito vmesava samo, kolikor
ne obstaja. Samo s tem je veliki Drugi desakraliziran, torej misljen

24 Glede realne in simbolne smrti Boga cf. Alenka Zupanéié, Nietzsche:
filozofija dvojega, op. cit.

52



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

onstran okvirov logike smisla, in nastopa kot logi¢na funkcija
simbolnega. Nasprotno pa postmoderni ateizem kot bolezen
verovanja v Drugem ravno ne uspe razloéiti obstoja in uéinko-
vanja. Ko Freud razglasi religijo za iluzijo, je v tem treba razumeti,
da religija zvari skupaj obstoj in uéinkovitost za ceno izkljucitve
neobstoja iz polja ué¢inkovitosti, torej za ceno izkljuéitve ekstim-
nega karakterja realnega.

Naéin razumevanja smrti Boga, ki nastopi s psihoanalizo,
prav tako predstavlja neko prevaro. Gre za tisti modus prevare,
ki meri na realno. Lacan v seminarju Neprevarani blodijo navaja
kot primer takine prevare samega Freuda. Freud je bil dupe du
réel, se pravi nekdo, ki se je pustil prevarati realnemu, kar gadela
za »dobrega prevaranca, namreé tistega, ki ne blodi«.?> Ta preva-
ranost se kaze v rokovanju z neobstojem, denimo v primeru Pra-
oéeta, ¢igar uboj po Freudu utemelji oéetovsko funkcijo. Ta freu-
dovski mit o izvoru Imena Oceta govori natanko o realnih u¢inkih
neobstoja, ki se manifestirajo skozi paradoksno realnost nezaved-
nega. Nevrotiki na ravni svojih »individualnih mitov« ponavljajo
ta neobstojeéi dogodek, katerega materialni u¢inek je bolezenska
realnost subjekta v analizi. Obstaja torej neka razseZnost prevare,
ki zadeva realne u¢inke simbolnega in ki zaradi tega suspendira
proces blodenja in razseZnost pomote, ker je realno, ¢e se mu
seveda pustimo prevarati, nekaj, kar v subjektu ne puséa nobenega
prostora za dvom. Ravno kolikor realno nastopa kot to¢ka sub-
jektove gotovosti in tocka orientacije, ni absurdno reci, da iz te
razseznosti prevare namesto blodenja sledi njegovo suspendiranje.

Da je bil Freud dupe du réel se na privilegiran nacin kaze
tudi na ravni njegovega scientizma, v njegovi stavi, da bo iz
antagonizma med znanostjo in religijo znanost izila kot zmago-
valka. Kopernikanski udarec ¢loveskemu narcizmu, po katerem
nastopi moderna znanost kot »znanost o realnem«,?® prinasa radi-

5 Jacques Lacan, Le Séminaire, livre XXI1, Les non-dupes errent, preda-
vanje 11. decembra 1973,
26 Lacanova oznaka za matematizirano galilejsko znanost. Za iz&rpno

53



Samo Tomsié

kalni prelom z velikim Drugim, ne samo v religioznem pomenu
besede, ampak tudi z velikim Drugim kot simbolno funkeijo. V
¢asu, ko Nietzsche razglasa smrt Boga, se dejansko naznanja moz-
nost prevlade svetovnega nazora znanosti nad religioznim svetov-
nim nazorom, in ko Freud kasneje povzdiguje svetovni nazor
moderne znanosti, hkrati pokaze, da znanstveni svetovni nazor
temelji na izkljuéitvi etiénih in eksistencialnih vprasanj s podro¢ja
svojega delovanja, s ¢imer hkrati tudi razkriva resni¢no naravo
velikega Drugega: neobstoj, ki znotraj imaginarnega in sim-
bolnega proizvaja realne ucinke.

Na tej tocki se velja navezati nazaj na problematiko svetov-
nega nazora. Radikalna izkljucitev vsega imaginarnega izpostavlja
neznosno razseznost moderne znanosti, ki ni kompatibilna z no-
benim obstojeéim tipom svetovnega nazora. Ce se znanost ne
ozira na vprasanja eti¢nega in eksistencialnega tipa, se umeséa na
p6l, nasproten interesom Zivljenja, kar v zadnji instanci privede
do najslavnejse fantazme moderne dobe, namreé fantazme global-
nega opustosenja planeta in absolutnega unicenja zivljenja. Ce
torej v zgodovini obstaja tocka, na podlagi katere je mogoce napo-
vedati prevlado znanosti, pa ta tocka hkrati odpre prostor za kon-
strukcijo fantazme o znanosti kot unicevalki Zivljenja, ki taksno
prevlado obenem tudi zablokira. Ta fantazma je nekaj popolnoma
novega in kot takina predstavlja minimalni okvir, na podlagi kate-
rega je mozna regulacija znanosti in njenega napredovanja. Je
fantazma, ki tvori popek pani¢nega simbolnega postmoderne in
napravi znanost dovzetno za neki minimum svetovnega nazora.

Ni nenavadno, da Lacan preide k triumfu religije ravno na
podlagi opazovanja tega pani¢nega stanja znotraj simbolnega in
strahov, povezanih z moderno znanostjo. Ce Freud $elahko slika
podobo znanosti kot glasnice resnice napram iluzijam preteklih
stoletij, pa je v Lacanovem &asu ta podoba znanosti Ze moéno
zbledela. Natanéneje re¢eno, zbledela je freudovska ideja znanosti

obravnavo tega problema ponovno napotujem na Jean-Claude Milner, Jasno
delo, op. cit.

54



Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

kot nosilke nekega konsistentnega svetovnega nazora, ki je zmo-
zen spodriniti iluzije osmisljajocih svetovnih nazorov. Ker obstaja
cela paleta druzbenih strahov, ki izpostavljajo tesnobno dimenzijo
znanosti, je znanost vse prej postala dejavnik nelagodja v kulturi.
Zavzela je tisto mesto, ki ga je Freud $e pripisoval religiozni repre-
siji, s to razliko, da znanost nicesar ne zatira, temve¢ vse prej
producira in razkriva — neko realno. Konflikt med znanostjo in
religijo se skratka radikalizira na to¢ki, ko v zvezi z znanostjo in
njenim realnim prevlada fantazma globalnega uniéenja.

Receno je ze bilo, da se v postmodernem stanju tradicionalni
konflikt med znanostjo in religijo na poseben naéin manifestira
v obliki eti¢nih komisij. Slednjim danes pripada tista regulativna
funkcija, ki je neko& pripadala religiji. Medtem ko religiozni
svetovni nazor e temelji na ideji velikega Drugega kot pozitiv-
nega obstoja, pa eti¢na komisija nastopa kot reprezentant raz-
liénih svetovnih nazorov, katerih skupna tocka je vednost o odsot-
nosti vsakega pozitivnega garanta, skratka vednost, da veliki
Drugi ne obstaja. Toda kot reéeno, vednost o neobstoju krepi
verovanje v nevmesavanje. Ni torej nenavadno, da eti¢ne komisije
v zadnji instanci privedejo do povsem religioznega sklepa, da
nas lahko pred to novo podobo biblijskega opustosenja, ki ga
naznanja nastop znanstvenega Antikrista, »resi samo Se kaksen
Bog«, kakor se glasijo Heideggerjeve preroske besede. To izjavo
je treba vzeti veliko resneje kot je bila nemara misljena. Ce post-
moderni ateizem predstavlja zgolj podvojitev religiozne prevare,
potem njegova pot gotovo ne more pripeljati do preboja iz reli-
gioznega svetovnega nazora. Paé pa pripelje do sklepa, da je edini
nacin ozdravljenja od panike, ki prezema postmoderno simbolno,
vrnitev religije, katere resnica - kot reéeno, razlika med religioz-
nim verovanjem in postmodernim ateizmom kot njegovo bole-
zensko deviacijo je v tem, da slednji ne prinasa nobene resnice,
temve¢ zgolj mnenjski pluralizem - nevtralizira uéinke nelagodja,
ki jih v neprevaranemu subjektu denimo zbuja moderna znanost.

Primer znanosti je tukaj privilegiran zato, ker znanstveno
realno $e naprej ostaja radikalno heterogeno imaginarnim okvi-

55



Samo Tomsic

rom postmoderne realnosti. Moderna znanost onesnazuje pomir-
ljivo in konsistentno realnost govoredega bitja,?”” in s tem ko jo
onesnaZuje, spreminja njeno neproblematiéno podobo. Da je po-
trebna regulacija takine znanosti, se za neprevaranega subjekta
kaze tudi ali predvsem skozi dejstvo, da sami znanstveniki niso
imuni na ob¢utje tesnobe oziroma da je tesnoba temeljno ob¢utje
znanosti kot Eetrtega nemogoéega poklica.?® Tako je fantazma
znanosti kot uni¢evalke navsezadnje tudi znanstvena fantazma,
varovalka, ki od znotraj inhibira neovirano napredovanje zna-
nosti. Toda ée znanstvenikom njihovo lastno pocetje zbuja tesno-
bo, potem to pomeni, da je realno za same znanstvenike postalo
problem in da je znotraj znanosti prevladala ista nerazlo¢ljivost
realnega in dozdevka, kakrino propagira postmoderna doksa.
Zgolj mimogrede omenimo, da to za znanost pomeni zacetek
zabrisovanja meje med znanostjo in fikcijo, celo zacetek njunega
medsebojnega prekrivanja. Ni torej nenavadno, da je Lacan sku-
paj s triumfom religije napovedal prevlado fikcije znotraj znanosti
oziroma prihodnost znanosti kot znanosti-fikcije.*’ To je konéno
znanost po meri postmodernega stanja in to je tudi znanost, ki bo
spodbujala nadaljnje mnozZenje eti¢nih komisij in nadaljnjo po-
trebo po mnoziéni produkeiji religioznega smisla. Toda to pomeni
natanko triumf religije nad znanostjo, ali Se splosneje, triumf
smisla (imaginarne religiozne resnice) nad realnim (realnimi regi-
stri vednosti).

7 Cf. Jacques Lacan, Le Triomphe de la religion, op. cit., str. 76.

2 Cf. ibid., str. 73-75.

¥ Cf. Jacques Lacan, »Krize psihoanalize ne more biti«, dostopno na
spletni strani hup://www.krtaca.si. Ustrezni francoski izraz se glasi science-
fiction, kar sicer pomeni znanstveno fantastiko. Tukaj ga prevajam kot znanost-
fikcijo, da bi poudaril moment fikcije kot imaginarnega zajetja realnega in s
tem prevlado imaginarnega na ravni same znanosti.

56


http://www.krtaca.si

Bezen pogled v arhive islama

Slavoj Zizek

Islam za Stevilne zahodne zgodovinarje religije predstavlja pro-
blem - kako je lahko nastopil za kri¢anstvom, to poslednjo vseh
religij? Ze samo njegovo geografsko mesto pri¢a o laznosti kliseja
o vzhodnjastvu: lokacija islama, bolj kot na njegovo pripadnost
Vzhodu, kaZe na islam kot usodno oviro pravi zdruzitvi Vzhoda
in Zahoda - poanta, ki jo na zgleden nacin poda Claude Lévi-

Strauss:

Danes lahko vidim, onstran islama, do Indije, a to je Indija Bude,
pred Mohamedom. Zame kot Evropejca, in zato, ker sem Evrope-
jec, je Mohamed [...] posegel med naso refleksijo in indijske nauke,
ki so ji najblizji, in s tem prepreéil zdruzitev Vzhoda in Zahoda, ki
jima je bilo namenjeno, da se stakneta. [...]

Ce bo Zahod sledil svojim notranjim napetostim do njihovega vira,
bo ugotovil, da nas je islam, s tem ko se je vrinil med budizem in
kri¢anstvo, islamiziral, ko se je Zahod tekom krizarskih vojn pustil
ujeti v opozicijo z njim in mu s tem pricel postajati podoben, name-
sto da bi se — v primeru neobstoja islama - izroéil pocasni osmozi
z budizmom, ki bi nas $e bolj pokristjanila, in sicer na naéin, ki bi
bil 3e toliko bolj kri¢anski, kolikor bi se bili dvignili onstran kri¢an-
stva samega. Zahod je prav takrat zamudil svojo priloznost, daostane
zenska.!

Ta odlomek z zadnjih strani Zalostnih tropov (Tristes tropi-
ques) izraZa sanje o neposrednem stiku in pomiritvi med Zaho-

! Claude Lévi-Strauss, Tristes tropiques, Plon, Pariz 1955, str. 472-473,

57



Slavoj Zizek

dom in Vzhodom, kri¢anstvom in budizmom, moskim in Zen-
skim principom. Ta neposreden stik bi bil, kot harmoniéno spolno
razmerje, priloZnost za Evropo, da postane Zenska. Islam je sluzil
kot ekran, ki se je vrinil med njiju in s tem preprecil vzpon harmo-
ni¢ne hermafroditske svetovne civilizacije - Zahod je z njegovim
posegom zamudil svojo zadnjo priloZnost, da »ostane Zenska«.
(Kot bomo kmalu videli, to stalii¢e pozabi upostevati, da je islam
sam utemeljen na utajeni Zenskosti in se poskusa otresti popko-
vine, ki ga povezuje z Zenskim.) Islam potemtakem deluje kot
tisto, kar je Freud poimenoval Liebesstorer: motilec/ovira harmo-
ni¢nega spolnega razmerja. To harmoniéno razmerje bi bilo
seveda tisto, v katerem bi prevladala Zenskost: moski Zahod bi
bil ponovno zdruzen z Zenskim Vzhodom in bi na ta naéin »ostal
zenska«, se umestil znotraj Zenskosti.

Frangois Regnault je Jude opredelil kot »nas objekta« - toda
ali niso tu muslimani tisti, ki prevzemajo vlogo aseksualnega »del-
nega objekta«? Navadno govorimo o judovsko-kricanski civi-
lizaciji — morda je prisel &as (Se posebej, ce upostevamo konflikt
na Bliznjem vzhodu), da spregovorimo o judovsko-muslimanski
civilizaciji kot osi, ki je nasprotna kri¢anstvu. (Spomnimo se pre-
senetljivega znamenja te globlje solidarnosti: potem ko je Freud
leta 1938 objavil svojo knjiZico o Mojzesx in Jude s tem oropal
njihove utemeljitvene figure, so najbolj divji odzivi na to prisli s
strani muslimanskih intelektualcev v Egiptu!) Ali temu ni bil na
sledi Ze Hegel s svojim vpogledom v spekulativno identiteto ju-
dovstva in islama? V skladu s splo$no predstavo je judovstvo
(tako kot islam) »¢isti« monoteizem, medtem ko je kri¢anstvo, s
svojo Trojico, kompromis s politeizmom; Hegel islam celo oznadi
za paradigmatsko »religijo sublimnosti« v njeni najéistejsi obliki,
za univerzalizacijo judovskega monoteizma:

V mohamedanstvu je omejeno nacelo Judov preseZeno z raziiritvijo

v univerzalnost. Bog tu ni veg, tako kot pri daljnih Azijcih, motren

kot obstojeé na neposredno Euten nadin, paé pa je zapopaden kot
ena neskonéna sublimna moé, ki se dviga na vse mnostvo sveta.

58



Beien pogled v arhive islama

Mohamedanstvo je torej, v najstroZjem pomenu besede, religija
sublimnosti.2

To nemara pojasnjuje, zakaj v islamu najdemo toliko antise-
mitizma, namre¢ zaradi skrajne bliZine obeh religij. Heglovsko
receno: islam se v judovstvu sre¢uje S SAMIM SABO v svoji
»nasprotni doloéenosti«, v modusu partikularnosti. Razlika med
judovstvom in islamom konec koncev torej ni substancialna, tem-
veé povsem formalna: judovstvo in islam sta ISTA religija v razli¢-
nem formalnem modusu (v pomenu, v katerem Spinoza trdi, da
sta realni pes in ideja psa substancialno eno in isto, razlika je
zgolj v njunih modusih).? - Zoper to staliice je treba zatrditi, da
je judovstvo tisto, ki predstavlja »abstraktno negacijo« politeizma
in ki ga, kot takega, politeizem Se vedno preganja (v tej smeri
kaze cela vrsta indicev: »Jehova« je mnozinski samostalnik; Bog
v eni svojih zapovedi Judom prepoveduje ¢aséenje drugih bogov
»pred menoj«, ne zunaj dosega njegovega pogleda itd.), medtem
ko je kri¢anstvo edini resniéni monoteizem, ker v Eno vkljuéi
samorazcep — njegov nauk se glasi: da bi v resnici imel Eno, potre-
bujes TRI.

Kaj je torej islam, ta moteéi presezek, ki reprezentira Vzhod
za Zahod in Zahod za Vzhod? Fethi Benslama v svoji knjigi Psiho-
analiza na preizkusu islama* ponudi sistemati¢no iskanje »arhiva«
islama, njegove obscene skrivne mitske opore, ki »se ne preneha
ne zapisovati« in kot taka podpira izrecno formulirano dogmo.
Ali, na primer, zgodba o Hagiri ne predstavlja »arhiva« islama,
ki je do njegovih izrecnih naukov v takinem razmerju, kot je

2 G. W. E Hegel, TWA X, str 61-62.

3 Zdi se, da tu tréi na oviro celo Heglova logika triad: triada, ki se ponuja,
a je Hegel ne more priznati, je seveda triada judovstvo-krianstvo-islam:
najprej je tu neposredni/abstraktni monoteizem, ki mora zaradi svojega
neposrednega zna&aja pladati ceno uteledenja v partikularni etniéni skupnosti
(zato se Judje odpovedujejo vsakemu proselitizmu); sledi kri¢anstvo s svojo
trojico; in konéno islam kot resniéno univerzalen monoteizem.

4 Fethi Benslama, La psychanalyse a l'éprexve de I’Islam, Aubier, Pariz
2002 (paginacije v oklepajih, ki sledijo navedkom, se nanasajo na to knjigo).

59



Slavoj Zizek

judovska skrivna mojzesovska tradicija do izrecnih naukov ju-
dovstva? Eric Santner v svoji razpravi o freudovski figuri Mojzesa
vpelje kljuéno razlikovanje med simbolno zgodovino (nizom
izrecnih mitskih poroéil in ideolosko-eti¢énih predpisov, ki konsti-
wirajo tradicijo skupnosti, njeno »etiéno substanco«, kot bi temu
rekel Hegel) in njenim obscenim Drugim, nepripoznavno »spek-
tralno«, fantazmatsko skrivno zgodovino, ki dejansko podpira
izrecno simbolno tradicijo, a mora ostati izkljuéena, e naj bo
operativna.’ Freud si v svoji knjigi o Mojzesu (zgodba o njegovem
umoru itd.) prizadeva rekonstituirati taksno spektralno zgodo-
vino, ki preganja judovsko religiozno tradicijo. Clani neke skup-
nosti ne postanemo enostavno tako, da se identificiramo z njeno
izrecno simbolno tradicijo, ampak Sele, ko vzamemo nase tudi
spektralno razseznost, ki vzdrzuje to tradicijo, nemrtve duhove,
ki preganjajo Zive, skrivno zgodovino travmati¢nih fantazij, ki
se prenasa »med vrsticami«, skozi vrzeli in popacitve izrecne
simbolne tradicije. Trmasta navezanost judovstva na nepripo-
znano nasilno utemeljitveno gesto, ki kot spektralni dodatek pre-
ganja javni pravni red, je Judom omogo¢ila, da se brez ozemlja
in skupne institucionalne tradicije obdrzijo in prezivijo skozi
tisocletja: niso se hoteli odreéi svojim duhovom, pretrgati vezi s
svojo skrivno, utajeno tradicijo. Paradoks judovstva je v tem, da
ohranja zvestobo nasilnemu Dogodku natanko skozi njegovo
NEPRIZNAVANIJE, tj. brez njegove simbolizacije: ta»potlaéeni«
status Dogodka je tisto, kar daje judovstvu vitalnost brez primere.

Kaj je potemtakem tisti potlaceni Dogodek, ki daje vitalnost
islamu? Kljué do tega ponuja odgovor na neko drugo vprasanje:
kako se islam, tretja Religija Knjige, prilega tej seriji? Judovstvo
je religija genealogije, niza generacij; v kri¢anstvu nato Sin umre
na krizu, kar pomeni, da umre tudi oée (Eesar se je povsem zavedal
Hegel) — umre patriarhalni genealoski red kot tak, sveti Duh ne
ustreza druzinski seriji, vpeljuje post-oéetovsko/druzinsko skup-

® Glej Eric Santner, » Traumatic Revelations: Freud’s Moses and the Origins
of Anti-Semitisms, v: Sexuation, Duke University Press, Durham 2000.

60



Beien pogled v arbive islama

nost. V nasprotju tako z judovstvom kot s kri¢anstvom, ostalima
dvema religijama knjige, islam Boga izkljuuje iz domene
ocetovske logike: Alah ni oée, ni niti simbolni oée - Bog je eden,
ni niti rojen niti ne rojeva bitij. V islamu ni prostora za sveto
druzino. To je razlog, zakaj islam toliko poudarja dejstvo, da je
bil Mohamed sirota; to je razlog, zakaj Bog v islamu intervenira
natanko v trenutkih suspenza, umika, neuspeha, zatemnitve
ocetovske funkcije (ko sta mati ali otrok zapuséena ali prezrta s
strani bioloskega oéeta). To pomeni, da Bog v temelju ostaja v
domeni nemozZnega-Realnega: je nemozno-Realno zunaj oceta,
tako da je med »¢clovekom in Bogom genealo$ka puscava« (320).
To je tocka Freudovih tezav z islamom, saj njegova celotna teorija
religije temelji na vzporejanju Boga in oceta. A kar je nemara
pomembneje, je, da to dejstvo politiko vpisuje v samo srce islama,
saj »genealoska puicava« onemogoca osnovanje skupnosti na
strukturah star§evstva ali na drugih krvnih vezeh: »puscava med
Bogom in O&etom je mesto utemeljitve politiénega« (320). Skup-
nosti z nastopom islama ni veé mogoée utemeljiti na naéin Totema
in tabuja, z umorom oceta in iz njega izhajajoco krivdo, ki poveze
brate - od tod nepri¢akovana aktualnost islama.

V nasprotju z judovstvom in islamom, kjer je Zrtvovanje sina
v zadnjem trenutku prepreceno (angel intervenira pri Abrahamu),
pa se zgolj krscanstvo odloci za dejansko Zrtvovanje (uboj) sina
(286). To je razlog, zakaj mora islam, kljub temu, da priznava
Biblijo kot sveto besedilo, zanikati to dejstvo: v islamu Jezus ni
zares umrl na krizu, Judje so dejali: »*Ubili smo Jezusa, Mesijo,
Marijinega sina in BoZjega poslanca!” A niso ga ubili in niso ga
krizali, ampak so si le domisljali.« (4,157).° V islamu je dejansko
na delu dosledna proti-Zrtvena logika: Abrahamova odloéitev,
da ubije svojega sina, v koranski razli¢ici Izakovega Zrtvovanja
ni razumljena kot ultimativno znamenje Abrahamove pripravlje-
nosti slediti BoZji volji, pa¢ pa kot posledica njegove napacne

5 Odlomke iz Korana navajamo po izdaji: Koran, Uéila international,
Trzi¢ 2004.

61



Slavoy Zizek

interpretacije svojib sanj: angel s tem, ko prepreci dejanje, sporodi,
da se je Abraham zmotil, da Bog ni zares hotel tega dejanja (275).

Kolikor je Bog v islamu neko nemozno-Realno, to v zvezi z
Zrtvovanjem velja v obeh ozirih: lahko deluje zoper Zrtvovanje
(ni simbolne ekonomije menjave med verniki in Bogovi, Bog je
¢isto Eno Onstrana), a tudi v prid Zrtvovanju, ko bozansko Real-
no postane nadjazovska figura, ki terja »darovanje nekega Zrtve-
nega objekta temaénim bogovom« (Lacan, Seminar XI). Zdi se,
da islam niha med tema dvema skrajnostima, z obsceno Zrtveno
logiko, ki doseze vrhunec v ponovnem opisu zgodbe o Abelu in
Kajnu ~ Koran takole poro¢a o zgodbi

o Adamovih sinovih, kakor se je odvila. Zrtveni dar enega je bil
sprejet, drugega pa ne. In drugi je rekel: »Resniéno, ubil te bom!«
»Bog sprejme dar le od dobrih,« je odvrnil prvi. »Tudi ée stegne$
roko proti meni, da bi me ubil, je jaz ne bom stegnil proti tebi,
zakaj bojim se Boga, Gospodarja svetov. Zelim, da vzames s seboj
ta greh skupaj z drugimi in da prebivas v ognju.« To je kazen za
vse nasilnike. Strast ga je napeljala k bratomoru. Resniéno ga jeubil
in postal eden pogubljenih. (5,27-5,30)

Ni torej zgolj Kajn tisti, ki si Zeli ubijanja: Abel sam je dejavno
udelezen pri tej Zelji, izziva Kajna k dejanju, tako da bi se tudi
on sam (Abel) znebil svojih grehov. Benslama ima prav, ko na
tem mestu opaZa sledove »idealnega sovrastvae«, ki se razlikuje
od imaginarnega sovra$tva kot agresivnosti proti svojemu dvoj-
niku (289): Zrtev si sama aktivno Zeli zloéin, katerega zZrtev bo
postala, tako da bo kot muéenec vstopila v raj in krivca poslala v
pekel. Z dana3njega vidika nas mika poigrati se z anahronisticno
$pekulacijo, da je »teroristiéno« logiko muéenceve Zelje po smrti
mogoce najti Ze tu v Koranu — &etudi je problem seveda treba
umestiti v kontekst modernizacije. Tezava islamskega sveta je,
kot je dobro znano, v tem, da je islam, ker je bil naglo izpostavljen
Zahodni modernizaciji, brez potrebnega asa za »predelavo« trav-
me njenega udarca, brez potrebnega &asa, da bi zanj zgradil sim-
bolni-fikcijski prostor/zaslon, lahko na ta udarec reagiral samo

62



Bezen pogled v arbive islama

na nacin povrine modernizacije, imitirane modernizacije, obso-
jene na neuspeh (iranski $ahovski rezim), ali pa — zaradi neobstoja
pravega simbolnega prostora fikcij - z neposrednim povratkom
k nasilnemu Realnemu, k odkriti vojni med islamsko Resnico in
zahodnjasko Lazjo, brez prostora za simbolno posredovanje. V
tej »fundamentalistiéni« reitvi (gre za moderen pojav, ki nima
nobene neposredne zveze z muslimanskimi tradicijami) se boZan-
ska dimenzija ponovno uveljavi v svoji nadjazovski, Realni raz-
seznosti, kot morilska eksplozija Zrtvenega nasilja, ki bo pomirilo
obsceno nadjazovsko boZanstvo.

Nadaljnja kljuéna razlika med judovstvom (vkljuéno z nje-
govim kr$¢anskim nadaljevanjem) in islamom je - kot lahko vidi-
mo na primeru Abrahamovih dveh sinov - v tem, da judovstvo
izbere Abrahama kot simbolnega oeta, izbere fali¢no resitev oce-
tovske simbolne avtoritete, uradnega simbolnega sorodstva, zav-
racajo¢ drugo Zensko, s éimer izvede »fali¢no prisvojitev nemoz-
nega« (153). Islam se nasprotno odlo¢a za Hagdrino potomstvo,
za Abrahama kot bioloskega oéeta, ohranjajoé¢ distanco med
ofetom in Bogom, ohranjajo¢ Boga vdomeni NemoZnega (149).”

Tako judovstvo kot islam potladita svoji utemeljitveni gesti —
kako? Kot kaze pripoved o Abrahamu in njegovih dveh sinovih
z dvema razliénima Zenskama, lahko tako v judovstvu kot v isla-
mu oée postane ole, prevzame ocetovsko funkcijo, samo s posre-
dovanjem druge Zenske. Freudova hipoteza se glasi, da potlacitev
v judovstvu zadeva dejstvo, da je bil Abraham tujec (Egipéan) in
ne Jud - utemeljujoéa oletovska figura, ki prinasa razodetje in
vzpostavi zavezo z Bogom, mora priti od zunaj. V islamu potla-
&itev zadeva Zensko (Hagiro, egiptovsko suznjo, ki je dala Abraha-
mu njegovega prvega sina): éeprav sta Abraham in Izmael (mitski
praoce vseh Arabcev) v Koranu veckrat omenjena, pa Hagira

7 Seveda je mogode trditi, da je Ze v Genezi na delu implicitno spodkopa-
vanje uradne ideologije, ko Bog vendarle posreduje, da bi redil Hagirinega
sina, napovedujo¢ mu slavno prihodnost — (tudi) Geneza se postavi na stran
druge Zenske, ki je bila zreducirana na orodje prokreacije.

63



Slavoj Zizek

ostaja neomenjena, izbrisana iz uradne zgodovine. A kot taka Se
naprej preganja islam, njene sledi so se ohranile v obredih, kot je
na primer obveza romarjem v Meko, da $estkrat teéejo sem in tja
med hriboma Safa in Marva, kjer gre za neke vrste nevroti¢no
ponavljanje/uprizarjanje Hagarinega obupanega iskanja vode za
svojega sina v pus¢avi. - Tole je zgodba iz Geneze o Abrahamovih
dveh sinovih, ki predstavlja kljuéno popkovno povezavo med
judovstvom in islamom - najprej Izmaelovo rojstvo:

Zena Sardja Abramu ni rodila otrok; imela pa je egiptovsko deklo,
ki ji je bilo ime Hagara. Sardja je rekla Abramu: »Glej, GOSPOD
mi ni dal, da bi rodila. Pojdi k moji dekli! Mogoée bom po njej
dobila otroka.« Abram je poslusal Sardjo. Potem ko je preteklo
deset let, odkar se je Abram naselil v kinaanski dezeli, je Abramova
zena Sardja vzela svojo egiptovsko deklo Hagiro in jo dala mozu
Abramu za zeno. Sel je k Hagiri in je spoéela. Ko pa je videla, da je
spocela, je zadela zani¢evati gospodarico. Sardja je rekla Abramu:
»Ti si kriv, da me Zali. Dala sem ti svojo deklo v naroéje, ko pa je
videla, da je spocela, me je zaéela zani€evati. Naj GOSPOD sodi
med menoj in teboj!« Abram je rekel Sariji: »Glej, tvoja dekla je v
tvoji roki; naredi z njo, kar se ti zdi prav!« Tedaj je zaéela Sardja z
njo tako trdo ravnati, da je Hagira pobegnila od nje.
GOSPODOV angel jo je nasel pri studencu v pus€avi, pri izviru
ob poti proti Suru. Rekel je: »Hagéra, Sarijina dekla, od kod
prihajas in kam gres?« Rekla je: »Bezim od svoje gospodarice Sara-
je.« GOSPODOV angel ji je rekel: »Vrni se k svoji gospodarici in
se podrédi njeni roki!« Potem ji je GOSPODOV angel rekel: »Silno
bom namnozil tvoje potomstvo, da ga ne bo mogoée presteti.« In
GOSPODOV angel ji je rekel: »Glej, spoéela si in rodila bos sina;
daj mu ime Izmael, kajti GOSPOD te je slisal v tvoji stiski. Ta
Elovek bo pravi divji osel. Njegova roka bo proti vsem in roke vseh
proti njemu; nasproti vsem svojim bratom se bo naselil.«
Imenovala je GOSPODA, ki je z njo govoril: »Ti si El Roi«; rekla
je namreé: »Ali sem res tukaj videla tistega, ki me je videl?« Zato
se vodnjak imenuje Beér Lahij Rof; glej, je med Kadesem in Be-
redom.

Potem je Hagira Abramu rodila sina. Abram je dal sinu, ki ga je
rodila Hagdra, ime Izmael. (1 Mz 16,1-16,15)

64



Beien pogled v arbive islama

Abraham je po ¢udeznem rojstvu Izaka, igar brezmadezno

spocetje, kot se zdi, anticipira Kristusa (Bog je »obiskal Saro« in
jo napravil noseco), ko otrok ni bil ve¢ dojen, pripravil veliko
gostijo:

Ko je Sara nekoé videla sina Egipéanke Hagire, ki ga je rodila
Abrahamu, kako se igra, je rekla Abrahamu: »Nazeni to deklo in
njenega sina! Kajti sin te dekle ne sme dedovati skupaj z mojim
sinom Izakom.« Ta beseda Abrahamu zaradi sina ni bila prav nié
pogodu. Bog pa mu je rekel: »Naj ti ne bo Zal ne de¢ka ne dekle!
Poslusaj Saro, kar koli ti porece! Kajti po Izaku se ti bo imenovalo
potomstvo. A tudi iz deklinega sina bom naredil narod, kajti tvoj
potomec je.«

Abraham je zgodaj zjutraj vstal, vzel kruha in meh vode, dal to
Hagiri na rame in jo z de¢kom poslal proé. Sla je in blodila po
beeriébski puséavi. Ko pa je voda v mehu poila, je vrgla decka pod
enega od grmov. Potem je §la in sedla za streljaj puicice dale¢; rekla
si je namreé: » Naj ne gledam, kako deéek umira!« Ko je tako sedela
v bliZini, je na glas zajokala. Bog je pa slisal deckov glas in Bozji
angel je iz nebes poklical Hagiro ter ji rekel: »Kaj ti je, Hagdra?
Ne boj se, kajti Bog je slisal de¢kov glas od tam, kjer lezi. Vstani,
poberi decka in ga dfzi s svojo roko! Kajti iz njega bom naredil
velik narod.« Bog ji je tedaj odprl oéi, da je zagledala studenec. Sla
je, napolnila meh z vodo in dala piti decku. (1 Mz 21,9-21,19)

Pavel v Pismu Galacanom poda kri¢ansko razli¢ico Abraha-
Sare in Hagdre:

Povejte mi, vi, ki hoZete biti pod postavo: ne slisite, kaj pravi posta-
va? Pisano je namreg, da je Abraham dobil dva sinova, enega od
dekle in enega od svobodne. Toda sin, rojen iz dekle, se je rodil po
mesu, sin pa, rojen iz svobodne, po obljubi. To je povedano v pri-
spodobi: gre namreé za dve zavezi. Ena izvira s Sinajske gore in
rodi za suZnost: takina je Hagira. Hagira je gora Sinaj, ki je v
Arabiji: ta se sklada s sedanjim Jeruzalemom, ki je suzenj s svojimi
otroki vred. Oni Jeruzalem, ki je zgoraj, pa je svoboden in ta je
na$a mati. Pisano je namreé: »Razveseli se, nerodovitna, ki ne rodis;
zavriskaj in vzklikni, ki nisi v porodnih bole¢inah; zakaj ve¢ je
otrok zapuicene, kakor tiste, ki ima moZza.« Vi pa, bratje, ste kakor

65



Slavoj Zizek

Izak otroci obljube. In kakor je takrat tisti, ki je bil rojen po mesu,
preganjal tistega, ki je bil rojen po duhu, tako se dogaja tudi zdaj.
Toda kaj pravi Pismo? Odpédi deklo in njenega sina, kajti sin dekle
ne bo dedoval s sinom svobodne. Zaradi tega, bratje, nismo otroci
dekle, temveé svobodne. (Gal 4,21-4,31)

Pavel tu uprizori jasno simetri¢no soocenje: Izak nasproti
Izmaelu je enako simbolnemu oéetu (Ime-O¢ceta) nasproti biolo-
§kemu (rasnemu) oéetu, »poreklo preko imena in duha nasproti
poreklu preko substancialne transmisije Zivljenja« (147), otrok
svobodne nasproti otroku suznje, otrok po duhu nasproti otroku
po mesu. Toda tak$no branje mora poenostaviti svetopisemsko
pripoved v (vsaj) treh kljuénih tockah:

(1) Oéitna skrb Boga za Hagdro in Izmaela, njegov poseg, s
katerim mu resi Zivljenje;

(2) nenavadna karakterizacija Hagare, ki ni enostavno Zenska
mesa in sle, ni¢vredna suznja, ampak tista, ki VIDI Boga (»Imeno-
vala je GOSPODA, ki je z njo govoril: “Ti si El Roi’; rekla je nam-
red: ‘Ali sem res tukaj videla tistega, ki me je videl?’«). Hagira
kotizkljuéena druga Zenska, zunaj simbolne genealogije, ne pred-
stavlja zgolj poganske (egiptovske) plodovitosti Zivljenja, temveé
tudi neposreden dostop do Boga — neposredno vidi videti samega
Boga, kar ni bilo dano niti Mojzesu, ki se mu je Bog moral prika-
zati v podobi gorecega grma. Hagdra kot taka naznanja misti¢ni/
zenski dostop do Boga (razvit kasneje v sufizmu);

(3) ne zgolj pripovedno dejstvo, da k izbiri (med mesom in
duhom) nikoli ni mogo¢e pristopiti neposredno, kot k izbiri med
dvema hkratnima moZnostima. Da bi Sara dobila sina, ga mora
najprej dobiti Hagara, kar pomeni, da gre tu za nujno zaporednost,
ponavljanje, kakor da moramo, e hofemo izbrati duha, najprej
izbrati meso - $ele drugi sin je lahko resniéni sin po duhu. Simbol-
na kastracija govori prav o tej nujnosti: »kastracija« pomeni, da
ni mogo¢ neposreden dostop do Resnice - kot pravi Lacan, res-
nica vznikne iz sprevida, pot do Duha vodi samo skozi Meso itd.

Spomnimo se Heglove analize frenologije, ki sklene poglavje
o »Opazovanju samozavedanja« iz njegove Fenomenologije duba:

66



Beien pogled v arbive islama

Hegel se tu zate¢e k metafori, ki zadeva natanko falos, organ oe-
tovske ploditve, z namenom razloZiti nasprotje dveh moznih
branj propozicije » Duh je kost« (vulgarno materialisti¢no »reduk-
cionistiéno« branje - oblika nase lobanje dejansko in neposredno
doloéa poteze ¢lovekovega duha - in spekulativno branje ~ duh
je dovolj mo¢an, da zatrdi svojo identiteto s kar najbolj inertno
materijo in jo »odpravi«, celo najbolj inertna materija ne more
uiti posredovalni mo¢i Duha). Vulgarno materialistiéno branje
ustreza pristopu, ki v falosu vidi zgolj organ scanja, medtem ko
je spekulativno branje v njem sposobno razloéiti tudi mnogo visjo
funkcijo ploditve (natanko »koncepcijo« kot biolosko anticipa-
cijo koncepta):

Tisto globoko, kar duh Zene od znotraj navzven, ampak le tja v
sVojo prcdstavna zavest in pusca v njej, = in nevednost te zavesti,
kaj je to, kar sama pravi, je isto zvezanje visokega in nizkega, ki ga
na Zivem narava naivno izraZa v zvezanju svoje najvisje dovrsitve,
organa ploditve, in organa scanja. -

Neskonéna sodba kot neskonéno bi bila dovriitev samega sebe
zajemajocega zivljenja; v predstavi ostajajoia zavest le-te pa se
obnasa kot scanje.?

Natanéno branje tega pasusa razkrije, da Heglova poanta
NI v tem, da mora prava spekulativna drza, v nasprotju z vulgar-
nim empiricistiénim duhom, ki vidi zgolj scanje, izbrati ploditev.
Paradoks je v tem, da je neposredna izbira ploditve zanesljiv nacin,
da jo zgresimo: neposredna izbira »resni¢nega pomena« ni mo-
goa, TREBA je pri¢eti z »napaéno« izbiro (scanja) — pravi speku-
lativni pomen vznikne le skozi ponovljeno branje, kot kasnejsi
rezultat (ali stranski produkt) prvega, »napaénega« branja ... In
lahko bi dodali, da Sara lahko dobi svojega otroka 3ele potem,
ko je Hagdra dobila svojega.

Kam natanko se tu umes¢a kastracija? Preden na prizoriice
stopi Hagdra, Sara, fali¢na-patriarhalna Zenska, ostaja jalova,

§ G. W. E Hegel, Fenomenologija duba, Analecta, Ljubljana 1998, str. 180,

67



Slavoj Zizek

neplodna natanko zato, ker je preve¢ moéna/fali¢na; nasprotje,
ki smo mu prie, torej ni enostavno nasprotje med Saro, v celoti
podvrzeno patriarhalnemu/faliénemu redu, in neodvisno ter sub-
verzivno Hagdro, ampak je nasprotje, inherentno Sari sami, nje-
nima dvema vidikoma (fali¢na osabnost, materinstvo). Sara je sa-
ma tista, ki je preve¢ moéna, oblastna in ki jo je Hagira morala
ponizati, da bi ona sama lahko dobila otroka in s tem vstopila v
patriarhalni genealoski red. Znamenije te kastracije je sprememba
njenega imena iz Saraje v Saro. Toda ali je kastrirana zgolj Sara?
Ali ni kastriran tudi Abraham? § Hagiro je lahko zaplodil otroka
na neporeden-bioloski nacin, a zunaj prave genealogije simbol-
nega sorodstva; to je mogoce Sele preko zunanjega posega Boga,
ki »obisée Saro« — ta vrzel med simbolnim in bioloskim oéetov-
stvom JE kastracija.

Izbira Hagdre, neodvisne jasnovidke Boga, in ne pokorne
gospodinje Sare v islamu, nam ponuja prvi namig na nezadostnost
obicajnega pojmovanja islama kot skrajnega moskega monoteiz-
ma, bratskega kolektiva, iz katerega so zenske izkljuc¢ene in mo-
rajo ostati prekrite s tanéico, ker je njihovo kazanje kot tako eks-
cesivno, motece, ker izziva moske in jih odvra¢a od njihovega
sluZenja Bogu. Spomnimo se absurdne talibanske prepovedi nose-
nja kovinskih pet pri Zenskah - kakor da bi, celo ¢e so zenske v
celoti pokrite z obleko, moske Se vedno izzival zven njihovih
pet ... Toda obstaja cel niz potez, ki oporekajo temu obi¢ajnemu
pojmovanju. Prvig, potreba po tem, da Zenske ostajajo prekrite,
implicira skrajno seksualiziran univerzum, v katerem je Ze samo
sreCanje z zensko provokacija, ki se ji noben moski ne more
upreti. Represija mora biti tako moéna, ker je tako moéna seksu-
alnost sama - kaksna je druzba, v kateri zven kovinskih pet pri
moskih izzove izbruh poZelenja? Neki Easopis je pred leti porocal
o tem, kako sta bila moski in Zenska, ki nista bila v sorodu, nekaj
ur skupaj ujeta v gondoli, ker se je stroj pokvaril. Ceprav se ni
ni¢ zgodilo, pa se je Zenska zatem ubila: sama predstava o tem,
da si ve¢ ur sam s tujcem, naredi predstavo, da se »nié ni zgodilo«,
za nezamisljivo ... Ni¢ nenavadnega torej, da Freud v Psihopatolo-

68



Beien pogled v arbive islama

giji vsakdanjega Zivljenja, ko analizira slavne sanje o »Signorelli-
ju«, poroca, da je bil neki stari musliman iz Bosne in Hercegovine
tisti, ki mu je posredoval »modrost« o seksualnosti kot edini
stvari, zaradi katere je vredno Ziveti: »Ko nisi ve¢ zmoZen imeti
spolnih odnosov, ti preostane le Se smrt.«

Drugié, tu je predzgodovina islama, s Hagdro, primordialno
materjo vseh Arabcev, ki je Koran ne omenja; in poleg tega Se
zgodba o Mohamedu in Kadiji (njegovi prvi Zeni), ki mu je omo-
gocila potegniti loénico med resnico in lazjo, med sporo¢ili angela
in demona. Obstajajo primeri, kjer so bozja sporoéila, ki jih pre-
jema Mohamed, nevarno blizu koristoljubnim izmisljotinam, med
katerimi je nemara najbolj znana tista o njegovi poroki z Zejnebo,
Zeno njegovega posvojenca Zejda. Mohamed pri¢ne, potem ko
jo vidi napol golo, strastno hlepeti po njej; potem ko Zejd izve
za to, se ji vestno odrece (se od nje lo¢i), tako da bi lahko vstopil
v igro njegov ofim in se poro¢il z njo. Toda na Zalost je bila pod
veljavnim arabskim zakonom tak$na zveza prepovedana, a Moha-
med je — glej ga zlomka! — ravno tedaj prejel razodetje, s katerim
ga je Alah izvzel veljavnosti tega zakona (Koran 33,37; 33,50).
Tu je v Mohamedu celo mogoce videti element praoceta, ocetov-
ske figure, ki poseduje vse Zenske v svoji veliki druzini.

Toda dober argument v prid Mohamedovi osnovni iskrenosti
je ta, da je bil on sam prvi, ki je radikalno podvomil v bozansko
naravo svojih videnj in jih odpravil kot halucinatorna znamenja
norosti ali kot jasne primere demonske obsedenosti. Svoje prvo
razodetje je doZivel, ko se je v éasu ramadana umaknil na obrobje
Meke: ugledal je nadangela Gabriela, ki ga je pozval: »Pripove-
duj!« (gara’, od tod Qur’an). Mohamed je mislil, da se mu je
zmesalo, in ker preostanka svojega Zivljenja ni hotel preziveti
kot vaski idiot iz Meke in je smrti dajal prednost pred sramoto,
se je odloéil, da se vrze z visoke skale. A potem se je vizija pono-
vila: zaslisal je glas od zgoraj, ki je govoril: »O, Mohamed! Ti si
apostol Boga in jaz sem Gabriel.« Toda tudi ta glas ga ni pomiril,
zato se je pocasi vrnil v svojo hifo in v globokem obupu dejal
Kadiji, svoji prvi Zeni (kakor tudi prvi osebi, ki je vanj verjela):

69



Slavoj Zizek

»Zavij me v odejo, zavij me v odejo.« Ona ga je zavila in Mohamed
ji je povedal, kaj se mu je zgodilo: »Moje Zivljenje je v nevarnosti.«
Kadija ga je vestno potolazila.

Ko so po nadaljnjih Mohamedovih videnjih nadangela
Gabriela njegovi dvomi $e vedno vztrajali, ga je Kadija prosila,
naj ji pove, ko ga bo naslednji¢ obiskal, da bi na ta nacin lahko
potrdila, ali gre v resnici za Gabriela ali le za obi¢ajnega demona.
Mohamed je tako naslednji¢ rekel Kadiji: »To je Gabriel, ki je
pravkar priSel k meni.« »Vstani in se usedi na mojo levo.« Moha-
med je to storil in ona je dejala: »Ga vidi§?« »Da.« »Potem pa
vstani in sedi na mojo desno.« Tako je storil in dejala je: »Ga
vidi§?« Ko je povedal, da ga vidi, ga je Kadija prosila, naj se pre-
stavi in se ji usede v naro¢je, in — potem ko se je razkrila in odvrgla
tancico - ponovno vprasala: »Ga vidi§?« In on je odgovoril: »Ne.«
Nato ga je pomirila: »Raduj se in bodi dobre volje, on je angel in
ne hudié.« (Obstaja nadaljnja razlicica te zgodbe, v kateri se, ob
zadnji preizkusnji, Kadija ne le razkrije, pa¢ pa naro& Mohamedu,
naj »vstopi v njeno zensko srajco« (seksualno penetrira vanjo),
nakar Gabriel odide. In dejala je apostolu Boga: »Resniéno vam
povem, to je angel in ne hudi¢.« Implicitna domneva je ta, da bi
" se angel, za razliko od pohotnega demona, ki bi uzival ob pogledu
na kopulacijo, vljudno umaknil s prizorii¢a.) Mohamed je bil
odresen dvomov in je lahko pricel s svojo kariero glasnika Boga
Sele potem, ko mu je Kadija priskrbela dokaz o pristnosti njegovih
sreevanj z Gabrielom.”

Mohamed je svoja razodetja sprva torej doZivljal kot zname-
nja poeti¢nih halucinacij - njegov prvi odziv nanje je bil: »Nobe-
nega od Bozjih bitij pa nisem bolj sovraZil kot zanesenega pesnika
ali obsedenca.« Prva oseba, ki ga je odrefila te njegove neznosne
negotovosti, kot tudi vloge druzbenega izobéenca, vaskega idiota,
in prva oseba, ki je verjela v njegovo sporoilo, prvi musliman, je
bila Kadija, Zenska. V zgornjem prizoru nastopa kot lacanovski

? Edina kasnejsa priloZnost, ob kateri demonska intervencija pokvari nje-
gova videnja, je slavna epizoda iz »Satanskih stihov«.

70



Beien pogled v arbive islama

»veliki Drugi«, garant Resnice subjektovega izjavljanja, in on
lahko verjame v svoje sporoéilo in vernikom sluzi kot glasnik
Resnice samo v obliki te kroZne opore, skozi nekoga, ki veruje
vanj. Verovanje nikoli ni neposredno: da bi verjel, mora nekdo
drug verjeti vame, in tisto, v kar verjamem, je to verovanje drugega
vame. Spomnimo se prisloviénega dvomeéega junaka, vodje ali
kake druge figure avtoritete, ki - etudi je obupan - izpolni svoje
poslanstvo, ker drugi (njegovi privrZenci) verjamejo vanj in on
ne more prenesti misli na to, da bi jih razoéaral. Si je mogoce
zamisliti huj3i pritisk od tistega, ki ga doZivljamo, ko nas nedolzen
otrok pogleda v oéi in reée: »Toda jaz zaupam vate!«

Pred leti so nekatere feministke (Mary Ann Doanne) Lacana
obtozile, da daje prednost moski Zelji: samo moski so zmozni
polnega neposrednega Zelenja, medtem ko lahko Zenske le Zelijo
zeleti, histeriéno posnemajo Zelenje. Z ozirom na verovanje je
stvari treba postaviti na glavo: Zenske verujejo, medtem ko moski
verjamejo tistim, ki verjamejo vanje.'® V osnovi gre tu seveda za
tematiko objekta a: drugi, ki »verjame vame«, v meni vidi nekaj
ve¢ od mene samega, nekaj, ¢esar se sam ne zavedam, objekta v
meni. Sodeé po Lacanu je Zenska za moske zreducirana na objekt
a - kaj pa, e je stvar obratna? Kaj, ¢e je moski tisti, ki si zeli
objekta svoje Zelje, pri Cemer se ne zaveda vzroka svojega Zelenja,
medtem ko je Zenska bolj neposredno osredotoéena na (objekt-)
razlog Zelje?

Tej potezi je treba pripisati vso tezo: Zenska poseduje neko
vednost o resnici, ki predhodi celo prerokovi lastni vednosti. -
Ta oris $e nadalje zaplete natanéen modus Kadijine intervencije,
naéin, kako je bila zmoZna potegniti loénico med resnico in lazjo,
med boZjim razodetjem in demoniéno obsedenostjo: tako da je

19 Nekot sem sanjal obiajne ostudno samovieéne sanje o tem, da sem
dobil neko veliko nagrado; moja reakcija, V SANJAH, je bila, da to ne more
biti res, da gre le za sanje, in vsebina sanj je bila v tem, da sem se s sklicevanjem
na celo vrsto indicev (uspesno) preprical, da ne gre le za sanje, temve za
realnost - tisto, kar je tu potrebno odkriti, je, kdo je bila Zenska, ki se je skrivala
v sanjah, kdo je bila moja Kadija.

71



Slavoj Zizek

postavila v ospredje (vrinila vmes) samo sebe, svoje odkrito telo
kot utelesenje neresnice, skuinjavo za pravega angela. Zenska:
laz, ki (v najboljSem primeru) ve, da je uteleSenje lazi. V nasprotju
s Spinozo, kjer je resnica znamenje same sebe in lazi, je t laz
znamenje same sebe in resnice.

Kadija doseze demonstracijo resnice s tem, da se provoka-
tivno pokaze (avtor uporabi besedo monstration, 207). Potemta-
kem ne moremo postaviti enostavnega nasprotja med »dobrime«
islamom (spostovanje do Zensk) in »slabim« islamom (zakrite
zatirane Zenske). Poanta ni v preprostem vracanju k »potlaéenim
feministi¢nim izvorom« islama in s tem k obnovi islama v njegovi
feministi¢ni razseZnosti: ti zatrti izvori so hkrati izvori zatiranja
zensk. Zatiranje ne zatira enostavno izvorov, pac pa mora zatreti
SVO] LASTNI izvor. Kljuéni element genealogije islama je ta
prehod od Zenske kot edine, ki lahko verificira Resnico samo, k
zenski, ki ji po naravi manjkata razum in vera, k Zenski, ki vara
in laZe, izziva moske, se kot mote¢ madeZ vriva mednje in Boga
in ki jo je zato treba izbrisati, narediti nevidno, jo nadzirati, saj
njen ekscesivni uzitek grozi moskim, da jih bo pogoltnil.

Zenska kot taka je ontoloski $kandal, njeno javno razkazo-
vanje Zali Boga. Ni preprosto izbrisana, pa¢ pa ji je dovoljen po-
novni vstop v strogo nadzorovan univerzum, katerega fantazmat-
ski temelji so najbolje vidni v mitu o veéni devici: razvpite houris,
device, ki éakajo muéence v Raju, nikoli ne izgubijo svoje nedolz-
nosti - njihov himen je po vsaki penetraciji zopet magi¢no povrnjen
v prvotno stanje. Tukaj gre za fantazmo nerazcepljenega in nemo-
tenega faliénega uzitka, za fantazmo univerzuma, v katerem so
izbrisane vse sledi Zenskega drugega uZitka (255-256). Najgloblji
odgovor muslimanke na vprasanje, zakaj prostovoljno nosi tan-
¢ico, je: »zaradi sramu pred Bogom«, da ne bi uzalila Boga. V raz-
kazovanju Zenske je neka erektilna $trlina, neka obsceno-vsiljiva
kvaliteta, in ta kombinacija vizualnega vsiljevanja in enigmatiéne
vednosti je eksplozivna, podira ontolosko ravnovesje univerzuma.

Kako naj na ozadju tega potemtakem beremo administrativne
ukrepe, kot je francoska prepoved nosenja tanéice v Solah pri

72



Bezen pogled v arhive islama

mladih muslimankah? Paradoks je dvojen. Prvié, ta prepoved
prepoveduje nekaj, kar tudi sama kvalificira za erektivno razka-
zovanje, znamenje lastne identitete, ki je premoéno, da bi bilo
dovoljeno, in ki podira francosko naéelo egalitarnega drzavljan-
stva - tudi nosenje tanéice je, s francoskega republikanskega
stali¢a, provokativno kazanje, »monstration«. Drugi paradoks
je v tem, da ta drzavna prepoved prepoveduje prepoved samo
(215), in morda je ta prepoved najbolj zatiralska od vseh - zakaj?
Ker prepoveduje prav tisto potezo, ki konstituira (druzbeno-
institucionalno) identiteto drugega: to identiteto deinstituciona-
lizira in jo spremeni v nepomembno osebno idiosinkrazijo.
Tak3no prepovedovanje prepovedi ustvarja prostor univerzalnega
Cloveka, za katerega so vse razlike (ekonomske, politiéne, reli-
giozne, kulturne, seksualne ...) indiferentne, stvar nakljuénih sim-
bolnih praks itd. Je ta prostor res spolno nevtralen? Ne —ane v
smislu skrivnega gospostva moske »falocentriéne« logike: ravno
nasprotno, prostor brez legitimne zunanjosti, ki ni zaznamovan
z nobeno zarezo, ki bi povlekla érto vkljuéitve/izkljuéitve, pred-
stavlja prostor »Zenskega« ne-vsega in je kot tak vse-obsegajo¢,
prostor brez zunanjosti, v katerem smo vsi umeséeni v neke vrste
»absolutno Zenskost, Zensko-Svet« (217), ki obdaja vse nas. V
tem univerzumu, z njegovo prepovedjo prepovedi, ni krivde, toda
ta odsotnost krivde je placana z neznosnim vznikom tesnobe.
Prepoved prepovedi je neke vrste »obéi ekvivalent« vseh prepo-
vedi, univerzalna in s tem univerzalizirana prepoved, prepoved
vse dejanske drugosti: prepovedati prepoved drugega pomeni pre-
povedati njegovo drugost (216). V tem je paradoks tolerantnega
multikulturalistiénega univerzuma mnostva zivljenjskih slogov
in drugih identitet: bolj kot je toleranten, bol; je zatiralsko homo-
gen. Martin Amis je nedavno tega napadel islam kot najdolgoéas-
nejso vseh religij, ki od svojih vernikov zahteva, da vedno znova
izvajajo iste neumne obrede in se u¢ijo na pamet vedno iste svete
formule - globoko se je motil: pravi dolgéas je na strani multikul-
turalistiéne tolerantnosti in permisivnosti. Zenska torej poseduje
vednost o resnici, ki predhodi celo Prerokovi lastni vednosti.

73



Slavoj Zizek

Vrnimo se k vlogi Zensk v predzgodovini islama, ki ji je treba
dodati Mohamedovo spocetje, kjer zopet tréimo ob skrivnostno
domeno »med-dvema-Zenskama«. Potem, ko je na svoji zemlji
obdeloval ilovico, se je Abdulah, njegov bodo¢i oée, odpravil k
hisi neke druge Zenske in ji pricel dvoriti, ona pa ga je zavrnila,
ker je bil ves umazan od ilovice. Pustil jo je, se umil, od$el k Amini
in z njo obéeval - tako je Amina spocela Mohameda. Nato se je
vrnil k drugi Zenski in jo vprasal, ali je sedaj $e vedno voljna; ona
je odgovorila: »Ne. Ko si el mimo mene, je med tvojimi oémi
sijala bela lué. Klicala sem te, ti pa si me zavrnil. Odsel si k Ami-
ni in ona ti je vzela lué.« Uradna Zena dobi otroka, druga dobi
vednost—v Abdulahu vidi ve¢ od Abdulaha samega, »lué«, nekaj,
kar poseduje, ne da bi vedel za to, nekaj v njem ve¢ od njegasamega
(spermo, s katero bo zaplojen Prerok), in ta objekt a je tisti, ki
poraja njeno Zeljo. Abdulahov poloZaj je polozaj junaka vdetektiv-
skem romanu, ki ga nenadoma pri¢nejo preganjati, mu celo groziti
s smrtjo - ve nekaj, kar lahko ogrozi velikega kriminalca, a on
sam (ali ona — navadno gre za Zensko) ne ve, kaj to nekaj je. Abdu-
lah v svojem narcizmu ta objekt 4 v sebi zamenja za samega sebe
(pomesa objekt in vzrok Zenskine Zelje) in zato se kasneje zopet
vrne k njej, zmotno preprican, da si ga bo $e vedno Zelela.

To opiranje na Zenskost (in vrh vsega $e na tujo Zensko) tvori
potlaceni temelj islama, njegovo nemisljeno, ki si ga prizadeva
izkljuéiti, izbrisati ali vsaj obvladati s pomo¢jo kompleksne ideo-
loske strukture, pri éemer pa ga ta temelj $e naprej preganja, ker
predstavlja sam vir njegove vitalnosti. - Zakaj Zenska v islamu
potemtakem predstavlja tako travmatiéno prisotnost, taksen
ontoloski $kandal, da mora ostati prikrita? Pravi problem ni groza
brezsramnega razkazovanja tistega, kar se skriva pod tanéico,
temve¢ prej narava tancice same. To Zensko tanéico je treba pove-
zati z znanim Lacanovim branjem anekdote o tekmovanju med
Zeuksisom in Parrasiosom, dvema starogrikima slikarjema, ki
tekmujeta v tem, kdo bo ustvaril bolj prepriéljivo iluzijo.! Najprej

" Jacques Lacan, Stirje temeljni koncepti psihoanalize, Analecta, Ljubljana
1996, str. 97.

74



Beien pogled v arbive islama

je Zeuksis naslikal tako realisti¢no sliko grozdja, da je privabila
ptice, ki so grozdje skusale pojesti. Nato je zmagal Parrasios,
tako da je na steno naslikal zagrinjalo, nakar mu je Zeuksis, potem
ko mu je Parrasios pokazal svoji sliko, dejal: »No, in zdaj nam
pokazi, kaj si naslikal zadaj za tem.« Iluzija Zeuksisove slike je
bila tako prepri¢ljiva, da je Parrasios podobo zamenjal za stvar
samo; iluzija Parrasiosove slike pa je na delu v samem pojmovanju,
da pred seboj vidimo zgolj tanéico, ki prekriva skrito resnico. To
je nacin, kako po Lacanu deluje Zenska maskarada: Zenska nosi
masko, da pri nas izzove reakcijo, kakrino je pri Zeuksisu izzvala
Parrasiosova slika —No, snemi masko in nam pokazi, kaj sivresnici!

Ni nakljuéje, da so predstavniki dvojne maskarade vedno
zenske: medtem ko se moski lahko zgolj pretvarja, da je Zenska,
pa se samo Zenska lahko pretvarja, da je moski, ki se pretvarja,
da je Zenska, samo Zenska se lahko pretvarja, da je to, kar je (Zen-
ska). Da bi pojasnil ta specifiéno Zenski status pretvarjanja, se
Lacan skli¢e na Zensko, ki nosi zakrit laZen penis, da bi evocirala,
da je falos:

Tak3na je Zenska za svojo tanéico: odsotnost penisa iz nje naredi
falos, jo spremeni v objekt Zelje. Ce na to podrobnost $e podrobneje
opozorite s tem, da ji nadenete ljubko lasuljo in plesno obleko, te-
daj nam boste imeli - oziroma bo imela - res kaj povedati: u¢inck je
stoodstotno zagotovljen, pravijo tisti, ki se prav nié ne obotavljajo."

Logika, ki je tu na delu, je mnogo bolj zapletena, kot pa se
nemara zdi: ne gre zgolj za to, da o€itno laZen penis evocira odsot-
nost »pravega« penisa; strogo paralelno s Parrasiosovo sliko se
prva reakcija moskega, potem ko vidi obrise laZnega penisa, glasi:
»Snemi ta smeSen ponaredek in mi pokazi, kaj imas spodaj!« Mo-
ski s tem spregleda, da je laZen penis na nek nadin stvar sama:
»falos«, ki je Zenska, je senca, ki jo mece laZen penis, tj. posast
neobstojecega »realnega« falosa pod preobleko laznega. Zenska

12 Jacques Lacan, »Subverzija subjekta in dialektika Zelje v freudovskem
nezavednems, v: Spisi, Analecta, Ljubljana 1994, str. 301.

75



Slavoj Zizek

maskarada ima v tem natanénem pomenu strukturo mimikrije,
kajti za Lacana v mimikriji ne gre za posnemanje podobe, s katero
se zelim zliti, pa¢ pa za posnemanje tistih potez te podobe, za
katere se zdi, da kaZejo na to, da je v ozadju neka skrita realnost.
Tako kot v primeru Parrasiosa ne posnemam grozdja, temveé
tandico: »Mimikrija daje nekaj videti, prav kolikor se to nekaj
razlikuje od tistega, éemur bi lahko rekli on sam in kar je zadaj.«"?
Status falosa ustreza statusu mimikrije. Falos je v zadnji instanci
neke vrste madez ¢loveskega telesa, ekscesivna poteza, ki ne
ustreza telesu in tako poraja iluzijo neke druge skrite realnosti
za podobo.

To nas pripelje nazaj k funkciji tancice v islamu: kaj pa, ¢e
pravi $kandal te tanice ni Zensko telo, ki ga tanéica zakriva, tem-
veé NEOBSTO] Zenskosti? Kaj pa, &e je posledi¢no ultimativna
funkcija tanéice natanko v tem, da vzdrzuje iluzijo, da za njo JE
nekaj, substancialna Stvar? Ce slede¢ Nietzschejevi izenaéitvi
resnice in Zenske Zensko tanéico zamenjamo s tanéico, ki zakriva
ultimativno Resnico, potem e jasneje vidimo prave zastavke
muslimanske tanéice. Zenska predstavlja groznjo, ker pri¢a o
»neodlo¢ljivosti« resnice, o nizu tanéic, za katerimi ni nobenega
ultimativnega skritega jedra; s tem, ko jo prekrijemo, ustvarimo
iluzijo, da se za tanico skriva Zenska Resnica — grozljiva resnica
o lazi in prevari, seveda. V tem vidimo prikriti $kandal islama:
samo Zenska, samo uteleenje neodlocljivosti resnice in lazi, je
lahko garant Resnice. Iz tega razloga mora ostati zakrita.

To nas privede do naSe zadetne teme: Zenska in Vzhod. Prava
izbira ni izbira med bliZnje-vzhodnim moskim islamom in bolj
Zensko daljno-vzhodno duhovnostjo, paé pa med daljno-vzhod-
nim povzdigovanjem Zenske v Mater-Boginjo, generativno in
destruktivno substanco Sveta, in muslimansko nezaupljivostjo
do Zensk, ki — paradoksno — na negativen na¢in mnogo bolj nepo-
sredno pri¢a o travmatiéni-subverzivni-kreativni—eksplozivni
moci Zenske subjektivnosti.

13 Lacan, Stirje temeljni koncepti psiboanalize, op. cit., str. 94.

76



Milost telesa'

Rowan D. Williams, nadskof Canterburyjski

Zakaj je seksualnost pomembna? Vecina ljudi se zaveda, da je
seksualna intimnost zanje v nekaterih pogledih strasljiva, da gre
kratkomalo za kraj, kjer so se priceli uéiti zrelosti, kolikor je Ze
premorejo. Veéina izmed nas ve, da je celotna zadeva brezupno
komiéna, obdana s tolikimi ¢udnimi pripetljaji in priloZnostmi,
da se osmesimo. Mnogi vedo, da je to kraj, kjer so kar najgloblje
prizadeti in nemoéni. Kultura nasploh in Se posebej religija sta
posvetili ogromno energije jalovi nalogi, da prideta tej reéi na
kraj. V pri¢ujofem eseju Zelim poskusiti malce bolje razumeti,
zakaj je ta naloga obsojena na neuspeh in zakaj je prav to dejstvo
kljuéno za to, da v polnejsi meri uvidimo, zakaj in kako je po-
membna - pa tudi, da v polnejsi meri uvidimo, kaj ima ta po-
membnost opraviti z Bogom.

Najbolje je, da zaénemo pri posameznem, pri neki zgodbi.
Raj Quartet Paula Scotta je prepoln prodornih in zelo poglob-
lienih analiz tragedij seksualnosti: tema, ki tece skozi vse Stiri
romane in zdruZuje njihove razli¢ne obseZne zgodbe, je unicenje
Ronalda Merricka in propad njegove lastne ¢loveénosti in Eloveé-
nosti vseh, ki mu pridejo v roke. Ta propad se dejansko zaéne v
trenutku, ko odkrije, kako ga vzburja, kako vdira v njegovo za-
sebnost drazljivo telo nekega moskega, kar ga navda z odporom

! [Prevedeno po: Rowan D. Williams, »The Body's Graces, v: Theology
and Sexuality, ur. Eugene F. Rogers ml.,, Blackwell, Oxford 2002, str. 309-
321

77



Rowan D. Williams, nadskof Canterburyjski

in grozo. Njegov prvi poskus, da bi kaznoval in zatrl objekt svoje
zelje, izpusti s povodca sile smrti in skrunitve, ki ga zatem sprem-
ljajo povsod. Seksualno zavrnitev dramatizira s prakticiranjem
odnosa gospodar-hlapec: ponizuje tisto, po ¢emer hrepeni, da
ne bi bilo ogroZeno njegovo gospostvo in da seksualna polomija
lahko postane nekaksna politiéna tragedija. Merrick je ikona »poli-
ti¢nega telesa«: njegov teror, njegova zavrnitev in njegovo propa-
danje so metafora Vladavine? kot take, oblasti, ki se hote odvraca
od priznanja tistih Zelja in potreb, ki jih lahko odpre in zadovolji
le ranljivost v odnosu do preziranega in poniZzanega tujca.

Merrickova tragedija se prepleta z zgodbo o Sari Layton, liku,
ki se ves ¢as zaveda svoje nemoci spri¢o dogodkov, svoje nezmoz-
nosti, da bi opravila s krivicami in grozotami preteklosti, ki pa
hkrati vseskozi poskusa na stvari gledati in se nanje odzivati resni-
coljubno in velikodusno. Sara se ob koncu drugega romana iz
serije pusti zapeljati, sicer brez ljubezni, a vendar ne kar tako:
njeno voljnost Se zlasti spodbode zapeljivéeva neusmiljeno jasna
percepcija nje same. Ona, tako ji pravi, ne pripada ni¢emur, pa
¢etudi se Se tako trudi podvreci konvencijam Vladavine. V njeni
resni¢ni velikodu$nosti zija izgubljeno in prazno mesto: »Ti ne
poznas nobenega veselja, kajne?«’

Izvzeta iz zivljenja druzine, ki si jo obupano prizadeva podpi-
rati, izvzeta iz Zivljenja evropske skupnosti v Indiji, Sara v res-
nici ne obstaja za nikogar in za ni¢. Zaradi svoje naravne resnico-
ljubnosti in pomanjkanja egoistiéne samoobrambe je sposobna
to priznati takoj, ko je bila izrecena opazka: tuje ji je vsako veselje,
ker ni zmoZna biti nikjer. Ko je konéno zmamljena v posteljo,
ko »gresta skozi« neznost, ki v resnici ni neznost ljubimcev, Sara
pride k sebi: ve¢ ur zatem, ko z vlakom potuje nazaj k svojidruzini,
se ozre v ogledalo in vidi, da je bila »deleZna milosti svojega telesa«*.

Kaj to pomeni? Stavek se v nadaljevanju romana veckrat
ponovi, a popolnoma jasno je, da za Saro ni nobenega trajnega

? [Raj - beseda se uporablja kot oznaka britanskega imperija v Indiji.]
3 Paul Scott, The Day of the Scorpion, Heinemann, London 1968, str. 450.
# Ibid., str. 454.

78



Milost telesa

veselja. Sledita nose¢nost in splav; osamljenost Se naprej. Kljub
temu pa ni¢ v tem izérpavajoce bole¢em romanu ne kaZe na to,
da je bil Sarin trenutek »milosti telesa« utvara. Nekako se je zave-
dala, kaj je ta trenutek bil in kaj ne: prekoracena je bila meja, in
to je bilo in ostaja milost; biti prisoten, Eetudi to lahko pomeni
vedeti, da je milostno telo bolj kot kdaj vir ranljivosti. A to je
vendarle milost, zapolnitev praznine, vstop v neko drugo vrsto
identitete. Cetudi je Sarin spolni odnos morda premogel le malo
ljubezni, celo bolj malo plemenitosti, pa je odkrila, da je njeno
telo lahko vzrok njene srece in srece drugega. To odkritje je tisto,
ki najjasneje pokaZe, zakaj bi tu lahko govorili o milosti. Zakr¢an-
skega vernika je milost transformacija, ki je v veliki meri odvisna
od naSe vednosti o tem, da smo videni na poseben nacin: kot
pomembni, kot hoteni.

Celotna zgodba o stvarjenju, uteleSenju in nasi vkljucitvi v
obéestvo Kristusovega telesa nam govori, da si nas Bog zZeli, kot
da bi bili Bog, kot da bi bili tisti brezpogojni odgovor BoZjemu
dajanju, ki je v Zivljenju Trojice Bozje sebstvo. Ustvarjeni smo,
da bi se lahko ujeli v to, da bi se nauéili z vsem srcem ljubiti Boga
preko spoznanja, da nas Bog ljubi kakor Boga.

Osnovno naéelo — &e ne tudi stalna praktiéna realnost — Ziv-
ljenja kricanskega obéestva je naloga nauéiti nas, da nase odnose
uredimo tako, da bi ¢loveska bitja lahko sama sebe videla kot
zazelena, kot razlog veselja. Ni¢ presenetljivega ni v tem, da se
tako v Svetem pismu kot zunaj njega za prikaz te novosti percep-
cije prosto uporablja seksualne podobe. Manj pa je jasno, zakaj
se na dejstvo seksualne Zelje, na konkretne zgodbe o ¢loveski
seksualnosti, za razliko od posplosujoéih metafor, ki jih proizvaja,
tako stezka gleda kot na stvar milosti oziroma se jih prizna kot
stvar milosti samo, ée so ograjene z mrezo pogojev. Ce Zelimo to
razumeti, moramo stopiti korak nazaj, da bi si natanéneje ogledali
naravo seksualne Zelje; tu pa grozita abstraktnost in ¢ezmerno
ambiciozna teorija.

V eni redkih senzibilnih in domiselnih analiz seksualne Zelje
spod peresa filozofa Thomas Nagel zapise:

79



Rowan D. Williams, nadikof Canterburyjski

Scksualna zelja vkljucuje neke vrste percepeijo, a ne zgolj eno samo
percepcijo njenega objekta, kajti v paradigmatskem primeru vza-
jemne Zelje naletimo na kompleksen sistem dodatnih vzajemnih
percepcij — ne le percepcij seksualnega objekta, ampak percepcij
samega sebe. Nadalje, seksualna zavest o drugem v prvi vrsti vklju-
¢uje znatno mero zavesti o sebi — veé, kot je najdemo v vsakdanji
utni percepciji.’

Spocetka me lahko vzburi nekdo, ki se ne zaveda, da ga perci-
piram, in to vzburjenje je pomembno za nov naéin mojega »iden-
tificiranja z lastnim telesome, a $e ne zadostuje za govor o polnem
razponu seksualnosti. Vzburjen sem kot kulturno in ne zgolj
biolosko bitje; svoje telo moram torej prinesti v skupen svet jezika
in (v najsirSem smislu!) »ob&evanja«. Moje vzburjenje ni le moja
stvar: da bi vedel zanj, da bi ga prepoznal, da bi lahko bilo kaj
drugega kot zgolj bezno nakljugje, potrebujem njegov vzrok. Da
bi se moja Zelja torej lahko ohranila in razvijala, mora biti sama
percipirana; in &e naj se razvije tako, kot se razvija po naravi,mora
biti s strani drugega percipirana kot zazelena - to pomeni, damora-
ta moje vzburjenje in Zelja postati vzroka Zelje nekoga drugega.

Da bi se moja Zelja ohranila in sploh imela upanje na izpolni-
tev, mora biti izpostavljena tveganju, da bo videna s strani svojega
objekta. Nagel v tem celotnem kompleksnem procesu vidi pose-
ben primer tega, kar se dogaja v vsakem jezikovnem poskusu, da
bi z drugimi delili pomen neke reci. Moja razumljivost je deloma
odvisna od tega, da vem, da »vidis«, da hoem povedati nekaj
smiselnega. In to, da ti povem ali pokazem, da to hoéem, implicira,
da te »vidim« kot nekoga, ki hoée razumeti. »Seksualnost ima po-
dobno strukturo: vkljucuje Zeljo po tem, da naSega partnerja vzburi
prepoznanje nase Zelje, da bi bil ali bila vzburjena.«®

Vse to nakazuje, da v seksualnem odnosu nimam veé oblasti
nad tem, kar sem. Vsako pristno izkustvo Zelje me puscéa v tem

5 Thomas Nagel, Mortal Questions, Cambridge University Press, Cam-
bridge 1979, str. 44-45.
6 Ibid., str. 47,

80



Milost telesa

poloZaju: sam po sebi ne morem zadovoljiti svojih hotenj, ne da
bi jih popaéil ali naredil trivialne. Toda v tem izkustvu imamo
opraviti s posebno intenzivnim primerom nemodi jaza samega.
Da bi bilo moje telo zame vzrok veselja, cilj vrnitve k sebi, mora
biti tam za nekoga drugega, mora biti percipirano, sprejeto, nego-
vano. In to pomeni, da je izroeno stvarjenju veselja v tem dru-
gem, kajti le kot naravnano k uzitku, k sre¢i drugega, postane
vredno ljubezni brez vsakih zadrzkov. Zeleti si lastno veselje
pomeni Zeleti si veselje tistega, ki si ga Zelim: moje iskanje uZitka
preko telesne prisotnosti drugega je hrepenenje po tem, da se
uzivam v svojem telesu. Kot je zapisal Blake, spolna partnerja
drug v drugem »ob¢udujeta poteze usliSane Zelje«. Ugaja nam,
ker ugajamo.

Natanko s tega vidika, pravi Nagel, lahko razumemo potrebo
po jeziku seksualnega neuspeha, nezrelosti, celo »perverzije«. Sa-
motna spolna aktivnost deluje na ravni spro$¢anja napetosti in
posebnega lokaliziranega fiziénega ugodja; a kolikor nima prav
veliko opraviti s tem, da me nekaj onstran mene percipira na naéin,
da spremeni mojo zavest o sebi, za diskusijo o seksualnosti kot
procesu in odnosu nima posebnega pomena ter pove bore malo
o milosti. Nagel mimogrede poda stevilna zanimiva opaZanja o
seksualnih stikih, ki bodisi ne dopusé¢ajo nobene izpostavljene
spontanosti, ker so zvezani s specifiénimi metodami seksualnega
vzdrazenja - kot je sado-mazohizem -, ali pa dopuséajo zgolj
omejeno zavest o uteleSenju drugega, ker je v odnosu na delu
tolikino neravnovesje, da je Zelja drugega zame nepomembna ali
minimalna - posilstvo, pedofilija, bestialnost.” Te »asimetri¢ne«
spolne prakse lahko do neke mere upravié¢eno oznaéimo za per-
verzne, ker enemu akterju dejansko podeljujejo oblast nad situ-
acijo — se pravi enemu akterju, ki mu ni treba ¢akati na Zeljo
drugega. (Sicer pa, ¢e to pomeni, da je norma heteroseksualnega
obéevanja, ki je druzbeno odobrena v $tevilnih kulturnih okoljih,
»perverzija« — no, potem je to povsem resna domneva.)

7 Ibid., str. 49-50.

81



Rowan D. Williams, nadskof Canterburyjski

Ce za sedaj pustimo ob strani terminoloska vprasanja o tem,
kaj je normativno ali idealno, pa je videti, da imamo tukaj vsaj
pribliZno predstavo o tem, kaj bi utegnil biti najsplosnejsi pomen
seksualnosti. In domnevam, da bi se moralno vprasanje moralo
glasiti: Koliko naj bo nasa seksualna aktivnost komunikativna?
Koliksno sirino ¢loveskih moznosti in kolikien obéutek, da je
telo zmozno zaceliti in oplemenititi Zivljenje drugih, naj izkazuje?
Naglova razmisljanja kaZejo na to, da nekatere oblike seksualne
aktivnosti pacijo ali omejujejo Elovesko domiselnost, globino ali
prostranost pomena, ki bi ga utegnila nositi tak$na aktivnost: da
vkljuéujejo domnevo, po kateri seksualna aktivnost nima toliko
opraviti z zadevami Elovekove osebne rasti in ¢lovekove integri-
tete, kot mislimo mi sami. Pri odlo¢itvah glede seksualnega Ziv-
lienjskega sloga, sposobnosti, da nekatere vzorce opredelimo za
sterilne, nerazvite ali celo pokvarjene, gre - v tej luéi - za odloéitve
glede tega, kaj hoéemo, da nase telesno Zivljenje izraza, kako naj
bodo nasa telesa vpeljana v celoten projekt »éloveskega osmislja-
nja« nas samih in drug drugega.

Zmoznost sprejemanja takinih odloéitev je pomembna.
Povsem konvencionalna (heteroseksualna) morala nas enostavno
odvezZe tezav, s katerimi bi nas soo¢ila odloéitev. Vprasanje ¢love-
skega pomena se ne zastavlja niti nam ni¢ ne pomaga uvideti,
kaksno vlogo igra seksualnost, ko se uéimo biti ¢loveski drug do
drugega - vstopiti v milost telesa -, saj je vse, kar moramo vedeti,
zgolj to, da je seksualnost v enem kontekstu dovoljena, v drugem
pa ne. Zato ne preseneéa, &e je odziv pogosto bodisi: »Ni po-
membno, kaj (govorim o) poénem s svojim telesom, saj Stejejo
predvsem moje notranje Zivljenje in ¢ustvas, ali pa: »Edini kriterij
je v tem, kaj nudi ugodje in ne $koduje.« Oba odziva se v resnici
odrekata ¢loveski resnosti vsega tega.

Tako kot konvencionalna etika so tudi to poskusi, kako se
izogniti tveganju. Nagel se pribliZa tistemu, za kar osebno menim,
da je na tem mestu treba redi, namreé da je seksualna »perverzija«
seksualna aktivnost brez tveganja, brez nevarnega priznanja, da
je moje veselje odvisno od veselja drugega, kot je njegovo odvisno

82



Milost telesa

od mojega. Popacena scksualnost predstavlja poskus ponovne
pridobitve nadzora nad lastno sre¢o in poskus zavrnitve mozno-
sti, da bi moje telo na novo ustvarila percepcija kake druge osebe.
To poslediéno pomeni umik mojega telesa iz podviga, v katerem
¢loveska bitja postajajo smiselna [make sense] skozi sodelovanje,
v skupnosti, pomeni umik mojega telesa iz jezika, kulture in
politike. Ve¢ina ljudi, ki se jim je o tem zdelo vredno razmisliti,
je opazila doloéeno nagnjenje k spregi nenavadnih oblik seksualne
aktivnosti in politiénega izkrivljanja besed ter korupcije (zopet
Merrick iz Raj Quartet - kajpada prava patologija muéitelja).
Tisto, kar so nas o politiki pornografije nauéile Zenske avtorice,
kot je Susan Griffin, je izostrilo to opazanje.

Toda kako naj pravilno ravnamo s tem tveganjem, z vstopom
v kolaborativni naéin osmisljanja [making sense] nasih celotnih
materialnih sebstev? Seveda je natanko to tisto, zaradi &esar je,
kot sem Ze omenil, sam projekt »priti tej reci na kraj« obsojen na
neuspeh. Tragiki in komiki seksualnosti ne bo nié napravilo konca.
V prvi vrsti gre za podrodje nasega Zivljenja, kjer smo lahko s
svojim celotnim telesom zavrnjeni, kjer lahko tvegamo in se
prepustimo »izpostavljeni spontanosti«, o kateri govori Nagel,
in pri tem izpademo neumni ali celo odvratni, tako da je percepcija
nas samih, ki nam je ponujena, negativirajo¢a in pogubna (menim,
da o tem precej vedo homoseksualci). In to je tudi kraj, kjer se
lahko stra$na nesmiselnost nase situacije prikaze kot komedija,
celo farsa. Mimogrede, mika me reci, da se spolnost lahko zdi
zares smesna samo kulturam in ljudem, ki premorejo doloéeno
mero moralne zavesti o tem, kako spolnost oblikuje osebe, in
zato zavest 0 moralnem in osebnem tveganju, s katerim je pove-
zana: za pornografa in znanstvenega proucevalca, ki raziskuje
naéine maksimiranja vrhuncev, se zdi, da praviloma ne vidita prav
veliko nevarne absurdnosti celotne zadeve.

Ce spolna percepcija udariob mino ali se kako drugaée zmoti,
lahko, tako kot vsak dialog, v katerem govorimo drug mimo dru-
gega, postane farsa — tudi & smo na robu boleéine. Shakespeare
(kot po navadi) ve, kako stopati po tako tezavnem robu: se Malvo-

83



Rowan D. Williams, nadskof Canterburyjski

liu smejemo ali ne? Kajti njega preobrazi zmota, da je zazelen -
in &e tovrstne preobrazbe, tovrstne preobrnitve ne bi bile del
naSega seksualnega izkustva, ne bi videli vica.

Vic pa se zalomi zato, ker je vsa zadeva konec koncev resna.
Malvolio je smesen, in tisto, kar ga dela smesnega, je hkrati tisto,
kar celotno epizodo dela strasno in nepopravljivo bole¢o. Moz
je konec koncev tvegal droben korak v ranljivost, v skupen svet
seksualno percipiranih teles, in bil neusmiljeno, s posmehom
zavrnjen. V igri, ki je skorajda preobloZena s seksualno ambiva-
lenco in Zeljami, ki udarjajo v prazno, Malvolio na brutalen nacin
kaze, zakaj imajo vsi »resni« liki tako ali drugace tezave s seksual-
nostjo, zakaj se izogibajo zaupanju in izpostavljanju, zaljubljeni
v svoje privatne fantazije posplosene ljubezni.

Odkritje scksualnega veselja in Zivljenjskega vzorca, v kate-
rem je to veselje mo¢ dose¢i, mora vkljucevati negotovosti »izpo-
stavljene spontanosti« — izkustvo napaénega razumevanija ali (nag-
lega ali pocasnega) odkritja, da v tem razmerju ne gre za veselje.
Ce so ta odkritja sploh znosna, potem so znosna zato, ker so
vsaj uspela spremeniti moznosti nasih Zivljenj na tak nacin, da
imamo $e vedno neko predstavo o tem, kaj bi utegnilo biti veselje.
A treba je vedeti, da odkritje veselja pomeni nekaj ve¢ od golih
dejstev seksualne intimnosti. Milost telesa lahko v celoti odkrijem
samo, ¢e si vzamem ¢as, as, ki je potreben za vzajemno spoznanje
o tem, da jaz in moj partner drug za drugega nisva le pasivni
orodji. Teh reéi se naué¢imo v tkivu celotnega odnosa pogovarjanja
in sodelovanja; seveda pa drzi, da ve¢ ko si vzamemo ¢asa, dlje
vztraja neke vrste tveganje. Dlje ko to traja, bolj se izpostavljamo,
in ohraniti moramo voljo po tem, da dopustimo, da nas oblikujejo
percepcije drugega. Ce jo pravilno razumemo, seksualna zvestoba
ni izogibanje tveganju, pa¢ pa ustvarjanje konteksta, v katerem
se lahko razraste milost, ker obstaja zaveza, da ne bomo zbezali
pred percepcijo drugega.

Ko blagoslovimo seksualne zveze, jim damo Zivljenje, real-
nost, ki ni odvisna od beznih misli in éustev udelezenih; a to sto-
rimo z namenom, da bi si lahko z doloéeno svobodo »vzeli ¢as«

84



Milost telesa

za dozorevanje in gojenje kar se da globokih Eustev. Tega ne bi
smeli storiti z namenom ustvariti popolnoma brezosebno in
vsiljeno »zvezo«; &e storimo to, potem tvegamo, da bomo blago-
slov spremenili v prekletstvo, milost v zakon, umetnost v uposte-
vanje pravil.

Drugaée reéeno, preprican sem, da obljuba zvestobe, neome-
jeno posvecanje ¢asa drug drugemu, ostaja kljuéna za razumevanje
polne »domiselnosti« in milosti seksualnih zvez. Enostavno ne
verjamem, da bi nam brez obstoja brezpogojnih javnih zaobljub-
bolj tveganih, bolj zahtevnih, bolj obetavnih - uspelo dojeti vse,
kar je vsebovano v vzajemnem preoblikovanju oseb, med katerimi
je stkana seksualna vez.

A realnost nasih izkuSenj pri iskanju tak$nih moznosti precej
jasno kaze, da je brezpogojna izjava, da se morajo spolna part-
nerstva podvreéi vzorcu zaobljube, sicer imajo naravo greha in
ni¢ drugega, nerealna in neumna. Ljudje v zelo beznih in ne ravno
»obetavnih« (v vseh pomenih besede)® sre¢evanjih vseeno najde-
vajo —tako kot Sarah Layton — milost: morda jih prav to spodbudi
k temu, da hocejo polnejse, dalje raziskovanje milosti telesa, ki
ga nudi zvestoba. Pripoznanje tega - ki ni ni¢ drugega kakor
pripoznanje dejstev zgodb mnogih, heteroseksualnih ali homo-
seksualnih ljudi v nasi druzbi — bi moralo biti mogoce, ne da bi
to izzvalo tesnobo pred oslabitvijo ali ogrozitvijo osrednjega po-
mena obveze in zaobljube v nasem kri¢anskem razumevanju in
»moralnem zamisljanju« tega, kaj je lahko seksualna zveza.

Tu povzroa mnogo veé skode vztrajanje pri fantazijski raz-
li¢ici heteroseksualne zakonske zveze kot edinega ideala, medtem
ko dejstva situacije kaZejo, da velikansko $tevilo »sankcioniranih«
zvez ponuja okvir zaskrbljujoce veliki meri nasilja in ¢loveske
uniéevalnosti; zadostitev formalnim druzbeno-religioznim krite-
rijem spolne zveze nas ne odresi moralne nevarnosti in negoto-
vosti. Ponavljam, da gre pri odloéitvah glede seksualnega Zivljen-
skega sloga bolj za to, koliko pomena naj nosijo nasa telesna seb-

¥ [promising, »zaobljuben«]

85



Rowan D. Williams, nadikof Canterburyjski

stva, kot pa za to, kak3ne Eustvene potrebe zadovoljujemo ali ka-
terim zakonom s tem zadostimo. »Mar potemtakem z vero razve-
ljavljamo postavo? Nikakor, ampak postavo uveljavljamo.«” (Rim
3,31) Pavel na sre€o ni le Pavel (v tej zvezi pogosto navajanega)
prvega poglavja Rimljanov!

Omenil sem Ze, da ima prisotnost ali odsotnost milosti telesa
precej opraviti z zadevami, ki niso osebne. Pogosto je bilo receno,
Se posebej pri feministiénih avtoricah, da pretvarjanje telesa v
oddaljen in nevaren objekt, ki je lahko bodisi podjarmljen ali pa
pomirjen s hitro zadovoljitvijo, predstavlja vir seksualnega zatira-
nja. Ce jaz nisem moje telo, potem je Zelea percepcija mojega
telesa povezana z nekim obmoéjem nevarnosti in tujosti, tako da
se na vse, kar me vpleta v to, da Zelim ali sem Zelen, odzivam s
strahom in sovraznostjo. Moski se boji in si podjarmi Zensko; in—
tako se nadaljuje argument — to dovoljuje in utemeljuje celo vrsto
procesov, ki sluZijo nadzorovanju tujega: »narave«, tujca, neznane
prihodnosti. Tu ne gre za nekriti¢no zatrjevanje, da je seksualna
motnja vzrok vsake &loveske patologije, pa¢ pa za dopustitev,
prvié, tega, da je seksualnost zelo prisotna v vseh vrstah razliénih
motenj, in drugié, da predstavlja neke vrste paradigmatski primer
zmote in popacenja, nekaj, kar nam kaZe, kaj pomeni zavrnitev
drugosti materialnega sveta in kaj pomeni poskus, da ga imamo
Se naprej za drugega, oddaljenega in pod nadzorom. Gre za para-
digmo tega, kako je ne smem osmisliti z umikom stran od nepri-
jetne vednosti, da brez drugih ne morem imeti smisla, da ne mo-
rem spregovoriti, dokler ne prisluhnem, da se ne morem imeti
rad, ne da bi bil objekt ljubezni, ali uZivati, ne da bi bil vzrok
veselja.

Razmislek o seksualnosti v vseh njenih implikacijah vkljucuje
razmislek o vstopu v ob&utenje samega sebe onstran pregrade
med »notranjime« in »zunanjime, zasebnim in skupnim, ki si jo

9 [Angleski prevod, ki ga navaja avtor, je eksplicitnejsi od slovenskega in
se v prostem prevodu glasi: »Mar potemtakem z vero razveljavljamo postavo?
Nikakor, pa¢ pa postavi dajemo trdnejsi temelj.«)

86



Milost telesa

navadno predstavljamo. Vodi nas v vednost o tem, da nasa iden-
titeta nastaja v relacijah teles, ne pa preko zasebnega izvajanja
volje ali fantaziranja: spadamo drug k drugemu in pripadamo
drug drugemu, ne naSemu »zasebnemu« sebstvu - kot je za vza-
jemno spolno zaobljubo dejal Pavel (1 Kor 7,4)'° -, a drug
drugemu kljub temu ne predstavljamo orodja zadovoljitve.

Vse to, nadalje, ni le mozna, paé pa dejanskapoliticna vednost,
vednost o tem, kaj bi utegnila pomeniti urejena ¢loveska skupnost.
Brez osnovnega politiénega mita o tem, da je moja blaginja odvis-
na od tvoje in tvoja od moje, mita o skupnih osebnih potrebah,
ki jim je lahko zadoséeno le vzajemno, se obsodimo na politiko
kriviénosti in konfrontacije. Ceprav je bilo o politiki erotizma
zadnje ¢ase izreCenih precej nesmislov, pa bi morali kljub temu
priznati, da je razumevanje nasih seksualnih potreb in moznosti
naloga velikega politiénega pomena. S seksualnostjo povezanih
»vprasanj« ni mogoée loéiti od SirSega projekta druzbenega
predrugadenja in praviénosti.

Kot sem namignil zgoraj, ima sama milost telesa ¢loveski
pomen le, ¢e najpoprej posedujemo jezik milosti; to je v prvi
vrsti odvisno od posedovanja jezika stvarjenja in odresitve. Obrise
ljubece radosti drugega, ki oblikuje naso ¢loveénost, lahko zlahka
in z upanjem prepoznamo, ¢e smo se nauéili ali se u¢imo tudi tega,
da smo objekt brezvzroéne, ljubece radosti Bozje, objekt Bozje
ljubezni do Boga preko uteleSenja Bozjega Duha v skupnosti in
privzetja identitete Bozjega Otroka. Zaradi nase potrebe, da to
perspektivo obdrzimo jasno pred oémi, skupnost potrebuje
nekatere, ki so poklicani onstran ali vstran od obi¢ajnih vzorcev
seksualnih odnosov, da bi svojo identiteto v samotarskem Zivlje-
nju neposredno izrodili v roke Bogu. To ni alternativa odkritju
milosti telesa. Vsi tisti, ki sledijo samotarskemu poklicu [voca-
tion], morajo nekaj vedeti o Zelenju in zaZelenosti, &e naj njihov
samotarski poklic ne bo sterilen in izmikajo¢ se. Njihova odlo¢i-

19 [+Zena nima oblasti nad svojim telesom, marve¢ moz, enako pa tudi
moZ nima oblasti nad svojim telesom, marveé Zena.«]

87



Rowan D. Williams, nadikof Canterburyjski

tev (ki je enako tvegana kot zaobljuba seksualne zvestobe) je v
tem, da ugotovijo, ali lahko najdejo sebe, svoje telesno sebstvo v
zivljenju, ki je osnovano zgolj na zaupanju v velikodusno radost
Boga - tega Drugega, ki od nas po definiciji ne more hoteti, da
blazimo pomanjkljivosti v blazenosti bozZanskega jaza, temveé
¢igar celotno Zivljenje je neko »biti-za«, gibanje daru.

Sebastian Moore pripominja, da so »pravi celibati redki - a
ne v pomenu superiornosti, ampak v pomenu, kot so redki
urarji«.!! Najti telesno/seksualno identiteto v poskusu, da se naj-
prej in predvsem izpostavimo Zeleéi percepciji Boga, je bolj
tezavno in koéljivo, kot se zdi marsikomu izmed nas, ter povzroca
tezave pri soofanju z dejstvom, da v samotarskem Zivljenju ne
prenchamo enostavno seksualno Zeleti in biti Zeleni. Nenehno
umescanje takSnega izkustva v kontekst Bozje Zelje je tezavna
naloga — ¢as mora biti posveéen Bogu in ne enemu ¢loveskemu
zaris¢u seksualne zaobljube. Ta nenavaden eksperiment pa se zdi
»upraviéen po svojih plodovih«, in sicer iz dveh oéitnih razlogov.
Pri rabi retorike eroti¢ne ljubezni za govorjenje o Bogu ima celi-
batni mistik veliko svobode; in, kar je celo bolj pomembno, z
lahkoto sprejme telo, njegove potrebe in omejitve, kar je znaéilno
za zrele zavezance celibatu, kot je bila Terezija Avilska v zadnjih
letih njenega Zivljenja. Ta poklic je, ne glede na ceno, bistveni del
ozadja za razumevanje milosti telesa: naj se slisi Se tako paradoks-
no, en vidik vloge, ki jo ima poslanstvo celibata v kri¢anski skup-
nosti, je negovanje in Sirjenje kricanske seksualnosti.

Vredno se je povprasati o tem, zakaj je v zadnjih letih tako
malo odzivov v zvezi s seksualno moralo in statusom homoseksu-
alnih moskih in Zensk v cerkvi prislo s strani pripadnikov nasih
religioznih redov. Moéno sumim, da ima veliko zavezancev celi-
batu dejansko bolj izostren &ut za te reéi, kot nekateri izmed
njihovih poroéenih so-kristjanov. In vsakdo, ki pozna kompleks-
nosti pravega celibatnega poslanstva, bi bil zadnji, ki bi simpatizi-

1 Sebastian Moore, The Inner Loneliness, Crossroad, New York 1982,
str. 62.

88



Milost telesa

ral z nenavadno idejo, da homoseksualna usmerjenost avtomatié-
no kaZe na Zivljenje v celibatu - skorajda tako, kot da je celibat
pred Bogom manj zahteven, celo manj tvegan za homoseksualca,
kot je za heteroseksualca.

Ko poskusamo razmisljati o seksualnosti, se ni mogoéeizogniti
vprasanju, od kod natanko izvira trenutno tako prevladujoéa ma-
sivna kulturna in religiozna tesnoba v zvezi z istospolnimi raz-
merji. V tem zadnjem razdelku Zelim predstaviti nekatere misli o
tem problemu. Spraujem se, ali to nemara ni povezano z dej-
stvom, da nas istospolna razmerja silijo k temu, da o telesnosti in
seksualnosti razmisljamo na bolj neposreden nacin, kot pa ob
druzbeno in religiozno sankcioniranih heteroseksualnih zvezah.
Ko razmisljamo o slednjih, so vpletena Se druga vprasanja, med
katerimi je omembe vredno tisto, ki ga je neki neo-marksisticni
sociolog poimenoval lastni$tvo nad sredstvi za produkcijo ¢love-
skih bitij. Zakonska spolnost naéeloma vsebuje neko odprtost
za bolj otipljive cilje produciranja otrok; njena »upravi¢enost«
je konkretnejsa od tistega, kar sem nakazal kot notranjo logiko
in proces samega seksualnega razmerja. Ce lahko gibanje seksual-
ne Zelje postavimo v okvire tega vi§jega smotra, lahko nemara
lazje prenasamo zadrego in negotovost Zelje: vse sluzi dobremu
namenu, in to dobremu namenu, katerega koristnost in uspeh je
mogoce Nazorno in enostavno oceniti.

Istospolna ljubezen pa motece zastavlja vprasanje, kaj pomeni
zelja — sama na sebi, ne v sluzbi kakega drugega procesa, kot je
obljudenje zemlje. Soo¢a nas ne le z moznostjo obstoja bolecine
in poniZanja brez vsakega oéitnega poplacila, pa¢ pa tudi, kar je
enako zaskrbljujoce, z moznostjo nefunkcionalnega veselja -
veselja, manj togo reeno, katerega materialno »produkcijo«utelesa
oseba, ki se zaveda milosti. Vprasanje je enako tistemu, pred
katerega nekatere moraliste postavlja obstoj klitorisa pri Zenskah:
nekaj, Eesar funkcija je veselje. Ce bi bil Stvarnik v »svojem« od-
nosu do seksualnosti res tako instrumentalistiCen, potem bi ti
namigi na razsipnost in odve&nost v nacinu, kako cela stvar deluje,
v nas utegnili zbuditi zaskrbljenost glede tega, ali je konec koncev

89



Rowan D. Williams, nadikof Canterburyjski

res imel vse pod razumno kontrolo. A &e nas je Bog ustvaril za
veselje ...?

Nenavadno je, da je ta ob&utek za pomen seksualnosti on-
stran bioloske reprodukcije najbolj v ospredju v svetopisemski
rabi seksualnih metafor za odnos Boga do &lovestva. Bog kot
soprog zemlje je dovolj poznan trop, toda Ozejeva projekcija
zgodbe 0 moZu-in-Zeni na zgodovino Izraela namerno spodko-
pava kliSeje o Bogu-in-zemlji, prisotne v bliznje-vzhodnih kultih:
Bog ni potentni sejalec semena, ampak ljubimec, ki ga razjedajo
muke, in dar rodovitnosti zemlje je pogojen s tem, da se bolecine
nezvestobe in zavrnitve zacelijo.

Imaginarij ostaja strogo patriarhalen, kar ne preseneca, pre-
senetljivi pa sta njegova vsebina in smer. Ozeju je zapovedano,
da ljubi svojo Zeno, »kakor Bog ljubi Izraelove sinove« (Oz 3,1) -
vztrajno, brez takoj$njega vracila, izpostavljajoé se ponizanju.
Tisto, kar se kaze kot prerokovo lastno odkritje neke vrste seksu-
alne tragedije, omogoca novo presenetljivo in prodorno predstavo
o tem, kaj za Boga pomeni, da je zedinjen, ne le z zemljo, temve¢é
z ljudstvom, ki je simo ranljivo in nestanovitno. Bog je na milost
in nemilost prepuscen percepcijam neobvladljivega partnerja.

John Boswell je podal opazanje, ki je s tem tesno povezano:
»Ljubezen v stari zavezi je preve idealizirana kot seksualna pri-
vlaénost (in ne kot ploditev). Samuelov oée rece svoji Zeni - ki je
neplodna in strtega srca, ker ne proizvaja otrok: “Ti ne pomenim
ve¢ od desetih otrok?’« In nadalje pripominja, da enako velja za
novo zavezo, ki »je v svojih poudarkih opazno nebioloska«.'
Tako Jezus kot Pavel obravnavata zakonsko zvezo, ne da bi pri
tem uporabila ploditev kot njeno racionalo ali njeno funkcionalno
opraviéilo. Pavlove krepke besede iz 1. pisma Korin¢anom (7,4)
o partnerjih v zakonski zvezi, ki se odpovesta individualnemu
»lastnitvu« nad svojima telesoma, prinasajo pomembnejso pre-
vrednotenje seksualnosti kot karkoli drugega v kri¢anskih svetih

12 John Boswell, »Rediscovering Gay History«, Gay Christian Movement,
London 1982, str. 13.



Milost telesa

spisih. In raba podob zakonske zveze za ilustracijo odnosa med
Kristusom in cerkvijo v Pismu Efezanom (5), kljub oéitni predpo-
stavki moske avtoritete, v metaforiki Se vedno vztraja pri relacij-
skem in osebnostno kreativnem elementu: »Kdor ljubi svojo
zeno, ljubi sebe. Saj vendar ni nihée nikoli sovrazil svojega mesa.«
(5,28-5,29)

Povedano drugace, e is¢emo seksualno etiko, ki lahko zares
temelji na naSem Svetem pismu, potem nas precej stvari odvrne
od privzetja tega, da je reproduktivna spolnost edina norma, pa
naj bo Se tako vazna ali teolosko pomembna. Pri iskanju jezika,
ki bi bil dovolj domiseln, da bi lahko spregovoril o kompleksni
in tezavni zvestobi med Bogom in Bozjim ljudstvom, se je veé
svetopisemskih avtorjev obrnilo k seksualnosti, ki jo v veliki meri
razumejo kot proces »vstopa v milost telesa«. Ce nas je strah
soocenja z realnostjo istospolne ljubezni, ker nas sili, da skoz in
skoz premislimo o procesih telesne Zelje in radosti kot takih, bi
nemara morali biti previdnejsi pri naSem obracanju k Svetemu
pismu, ki da opravi¢uje le plodilno heteroseksualnost.

V cerkvi, ki sprejema legitimnost kontracepcije, se mora
absolutna obsodba istospolnih intimnih razmerij opirati bodisi
na abstraktno fundamentalistiéno rabo doloéenega stevila skrajno
dvoumnih svetopisemskih besedil ali pa na sporno in nesvetopi-
semsko teorijo o naravni komplementarnosti, ozko in povrino
aplicirano na fiziéno razlikovanje, ne oziraje se na psiholoske
strukture. Mislim, da nas bo o teologiji in etiki seksualne Zelje
ve¢ naucilo bolj celovito raziskovanje seksualnih metafor v Sve-
tem pismu, kot pa enoliéno citiranje osamljenih besedil; in upam,
da se bo drugim teologom te stvari zdelo vredno raziskati obsir-
neje, kot sem to na tem mestu lahko storil sam.

Teologija milosti telesa, ki je zmoZna dati polno priznanje
izkustvu konkretnega seksualnega odkritja v vsej njegovi bole¢ini
in raznoterosti, po mojem prepricanju ne predstavlja obrobnega
¢udastva v spektru doktrine. Moéno je odvisna od verovanja v
doloceno vrsto Boga - v trojiskega Stvarnika in OdreSenika sve-
ta -, v kri¢ansko razumevanje &lovestva prinese zelo veliko tem

91



Rowan D. Williams, nadskof Canterburyjski

in nam pomaga bolj kritiéno zapopasti naravo in nevarnosti skup-
nega ¢loveskega Zivljenja.

Zagotovo je ¢as, da temu posvetimo ¢as, Se posebej zato, ker
so mnogi javni kri¢anski komentarji o teh re¢eh ne le neteoloski,
pa¢ pa odloéno antiteoloski. A za sedaj naj zakljuéim z nekaj
besedami nekr3¢anske avtorice, ki ji je o resniéni teologiji uspelo
povedati veé kot vecini tako imenovanih poklicnih strokovnjakov,
kot sem jaz sam.

Tragedije nas bo osvobodila predvsem percepcija. Ne percep-
cija iluzije ali fantazije, ki bi zanikala mo¢ usode in narave. Ampak
percepcija, zdruZena z materijo samo, vednost, ki prihaja do nas
od obé¢utka telesa, modrost, rojena iz celosti duha in telesa, ki se
stakneta v srcu. Srce v nas umre. To je sebstvo, ki smo ga izgubili,
sebstvo, ki ga dnevno Zrtvujemo."

Ne poznam boljie opredelitve milosti telesa, kot tudi njene

krhkosti.

Prevedel Simon Hajdini.

'3 Susan Griffin, Pornography and Silence: Culture’s Revenge against
Nature, Harper and Row, New York 1981, str. 154,

92



NIC

Dovrsitev nihilizma pri Heglu

Zdravko Kobe

Ob koncu 18. stoletja, natanéneje leta 1799, samo nekaj mesecev
pred tem, ko je tek ¢asa tudi ¢loveku z ulice vsilil razpravo o
ontoloskem statusu niéa, je v javnem pismu Fichteju Jacobi izrekel
neki ugovor, ki vse odtlej zaznamuje filozofijo kot poskus reflek-
sijske utemeljitve vednosti. Ce je res strogo imanentna in v vseh
korakih svoje izpeljave priznava edino veljavo razumskih nacel,
se filozofija, zatrjuje Jacobi, pri »raziskovanju mehanizma, tako
naravejaza kakornejaza, iztece v &isti na-sebi-nic«. Njen projekt
se izkaze za »filozofsko vedenje ni¢a«, in nasproti temu Jacobi
kot eden velikih antifilozofov vehementno izrece svojo privrze-
nost »filozofiji nevedenja«:

Resniéno, dragi moj Fichte, ne bi me vznejevoljilo, &e bi vi, ali
kdorkoli Ze, poimenovali himerizem to, kar jaz postavljam nasproti
idealizmu, ki ga sam grajam kot nibilizem.!

Jacobijev oéitek je sicer vse prej kot nov. Ze sam je v $tevilnih
spisih izrazil ve¢ ali manj vse kljuéne argumente, ki nastopajo v
pismu Fichteju. Prav tako Jacobi tudi ni skoval izraza nihilizem:
pokazati se da, da so ga neposredno pred njim v zelo podobnem

! E. H. Jacobi, Jacobi an Fichte, Werke (ur. Roth in Koppen), I1I, str. 44. -
Kot opazko lahko dodamo, da je himera pravzaprav Fichtejev priljubljen izraz,
s katerim je oznaceval samovoljne izmisleke, ki jim v redu stvari ne ustreza
ni¢, in ki 3¢ prav posebej zadene Jacobijev »skok vere«. Ker zoperstavitev
himerizma in nihilizma toliko impliciraizbiro med dvema nicema, gre v sporu
o nihilizmu Ze od samega zaletka tudi za problem prave doloéitve nica.

93



Zdravko Kobe

kontekstu uporabili nekateri drugi avtorji, npr. Jaensch.? Nasploh
Jacobi ni bil toliko inovator, temveé bolj propagator in katalizator.
Njegova zasluga je predvsem v tem, da je v primerno obéutljivem
trenutku nasel ustrezno priostreno formulacijo za neki problem,
ki je sicer strukturna zagata filozofije kot take.’ Tisto, kar sta vsak
na svoj nacin utelesala spinozizem in kriticizem, naj bi zdaj prislo
do izraza v {isti obliki v skrajnem idealizmu vedoslovja. Jacobi
zato Fichteju najprej izkaZe dvomljiv poklon, &3 da je »filozofija
iz enega kosa« mozna edino na njegov naéin in da mora potemta-
kem vsakdo, ki do konca vztraja na stalis¢u filozofije, pristati pri
njegovem vedoslovju; vendar to naredi samo zato, da bi lahko
nato toliko uéinkoviteje napadel filozofijo, tj. vednost nasploh.

I

Jacobijev napad bi lahko predstavili kot zaporedje treh vedno
bolj specifiénih ravni argumentacije. Najsplosnejsi okvir tvori
teza, ki je Jacobija v sporu o spinozizmu sploh ustoli¢ila na filo-
zofskem prizoris¢u: Vsaka filozofija, kolikor je dosledna, je spi-
nozizem.* Ce je namre¢ filozofija drugo ime za projekt razum-
skega spoznanja in &e je modus delovanja razuma iz strukturnih
razlogov nujnost, potem je lahko svet, kakor ga spozna razum,
samo mehaniéni svet,® v katerem ni niti svobode niti ljubezni
niti lepote. Seveda niso vsi filozofi v zgodovini zagovarjali taks-

2 Za dober pregled debate o nihilizmu cf. Otto Poggeler, »Hegel und die
Anfinge der Nihilismus-Diskussion«, Man and World, 3, str. 163-199, in Wolf-
gang Miiller-Lauter, »Nihilismus als Konsequenz des Idealismus«, v: Alexander
Schwan (ur.), Denken im Schatten des Nihilismus, Darmstadt 1975, str. 113
163.

3 Glede Jacobija cf. $e vedno Valerio Verra, E H. Jacobi. Dall'illuminismo
all’idealismo, Torino 1963,

* Cf. npr. E H. Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza, Werke, IV.1, str. 55f.

5 Cf. npr. E H. Jacobi, Uber die Lebre des Spinoza. Beilagen, Werke,
V.2, str. 149: »Neko stvar pojmimo, &e jo lahko izpeljemo iz njenih najbliZjih
vzrokov ali ¢e po zaporedju uvidimo njene neposredne pogoje: kar lahko
uvidimo ali izpeljemo na ta nadin, nam prikazuje neko mehani¢no sovisje.«

94



Dovriitev nibilizma pri Heglu

nega sistema. Vendar je to za Jacobija ravno dokaz, da niso bili
dosledni in so v neki tocki v nasprotju z nacelom razuma npr.
zatrdili moZnost svobode. In obratno, eksemplari¢na vrednost Spi-
noze, celo nekak3no herojstvo, je natanko v tem, da je dosledno
izpeljal vse konsekvence, ki jih narekuje nacelo razuma. Spinoza
je bil preprosto do konca filozof, zaradi Eesar si zasluZi vse nase
priznanje, celo ob&udovanje. TeZava je edino v tem, da se po tej
poti vse, kar tvori veli¢ino &loveka, sprevrze v slepo zaporedje
ucinkujoéih vzrokov, da se ljubezen zvede na pretakanje telesnih
sokov in Shakespearova tragedija na zaporedje érk. Jacobi sklene:

Ce kdo to lahko sprejme, njegovega mnenja ne znam ovreéi. Kdor
pa tega ne more sprejeti, ta mora postati antipod Spinoze.®

Ceprav je stali$ée Spinoze za Jacobija nevzdrzno in tudi mo-
ralno nesprejemljivo, pa zanj $e ni uporabil oznake nihilizma,
kolikor je Spinoza pa& nedvomno zagovarjal obstoj materije.” Ta
obtozba se pojavi Sele v drugem koraku, ko Jacobi doloéneje
napade Fichtejev idealizem kot »materializem brez materije« (s
¢imer obenem zatrdi, da se Spinoza in Fichte gibljeta znotraj iste-
ga skupnega polja). V ta namen preprosto opise spoznavni proces,
kakor se kaZe s stali3¢a spoznavajocega subjekta in kakor ga nena-
zadnje sprejema tudi transcendentalni idealizem sam. Kaj se
namreé dogaja v procesu spoznavanja? V njem se pa¢ ne poskusa-
mo polastiti redi same, ki biva neodvisno od nas. Nasprotno, da
bi jo spoznali, jo moramo pregnesti v nekaj predstavnega: re¢ samo
moramo odpraviti, jo spremeniti v ni¢ in namesto nje postaviti
njeno predstavo.

5 E. H. Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza, Werke, IV.1, str. 60-61.

7 Nevarnost nebiti pri Spinozi grozi iz druge smeri. V pogovoru z
Lessingom Jacobi kot duh spinozizma opredeli »prastaro nagelo: a nihilo nihil
fit«; e ga vzamemo zares, iz njega samodejno izhaja, da nié v resnici ne nastane
in ne premine, temvec so vse domnevne konéne redi samo dologitve in omejitve
enega, ki edino resnigno je. »Kolikor torej obstajajo le na neki doloen nacin,
so posamiéne rei non-entia.« (F. H. Jacobi, op. cit., Werke, IV.1, str. 182-183.)

95



Zdravko Kobe

Clovek spozna le, vtem ko pojmi; in pojmi le, vtem ko - spreminja-
joé stvar v golo podobo — podobo naredi za stvar, stvar za nic.®

Ta anihilacija pa ne prinese samo nekak3ne sprevrnitve prave
hierarhije bivajocega, ni gola konverzija v idealni obstoj, s katero
se domnevno ne bi izgubilo ni& vsebinskega. Kajti ker »stvar poj-
mimo le, kolikor jo lahko konstruiramo, jo v mislih proizvedemo
pred seboj«,” nase spoznanje ne more biti adekvatno nadomestilo
za izgubljeno stvar, temve¢ veliko bolj izraZa dejstvene zmoZnosti
naSega spoznavnega aparata. Kar je spoznano na ta nadin, so v
prvi vrsti konstrukti tega bistveno omejenega subjekta spoznanja™®
in ti se tako v primerjavi z re¢mi samimi tudi po vsebini izkazejo
za neveljavne in ni¢ne. »Filozofiranje ¢istega uma mora biti torej
kemiéni proces, s katerim se vse razen njega preobrazi v nié.«!!
Njegova resnica je, da uniéi svet, kakor je, in namesto njega tako
rekoé€ iz ni€ ustvari svet, katerega veljava je ni¢na: postavi ga sam
in obstaja zgolj zanj, kot dolo¢ilo njegovega obstoja.

V tem drugem koraku je subjekt sicer izgubil svet, toda zato
je vsaj njegov lasten obstoj ostal neokrnjen. V nekem smislu se je
njegov bivanjski naéin celo povisal, saj je postal takorekoé absolut
svojega sveta. No, sedaj pa Jacobi pokaZe, da je podrobno sledil
nedavnemu razvoju filozofije, in argument, ki je v osnovi Kantoy,

f E H. Jacobi, Jacobi an Fichte, Werke, 111, str. 20. — Jacobi nadaljuje:
»Razloéneje! Stvar pojmimo le, kolikor jo lahko konstruiramo, kolikor lahko
naredimo, da nam v mislih pred nami nastane, postane. Kolikor je ne moremo
konstruirati, kolikor je ne moremo sami proizvesti v mislih, je ne pojmimo.«

9 Ibid.

19 Cf. npr. E H. Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza. Beilagen, Werke,
IV.2, str. 132: »Univerzum si prilastimo, tako da ga raztrgamo in si ustvarimo
svojim sposobnostim primeren, dejanskemu svetu povsem neenak svet iz
podob, idej in besed. Kar ustvarimo na ta nadin, popolnoma razumemo, kolikor
je to nada stvaritev; Cesar se ne da ustvariti na ta nadin, ne razumemo; nad
filozofski razum ne seZe preko nasih lastnih proizvodov.«

' E. H. Jacobi, Jacobi an Fichte, Werke, I11, str. 20. - Cf. wudi op. cit., str.
21: »Ce naj bi neko bitje postalo za nas dovrseno pojmljeni predmet, bi ga
morali objektivno — kot za sebe obstojece — v mislih odpraviti, uniditi, in ga
pustiti nastati vseskozi subjektivno, kot nao lastno stvaritev - golo shemo.«

96



Dovriitev nibilizma pri Heglu

obrne proti transcendentalnemu idealizmu samemu. Kant namre¢
opozarja, da za spoznanje jaza veljajo isti splo$ni pogoji, kot jim
je sicer podvrZeno spoznanje nasploh. Pokazalo pa se je, da spo-
znati pomeni uniciti stvar samo in jo ponovno ustvariti iz nic:
jaz se lahko polasti sveta samo toliko, kolikor nastopa kot njegov
stvarnik.

Toda tudi svoj lastni stvarnik je lahko samo pod navedenim obéim
pogojem; po bitju se mora uniiti, da bi nastal, sc imel edino v
pojmu: v pojmu nckega Eistega absolutnega izhajanja in vhajanja,
izvorno - iz ni¢a, k nicu, za nié, v nié."?

Ker si je subjekt dan le v predstavnem modusu, tudi njega
zadene ista usoda, ki sicer velja za predmete spoznanja: postane
nekaj ni¢nega, slepilo samega sebe, forma neke forme," ni¢, ki se
prikazuje nekemu nicu, skratka nekaj breztemeljnega, kar se mora
v prevzetnem poskusu, da bi se utemeljilo zgolj v sebi, razpustiti
v brezno lastnega nica. V tej skrajni radikalizaciji nihilizma ne
vidi Jacobi nobene druge alternative, kot da privzamemo obstoj
necesa, kar nas presega in kar edino lahko zagotovi bit, nenazadnje
tudi nas samih.

Clovek pa ima tole izbiro, to edino: ni¢ ali Bog. Ce izbere ni&, naredi
sebe za Boga, se pravi, za Boga naredi prikazen; kajti ¢e ni Boga, je
nemogoée, da ne bi Elovek in vse, kar ga obdaja, bila gola prikazen.
Ponavljam: Bog je, in je zunaj mene, Zivo, za sebe obstojec'e bitje,
ali pa sem bog jaz. Tretjega ni."

Kdor izbere filozofijo, tega dosledna raba naéela razuma nuj-
no privede do idealizma Fichtejevega vedoslovja, znotraj katerega

12 0p. cit., str. 20-21.

13 Cf. E H. Jacobi, David Hume iiber den Glauben, Werke, 11, str. 216:
»Jaz sem vse in zunaj mene v pravem pomenu ni nig; in jaz, svoj vse, sem na
koncu prav tako paé le prazno slepilo netesa; forma neke forme; ravno tako
prikazen, kot so druge rei, ki jim pravim pojavi, kakor celotna narava, njen
red in njeni zakoni.«

14 E H. Jacobi, Jacobi an Fichte, Werke, 111, str. 49.

97



Zdravko Kobe

je jaz absolutna substanca svojega sveta. Vendar zdaj Ze vemo,
da je njegova vsemogoé&nost zgolj zaasna in navidezna. Kajti ce
je filozofija res konsekventna, in filozofija je le toliko, kolikor je
konsekventna, &e se torej na tej tocki ne zaustavi, temveé misli
naprej, potem se absolutni jaz sam razkrije za absolutno praznino,
iz katere ga lahko odresi edino privzem nelesa, kar obstaja neod-
visno od jaza. To je absolutna izbira, pred katero stoji filozofija,
tretjega ni. Ironija usode je hotela, da je s padcem Fichtejevega
absolutnega jaza, ki je brez opore Boga zgrmel v brezno niéa,
tudi Fichtejev empiri¢ni jaz podlegel ocitkom brezbostva.'®

I1

Obtozba nihilizma je imela izjemen odmev. Ne samo, da je Jacobi
spet enkrat uspel doloéiti okvire filozofske debate, problematika
nihilizma se je prebila v splosno zavest uéene javnosti. Za posebe;j
dovzetne so se izkazali literati, ki so v obdobju zgodnje romantike
ze tako posveéali posebno pozornost brezdanjim globinam (last-
ne) subjektivnosti in jim je izbira med vsem in ni¢em nudila ravno
$e dovolj velik razpon za veli¢ino njihove osebe. V nesporni fasci-
naciji nad ni¢em se je v njihovem krogu razvil pravi nibilisticni
diskurz, v katerem so igrali osrednjo vlogo izrazi, kot so ni¢ in
no¢, brezno, praznina, prikazen, smrt ipd.; postal je tako razSirjen,
da v prisotnosti teh izrazov dostikrat ne smemo videti ni¢ drugega
kot znamenje duha ¢asa. Kot nakljuéen indikator razseznosti poja-
va navedimo, da je Jean Paul svojo Malo solo estetike zaéel s pred-
stavitvijo »poetiénih nihilistov«, ki »v naperjenosti na jaz raje unici-
jo svetin vesoljstvo, samo da bi si v ni¢u naredili prostor zaigro«.'®

'5 Glede spora o ateizmu cf. Klaus-Michael Kodalle in Martin Ohst,
Fichtes Entlassung. Der Atheismusstreit vor 200 Jahren, Konighausen & Neu-
mann, Wurzburg 2002.

16 Jean Paul, Vorschule der Asthetik, Felix Meiner, Hamburg 1990, str. 31;
Jean Paul na istem mestu npr. pristavlja: »Zanievalec vesoljstva ne spostuje
nicesar drugega kot sebe in se v no¢i ne boji nicesar drugega kot svojih stva-
ritev.« — Za predstavitev jenskih literarno-estetskih vzporednic nihilizma cf.

98



Dovriitev nibilizma pri Heglu

Seveda pa je Jacobijeva metoda poenostavljanja v izsiljene
izbire pustila najglobljo sled pri filozofih, in tu morda v prvi
vrsti ravno pri Heglu. Ce npr. Hegel v Predavanjib o zgodovini
filozofije trdi: »Spinoza je odlo€ilna tocka moderne filozofije: ali
Spinoza ali ni filozofije«,'"” potem s tem samo priznava pravilnost
Jacobijeve zastavitve. Celo slavno programsko izjavo, &5 da je
treba resniéno pojmovati ne samo kot substanco, temve¢ v enaki
meri tudi kot subjekt, lahko povsem utemeljeno beremo kot
formulacijo projekta, kako skozi Spinozo (substanco) vendarle
ohraniti svobodo (subjekt), kako vztrajati pri filozofiji in se obe-
nem izogniti tistim konsekvencam, ki se po Jacobijevem mnenju
neizogibno navezujejo nanjo.

Tudi glede razprave o nihilizmu Hegel na zagetku jenskega
obdobja zavzame v osnovi enako drZo. Njegova prva gesta je
sprejetje Jacobijeve diagnoze, priznanje, da se filozofija Fichteje-
vega tipa nujno iztece v prazni formalizem. Vendar Hegel Se en-
krat ne more sprejeti Jacobijeve resitve: »skok vere« pomeni od-
poved filozofiji, ki se pravemu problemu samo izogne in celo sam
prispeva k njegovi uévrstitvi in neresljivosti. Ce je Jacobi vztrajal
pri alternativi ali ni¢ ali Bog, tretjega ni, Hegel zato pristavi:

urednikovo uvodno Studijo v Dieter Arendt (ur.), Nibilismus. Die Anfange
von Jacobi bis Nietzsche, Koln 1970, zlasti str. 9-38.

Nasploh bi bilo zanimivo preuiti pomen literarne dimenzije za sam
filozofski diskurz o nihilizmu; prim. npr. prikaz iste subjektivnosti kot vrvenja
podob pri Jacobiju (npr. v Ze navedenem Davidu Humu, Werke, 11, str. 216:
»Jaz sem vse in zunaj mene v pravem pomenu ni ni¢; in jaz, svoj vse, sem na
koncu prav tako paé le prazno slepilo nedesa; forma neke forme; ravno tako
prikazen ...«), Fichteju (npr. v Bestimmung des Menschen, Werke [ur. L. Fichte),
I1, str. 245: »Jaz sam sploh ne vem in nisem. Podobe so: one so edino, kar
obstaja, in one vedo zase, na nacin podob; - podobe, ki se prikazujejo, ne da
bi obstajalo kaj, éemur bi se prikazovale ...) in Heglu (npr. v t. i. Jenski realni
filozofiji, Jenaer Systementwiirfe, 111, Felix Méiner Verlag, Hamburg 1987,
str. 172: »Clovek je ta noé, ta prazni nié, ki v svoji enostavnosti vsebuje vse -
bogastvo neskonéno mnogih predstav, podob, od katerih mu nobena ravno
ne pade - ali ki niso ni¢ drugega kot pri¢ujoée ...«).

7 G. W. E Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, TWA,
20, str. 163-164.

99



Zdravko Kobe

Je tretje, pravi nasprotno filozofija, in filozofija je s tem, da tretje
je.

Nadaljnji obstoj filozofije je strogo vzeto odvisen od tega,
koliko ji bo uspelo razresiti zagato nihilizma, in to bi ji uspelo
toliko, kolikor bo proti izkljucujoci logiki refleksije za svoj pred-
met vzela ni¢ in skozenj vendarle uspela proizvesti nekaj.

Pri tem se je Hegel lahko izdatno oprl na Schellingova izvaja-
nja. Ta je neodvisno Ze prej razvil nastavke za filozofijo absolut-
nega, znotraj katere je bil ni¢ ovrednoten pozitivno, in to Se zlasti
v navezavi na intelektualni zor kot tisto obliko spoznavanja, ki
ni vezana na obi¢ajne omejitve refleksije. » Kajti e se ni¢ imenuje
tisto, kar sploh ni objekt, potem mora ni¢ zagotovo nastopiti
tam, kjer bi ne-objekt vendarle hoteli zreti objektivno.«'? Tisto,
na éemer temelji celotni svet konénih, pogojenih reéi, pa¢ ne more
biti re€ refleksije. Za refleksijo je ta to¢ka — naj jo podrobneje opre-
delimo kot isti jaz, kot bit samo ali tudi kot absolutno - vse prej
¢isti ni€. Toda razlog za to ni v ni¢nosti jaza ali biti, temve¢ na-
sprotno v vezanosti refleksije na konéno in omejeno, v njeni nepri-
mernosti, da bi zajela nepogojeno samo. Refleksija v skladu s -
spet Spinozovim! - nalelom omnis determinatio negatio est deluje
v modusu nasprotipostavljanja, svoja doloéila postavlja z zoper-
stavitvijo, z zanikanjem nasprotja in je zato bistveno ujeta v sfero
konénosti in razdvojitve. Ce se torej filozofija za Jacobija iztece
v nihilizem, trdi Hegel, potem se to zgodi samo zato, ker je sam
absolutiziral refleksijo v njeni konénosti in jo obravnaval kot
edino sredstvo spoznanja. Prav ker je ostal v horizontu formalne
refleksije, se mu je absolutno samo, ki je prva naloga resniéne filo-
zofije, sprevrglo v prazni ni¢.?® Nihilizem njegove filozofije je

% G. E W. Hegel, Glauben und Wissen, TWA, 2, str. 411.

19F. W. . Schelling, Werke, 1/1, str. 326.

® Cf. npr. G. W. E Hegel, Glauben und Wissen, TWA, 2, str. 367: »Za
refleksijo ... se ni¢ zaéne tam, kjer ni absolutne, izolirane, od absolutne sub-
stance abstrahirane konénosti, in ni¢u refleksije zoperstavljena realnost ref-
leksije, nekaj refleksije je sploh le ta absolutna zoperstavitev in absolutna koné-

100



Dovriitev nibilizma pri Heglu

samozakrivljeni nihilizem, ki nastopi kot nujna posledica samo-
voljne omejitve filozofije na logiko refleksije, dejstva, da se pred
nicem zaustavi. In obratno, ta nihilizem je sposobna preseéi Sele
tista filozofija, ki ta ni¢ zares vzame za svoj predmet: dovriena
filozofija sovpade z misljenjem nica.

Prvo filozofije pa je spoznati absolutni nié, éesar Fichtejeva filozo-
fija nikakor ne uspe, naj jo Jacobijeva $e tako zavraéa zaradi tega;
nasprotno, obe sta v filozofiji zoperstavljenem nicu.?!

Da bi spoznali absolutni nié, je o€itno treba prese¢i refleksij-
sko logiko zoperstavljanja, vendar enako oéitno ne na naéin, da
bi se ji preprosto odpovedali, kot je storil Jacobi, saj je s tem
ravno uévrstil tisti izkljuéujoéi ali-ali in s tem Se enkrat zapadel
nazaj v omejitve refleksije. Edina moZnost za preseganje refleksije
je zato za Hegla v tem, da refleksijo pripoznamo kot notranji
moment samorazvoja absoluta samega. Nenazadnje tudi razdvo-
jitve modernega sveta ni mogoce odpraviti s poskusom obnovitve
izgubljene enotnosti: razdvojitev je dejstvo sodobnega sveta, je
prav »eden od faktorjev Zivljenja«, in zato se lahko enotnost vzpo-
stavi le na ozadju sile razdvojitve in skozi njo. Podobno Hegel
meni, da je mogoce refleksijo preseci samo s tem, da jo afirmiramo
v vsej njeni negativni moci in njeno lastno negativnost izkoristimo
Za njeno imanentno samopreseganije.

Kako si je to Hegel predstavljal, si lahko v grobem zasnutku
ogledamo v Spis« o diferenci. Hegel je tam refleksijo obravnaval
z dveh vidikov, kot formalno in absolutno refleksijo, kot razum
in um: oba naj bi bila po bistvu identiéna, razlika je pravzaprav
zgolj v tem, da razumu manjka njegova zavest o identiteti z
umom. Razum je preprosto um, ki se je na neki parcialni tocki
zaustavil in jo zalel obravnavati kot absolutno. Razum je um, ki

nost.« - Poudarili smo Ze, da je spor o nihilizmu tudi spor o pravem pojmovanju

ni¢a. Ker je Jacobi realnost pripisal ne¢emu konénemu in niénemu in se mu je

neskonéno in absolutno sprevrglo v nig, je njegov ni¢ prava naloga filozofije.
21 G. W. E Hegel, Glauben und Wissen, TWA, 2, str. 410.

101



Zdravko Kobe

v svoji logiki ni Sel do konca. Zato za preseganje slabe refleksije
oziroma za dvig razuma na stali§¢e uma ni treba nekaksnih zuna-
njih dodatkov, temveé je treba zgolj vztrajati na negativnosti ref-
leksije in jo po njenih lastnih zakonih prignati do njenega skraj-
nega roba. Heglova stava je, da bo v tistem trenutku »razum in
njegov svet doletel propad«. Ker namre¢ refleksija deluje v rezimu
nasprotipostavljanja, se lahko kot ta konéna refleksija ohrani le
toliko, kolikor svojo imanentno protislovnost izvrze na svoj rob,
kolikor »ima pred seboj in za seboj neko nedoloceno« in se sama
zadrzuje v vmesnem podroéju »med dvema nocemas«; ko pa se
enkrat logika refleksije totalizira, ko nima veé nobene zunanjosti,
v katero bi se lahko zatekla, njeno notranje protislovno neizogib-
no vdre na plan. Kot ta formalna refleksija se sesuje in preoblikuje
v absolutno refleksijo, v um.

Kolikor refleksija naredi za svoj predmet samo sebe, je njen najvisji
zakon, ki ji je dan od uma in s katerim postane um, njeno uniéenje;
kakor vse, refleksija obstoji le v absolutu, vendar mu je kot refleksija
zoperstavljena; da bi torej obstala, si mora dati zakon samouni-
&enja.?

111

Kot reéeno, se ta miselni tok v veliki meri vpisuje v Schellingov
model samomanifestacije absoluta. Konénega strogo vzeto ni:
njegova niénost se manifestira s tem, da — na podlagi imanentne
nujnosti — kot koncno propade in s tem ponovno vzpostavi svojo
bistveno istost z absolutom. Cilj spoznanja naj bi bil spoznati to
absolutno identiteto. Ker pa je absolutna identiteta za formalno
refleksijo smrt, jo lahko spozna le negativno, tako da ob danem
konénem doloéilu zatrdi tudi njegovo nasprotje, ju tako obe v
njuni kon&nosti izniéi in naveZe na absolut. Ta ni¢ konénega naj

2 G. W. E Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems
der Philosophie, TWA, 2, str. 28.

102



Dovriitev nibilizma pri Heglu

bi bil znamenje neskonénega sredi konénega samega in zato naj-
visje spoznanje, ki ga je zmozna refleksija.

Toda, se moramo vprasati, kaj zdaj? KakSen jepozitivni rezul-
tat tega samounicenja refleksije? Ali ni njegov proizvod ne
absolutni ni¢, temve¢ natanko tisti vedno isti prazni ni¢, abstrak-
cija praznine, ki smo se mu z absolutnim spoznanjem ravno hoteli
izogniti? Ali nismo torej s tovrstnim poskusom preseganja Jaco-
bijeve alternative zapadli nazaj v isti ni¢, v katerega je pred tem
zdrknil Jacobi?

Sum o strukturni analogiji med Schellingovim absolutnim
spoznavanjem in Jacobijevim verovanjem dodatno podkrepi
nenavadna sorodnost subjektivne drze obeh filozofov. V spisu
Verovanje in vedenje Hegel »refleksijski filozofijisubjektivnosti«
ne ocita samo absolutizacije konénega in formalne refleksije,
temvec pri Jacobiju Se posebej razkriva njen pragmatiéni para-
doks. Hegel priznava, da bi pri nekem zares neposrednem, ne-
obremenjenem verovanju naceloma mogli dopustiti moZnost
neposrednega vedenja absolutnega, ki bi s tem premagalo omejitve
refleksijskega spoznavanja. Toda e takino verovanje nastopi kot
filozofska drza, vztraja Hegel, potem v celoti izgubi tisto »éisto
neobremenjenoste«, ki naj bi ga odlikovala, saj se s postavitvijo v
razmerje do refleksije tudi kot vera »aficira« in »one€isti«. Poleg
tega je tudi filozofsko irelevantno.

Celotna sfera kon&nosti, tistega biti sam nekaj, utnosti, v resniéni
veri potone pred misljenjem in gledanjem veénega, kar tu postane
eno, vse muhe subjektivnosti zgorijo v tem pozirajoéem ognju, in
celo zavest tega predajanja in uniéenja je uni€ena.®

Ker se subjekt resniénega verovanja kot subjekt izbrise, je
edina sled, ki jo lahko pusti za seboj, pravzaprav samo sled poraza.
Ce namre¢ deklarira uspeh, s tem neposredno pokaze, da mu je
spodletelo. V vsakem primeru nam zaradi odsotnosti objektivnih
kriterijev pri takem verovanju edino subjektov odnos do sebe

B G. W. E Hegel, Glauben und Wissen, TWA, 2, str. 382.

103



Zdravko Kobe

posreduje nekaj objektivne resnice njegove vednosti. Kolikor pa
se subjektivnost Jacobijevega verovanja »v samem svojem unice-
nju redi«, se za Hegla s tem pozitivno izkaZe njena zlaganost, ki
je toliko bolj vredna obsojanja, ker je obenem zvita. Ker namreé
»onecisti vero« ravno z deklariranim vztrajanjem pri njeni &istosti
in »posveti subjektivnost« prav z razpredanjem o potrebi po nje-
nem izbrisu, je v nekem smislu nedostopna in lahko na videz ze
vnaprej zavrne ofitek neistosti in »samopoboZanjenja«.?* Zdi
se pa¢, da nekomu, ki vehementno izreka zahtevo po desubjekti-
vaciji, Ze zaradi zavezujoénosti besed ni mogoce oéitati, da ima
njegov postopek za posledico ravno vztrajanje pri partikularni
subjektivnosti in njenih muhah. Spor se lahko v najboljsem pri-
meru izteée v suho zagotavljanje, ki pomeni sesutje skupnega dis-
kurzivnega polja. Toda ravno zato je, e enkrat, treba v okoliséi-
nah, ko je objektivna presoja nemogoca, objektivno resnico iskati
v subjektivni drzi.

Kaj to pomeni za Jacobijevo filozofijo verovanja ali ob¢u-
tenja, je na dlani: dovolj si je ogledati lik Allwila ali Woldemarja.?®
Toda po tem kriteriju se tudi Schellingova teorija absolutnega
spoznavanja izkaZe za enako neresniéno! Na objektivni ravni je
njen rezultat vedno isto zagotavljanje praznega nica, ki je kot
no¢, v kateri so vse krave &rne; na subjektivni ravni je najvisja
modrost doseZena brez vsakega truda, tako reko mehaniéno s
preprosto zatrditvijo nasprotja, s katerim se obe dolo¢ili iznicita
in spoznata kot eno z absolutom. Namesto da bi absolutni ni¢

3 Cf. op. cit., str. 383: »In ker je v njem oboje, tako unidena kot reiena
subjektivnost, je subjektivnost upravicena, kajti sklicuje se na svojo unicenost.«

3 Cf. op. cit., str. 386-387: »Osnovni ton teh likov pa je zavestno
pomanjkanje objektivnosti, ... motrenje samega sebe, ki z lepo individualnostjo
izvede isto preobrazbo, ki se je zgodila z vero, da si namre s to zavestjo
individualne svobode di zavest odpravljene subjektivnosti in odpravljenega
egoizma, vendar s to zavestjo postavi ravno skrajno subjektivnost in notranje
malikovanje in ju hkrati upravidi.« - Za zanimiv poudarek, ki se nekoliko
razlikuje od nasega, cf. Kazimir Drilo, » Aneignung des Absoluten in Jacobis
‘Woldemar’ und Hegels Kritik in ‘Glauben und Wissen’s, Hegel-Jahrbuch
2005, str. 215-220.

104



Dovrsitev nibilizma pri Heglu

mislila, se zadovolji z ni¢em nedoloénosti, ki ga drzi skupaj neka
prav tako nedoloéena zmoZnost transcendentalnega zrenja, ki je
povrh vsega stvar genialne inspiracije. Verodostojnost ji daje edino
subjektivno zagotavljanje, torej je njena resnica lahko le afirmacija
subjektivnosti. Po tej plati se skratka Schellingovo absolutno spo-
znavanje ne razlikuje od Jacobijeve filozofije verovanja!

Sami menimo, da je to eden od razlogov, zaradi katerih se je
Hegel Ze v spisu o vednosti in verovanju zaéel oddaljevati od
Schellingovega staliia. Njegov program bi lahko povzeli v dveh
tezah: naloga filozofije je absolutni nic zares misliti, zajeti ga je
treba v pojem, in to med drugim implicira, da mora biti tudi
rezultat samounienja refleksije pojmljen refleksijsko oziroma
pozitivno, doloéno; in drugié, misljenje je bistveno naporno,
implicira zastavitev lastne subjektivnosti. Obe tezi lahko najdemo
zdruZeni v sklepnih formulacijah, ki jim moramo zato pripisati
programsko vrednost.

Cisti pojem ali neskonénost kot brezno niéa, v katerem potone
vsa bit, mora neskonéno bolegino, ki je bila prej le zgodovinsko v
omiki in kot ob&utje, na katerem sloni religija novega ¢asa, obéutje:
Bog sam je mrtey, ... oznaéiti Cisto kot moment, vendar tudi nié
ved kot le moment najvisje ideje, in tako temu, kar je bilo denimo....
pojem formalne abstrakcije, dati neko filozofsko eksistenco in tako
filozofiji idejo absolutne svobode, in s tem ponovno vzpostaviti
absolutno trpljenje ali spekulativni Veliki petek, ki je sicer bil
historicen, in to v vsej resnici in ostrini njegove brezboZnosti ...%

Pojem sam se mora soociti z neskonéno boleéino, nalogo mis-
lienja - »in naloga nihilizma vsekakor leZi v Eistem misljenju« —
mora prignati do tocke zloma, kjer se mu vse trdno zamaje in
vse doloéno na podlagi lastne negativnosti dokonéno sesuje v
nié¢. Toda ob tem soolenju z ni¢em cisti pojem ravno ne sme
obupati in se bodisi zate¢i k veri (Jacobi) ali pa ta prazni ni¢ samo-
voljno zatrditi kot svoj vse (Schelling). To neskonéno boleéino

26 G. W. E Hegel, Glauben und Wissen, TWA, 2, str. 432433,

105



Zdravko Kobe

je treba nasprotno vzdrzati, izkusiti je treba radikalno zapusée-
nost in kljub totalni brezupnosti — misliti naprej. Kajti &e je
obcutje neskonéne brezdanjosti nica vsekakor nujni moment
absolutne ideje, Hegel obenem vztraja, dane sme biti tisto zadnje,
marve¢ mora bitires zgolj moment. Misljenje mora torej nastopati
ne samo kot »negativna stran absoluta, ki je ¢isto uniéenje na-
sprotja ali konénosti«, temve¢ mora biti obenem predvsem »vir
vecnega gibanja ali konénosti, ki je neskonéna, tj. ki se veéno
unicuje, in iz tega ni¢a in &iste noéi neskonénosti se ... dviga res-
nica«.”” Naloga nihilizma ali dovrsene filozofije se tako nazadnje
glasi, da na koncu kriZzevega pota refleksije z vztrajanjem v njenem
ni¢u di vstati pojmu v njegovi pozitivnosti.

Primerjava s histori¢nim Velikim petkom ni zgolj metafo-
ri¢na. Z njo Hegel ne napotuje samo na uniéenje vsega neposredno
bivajoega, temveé obenem poudarja, da podobno kot je na
religioznem podroéju trpljenje Eloveka v zapuséenosti od Boga
pogoj za vzpostavitev duhovnega obéestva, tako je tudi na pod-
rodju filozofije moment subjektivne potrditve misljenja eden od
pogojev mozZnosti ponovnega vstajenja pojma iz brezna niéa.
Hegel o¢itno meni, da se mora absolutna negativnost ustrezno
izraziti tudi na subjektivni ravni. To manifestacijo je Hegel najprej
mislil zlasti v navezavi na smrt, ki naj bi bila »pojav negativnega
absoluta, iste svobode«,”® pozneje pa jo je razsiril v sklop pojmoy,
kot so strah, ostrina, resnoba, delo, napor, ki jih zdruzuje to, da
izrazajo subjektivno dozZivetje tiste negativnosti, ki poganja
svobodo, misljenje in nazadnje absolut. Ti pojmi so naéin, kako
se imanentna negativnost absolutnega vpisuje v bit subjektasamega.

Seveda to ne pomeni, da je Ze samo trpljenje zagotovilo
resni¢nosti subjektove vednosti. Toda kolikor je za osamosvojitev
formalne refleksije in poslediéno obti¢anje v ni¢u kriva ravno
prezgodnja opustitev naloge misljenja, konceptualna lenoba,

7 Op. cit., str. 410.
2 G. W. E Hegel, Uber die wissenschaftlichen Bebandlungsarten des
Naturrechts, TWA, 2, str. 479.

106



Dovriitev nibilizma pri Heglu

toliko je subjektivna zavezanost k misljenju pogoj moznosti spe-
kulativnega vstajenja. Na sreco pa za Hegla ta subjektivni moment
nazadnje ni edini kriterij. Podobno kot se drevo spozna po sade-
zu, enako je za presojo uspesnosti premagovanja ni¢a odlo¢ilno
predvsem vpradanje, ali se je skozi samounilenje refleksije
dejansko odprl nov prostor, ki ga prej ni bilo, neko novo pozitivno
dologeno spoznanje. Sele tedaj lahko razsirimo veselo novico,
da je tudi filozofija po poti &istega pojma vstala iz brezna absolut-
nega nica.?

¥ Tu predlagano branje Heglove implicitne kritike Schellinga se v veliki
meri ujema z izvajanji, ki jih je o %iikovcm modelu »transgresije skozi ekspli-
citno imanenco« podal Robert Pfaller v Elanku »Negation and Its Realibilies.
An Empty Subject for Ideology ?« (Sic 2, str. 225-246). Re€eno nekoliko poeno-
stavljeno, naj bi Zizek izhajal iz stali¢a, da se ravno ob poskusu pobega pred
ideologijo subjekt toliko Evrsteje ujame v njen primez, saj je domnevna neideo-
loska resnica paé tipi¢no ideoloski konstruke; edini nadin negacije ideologije
tako ostane v tem, da se odredemo vsaki onstranosti in z vsebinsko prazno
gesto svoje staliide eksplicitno pripoznamo kot bistveno ideoloko. Nasproti
temu Pfaller najprej opozarja, da je takino »zvito zanikanje« ideologije prav-
zaprav precej raziirjena sestavina Stevilnih (post)modernih ideologij, ki jih
kljub vsej njihovi zvijaénosti pri preseganju ideologije praviloma izdaja eno-
znaéna materialnost, Predvsem pa poudarja, da »& ho&emo preseéi neki pro-
stor, moramo priti v neki drugi prostors, nadalje, da mora ta prostor »imeti
pozitivno naravos, in nazadnje, da morajo iz njega izhajati tudi pozitivni u&inki.
Ker pa opisani nadin preseganja obstoji v »goli gesti« negacije in nima speci-
fi¢nih pogojev in ulinkov, je Pfallerjeva ocena ostra: »Dialektiéni pojem trans-
gresije skozi eksplicitno imanenco je pojem ideoloske integracije.« (Op. cit.,
str. 236.) Na to Pfaller naveZe Se druge preudarke, ki poudarjajo ontoloiko in
topolosko prednost Spinoze (in Althusserja) pred Heglom (in Lacanom).
Pfallerjeva argumentacija je povsem veljavna. Toda &e je nasa interpretacija
pravilna, v resnici ni naperjena proti Hegly, temvec proti Schellingu, saj pravza-
prav zgolj povzema miselno pot Heglove kritike Schellinga. Kajti ceprav je
Hegel skupaj s Schellingom hotel preseéi nihilizem z negativnostjo samo, je
obenem vztrajal, da se lahko to zgodi le s pojmovno predelavo niéa, torej pod
specifiénimi pogoji, in da mora iz tega iziti dologen, torej pozitiven rezultat.
V Fenomenologiji duba, potem ko zastor pojavov pade in postane ofitno, da
zadaj za njim ni nidesar, &e tja ne stopimo mi sami, Hegel tako pravi: »Vendar
se hkrati wdi izkaZe, da ni mogode kar tako naravnost iti tja zadaj.« (Cf. Feno-
menologija duba, Analecta, Ljubljana 1998, str. 96.) In ko se zdi, da opisuje

107



Zdravko Kobe
1A%

V trenutku, ko je bil zapisan, je program spekulativnega Velikega
petka v veliki meri ostal zgolj program. Heglu je tedaj manjkalo
konceptualno orodje, kako na pozitiven naéin misliti tisti nic, ki
se vzpostavi po samouniéenju konénosti. To mu je uspelo Sele, ko
je razvil pojem drugega samega sebe in je negativnost vnesel vsam
absolut, ne samo v njegov pojav - skratka, ko je absolutno zacel
pojmovati kot duha. Ko se je to zgodilo, je nihilistiéni diskurz
izgubil svojo vlogo in je kmalu tudi zares izginil. Kljub temu je
mogoce reci, da se je specificno Heglovo stalis¢e spekulativnega
idealizma, ki vztraja primisljenju protislovja, oblikovalo ravno v
soo¢enju z nihilizmom. In tudi e se je izraz skoraj v celoti umak-
nil v ozadje, je sama problematika negativnosti, ni¢a in nihilizma
ostala pomembna prvina Heglovega dokonénega sistema.’

V Fenomenologiji duha lahko npr. tako rekoé nazorno vidi-
mo, kako se je nekdanja debata o nihilizmu prevedla v vprasanje
skepticizma. Napredovanje zavesti je prikazano kot pot dvoma
in obupa,’! kot »der sich vollbringende Skepticizmus«. Ta skepti-

ravno transgresijo z eksplicitnim vztrajanjem priimanenci: »Nad&utno je torej
pojav, kot pojav,« Hegel nemudoma pristavi: »Ce pri tem kdo misli, da
nadéutno torej je Eutni svet ..., je to sprevrnjeno razumevanje; kajti nadéutno
vse prej ni svet ¢utnega vedenja in zaznavanja, postavljen kot bivajoé, temveé
... kot odpravljen.« (Cf. op. cit., str. 85.) Ce nam torej Hegel pravi, da nadutnega
ne smemo iskati onstran &utnega ali nad njim, potem to ne pomeni niti, da je
nadZutno preprosto isto kot &utno, niti, da nadéutnega ni; nasprotno, s tem
hoée reéi, da nad¢utnega ne smemo iskati nikjer drugje kot v Eutnem in ga
moramo prav v njem pojmouvno proizvesti. Proti Pfallerjevi spinozisticni tezi
o primatu pozitivnosti bi tako Hegel verjetno zagovarjal stalis&e, da novopri-
dobljeni prostor sicer vsckakor mora biti pozitiven in produktiven, vendar
nikakor ni nujno, da neposredno od zunaj zamejuje starega, saj ga neodvisno
od dela negativnosti ravno e ni in vse dotlej, &e sploh, obstaja le v gubah in
razpokah starega prostora.

¥ Cf. Wolfgang Bonsiepen, Der Begriff der Negativitat in den Jenaer
Schriften Hegels, Bouvier, Bonn 1977.

1 Povsem na koncu Fenomenologije duba je oznaéena celo kot »kalvarija
absolutnega duha«.

108



Dovriitev nibilizma pri Heglu

cizem pa je treba razlikovati, pravi Hegel, od onega obicajnega
skepticizma filozofije, »ki v rezultatu vidi vedno le ¢isti nic« in
»kon¢a z abstrakcijo nica ali praznine«. Da se skepticizem ne bi
prikazoval kot zgolj negativno gibanje, se je treba le dokopati do
pojma »doloéne negacije«, katere nié je ni¢ tega, iz &esar izhaja,
in je zato tudi sam doloéen. In za to »na sebi povsem enostavno
opazanje« ni treba kakih zunanjih dodatkov, temve¢ le »ne smemo
abstrahirati«: treba je vztrajati, skepticizem je treba prignati do
konca, pa se nam bo iz tega nia, ki je »no¢ gole refleksije in rezo-
nirajoéega razuma« dvignilo »poldne Zivljenja«. Hegel tu uévrsti
vednost pred napadi skepticizma ravno skozi dovrieno izpeljavo
skepticizma samega, kakor je prej poskusal preseéi nihilizem
ravno skozi dovrieni nihilizem. Pravzaprav nam Ze sam pojem
Aufhebung, ki skozi negacijo afirmira, ohranja vso dedis¢ino
dovrsenega nihilizma, ki izvede spekulativno Axferstehung.

V tem smislu tudi ni napak reéi, da je Heglova filozofija spe-
kulativna dovrsitev temeljnega nauka kri¢anstva. Le da je treba
upostevati, da je po Heglu medij religije obcutje, medij filozofije
pa &isti pojem. Cetudi bo misljenje vedno ostalo tezko, ker je
delo pojma bistveno naporno, je v tem smislu patetika znamenje
nedovrienosti filozofije. Prisotnost moénih podob prej razkriva
sibkost pojma. Natanéneje, manjia ko je njegova doloénost, bolj
je odvisen od navzoénosti subjektove partikularnosti v misljenju;
mo¢ pojma pa se bo obratno vedno izkazala skozi zabris mislecega
subjekta. Prav zato je naloga misljenja za subjekta tezka: zahteva
njegovo samoutajitev. n prav zato mora tudi sam subjekt iti skozi
izkustvo spekulativnega Velikega petka: absolutno trpljenje je na-
tanko v izbrisu njegove partikularnosti, ki se mora skriti za dolo¢-
nostjo misljenja samega.

Namesto da bi poudarjali mesta Fenomenologije duba, kjer
Hegel - zanimivo, zlasti v predgovoru — podaja nalogo filozofije
s slikovitimi primerami, bi zato za konec raje opozorili na tisto
izkustvo zavesti, ki je za Hegla neposredni pogoj vstopa v red
¢istega misljenja. Gre seveda za izkustvo hlapéevske zavesti, ki
nikakor ni v tem, da bi se ta ustrasila za to ali ono, tudi ée temu

109



Zdravko Kobe

reéemo Zivljenje. Cistemu samozavedanju ni tezko umreti, njemu
je nasprotno tezko odreéi se samostojnosti, tezko mu je brez nje
ziveti.”> Temu momentu lahko re¢emo &ast: samozavedanije je
za svojo Cast pripravljeno tudi umreti. Subjekt se je pripravljen
odreéi ¢emurkoli, svoji €asti, svojemu imenu ne. Toda ravno s
tem se izkaZe, da je vezan na neko partikularnost, da je v njem
ostalo nekaj re¢evnega in da torej ni v celoti samozavedanje, kate-
rega bistvo je natanko v absolutni negativnosti vsega bitnega. Na-
sprotno pa je hlapéevska zavest v soolenju s smrtjo izkusila abso-
lutni strah: »V njem se je notranje razpustila, v sebi je vseskozi
trepetala, in vse fiksno v njej se je pretreslo.«** To »absolutno
utekoéinjenje vsega obstoja« pa je, dodaja Hegel, natanko tista
»Cista negativnoste, ki tvori bistvo samozavedanja. Hlap&evska
zavest je tako v absolutnem strahu ne samo izkusila svoje lastno
bistvo, temve¢ je predvsem spoznala, da v njej kot &isti negativno-

32 Figuri gospodarja in hlapca ne nastopata brez razloga v razdelku pod
naslovom »Samostojnost in nesamostojnost samozavedanja«, ki samo sledi
prvi konkretizaciji samozavedanja po njegovi vzpostavitvi. Tu bi lahko celo
tvegali tezo, da v poglavju o samozavedanju (»Resnica gotovosti samega sebe«)
Hegel obravnava natanko ocitek nihilizma, ki ga je (Fichtejevi) filozofiji jaza
postavil Jacobi. S samozavedanjem namre¢ na neki nadin doseZemo cilj Feno-
menologije duba (vstopimo v »domaco kraljestvo resnice«, »predmet ustreza
pojmu«), vendar na tej prvi stopnji tako ta Sisti jaz sam kot njegov predmet
nimata obstoja, se odpravita (»razlika ne biva«, »izgubi se samo glavni moment
sam, namre¢ enostavni samostojni obstoj za zavest«). Prav kolikor je €isti jaz
hotel biti povsem samostojen, se mu podobno kot pri Fichteju vse razpusti v
ni¢, in obratno, 3ele skozi svoje drugo, kot nesamostojen, se lahko postavi kot
samostojen (»samozavedanje prejme svojo zadovoljitev Sele v drugem samo-
zavedanju«). Toliko bi lahko rekli, da po Heglovem mnenju subjekta ele inter-
subjektivnost obvaruje pred sicer nenchno groznjo nihilizma.

Toda &e Hegel tu res reduje tisti problem, na katerega je ob Fichtejevem
jazu opozoril Jacobi, je treba dodati, da s tem ubere neko pot, ki sta jo utrla
Fichte in Jacobi sama. Cf. npr. E H. Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza, Werke,
IV.1, str. 211: »Kajti brez i wdi jaz ni moZen.« Podobno tudi J. G. Fichte,
Grundlage des Naturreschts, Werke, 111, str. 39: »Clovek ... postane &lovek le
med ljudmi; in ker ne more biti ni¢ drugega kot &lovek in sploh ne bi bil, ko ne
bi bil to - ¢ naj ljudje splob so, potem jih mora biti vec.«

3 Cf. G. W. E Hegel, Fenomenologija duba, op. cit., str. 108.

110



Dovriitev nibilizma pri Heglu

sti ni ni¢esar, kar bi bivalo na naéin biti. Kar se navzven kaze kot
bojazljivost, znamenje Sibkosti, je v resnici izraz moéi samozave-
danja, ki ni ve¢ vezano na nobeno bit, se kot ¢ista negativnost
odrece vsemu in je tudi brez asti in brez svojega imenavendarle
zmozno Ziveti.

Ta subjektivna departikularizacija je pogoj za vstop v polje
ob¢osti oziroma misljenja. Hlapec bo tako nekega dne lahko zase-
del prestol in postal gospodar, lik gospodarja pa bo za vedno
ostal slepa veja v razvoju zavesti. Ker se ni bil pripravljen ponizati,
mu je dimenzija ob&ega ostala zaprta: gospodar ima domislice,
zanimive ideje, toda misli ne! Nasprotno bo hlapec vzel nase
nalogo misljenja, ki, kot reeno, zahteva delo, delo samozataje-
vanja, in nekega dne napisal Znanost logike. Kar je bilo prej odeto
v slikovite podobe brezdanjosti nica, to bo sedaj napredovalo z
mirnim tokom pojma. In Sele kot negativni odnos do samega
sebe, kot ta absolutna refleksija, ki je

gibanje od nica k nicu, in s tem nazaj k samemu sebi,**

bo filozofija konéno premagala svoj nihilizem. Jacobi je imel v
nekem smislu prav, gibanje refleksije je dejansko to €isto izhajanje
in vhajanje iz ni¢a v ni¢; toda ker je prezgodaj odvrnil pogled od
nica, ker se ni bil pripravljen »zadrzati pri negativnems, ni opazil,
kako se v tem gibanju ni¢ vrne nazaj k sebi, doseZe neko enakost
s seboj in se tako sprevrze v bit.*®

3 G. W. E. Hegel, Znanost logike 11, Analecta, Ljubljana 1994.

% In Fichte? V skoraj natanko istem &asu, ko je Hegel zapisal gornji
stavek, je Fichte v odgovor ponudil: »Kaj pa bi bilo resni¢no sredstvo, da bi se
izognili temu sesutju realnosti, temu nihilizmu? Vednost se spozna kot gola
shema: zato mora nekje vendarle sloneti na &isti realnosti: se ravno spoznati
kotabsolutna shema, absolutni pojav. Zato moramo ravno reflektirati do konca.
Refleksija, kolikor uni¢uje realnost, nosi svoje zdravilo sama v sebi; prav sama
nosi dokaz realnosti vednosti.« (J. G. Fichte, Wissenschaftslehre (1812), Werke,
X, str. 325.)

111



odrccx éemurkoh, svoji $asti, svojemy imenu ne. Hoekt st
taifoee doses, sk jpgoy speiipssivcl plivsiqub:arrinlbidus ¥ em
s oditsl sebwgsden odenod- sqalb kinsiftim smoticoisoddo
rogbee no pdneg smbojreg it aboqeog stisesy diloreg e
sposkinoganiikygirgdid inoris i shesvaswionsey o bjse seste feno
lyilzitradb aivinshoqeon mngeyalsepwgebds sifrnomibs 9§
roesatidsvinowmldibdhonm ongiald tep ieim'ebor bishisvismiass
usjesstoinus-obsheoish-tosed e on sbed spoll b siosifink ogein
Gisborierg vlidapme A | shigol WetwaSheiqua snbiags ba pi csjtiev
s Clewrtstrics o juibe vihow, shinimeofrrsbs o Sdobo g stivodiia v
tagnse-ob 2opbwridvitegon sodabodarl vpenfod moder wamim

of il ajidslls smulords 51 304 9dse

P

" by 'W T FRhan RelPRE WS & dsm.o smaxg

"mslovom wSANGRHTNOSE In BOIRMOIGINGST SaMOT ANy«

A ggoas{ Wbdﬂ’lgfﬁ{'fgf% hrgg&ﬁﬁ an.sfmj Ig@<:<§f.; od

flyn gw adpasiohol i ﬂ)m@ w0
houm o Abe!.&a v-ém n‘mw(wu

MMamuﬂm&Mm(bn rilicinseawd s5in

mm {

fimats obsto)e, n&l pran%i‘ghz “‘?3.2 8’“ '
sam, gamired enostavai samostojut ob ”x? na“)‘
hotel biti povsem tamostojen, 1 mu podobno ko. pri hchtqu vsc razpusti v

i WiE, ulcbramo. fele vkoi svoje drugo, kot nesamostojen, s¢ lahko postani kot

: smotién (ssamazavedinie preime ivolo wadovoljitee 30& v dtugcm sameo-
’ "'mmc)mh&ikonkhda egiovem

u.

gAN D




Badioujeva anti-dialektika

Jurij Simoniti

Ce se ne bojimo prehitrih formul in enostavnih definicij, bi lahko
rekli, da se jefilozofija rodila kot potreba po zanikanju nica. Pred-
sokratska arhe-ologija ni ni¢ drugega kot dodatno - nekdaj
nepotrebno - zatrjevanje polnosti biti, dokler Parmenid ne izrece
resnice principov vode, ognja, atomov, Stirih elementov in
apeirona: Je le bit, nica pa sploh ni. 1zhodisée filozofije ni nevtralna
(deskriptivna) vednost o bivajoem, temve¢ je v temelj take ved-
nosti vselej vpisana neka Zelja, neko moranje: »Govoriti in uvide-
vati je treba le 1o, da bivajo&e biva.«' Zakaj je treba kar naenkrat
mentalno energijo usmerjati v izjavljanje obstoja necesa, kar tako
ali tako Ze obstaja samo po sebi, in deklaracijo neobstoja necesa,
&esar tako ali tako ni?? Zdi se, da je to zunajfilozofski pogoj filo-
zofije, na katerega filozofija najprej ne more dati odgovora, lahko
pa ga obelezi, mu da ime in je temu lastnemu vzniku zvesta.
Filozofija je torej posledica vznika neéesa v druzbenem polju
gritva, Cesar to iz samega sebe ne more pojasniti: ta nekaj je sam
ni¢. Prehod iz religiozne druzbene ureditve relativne polnosti
biti v politiéno obvladovanje tostranskosti, kriza aristokracije,
zaCetek demokratiénega sofizma, to so pogoji, ki napovedujejo
in podpirajo invendijo nica. Ta invencija potegne za sabo novo
obliko diskurza za rokovanje z njo. Filozofija je v svoji prvi podo-

! Parmenid, Fragment it. 6, poudaril J. S.

? Tavtologija v filozofiji ponavadi pomeni le prikrivanje Zelje. Vselej je
zato treba razkrinkati pozicijo, ki ti¢i za potrebo, da izjavlja ¢isto formo
nevtralnosti.

113



Jurij Simonit

bi ¢ista tavtoloska negacija tega ‘izrodka biti’ in mu kot ta Zelja
izkaZe svoje prvo dolzno dostojanstvo. Nic je prvi— morda edini-
Dogodek filozofije kot take, dogodek, ki filozofijo Sele vzpostav-
lja. In seveda smo tu, z izrazi situacija, obeleZenje, poimenovanje,
zvestoba in dogodek, na terenu francoskega filozofa Alaina Ba-
diouja.

Ce Hegel svetovno zgodovino opredeli kot napredovanje v
zavesti svobode, bi lahko enega od aspektov zgodovine filozofije
oznadili kot napredovanje v zavesti nica. Zgodovina zahodne
logike se zaéne kot rehabilitacija nica s Platonom, ki v dialogu
Parmenid z o&etomorom svojega velikega predhodnika vendarle
prizna bit nebiti, se nadaljuje kot potreba po dokazovanju obstoja
Boga iz pozicije nebiti (Descartes, Spinoza, Leibniz), s Kantovo
izkljuéitvijo transcendence biti iz samonanasalnosti transcenden-
talnosti, do kljuénega obrata v hierarhiji klasi¢ne metafizike v
Heglovi Logiki, kjer sekundarni modusi negacije (nié, drugost,
meja, sprememba, videz itd.) postanejo primarni agens logi¢nega
napredovanja, Nietzschejeve afirmacije volje moéi kot radikal-
nega izkustva ni¢a in Heideggrovega proizvajanja bivajocega iz
biti prek diference, ki jo vzpostavlja najbolj totalen ni¢ — smrt,
pa vse do osrednjih konceptov, kot so manko, prazno mesto in
razlika. In e je ni¢ dogodek filozofije, potem je zgodovina filozo-
fije paé zvestoba temu dogodku.

A &e hoéemo doloéiti funkcijsko vrednost ni¢a v logiki,
potem lahko re¢emo: ni¢ vedno naredi eno tam, kjer je bilo neko
dvoje. Ali drugale: nic je rojstno mesto dialektike. Badiou se po
drugi strani razglasa za anti-dialektika, ki v dogodku vidi neko
pozitivnost in afirmacijo, nerazvezljiv suplement, celo dualizem.
Zdi se, da Badiou kot filozof dogodka spregleda prav tisti En
dogodek filozofije, kar ga vselej spelje nazaj k patosu nekaksne
psevdo-religioznosti.

114



Badionjeva anti-dialektika
1. Badiou in Kant

Tako v Badioujevi Etiki kot v Kritiki prakticnega uma gre za
utemeljitev univerzalnosti skozi singularno tocko bodisi dogodka
bodisi moralnega zakona prek negacije partikularnosti. Oba temu
pravita dobro. Dobro je pri Kantu vzeto brzkone v najéistejsi
obliki, ki jo pozna filozofija. Kantov prakti¢ni zastavek temelji
na dobrem, ki nima nobene pozitivne doloéitve, na dobrem kot
Cisti formi. To pomeni: ¢e ima vznik kategoriénega imperativa
status dogodka, saj je, v Badioujevem jeziku, neka prezentacija
brez reprezentacije, transliteralni zadetek nove kavzalne verige,
odnos do volje in ne do reéi, torej neka nebit z vidika biti, potem
dobi dobro kot posledica dogodka in izraz najgloblje zvestobe
njemu vso svojo vsebino iz Ciste singularnosti zakona, katerega
impetus je v njegovi univerzalnosti. Kantovsko dobro nima
potemtakem nobene zveze s partikularnim pomenom slovarske
(‘enciklopediéne’) besede dobro, ne pomeni ne sréne dobrote ne
dobrega pocutja. Ravno v tem, da Kant ni popustil in je ohranil
dobro kot ‘neimenljivo’ partikularno-kavzalne situacije ter ga
dolocil le po dogodku in naknadno, je vsa moé Kantove definicije
dobrega. Tu bi si lahko to definicijo drznili izpisati: dobro je singu-
larizacija univerzalnega prek negacije partikularnega. Kant potre-
buje faktsm moralnega zakona, ki kot singularni suplement uni-
verzalnosti Sele omogoca, da se odlepi od slabe neskonénosti (kav-
zalno-fenomenalne) partikularnosti.

Zdi se, da Kanta beremo kot anti-dialektika, saj govori o
faktumu uma, glasu vesti, vzniku moralnega zakona, ki ni odvisen
od obstoja kriti¢ne filozofije. Po drugi strani pa lahko beremo
sosledje treh Kritik kot zvezno in sledeé eni logiki, napredovanju
enega Uma. Kolikor Kantovega dobrega ravno ne razumemo kot
neke nove vsebine, temvec kot izraz povsem formalnega moral-
nega zakona, potem se dobro in moralnost vpisujeta v nek razcep,
ki ga je za sabo pustila prva Kritika in Se posebej njen sklepni
del, ki nima nobenega drugega imena kot ravno Dialektika. Ce-
prav je moralni zakon dogodek Kantovega sistema, pa to ne pome-

115



Jury Simoniti

ni, da ni izpeljiv iz situacije, v kateri je nastal. Zato si oglejmo
prehod iz prve v drugo Kritiko.

Spoznavni kategorialni aparat se vzpostavi kot izérpnost
kategorij, ki imajo svoj temelj ne v neki pred-kategorialni, ‘zuna-
nji’ realnosti, temveé prav vizkljucitvi le-te, ki dobi ime reéi-na-
sebi, transcendentnega X. Epistemologija subjektove razumske
sinteze je v sebi breztemeljna in se utemeljuje na goli predpostavki
moznosti sintetiénih sodba priori. Tako lahkopogojenost katego-
rialne sinteze dobi svoje nepogojeno ne veé v reci na sebi, temveg,
da tako reemo, v ‘pogojevanju, vzetem s stalii¢a samega pogo-
jevanja’. To nepogojeno, ki je le pogojevanje pogojenosti, je seveda
dialektika, transcendentalne ideje uma. Um ni neka substanca
nasproti pogojenosti razuma, temve¢ refleksija same pogojenosti
razuma. Um je tako reko¢ vednost, da razum nima temelja mimo
samega akta svoje primarne sinteze. Tu je treba pazljivo dologiti,
v cem je Kant dialektik in v cem ne! Kar ostane zunaj transcenden-
talnega spoznavnega sistema, je tocka ciste biti, re¢ na sebi, ki je
torej tocka anti-dialektike; dialektizira pa se navezava subjekta
razuma na substance uma, kot so Bog, nesmrtnost in svoboda, ki
se izkaZejo za &isti videz in so zunaj obmo¢ja moZnega spoznanja.
Um je kot zavest o navideznosti tisto nekaj-manj od breztemelj-
nosti razuma. Dialektika kot logika videza je zgolj resnica navi-
deznosti samega razuma, kolikor je ta iz sebe izkljuéil pozitivno
bit. Um je kraj nebiti (nia), ki dialektizira svet metafizi¢nih sub-
stanc s svetom fenomenov (in jih tako demistificira). Tocka nave-
zave obeh svetov pa je osnovna lastnost uma kot zmozZnosti ra-
zumskosti, njegovaizvorna kreativnost, kreacija fenomenalnosti.
Prav transcendentalna svoboda je tista zmoZnost, ki porodi pri-
marno sintezo razuma in z njo celoten fenomenalen svet, in hkrati
tista, ki daje vso konsistenco substancam uma. Ce pa je svoboda
tista osnovna zmoznost uma, ki drzi skupaj Kantovo spoznavno
teorijo, potem se vanjo, ne naknadno in ob robu, temvec v sam
njen temelj, Ze vpisuje praktiéna filozofija, ki bo zagotovila objek-
tivno realnost tistemu, kar je spekulativni um lahko le mislil. To
pove Kant zelo koncizno na prvi strani Kritike prakticnega uma:

116



Badioujeva anti-dialektika

Pojem svobode je tako, kolikor je njegova realnost dokazana z
apodiktiénim zakonom praktiénega uma, sklepni kamen celotne
zgradbe sistema Eistega uma, tudi spekulativnega. Oba druga pojma
(pojem Boga in nesmrtnosti), ki kot goli ideji v spekulativnem umu
nimata opore, se navezujeta na pojem svobode in prejmeta z njim
in prek njega svojo konsistentnost in objektivno realnost, se pravi,
njuna moznost je dokazana tako, da je svoboda dejanska; ta ideja
se namreé razodeva skozi moralni zakon.?

Svoboda je sklepni kamen &istega uma in praktiéni um je
tako le cisti cisti um, izraz njegovega temeljnega gonila, ne pa
nek naknadni dodatek. Kolikor je torej zakon prakti¢nega uma
Cisti formalni izraz te transcendentalne svobode, potem je
‘dogodek’ zakona izraz dialektike, nikakor pa ne anti-dialektike.
Tisto, kar omogoéa dialektiko, je zglob nebiti v jedru produkcije
biti kot fenomenalnosti.

Tu se Badiou in Kant razideta. Badiou se razglasa za anti-
kantovca in trdi: »Ni druge etike kot etike resnic. (...) Etika ne
obstaja. Obstaja le etika cesa (politike, ljubezni, znanosti, umet-
nosti).«* Kantova etika ni etika &esa, temve¢ prej pogoj moznosti
eti¢nosti kot take. Ni nedialekticni suplement nekemu fenomenu,
temvec dialekticna resnica fenomenalnosti v celoti.

Badiou nasprotno vztraja na neki povsem partikularni situ-
aciji, kjer (nakljuéno) nastopi nekaj: dogodek, ki se ga ne da raz-
vezati nazaj na posredovanost/relacije partikularij, kar je torej
povsem singularno, izvzeto, nerelativno, in zatorej nastopi kot
zahteva, da bi - kot resnica - veljalo za vse. Nad situacijo neke
polnosti bivajocega se doda $e en pozitiven, afirmativen dodatek.
V Svetem Pavlu opise Badiou dogodek kot »tocko realnega, ki
jezik spravi v slepo ulico«> V Manifestu pa parafrazira Wittgen-
steina: »Se pravi, da je &isto preprosto napaéno trditi, da je treba

* Immanuel Kant, Kritika prakticnega wma, Analecta, Ljubljana 2003
(KpV 4-5).

* Alain Badiou, Etika. Razprava o zavesti o zlu, Analecta, Ljubljana 1996,
str. 26.

5 Alain Badiou, Sveti Pavel, Analecta, Ljubljana 1998, str. 49.

117



Jurij Simonit:

o tistem, o &emer ni mogoce govoriti (v pomenu, v katerem ne
moremo reéi nicesar, kar bi ga specificiralo, kar bi mu dalo razlo-
&evalne lastnosti), moléati. Prav narobe, treba ga je imenovati,
treba ga je razlo¢iti kot nerazlogljivo.«* Ob dogodku je torej treba
deklarirati: »To je dogodek!«

Problem Badioujevega antikantovstva je na tej ravni pred-
vsem v tem, da se Badioujevo etiko primerja s Kritiko prakticnega
uma, ko pa se logika dogodka formalno povsem sklada z neko
drugo kantovsko logiko: imamo nekaj, &esar ne moremo simboli-
zirati in kar je treba prav zato deklarirati, nekaj, kar izhaja iz
situacije, a ni zvedljivo nanjo. Seveda gre za estetske reflektirajoce
sodbe in za lepi objekt. Lepo je tisto, kjer simbolno obmolkne, a
ga mora prav zato obeleZiti v sodbi, sodbi okusa. Ce je um v prvi
Kritiki nazadnje prevzel nase avtorstvo za celotno fenomenalnost
(Cutnost je le drugo razuma), a prek izkljuéitve reéi na sebi, tedaj
je ugodje kot afekt lepega prav izraz moznosti emancipacije
fenomenalnosti od reci. Ko se ob nekem nakljuénem objektu
nenamerno ujemata upodobitvena mo¢ in razum, fenomenalnost
kot taka in kategorialnost kot taka, tedaj ta objekt preseze svojo
spoznavno bit in postane lepi objekt, objekt brez reci. Um se, v
povsem heglovski logiki, ne reprezentira le v celoti fenomenov,
temve¢ Se v enem fenomenu posebej, ki postane direktni repre-
zentant uma kot razuma.” Tu sodba obmolkne in postane gola
deklaracija okusa: »To je lepo!«, &esar odzven lahko vidimo v
Badioujevi deklaraciji dogodka.® Badioujevo Dobro je blize Kan-
tovemu lepemu. Lepo je situacijsko in nakljuéno, odvisno od

% Alain Badiou, »Manifest za filozofijo«, Filozofski vestnik 1/1992, str. 180.

7 Tako kot Bog po svoji podobi ustvari vsakega loveka, potem pa se
utelesi 3¢ v enem posebej, v Kristusu, v katerem umre sama njegova onstran-
skost. Glej: Slavoj Zizek, »Hegel in kr3anstvo«, v: G. W. F. Hegel, Absolutna
religija, Analecta, Ljubljana 1988, str. 92.

¥ Badiou na podrodju etike celo posvoji retoriko Kantove tretje in ne
druge Kritike, ko pravi, ‘da se eti¢na konsistenca kaZe kot nezainteresivani
interes’ ali pa, da je ‘Isto tisto, kar 3ele pride,’ tj. lepo ni sodba soizmernosti
subjekta z objektom, temveé subjekta z drugimi subjekti skupnosti, torej je
Isto fele naknadno strinjanje nekega kulturnega ob&estva.

118



Badioujeva anti-dialeketika

slu¢aja, da v naravi naletimo na objekt, ki je lep. Je singularni
suplement partikularnemu polju fenomenalnosti.

Ce so Kantovi primeri etiénega delovanja primeri v &isti
obliki (lagati ali ne itd.), so Badioujevi ‘etiéni’ primeri vselej vezani
na konkretne dogodke in torej prej kompatibilni s Kantovimi
sodbami okusa: dogodek Schonberg, Einstein, Grothendieck.
Situacija etike dogodka je vselej partikularno enkratna, na enem
kraju in ob enem &asu, zgodovinsko in druzbeno umestljiva, tako
da pusti za sabo svoje lastno ime: denimo Haydn ali pa leto ‘68.
Badioujevi primeri eti¢nega delovanja so poeti¢na kreacija, poli-
tiéna invencija, znanstvena revolucija ali pa ljubezenska enkrat-
nost. Gre torej za kreativna, inovativna, revolucionarna in enkrat-
na dejanja, ki pa& ne spadajo v register morale, temve¢ estetske
produkcije. Badioujeva etika je tako neka etika estetike, ki se je
razmahnila po Nietzscheju.

Vendar pa primerjavo med Kantovo estetiko in Badioujevo
etiko lahko zasledujemo $e naprej. Po analogiji med lepim in Dob-
rim lahko v hrbtni strani lepega, v sublimnem, morda prepozna-
mo Badioujevo Zlo.

Kant zapise: »Zdi se torej, da je lepo razumljeno kot prikaz
nedolo¢enega pojma razuma, sublimno pa kot prikaz nedolocene-
ga pojma uma.«<” Lepo vzbuja ugodje samodistance uma v razu-
mu, sublimno pa je kot neugodje obrat te distance, je ¢ista bliZina
uma do samega sebe. Ko od uma odstejemo razum, um postane
norost. Sublimno se tako kaZe kot nekonsistenca brezdolo¢ilne
absolutne bliZine, kot brezformno divjanje narave. Ce je lepo
emancipacija fenomenalnosti od reéi na sebi, je sublimno emanci-
pacija uma od fenomenalnosti.

Poglejmo, kako definira zlo Badiou. »Ce Zlo obstaja, potem
ga je treba misliti, izhajajo¢ iz Dobrega. Ce Dobrega in s tem
tudi resnic ne upoStevamo, potem nam preostane le kruta nedolz-
nost Zivljenja, ki je tostran Dobrega in Zla.«<'° Zlo je moZna

? Immanuel Kant, Kritika razsodne moci, ZRC, Ljubljana 1999, KU 75.
10 Etika, str. 48.

119



Jury Simomits

razseznost resnice, mozen ucinek samega Dobrega. Tako da, »¢e
Zlo sploh obstaja, potem je kaoti¢en uéinek modi resni¢nega«.'’
Vsaka situacija se osredinja okoli neke praznine, ki je nevedeno
te situacije, a »predstavljajte si, da dogodek ne prikli¢e praznine,
paé pa polnost predhodne situacije«'%; zlo je torej polnost na
mestu praznine, nek prevec tam, kjer bi moral biti nic.

Dve od treh oblik Badioujevega Zla bi lahko zvedli na dva
Kantova sublimna. Zlo kot simulaker ali teror lahko izena¢imo
z matematiénim sublimnim. Zdi se, da druga oblika, Zlo kot izdaja
Nesmrtnega, sodi na drugo raven: je zgolj popuscanje svoji zival-
skosti in patologiji, torej Kantovo eti¢no zlo. V Zlu kot katastrofi
pa bilahko videli formalne vzporednice z dinami¢nim sublimnim.

O prvi obliki Zla Badiou pravi: »Kadar pod imeni, sposoje-
nimi od dejanskih procesov resnice, neka radikalna prekinitev v
situaciji prikli¢e na mesto praznine »polno« partikularnost ali
domnevno substanco te situacije, bomo rekli, da imamo v tem
pomenu opraviti s simulakrom resnice.«' To je lep opis matema-
ticnega sublimnega: prekinitev v situaciji kot polna partikularnost.
Kantovo sublimno je tisto absolutno veliko oziroma »sublimno
je to, v primerjavi s cimer je vse drugo majhno«."* V Kantovem
svetu ni ni¢ tako velikega, da ne bi moglo biti majhno; pod zvezd-
nim nebom ima vse le relativno velikost — lahko bi rekli, da gre
za svet badioujevskih neskonénih mnozic. Toda ta svet ima ven-
darle absolutne vrednosti ne v matematiéni, temveé v estetski
oceni velikosti: vsaki¢ ko povzemanje, comprehensio, ne more
dohajati dojemanja, apprebensio, zaznani objekt razpade v neko
nekonsistentno mnostvo. Polnosti zaznavnega polja se ne da
organizirati v objekt: gre za polno partikularnost.

Naslednja (tretja) oblika Zla, katastrofa, je poistovetenje res-
nice s totalno mod¢jo, ki je »totalna mo¢ jezika-subjekta. To se
pravi zmoZnost imenovati in ocenitivse elemente objektivne situ-

1 Etika, str. 48.
12 Etika, str. 55.
13 Etika, str. 57.
4 KU 84.

120



Badioujeva anti-dialektika

acije glede na proces resnice. Jezik-subjekt ... bi hotel ... poime-
novati totalnost realnega in s tem spremeniti svet.«'* Prav ta mo-
ment svet spreminjajoce totalnosti zanima Kanta v dinamiénem
sublimnem. Ce hoce um videti naravo kot smotrno, potem mora
v razkritju svoje zadnje predpostavke uvideti, da je smotrnost le
nain njegovega samopostavljanja v samodistanci in da lahko sled-
nji¢ sam pred sebe brez distance stopi le v podobi golega
unicevanja. Tedaj um uvidi, da je narava le njegova predpostavka.
Skalni previsi, nevihtni oblaki, blisk in grmenje, vulkani in orkani
so podoba uma ‘za sebe’, so svet, ki je postal um sam, brez preob-
leke razuma: um sam v smislu, da umu odvzamemo njegovo tocko
nujne zunanjosti, ki ga varuje pred samim sabo. Tako kot mora
po Kantu um ostati v svoji samodistanci, tako po Badiouju Dobro
pomeni le ‘vstop v dano situacijo’, svet pa mora ostati tostran
Dobrega in Zla: »Dobro je Dobro le, kolikor si ne prizadeva
svet narediti dober.«'® Svet, ki postane dober — oziroma kantov-
sko: narava, ki direktno postane um sam -, pa je katastrofa.

Dobro in Zlo tako drzi Badiou v disjunkciji: Zlo lahko nasta-
ne le tam, kjer lahko nastane tudi Dobro, a kjer je Zlo, tam ni
Dobrega. Zdi se, da je tako tudi pri Kantu: kadar se aprehenzija
ubada s sublimnim ob¢utjem, tedaj ni receptivna za lepo. Toda
Kant izpelje za analitiko lepega in sublimnega $e tocko, kjer oba
pogojujeta drug drugega. Lahko bi rekli, da je pri Kantu mogoce
vsaj misliti dialektiko lepega in sublimnega: v postavi genija.

V Kantovem geniju lahko vidimo sposobnost Badioujevega
subjekta, da prepozna dogodek. Ce primerjamo naslednja dva
odlomka, Kantovega in Badioujevega, se zdi, da govorita o istih
receh. Kant pravi, seveda v Kritiki razsodne moci:

Pojem lepih umetnosti pa ne dopuséa, da bi sodbo o lepoti njenega
produkta izpeljali iz pravila, katerega dolocitveni razlog je pojem,
da bi jo torej utemeljevali na pojmu o naéinu, glede na katerega je

15 Etika, str. 63.
16 Etika, str. 64.

121



Jury Simoniti

produkt mozen. Torej si lepe umetnosti ne morejo same izmisliti
pravila, glede na katero morajo proizvesti svoj produkt. A ker se
brez vnaprejinjega pravila produkt nikoli ne more vnaprej imeno-
vati umetnost, mora narava v subjektu (in z uglasitvijo njegovih
zmoznosti) dati umetnosti pravila. Drugaée reéeno, lepe umetnosti
so mozne le kot produkt genija."”

Badiou pa:

Zato je treba predpostaviti, da je tisto, kar pozove k sestavi subjekta,
dodatek [en plus), oziroma, da je to, kar nenadoma vznikne v situa-
cijah kot tisto, &esar ni mogode pojasniti iz teh situacij in obi¢ajnega
nafina, kako se v takih situacijah vedemo. Recimo, da subjekt, ki
presega Zival (...), zahteva, da se zgodi nekaj, éesar ni mogoée redu-
cirati na njegov obi¢ajni vpis v »tisto, kar je«. To dopolnilo bomo
imenovalidogodek in loéili mnostveno bit, na ravni katere ni resnice
(pa¢ pa samo mnenja), od dogodka, ki nas sili, da se odlo¢imo za
nov nacin biti.'®

Hkrati Badiou seveda ne naseda romanti¢nemu kultu genija:
»Tudi subjekt umetniskega procesa ni umetnik (‘genij’ itn.).
Dejansko so ‘tocke-subjekti’ umetnosti sama umetniska dela.«!"?

Koncept genija kot neposredno bogate notranjosti, ki za
logiko posredovanja vselej ostaja netransparentna, je sicer upra-
vi¢eno na slabem glasu, pa vendar bi se ga dalo narediti produktiv-
nega. Navdih, iskrica genialnosti, gottliche Funken ne zahtevajo
razlage. Nenavadno pa je, da se na genija sklicuje prav Kant v
svoji poslednji dialektiki, brani pa se ga Badiou, ki vselej prisega
na neposredovani en plus dogodka, ki se mu pri svetem Pavlu
rece milost in ki je formalno nevarno blizu tistemu ve¢, ki ga v
sebi nosi genij.

Kar ne sodi v Badioujev sistem, je kult osebnosti, sublimne
romanti¢ne individualnosti, ki lebdi okoli Olimpijca Goetheja

17 KU 148.
18 Etika, str. 34.
19 Etika, str. 36.

122



Badioujeva anti-dialektika

ali diaboliénega Beethovna. Romantiéni koncept genija je zame-
njal vzrok in posledico: medtem ko pri Badiouju subjekt nastane
Sele prek dogodka in po njem, romantiéna iluzija obstaja v tem,
da je genij tisto prvo, nepredirno globok subjekt, ki potem zdol-
gocaseno in nakljuéno iz sebe stresa velika dela visoke umetnosti.
Badiou na sprejema danosti subjekta, nekega »nekoga« v neskoné-
nem mnostvu partikularne biti. Glede »umetnika« se sprasuje,
»sicer pa za katerega ‘njega’ naj bi tu sploh $lo?«* Tem manj pa
je Badioujeva filozofija nezdruzljiva s konceptom genija, ki bi se
vzpostavljal retroaktivno glede na njegova dela, glede na njegove
tocke-subjekte. Vendar pa, &e poblize pogledamo romantiéno
teorijo genija, morda ta nikoli ni trdila ni¢ drugega kot to. Kak
Goethe se je odpovedal mladostnemu viharnistvu in na stara leta
trdil, da je paé vse skupaj bilo le trdo delo. »Es bildet ein Talent
sich in der Stille,« pravi v Torquatu Tassu: talent, genij, je nekaj,
kar se vsekakor bildet, a v tisini, tako da na zunaj v tujih oéeh
deluje povsem neposredno in bozansko.?! Ce pa se vendarle ne
da vsake invencije razloziti z delom, potem je to, kar je ¢ ostalo
od genija, formalno zelo blizu badioujevskemu subjektu. Kult o
Mozartu, paradigmi genija, imenovanem Amadeus oziroma
Gotterliebling, ravno ni kult o nekem Nekom, temveé o nekom,
ki je netransparenten prav toliko samemu sebi kot drugim, ne-
kom, ki se ne zaveda lastne genialnosti, ki pa svojo produktivnost
zvaja na gottliche Funken, od Boga poslane iskre, ki seveda niso
ni¢ drugega kot tocke-subjekti, iz same ¢loveske Zivali neizpeljivi
presezki. Genij ni le zmotni koncept javnosti, ki mistificira svoje
velike osebnosti, ampak je tudi ‘zmotni koncept’, ‘samomistifi-
kacija’, ki jo ¢lovek velikih dejanj v&asih potrebuje o samem sebi.
Clovek si svojo subjektivnost, svojega subjekta, lahko razlozi le

2 Etika, str. 36.

21 ... sich ein Charakter in dem Strom der Welt«, se nadaljuje ta znani
citat. Talent genija je tako nekaksen ‘notranji karakter’, ‘znadaj brez sveta’,
proizvod notranjega posredovanja, ki ga ‘tok sveta’ 3 ni spoznal. Svet genija
tedaj zagleda vsega naenkrat, ko je Ze gebildet, in ga mistificira v tocko boZan-
skosti, saj ne pozna poti njegove notranje Bildung.

123



Jurij Simonit:

tako, da ga obesi na neko nakljuéno toc¢ko zunanje imanence, na
bozanske iskre (lahko bi rekli: Badioujeve dogodke). Ce je Picasso
trdil, da ne slika sam, ampak le sledi neki sili, ki je v njem visja od
njega samega, tedaj bi lahko teoretizacijo tega umetnikovega na-
puha videli v Badioujevi sintagmi: »Ne popustiti glede tistega v
meni, &esar sam ne poznam.«*? Tisto, kar torej Eloveka naredi za
subjekta, kar je v njem veé od Zivali, ¢lovek potuji, s tem da to
hkrati eksternalizira in imanentizira: to nisem bil jaz, ¢loveska
zival, to je bil dogodek — jaz sem mu le sledil; toda sedaj jaz,
nastali subjekt, nisem nié¢ drugega kot ravno sledenje temu
dogodku, in ta tvori jedro moje identitete. Genij je torej prav toli-
ko mistifikacija kot samomistifikacija, prav tako neka romanti¢na
iluzija kot samoiluzija subjekta, ki svojo konstitucijo postavlja
naknadno glede na punktualne presezke neke zunanjosti, tako
da »'nekdo’ obstaja, ne da bi to vedel«.”> Lahko bi rekli, da je
genij Ze subjekt, ne da bi bil individuum ** Ce v gottliche Funken
vidimo formalno podobnost z dogodki, potem je genij posledica
in ne vzrok, torej natanko tisto, kar od subjekta zahteva Badiou.

Toda v geniju lahko vidimo tako badioujevski ‘nekaj-vec
kot Kantovski ‘nekaj-man;j’, tako anti-dialektiko, kot prvi, nujni
vzgib dialektike. Tedaj genij ni poslednji blis¢ visoke kulture,
temveé prva in temeljna lastnost uma kot takega.

Ce zelo poenostavimo, lahko tretja Kritika govori o smotrno-
sti narave le s stalii¢a Ze vzpostavljene kulture - narava je lahko
lepa le, &e je €lovek Ze na ravni umetnosti. Smotrnost narave kot
nujni zunanji moment uma se izkaZe za golo posledico tega, da

2 Etika, str. 38.

B Etika, str. 38.

4 Mistifikacija, kult genialnosti, je tako zgolj odgovor na neko radikalno
demistifikacijo, ki vzpostavlja genija. Ce se obi¢ajni individuum $e ima za neko
bolj ali manj trdno substanco, ki najprej je in naknadno tudi deluje, ki je najprej
nek jaz in 3ele potem vstopa v interakcijo z drugimi ljudmi, pa je genij izkustvo
&iste notranje decentriranosti, prednosti dejanja pred bitjo, dela pred identiteto.
Genij je vednost, da na sebi ni nié razen vrnitve iz drugosti svojih nepredvidlji-
vih to¢k navdiha in produkcije. Je ‘eksistencialni Sokrat’, ‘Sem, da ni¢ nisem’.

124



Badioujeva anti-dialektika

je um v osnovi ‘umetniski’, torej brez smotra in zato predpostav-
ljajo¢ smotrnost zunaj sebe. Kant pravi: » Umetnost se razlikuje
od narave tako kakor delanje (facere) od delovanja ali udejstvova-
nja nasploh (agere) ...«*> Umetnost je le zavestno delanje tega,
kar je zagela Ze narava. Toda stvar bi lahko tudi obrnili: narava se
nam kaZe kot neko smotrno udejstvovanije le, kolikor je naknadna
nekemu primarnemu ‘delanju’ uma. Kolikor na naravo gledamo
s stali§¢a uma, je torej umetnost pogoj narave, kultura pred naturo.
Prav zato lahko tu umetnost, to zgolj kratkoéasno, naknadno,
zgodovinsko gledano najkasnejse élovesko poéetje razvite civili-
zacije, postane del kriti¢ne, celo apriorne obravnave. Genij pa ni
ni¢ drugega kot subjekt umetnosti (saj lahko »dokazemo, da je
potrebno lepe umetnosti glede na pomen, ki ga tu dajemo besedi,
nujno obravnavati kot umetnostigenija«*®) in kot tak subjekt uma,
nemara poslednja - in primarna - podoba transcendentalnega
subjekta, sintetiéne enotnosti apercepcije. Genij kot nekaksen
‘Nullpunkt subjekta’ je tako dialektika lepega in sublimnega.
Prva Kantova definicija pravi, da je genij »talent proizvesti
tisto, za kar ni mogoée dati nobenega pravila - ... Njegova prva
lastnost je torej izvornost.«*” Genij v tem smislu predstavlja neko
temeljno potezo uma, je tisti, ki si drzne iti do izvora uma. Tu ne
veljajo vec ocitki Hegla, predvsem pa Nietzscheja, da je Kantnapi-
sal estetiko s stalii¢a opazovalca, ne pa producenta estetskih vse-
bin, umetnika. Genij ni le nakljuéna podoba, eden od subjektov
Kantovega uma, ampak najbolj osnovna podoba temeljnega raz-
cepa subjekta, tako da lahko teoretiénega, praktiénega subjekta
in subjekta razsodne moci vidimo le kot njegove variacije. Kantov
um je Ze od svoje prve transcendentalne zastavitve v prvi Kritiki
naprej postavljen kot inherentno produktiven. Eksemplari¢nost
tega ali onega genija ni le v tem, da je zgled za prihodnje rodove,
ampak je genij kot tak eksemplari¢en za um sam. Genij je tocka,

3 KU 173.
26 KU 181.
27 KU 182.

125



Jury Simoniti

kjer um stopi e pred obstoj samih apriornih kategorij, tako »da
genij sam ne more opisati ali znanstveno pokazati, kako proizvede
svoj objekt, paé pa tako kot narava daje pravilo«.?® Genij ni tocka
mistifikacije: razlog, da ne more pokazati, kako je proizvedel
svoj objekt (razlog ‘dogodkovnosti invencije’ v Badioujevem jezi-
ku), lezi samo v tem, da ga je proizvedel na ravni, ko orodje
prikaza, denimo tabela sodb, 3e ni vzpostavljeno. Genij je tocka
pred pravilom, predhodnost kategorialnosti in tako dno uma sa-
mega. Um je primarno genialen in sekundarno sistematicen.
Subjekt prve Kritike je spoznaven, je postavljanje fenomenal-
nosti zunaj sebe ob izkljucitvi re¢i na sebi; subjekt druge Kritike
je moralen, je ofis¢enje od zunanjosti kot aficirane s predpostavko
‘asubjektne zunanjosti’, reci na sebi; subjekt tretje Kritike pa je
genialen, je interiorizacija vsake moZne zunanjosti, uvid v to, da
je vsaka moZna zunanjost (tudi re¢ na sebi) le predpostavka uma
kotizvorno kreativnega. Tej primarni vzgibanosti uma,?’ dejstvu,
da um nikoli ni sam pri sebi, ampak vselej Ze pri ne¢em drugem,

pravi Kant dub:

Dub je, v estetskem pomenu, pozivljujoée naéelo v éudi. ...

... to naéelo ni ni¢ drugega kot zmoznost prikaza estetskib idej.
Estetsko idejo pa razumem kot tisto predstavo upodobitvene modi,
ki daje veliko misliti, a ji ne more ustrezati nobena doloéena misel,
sc pravi, noben pojem, kot predstavo torej, ki je noben jezik ne
more popolnoma doseéi in narediti razumljive. — Ni tezko videti,
da je estetska ideja nasprotje (pendant) ideje uma, ki je, obratno,
pojem, ki mu ne ustreza noben zor.*°

Ce je vsa Eutnost zgolj produkt kategorialne sinteze, pa se
tu, v estetski ideji, zgodi nekaj nezasliSanega: zor tudi ‘po logiki’
stopi pred pojem, um proizvede kos ¢utnosti, za katerega nima

# KU 182.

29 Pri kateri pa ne gre za nikakrien vitalizem kake polnosti biti, ampak
za izvorno heterogenost uma, katere temelj je, da tako re¢emo, nebit, izvorna
negativnost.

Y KU 192-193.

126



Badioujeva anti-dialektika

kategorije. V estetski ideji bi lahko videli proizvajanje reci na
sebi. V tem smislu - in ponavljamo, da tu mimo Kanta neko nje-
govo obrobno malenkost povzdigujemo v prvi princip — ima genij
ne le transcendentalno pozicijo, temve e ve: je temelj transcen-
dentalnosti kot take. Kant trdi, da »je genij vzorna izvornost sub-
jektovega naravnega daru, da svobodno uporablja svoje spoznavne
zmozZnosti«.*' To izjavo lahko razumemo 3e bolj daljnosezno kot
Kant: genij kot ta, ki svobodno razpolaga s spoznavnimizmoznost-
mi, je hkrati tista svoboda, ki spoznavne zmoznosti ne le uporab-
lja, temvec Sele vzpostavlja. Genij v svoji transcendentalni zasta-
vitvi ni maksimum subjekta, kot ga prikazuje Kant; nam pomeni
prej minimum subjekta, subjekta kot takega v svojem prvem aktu
vzpostavitve. Kantov genij torej ni ni¢ drugega kot dogodek v
temelju uma, ki ni noben misti¢ni dodatek, ampak ‘izvorna dialek-
ticnost’, rojstno mesto subjekta kot prvi (ne pa naknadni in nak-
ljuéni) razcep na um in reé. Odtlej subjekt vedno obelezuje kraj,
kjer ‘se kaj dogaja’: je tisto nenapovedljivo, napreracunljivo, erup-
tivno, kreativno, dogodkovno in slednji¢ genialno.

Ce je lepo tisto, kar z bleskom ovije praznino v temelju uma,
manko reci na sebi, sublimno pa pozitivira to praznino kot brez-
formno polnost, kot bivajoéi nié, potem se genij nahaja ravno na
tej meji kaosa in bleska. Genij ne potrebuje ne skalnih previsov
in vulkanov niti ni subjekt sodb okusa. Lahko bi rekli, da je genij
tisti, ki si drzne pogledati v predkategorialno notranjost uma,
katere bistvo je sama nebit, in nanjo odgovarja z nujno heterogeno
zunanjostjo, prek katere Sele postane on sam. Ce drugi ljudje
nebit zvralajo na zunanji svet (v smislu spinozisti¢nega conatusa),
jo genij zmore ugledati v svoji notranjosti; v izvorni zunanjosti,
ki jo postavlja sam, tako ugleda tisto, kar od znotraj predhaja
njega samega. Ta prva zunanjost je tako pravilo, ki ga daje, pravilo
lepe umetnosti ali estetski objekt. Ce povzamemo, je genij tisti,
ki sublimno manka temelja samega sebe neposredno prevede v
lepi objekt zunaj sebe.

31 KU 200.

127



Jurij Simonit:

Kantov sistem ima dva velika Dogodka, ki vsak po svoje
dialektizirata poprejinjo strukturo. Prvi je moralni zakon, &isti
formalni izraz transcendentalne svobode, je dialektika noumenal-
nega in fenomenalnega. Moralni zakon je izraz Enega v dualizmu
uma in razuma: je prikaz, da je &sti um Ze izvorno prakticen in
je celota fenomenalnosti le produkt svobodne razumske sinteze.
Prva dialektika teoreti¢nega in prakti¢nega pa ni popolna, saj iz
nje izpade predpostavka reci na sebi. Tretjo kritiko lahko beremo
kot odpravo tega preostalega dualizma, dwalizma uma in reéi.
Drugi veliki Dogodek bi bil tako $e najbolje predstavljen v figuri
genija, ki prek tocke kontingence lepega zna misliti sublimno
notranjost uma. Moralni zakon je umik v pred-fenomenalno
brezsvetnost, genij pa ravno sestop k pred-kategorialni kontin-
genci. e kreacija reci pred konstitucijo kategorij. Fizikalna analo-
gija genija bi lahko bil prapok kot dejanje pred vzpostavitvijo
fizikalnih zakonov ter prostora in asa. Genij je fikcija visoke
kulture, ki v modusu als ob prevzame nase nemogoée avtorstvo
reci na sebi.* Pri Heglu lahko genij postane kar svetovni duh
sam, ki pod sabo spravi naravo, druzbo in Boga, pri Kantu pa
mu je odmerjena le obrobna vloga povsem na repu subjektivnosti,
kjer zgolj kot da ustvarja smotrno naravo.

Genija, ki je pri Kantu le najbolj oddaljena podoba transcen-
dentalne subjektivnosti, ki se je ne spomni skorajda noben inter-
pret, beremo kotmesto absolutne dialektike (Hegel bi rekel: abso-
lutne refleksije). Lepi objekt, glede na katerega se naknadno vzpo-
stavi genij, je zgolj produkcija bleska po izkustvu ‘notranjega’
sublimnega, je izvrzek minimalne kontingence na tleh predkate-

32 Kult genija je denimo simptom druzbe, ki postaja vse bolj ateisti¢na,
kjer je Bog Ze izgubil svojo posvetno relevanco (denimo prevedljivost religioz-
nih hierarhij v politiéne strukture), vendar njegova smrt $e puséa za sabo prazno
mesto. Ker zunaj spoznavnega ostaja re€ na sebi, zunaj moralnosti fenomenal-
nost, zunaj reflektirajodega pa narava v celoti, je genij - kolikor nasedamo
kultu in ne mislimo njegove demistifikacije - edina psevdoreligiozna tocka, ki
v svoji ‘mistiéni ustvarjalnosti’ $e povezuje teoretiéno, praktiéno in estetsko,
torej Eutno predstavnost, moralno dovrsenost in kreacijo reéi.

128



Badioujeva anti-dialektika

gorialne norosti uma (pri emer re¢ ni veé tisto ‘za objektom’,
njegova polna notranjost, temveé sama primarna objektnost, volja
po kreaciji prve zunanjosti). Genij se vzpostavi na mestu nica (v
tem smislu je heideggerjanski Platzhalter des Nichts), ni¢a uma
kot sublimnega, njegove odvisnosti od to¢ke minimalne kontin-
gence, da bi postal konsistenten.

Ce bi hoteli tu sproziti poslednjo primerjavo med Kantom
in Badioujem, je treba misliti prav ta odnos med nicem in kon-
tingenco. Tocka kontingence pri Kantu ni nié empiriéno efemer-
nega, ni¢ izginjajocega, temve¢ lep objekt, ki s svojo (relativno)
trdnostjo in zunanjostjo (refleksivnemu) subjektu podeljuje kon-
sistenco. Lepo je na empiriéni ravni neko nakljucje, a se v konsti-
tuciji subjekta izkaZe za bistveno tocko, ki naposled strukturira
celoten kritiéni naért. Je nakljuéje, ki pridobi status bistva. Kon-
tingenca je tocka razsrediscenosti, ki s svojo predkategorialno
empiri¢nostjo Sele lahko razkrije ni¢ na mestu sredisca. Preden
postavimo kontingenco, sistem vselej vztraja v iluziji, da obstaja
nekaj takega kot ‘polnost bistva’. Sele nakljuéni empiriéni dodatek
razkrije praznost mesta vrnitve. Kolikor mislimo kontingenco v
razmerju z ni¢em, tedaj vselej iz nekega dualizma preidemo v
monizem. Kant je ‘dualizem’ empirizma in racionalizma mislil
skupaj prav prek samonanasalne niénosti transcendentalne sub-
jektivnosti, ki se vzpostavlja prek minimalne zunanjosti dejstva
izkustva. V tretji Kritiki pa je ‘dualizem’ narave in smotrnosti
mislil kot ‘monizem’ genija, produkcijo lepote na mestu nica
sublimnosti. Tocka kontingence tako ni nek nerazvezljivsuplement
situaciji, temve¢ ‘nujno nakljuéje’, ki je edini vzvod dialektike.
Kontingenca je vedno moment nekedemistifikacije transcendence:
v transcendentalnosti prve Kritike ‘dejstvo izkustva’ potegne za
sabo demistifikacijo racionalistiénih substanc (svoboda, dusa,
Bog), na podro¢ju reflektirajocih sodb pa lepi objekti demistifici-
rajo bozansko smotrnost, obstoj BoZjega naérta, ki si podreja
vso naravo. Dialektika je tako minimum ateizma. Kjer filozofija
zmore misliti razmerje ni¢a in kontingence, tam lahko vzdrzi
brez religioznih predikatov (milosti, daru, presezka itd.)

129



Jury Simonit:

Kantovo situacijo lahko preslikamo na Badioujevo in pogle-
damo, kaj 3trli ven. Tu se noéemo spuicati v kompleksnosti Ba-
dioujeve matematiéne ontologije in bomo primerjavo izvajali bolj
na povrsju. Analog Kantovemu polju fenomenalnosti kot empi-
ri¢ni osnovi so Badiouju partikularna mnostva. Prva danost je
mnositvo, ki samo po sebi ne potrebuje nobene dialektike, saj v
njem ni praznega mesta, ni nicesar, kar bi izpadlo.”> Osnovna
danost je torej Ze drugaéna od Kantove: je popolna koekstenziv-
nost ontologije in matematike ob odsotnosti filozofije. Tu se
zastavlja temeljno vprasanje: cemu potreba po zagotavljanju
enakosti med matematiko in ontologijo? V em je sistemska potre-
ba po vpeljavi prav matematike, ne pa cesa drugega (epistemolo-
gije, lingvistike, semantike, morda fizike itd.)? V matematiki
lahko vidimo simptom polnosti biti, ki ne zmore misliti ni¢a in
torej tudi subjekta ne. Morda se ta zaCetna teoretizacija polnosti
porodi iz resentimenta nad neko nepredusno pozitivno partiku-
larnostjo. V enaébi ontologija = matematika lahko nemara detek-
tiramo sovrastvo do liberalne ekonomije. Sele na naslednji ravni,
ravni reprezentacije, samo dejanje matematizacije, Stetja-za-eno,
ustvari tisto neimenljivo situacije, iz katerega lahko vznikne dogo-
dek kot &isti presezek, ki ni dialekti¢no razvezljiv nazaj na situa-
cijo. Situacija ne pripravi dogodka in ga tudi ne more napovedati -
dogodek je €isto nakljudje, ki v nobenem momentu ne more
privzeti statusa nujnosti.**

e primerjamo s Kantom, Badiou izhaja iz nekega polja trd-
nega monizma (matematizirane biti). Na mestu neimenljivega

3 »Strogo reéeno seveda Stetju v resnici ne uhaja ni¢, oziroma natanéneje
reCeno, tisto, kar mu uhaja, je natanko ‘neki’ ni¢ ...« (Peter Klepec, »Badioujeva
tematizacija matematike«, Filozofski vestnik 1/2000, str. 105.)

3 Produktivna branja Badiouja ga morajo tako vedno nekoliko domestici-
rati, ga brati dialekti¢no in morda kantovsko (v smislu genija kot prapoka uma),
postaviti pred red matematizirane biti 3e nek pra-Dogodek: »Zato moramo
postaviti kljuéno vprasanje: ali obstaja Bit brez Dogodka, ki bi bila povsem
zunanja Dogodku, ali pa je VSAK red Biti zanikanje-pozaba utemeljitvenega
Dogodka, ‘perverzni’ je sais bien, mais quand méme ..., redukcija-ponovni
vpis Dogodka v kavzalni red Biti?« (Slavoj Zizek, Kako biti nibce, Analecta,
Ljubljana 2005, str. 9.)

130



Badioujeva anti-dialektika

situacije te partikularne biti (Ze sama vpeljava niéa v tej polni
partikularnosti je filozofsko zelo vprasljiva — mi njene konceptu-
alne ¢istosti nismo uvideli) pa vznikne singularni suplement, kate-
rega univerzalnost ni monistiéno-materialna, temveé nosi prej
predikate transcendence, kot sta neskonéno ali ideja. Namesto
prehoda iz dualizma v monizem se zgodi prehod monizma v dua-
lizem, materializma v nekak3en dodatni spiritualizem. Morda bi
lahko v razmerju med dualizmom in monizmom videli dve os-
novni formuli filozofije in religije: filozofija je prevrat dualizma
v monizem, religija pa prevrat monizma v dualizem. Naéin
filozofskega prevrata je dialektika, njen vzvod pa nié (in kontin-
genca), nadin religioznega prevrata je anti-dialektika, njen vzvod
pa afirmativna podvojitev.

Razmerje med ni¢em in kontingenco je pri Badiouju obrnje-
no. V dialektiéni filozofiji je toc¢ka kontingence vselej relativno
trdna in glede na center, subjektivno pozicijo ni¢a, vsaj minimalno
decentrirana. Je kot lepi objekt, ki ga ‘centriéni’ (pred)subjekt
nazadnje najde zunaj sebe. Zunanje nakljuéje tako postane no-
tranja, strukturna nujnost. Badioujev dogodek je po drugi strani
empiriéno izginjanje, je neka nebit sredi pozitivne biti, in je ¢isto
nakljuéje, ki ga prejinja situacija nikakor ne more izpeljati sama
iz sebe. To nakljucje ne more pridobiti statusa kontingence, saj
ga empiri¢no sploh ni, in takoj, ko se pojavi, Ze izgine. Po najem
branju tako Badiou unici sam nic, ga takoj zapolni z nakljuéjem,
iz njega takoj izpelje nek suplement, ki ima strukturno nujno Ze
takoj pozicijo transcendence. Ce je mesto kontingence v filozofiji
mesto demistifikacije neke transcendence, potem je Badioujevo
nakljuje kot presezek znotraj &iste imanence zgolj nek dodatek
poleg Ze tako polne biti.** (Je tako reko¢ religiozna podvojitev

% Ce lahko vsako filozofijo vedno dologimo kot demistifikacijo neke
transcendence, se zastavlja vpraSanje: katera je tista transcendenca, ki jo demi-
stificira Badiow? Pri Kantu je to povsem jasno: so racionalistiéne substance, ki
jih Kant zvede na logiko videza. Pri Heglu je to vsaka pozitivna bit, ki ne bi
bila produkt gibanja negacije, vsaka neposrednost, tako Boga kot ¢loveka, tako
duha kot narave. Pri Nictzscheju je to vsak malik od biti do Boga, od logike do

131



Jury Simonit:

polnosti biti s transcendentnim pomenom.) Tisto, kar v dialektiki
vzdrZzuje mesto nia, je njegova razlika do razsrediséene kontin-
gence: trdna bit nakljuéja reprezentira ni¢ sredii¢a. Badioujeva
ontologija pa iz polnosti predhodne biti izolira nek nig, ki ga
jemlje za dodatek, ga naredi za nekaj izjemnega in psiholosko
veli¢astnega. Subjekt na mestu te praznine ni ve¢ agent dialektike,
navezave nakljuéja na svojo nebit, temveé nekakien naknadni
varuh same transcendentne izjemnosti praznine. Badioujevo praz-
nino bi morda lahko opisali s sicer sumljivim izrazom: polnost
nica. Je tocka, kjer sovpadeta kontingenca in ni¢, kjer med njima
ni veé razlike, kjer je nakljuéje povsem ni¢no in nié &isto naklju-
¢en. Ker je nakljuéje empiriéno povsem evakuirano in je zgolj v
izginjanju, ta njegova nebit podeli praznini situacije status suple-
menta, pozitivnosti, Necesa. Praznina je to¢ka mistifikacije: sam
ni¢ postane staticno mesto obelezenja, afirmativne deklaracije.
Zato razpadejo stvari, ki jih je dialektika mislila v enem gibanju:
ontologija in filozofija, bit in dogodek, 3tetje in subjekt.’® Situa-
cija iz sebe ne more izpeljati dogodka, filozofija dogodkov ne
proizvaja, subjekt je le naknadna afirmacija. Za prehod od ontolo-
gije do filozofije, od biti k dogodku in subjektu, je zato vedno
treba misliti Se tocke transcendentne afirmacije, tocke milosti in
dodatka. Odtod tudi Badioujev jezik afirmativne militantnosti

morale. Pri Heideggru je to bit kot nekaj bivajodega in vsak pomen, ki mu
daje smisel zgolj “se’. Badiou pa se zdi najbolj konvencionalen in zastarel ravno
pri svojem ‘somraku malikov’: v zagotavljanju, da ni Boga, ker ni Enega, da ni
nekega Nekoga kot Cloveka ... Mar moderna filozofija ne obstoji v tem, da
nima Boga in ji, drugié, tudi njegove smrti ni veé treba deklarirati? Se najbolj
originalen pozitivni program je njegov napad na liberalno ckonomijo in Zivalski
humanizem, vendar pa ne dologi tocke njune transcendence, ki gotovo obstaja
in bi jo bilo treba razkrinkati.

% »... gesta, s katero se Badiou odmakne od Lacana, je postavka, da
praznina ni subjekt, ampak to, kar situacijo pridije na njeno bit. Praznina je
vezana na pojem situacije, prezentacije, in subjekt lahko nastopi kot to, kar
situacijo prisili, da v sebi artikulira svoj lastni moment nemoZnega. Subjekt je
zasnovan strogo afirmativno ...« (Ana Zerjay, »Ontologija strasti in pozicije
subjekta«, Problemi 3-4/2005, str. 210.)

132



Badioujeva anti-dialektika

in revolucionarnega patosa, zgolj suplementarne verbalne poze
glede na partikularno realnost. Filozofski ki€ nastane vedno tam,
ko dva ni¢a padeta skupaj in zaplodita nekaksno transcendentno
afirmacijo: ko se praznemu mestu Boga zaéno pridajati predikati
odsotnosti (ko se ga zaéne slaviti prav kot odsotnega, nedoum-
ljivega itd.), ko nespoznavno bistvo postane sama Skrivnost, ali
pri Badiouju, ko Sele neujemljivost dogodka da zagon nasemu
vselej uporniskemu angazmaju.’’

Dialektika se vedno soo¢a z nekim dualizmom ‘ontiéne’,
‘empiriéne’ ravni bivajo¢ega in transcendentne biti na drugi strani
ter misli mesto njune inkongruence kot mesto nica; prek vzvoda
kontingence natakne transcendenco na imanenco, subjekt pa tedaj
predstavlja akterja tega gibanja kot mesto vrnitve iz zunanjosti
kontingence. Dialektika tako iz dvojega naredi eno in v tem pre-
miku konstituira subjekta kot interiorizacijo dvojega ni¢a in
kontingence. Anti-dialektika nasprotno izhaja iz enega kot mno-
Stva partikularne biti, potem pa ustvari dvoje tam, kjer se sredi
enega kaze ni¢. Dvoje na mestu niéa je njegova pozitivacija, sta-
ti¢no obeleZenje, medtem ko dialektiéni ni¢ ni drugega kot sub-
jektova akcija negacije kontingence. Ce kantovsko mnostvo kot
svoj pogoj moznosti po deduktivni nujnosti zahteva vznik
transcendentalne subjektivnosti v vseh treh variacijah, je Badiou-
jev subjekt stvar nakljudja, odloéitve in zvestobe. Dogodek je
prepuscen poljubnosti —lahko vznikne ali ne -, subjektov odgovor
pa je spet stvar samovolje, njegovega Dobrega ali Zla. Subjekt
filozofije je v taki ali drugaéni obliki vselej nek Platzhalter des
Nichts, je sam agent negacije, Badioujevemu subjektu pa ne pre-

7 Kar je, mimogrede, morda tipi¢ni francoski fenomen zadnjih nekaj
desetletij, opazen denimo v filmih o amoxr fox s primesmi bovariziranja in
budoariziranja, ki izvajajo svojo velvredno ‘drugaénost’ prav iz te poze nica,
namigov, ki nodejo pomeniti, dialogov, ki se jih ne da umestiti v situacijo,
tisine, ki spregovori, itd., pa v celi plejadi francoskih igralk, od Jeanne Moreau
do Isabelle Huppert, ki svojo ‘materialno’ netalentiranost prevrednotijo v
nekakino pretenciozno intelektualno superiornost zgovorne neizrekljivosti,
enigmatiénih pogledov in na pladnju prineSene praznine.

133



Jurij Simoniti

ostane drugega kot afirmacija. Ker je ontolosko naknaden, sluca-
jen, odvisen od milosti, je tudi njegova akcija vselej le deklara-
tivna, pateti¢na in pozerska.

Iz abstraktne primerjave dialektike z anti-dialektiko sledijo
namreé povsem konkretne, ‘svetovnonazorske’ razlike. Najprej
se lahko vpraSamo, zakaj Badiou loéuje Dobro in Zlo? Zakaj je
subjekt zgolj naknadna afirmacija in zaradi tega ne more prevzeti
nase avtorstva Dogodka? Zakaj Badiou ne zna misliti nujnosti
nastopa Dogodka in s tem poslediéno koncepta genija?

Pri Kantu je genij ultimativna dialektika uma in v njej lepega
ne moremo misliti mimo sublimnega. Ker pa je pri Badiouju Do-
godek tisto ‘nekaj-ve&’, ‘Se-eden’ kot zagetek Dvojega, pa Dobro
in Zlo razpadeta na dva disjunktivna nadina zvestobe Dogodku.
Ker situacija ne proizvede nujnosti za nastop Dogodka, se
Dogodek ohranja kot suplementarnost glede na situacijo, zato
zavezuje ne ontolosko, temve¢ ‘zgolj etiéno’: povsem subjektivna
odloéitev je, ali smo mu zvesti ali ne. Zato mora dogodek ostati
v svoji posameznosti, v svoji nezvedljivi singularnosti kot nepo-
sredovan presezek nad vednostjo. Je presezek lastnega imena
(Haydn, Schénberg itd.) nad samo ‘zgodovino situacij’: eprav
dogodki spreminjajo svet, je v spominu treba ohranjati le singu-
larnost Dogodka, ne pa njegov doprinos h kakemu napredovanju
duha.’® Badiouja zanima prelom, ne pa kontinuiteta (kake smisel-

¥ Kantov genij je to¢ka ‘naknadnega stvarjenja sveta’, naknadne moZnosti
reflektiranja narave kot teleoloske, potem ko ni ve& Boga, da bi dal to garancijo.
Ce je genij singularna totka, katere produkcija lepega naj velja univerzalno, je
to le naknadni poskus (kot da) zajetja partikularnosti v umno celoto, ne pa
dokonéno preseZenje partikularnega. Zato Kant, v nasprotju z Badioujem, v
svojih dogodkih (lepega) lahko misli tocke, v katerih »kultura &edalje bolj
napreduje« (KU 203), v katerih se torej singularnost razveze nazaj v partiku-
larno. Tako imamo pri Kantu (in Heglu, ki je napredovanje kulture mislil dejan-
sko, ne le als ob) 3¢ vedno besedo Bog, pa vendar se retribucija singularnih
presezkov v partikularnost posredovanja vselej dogaja kot gibanje demistifika-
cije transcendence, medtem ko Badiou, deklarirani ateist, nazadnje v opisih
dogodkov vselej konéa pri psevdoreligioznem besednjaku in tako postane
nekakien konfesionalni anti-dialektik.

134



Badioujeva anti-dialektika

ne Zgodovine), zanima ga ¢isto nedialektizabilno nakljuéje do-
godka in ne teleologija, zanima ga dejanje deklaracije, ne pa njeni
posvetni uéinki. Haydn je gotovo prav toliko kontinuiteta baroé-
nega sloga kot izum klasi¢nega, a Badiou izpostavi le to drugo
polovico, singularnost Haydnove prelomnosti. Prav v tem je raz-
log, da se Badiou raje kot na Kanta sklicuje na Nietzscheja, ki je
filozofiral s kladivom, bil prvi pametni vzgodovini in je to prelo-
mil na dvoje.

Kolikor smo namreé¢ Badiouju podtaknili sintagmo ‘polnost
ni¢a’, kolikor singularnosti ne zna dialektizirati v posredovanje
med univerzalnim in partikularnim, se singularnost vedno oklene
neke neposredne partikularnosti, iz katere izhaja. Bolj manifestno
kot kantovski ostane Badioujev subjekt vezan na partikularnost
situacije, katere vznik dogodka obelezuje. Dogodek lahko misli-
mo le kot primer dogodka z vso njegovo partikularno tezo: Ba-
dioujeva filozofija je filozofija lastnega imena, kraja in &asa
njegove pojavitve. V tem, éemur bi rekli singularnost partikular-
nega, lahko mislimo navezavo Badiouja na Nietzscheja, sovrazni-
ka vsake univerzalnosti.

2. Badiou in Nietzsche

Nedialektizabilno singularno se navidez dobro sklada s tem, ce-
mur Badiou pravi Nietzschejeva antifilozofija, z njegovim filozof-
skim dejanjem, imenom vseh imen, Nietzschejevim samoimeno-
vanjem: »Dejanje je dogodek. Ta dogodek je nek absolutni pre-
lom, katerega lastno in neprosojno ime je Nietzsche.«*
Dandanes se Nietzscheja vedno deli na dve polovici, paktira
z eno in zanika drugo. Potemtakem imamo dve Soli branja. Prva
je nekaksen ‘hermenevti¢ni perspektivizem’, ‘pozitivno’ ovredno-
tenje nietzschejanskega sofizma, resnice kot oblike laZi, utemelje-
vanja resni¢nosti izjave glede na njeno izjavno mesto, zvajanja

% Alain Badiou, »Zgodovino sveta prelomiti na dvoje«, Filozofski vestnik
3/2000, str. 107.

135



Juryj Simonats

ad rem na ad hominem. Ce se danes kak Ameri¢an deklarira za
nietzschejanca, lahko pri¢akujemo zagovornika pluralnosti
resnice, dialoga med kulturami, nevtralnega prostora izmenjave
mnenj in pripovedovanja zgodb o nas samih drug drugemu. Toda
perspektivi¢nost, navidezno ‘pluralnost’, moramo misliti do
konca, do njenih najbolj radikalnih predpostavk: tam se skriva
druga, ‘transcendentalna’ polovica.

Badiou je s svojo militantno univerzalnostjo, ki instantno
velja ‘za vse’, seveda najhujsi nasprotnik kakega kulturnega rela-
tivizma. V nasprotju s ‘hermenevtiki’ in ‘perspekuivisti’, ki preko
‘prvega Nietzscheja’ ne vidijo drugega, kot filozof militantnosti
paktira s tem ‘drugim Nietzschejem’ in ne uposteva prvega,
Nietzscheja sofista. »Nietzschejanska polemika je sofisti¢na,
nietzschejanska veli¢ina je poeti¢na.«*® Kar seveda Badiouja
zanima na Nietzscheju, je sam Dogodek, prelom (zgodovine na
dvoje), eksces, singularnost premocevanja.

Nietzschejev dosledni relativizem perspektiviénosti seveda
pomeni, da nevtralnega prostora za dialog ni in ga ne more biti,
temvec je edina resnica zgolj stalna vojna lazi med sabo; tega ne
uvidijo zagovorniki prvega Nietzscheja. Resnica ni zunanji
vpogled v ‘konénost’ vsakega stalii¢a in spravno dopuscanje vseh
resnic, temveé pred tem predvsem dialektika med lastno lazjo in
zavestjo njene laZnosti, tako rekoé Zivljenje izjave in izjavljalnega
mesta obenem, eksistencialno gledano komajda znosna pozicija
na skrajnem robu med ‘sedmo samoto’ in norostjo - vojna postane
notranje stanje, moment konstitucije subjekta. Cesar ne uvidi
militantni zagovornik drugega Nietzscheja, pa je dejstvo, da
afirmativni Da ni nedialektizabilni, naklju&ni suplement. Je nagin
prezivetja radikalne deziluzije, seveda ne s kake ‘ptiéje perspek-
tive’ (e, od zgoraj so vsi ljudje le mravljice, vsaka na svoji blodni
poti), temve¢ iz soo&enja z notranjim razcepom med svojo blodno
potjo in njeno nujnostjo, ‘edinostjo’, po smrti visje perspektive.
Smrt vsakega boga je vedno moment za stopnjo bolj neizprosnega

% »Zgodovino sveta prelomiti na dvojes, str. 117.

136



Badioujeva anti-dialektika

sooCenja s samim sabo. Ni¢ Neba prinese s sabo vselej neko raz-
sredis¢enje sebstva. Da tako ni suplement punktualno-subjektiv-
ne pozicije glede na nihilizem nekega nevtralnega zunanjega
mnostva, temve¢ izraz nihilizma kot jedra subjektivnosti. Poetié-
nost je le sofizem, prignan do konca, sofizem pa je notranja ved-
nost, ki jo mora sam subjekt prenesti o sebi, ne pa kako kulturno-
teoretsko razpravljanje o Zeitgeists. Zdi se, da Badiou Nietzscheja
bere napaéno, denimo v 20. stoletju:

To je zelo oéitno pri Nietzscheju, ki je v tem smislu prerok tega
stoletja. Postavi izjemno natanéno diagnozo nihilizma, ki jo pripise
genealogiji negativnih afektov (krivda, resentiment itd.). Toda
isto¢asno obstaja tudi voluntaristiéna gotovost velikega Poldneva,
ki pa ni z nihilistiénim gospostvom v nikakrinem razmerju rezul-
tata ali dialcktiénega povzdiga. Ni teorije negativnosti, ki bi lahko
zagotovila ta prehod ... "

Toda Nietzschejeva teorija sploh ni ni¢ drugega kot misljenje
radikalne negativnosti, ki omogoc¢a povzdig ne-jev v Da. Smrt
malikov ni neka vrnitev k trdnosti lastne singularnosti, temveé
prav popolna disolucija le-te v mnostvo partikularnosti. Somrak
malikov je zaletek drame subjekta, vznik dialektike med lastno
zgolj-kvantiteto moéi in introspektivnim pogledom nanjo. Tako
je »mera moci 1o, koliko navideznosti, nujne lazi si lahko pri-
znamo, ne da bi propadli«.*? Mo¢ ni popravek posamezne laZi v
posamezno resnico, temve¢ uvid v nujnost lazi, vpeljava notranje
samodistance do svojib lazi po koncu moZnosti vseh zunanjih,
‘objektivnih’, ‘komunikacijskih’, normativnih korekeij posamez-
nih zmot. Nihilizem ni le razvrednotenje resnic drugih, temveé
prepoznanje laznosti lastne resnice brez zapadanja iluziji, da se
to laz di popraviti v neko ‘parcialno resnico’. Mo¢ se torej meri
v prezivetju lastne laZi inresnica tako ni korekcija, temvec sposob-
nost prenesti notranjo laz. Prevrednotenje vseh vrednot je le zuna-

*1 Alain Badiou, 20. stoletje, Analecta, Ljubljana 2005, str. 49.
42 Friedrich Nietzsche, Volja do moéi, SM, Ljubljana 1991, str. 17.

137



Jurij Simoniti

nji moment notranjega prevrednotenja éloveka v subjekta nihiliz-
ma. Da je forma tega najbolj notranjega niéa, ki vzpostavlja
subjekta, ne pa nek Badioujev dodatek k sofizmu sveta. Da ni
nevtralni suplement k nekemu zunanjemu svetu, temve¢ izraz
drame, konstitucije subjekta.

Nietzsche ima dve Easovni metafori, ki se nanasata vsaka na
svojo stran nihilizma. Prva je vecno vracanje enakega, najbolj
brezupni &as, edini as brez iluzije, odsotnost smeri in zgodovine
¢asa, neumna nujnost materije znova in znova v nesmiselnem
krogu. To je &as sofizma, a $e vedno tudi ‘privatni &as’ (Nietzsche-
jeva najvecja groza pred tem konceptom sta reinkarnaciji matere
in sestre). A perspektiva, ki ob spoznanju take narave ¢asa ne
propade, ki torej zavzame distanco do lastne laZi brez pretenzije
po univerzalni (dialoski itd.) resnici, zables¢i v trenutku Sistega
povnanjenja lastne modi, saj je ves svet le projekcija nje same in
njene mo¢i navzven. Temu trenutku, ki presvetli nesmiselno in
slabo ve¢nost, Nietzsche pravi veliko poldne.

Veéno vracanje je, v badioujevskih terminih, neskonéno mno-
stvo, partikularno in nesmiselno. Veliko poldne pa je dogodek
nihilistiénega sveta: v empiriénem oziru takoj ko vznikne, Ze
izgine. To je trenutek, lahko bi rekli, ko perspektiva postane
subjekt, subjekt celo v Badioujevem smislu. Nietzschejevo ime
tega subjekta je nadclovek. Nad¢lovek ni tisti, ki bi kvantitativno
presegel dologeno mejo modéi, ampak tisti, ki prenese radikalno
in nesmiselno resnico, da je svet v svojem “inteligibilnem karak-
terju le volja do moéi in ni¢ drugega’, torej tisti, ki najpoprej
prenese svojo notranjo radikalno kvantitativnost. Je kvalitativni
preskok znotraj sveta samih kvantitet, a le na podlagi tega, da je
kvantitativni preskok v svetu kvalitet, torej tisti, ki zmore preZi-
veti degradacijo vseh kvalitet (univerzalnosti) na &iste kvantitete
(partikularnosti). Hkrati je uvid v kvantiteto samega sebe, zvaja-
nje neke poprejinje tockaste samoevidence v goli kvantum moéi.
Nadélovek je preZivetje tega, da ni ve¢ Cloveka, je le $e ‘aristokra-
cija celic’. Toda pazite: to ni nakljuéni kvalitativni/kvantitativni
preskok, odvisen od nekega transcendentnega presezka alidodatka,

138



Badioujeva anti-dialektika

temve¢ zgolj nujnost, ki sledi uvidu v radikalno kvantifikabilnost
vsega, kar je. Nadélovek je singularnost sveta, katerega edina uni-
verzalnost je v tem, da je vse, tudi on sam, partikularno. Je subjekt
tistega ‘radikalnega eksistencialnega ni¢a’, ki se mu reée nihilizem,
medtem ko veliko poldne zasede mesto njegove minimalne zuna-
njosti, kontingence, ‘nujnega éasovnega nakljucja’, v blesku kate-
rega se Sele fiksira kot subjekt.

Nietzschejev nihilizem ni ni¢ drugega kot dialektika povsem
partikulariziranega subjekta, dialektika Eiste nesmiselne kvantitete
¢asa (vecno vradanje kot odsotnost teleologije, slikovite cikli¢nosti
letnih Easov ipd.) in kvalitete trenutka (poldne), dialektika popol-
ne animalizacije, bestializacije éloveka in kulta osebnosti na drugi
strani. Ni ve Zgodovine, sta le vradanje in trenutek, ne obstaja
Clovek, temveé le dialektika Zivali in lastnega imena, denimo
blonde Bestie in Goetheja. Tisti, ki se fiksira kot lastno ime, pa je
prezivetje svoje bestialnosti, ne njena negacija (na primer na Goe-
theju je Nietzscheja najbolj navdusevala njegova pozna erotika,
ne predromantiéni idealizem).

Nietzschejeva etika je nasprotna Kantovi: je partikularno pre- .
seganje okolii¢in, prevrednotenje vrednot, pozaba zgodovine,
somrak univerzalnosti. Ce je Kant filozof dobrega, je Nietzsche
filozof srece. Sreca je afekt velikega poldne. In kaj je sreca kot
filozofski koncept? Definirali bi jo lahko kot obrat dobrega: sreca
je singularizacija partikularnega prek negacije univerzalnega.'Ta
‘filozofska sre¢a’ ima z vsakdanjim pomenom srece prav tako
malo skupnega kot Kantovo dobro z dobrotljivostjo in blagrom.
Je sre€a v formalnem oziru, sreca kot eticna norma. Prav Nietz-
sche je od vseh filozofov najdosledneje mislil ne le razliko, temveé
celo izkljuéevanje med moralo in etiko: njegov imoralizem je sam
po sebi Ze etiéni program. Sreéa je tako negativ dobrega, ontolo-
sko opravicilo, da je lahko lastno partikularno (izjavljalno) mesto
povzdignjeno na raven zakona, da lastna partikularnost nosi svoj
raison d’étre v sebi, ne da bi se ji bilo treba sklicevati na kakrino-
koli univerzalnost. Sreéa je slednji¢ dispozitiv manifestnega ate-
izma, edini moZni imanentni garant biti. V njej ima, obratno kot

139



Jurij Simonati

pri dobrem, partikularnost ontolosko prednost pred univerzalno-
stjo: éeprav je srefa Custvo, dobro pa dolZnost, njena formalna
funkcija ni ni¢ manjsa. Le (ekstati¢no, ne pa zadovoljno, pomir-
jeno, druzbeno koristno) srecen élovek lahko Zivi svojo laz, svojo
mo¢, svoje izjavljalno mesto. Tako ima sreca pri Nietzscheju argu-
mentativni karakter: na nekaterih mestih nam skusa povedati, da
ima prav in da je njegova filozofija prelomna le zato, ker je po
tolikih letih nesreée, glavobolov in sedme samote za¢util boZan-
sko sreco. Navsezadnje je ta argumentacija pravilna, saj lahko v
svetu brez univerzalnosti perspektiva dobi kakrinokoli pravico
do biti le v imanentnem potrjevanju svoje gole partikularnosti.
Sreca je tako reko¢ ‘ontoloski dokaz o obstoju ¢loveka po smrti
Boga’. Kajti s smrtjo vseh malikov je pri Nietzscheju tudi sama
bit postala vprasljiva in ¢lovek po somraku univerzalnosti, kot
so ustvarjenost po bozji podobi, svetost Zivljenja, Elovesko dosto-
janstvo itd., dokaz o svojem obstoju tudi dejansko potrebuje. V
goli razpustitvi na celice, centre, kvantitete, lahko le ekstati¢nost,
razsredi$¢enost srece, Se singularizira disperzno partikularnost
sebstva samega (tako kot lahko 3ele transcendentalna svoboda in
njena forma dobrega osredinita drseega transcendentalnega sub-
jekta kot ‘Jaz mislim’, ki se le naknadno pridaja posameznim
predstavam).

Srefo omenjamo zato, ker je v tem ‘etiénem’ in ‘formalnem’
smislu bistvena sestavina Badioujevega dogodka. Tako kot Nietz-
sche tudi Badiou razlikuje med dvema sre¢ama, ki bi jima lahko
rekli: éredna in gosposka. Po eni strani trdi, da je vsaka definicija,
ki temelji na Eloveski sreci, nihilisti¢na, saj Eloveka zvede na nje-
gov lastni blagor in ga naredi za Zival. Po drugi strani pa je sre¢a -
ki ima pri Badiouju ve imen - obeleZje subjekta in ima argumen-
tativni znaéaj prav v Nietzschejevem smislu:

... kajti o tem, da me je zagrabila resnica, prica brezprimerna inten-
zivnost obstoja. Tej intenzivnosti bi lahko dali razliéna imena: v
ljubezni je to sreca; v znanosti je to veselje (v Spinozovem pomenu:
duhovna blaZenost); v politiki je to entuziazem; in v umetnosti je

140



Badioujeva anti-dialektika

to ugodje. Ti »afekti resnice«, ki nakazujejo, da je nekdo stopil v
subjektivno konstitucijo, hkrati izni¢ijo vse pomisleke o odpovedi.*

Lahko bi rekli, da je sreca (veselje, entuziazem...) nujni ‘eksi-
stencial’ tam, kjer eksistenca ni ve¢ nic enega in evidentnega. Tako
kot Nietzsche razpusti cloveka v ‘aristokracijo celic’, Badiou trdi,
da nekega Nekoga ni. Kjer je celo Clovek zgolj Se mnostvo,
kvantiteta, kjer Cloveskost nima ve¢ vnaprej$njega univerzalnega
mandata, tam ga lahko drZi skupaj le nek akt preseganja, preloma,
ckscesa in ckstaze. Odtod obsesija obeh filozofov z lastnimi
imeni. Pri Nietzscheju imena Goethe, Napoleon, Julij Cezar
pomenijo malodane filozofsko kategorijo. Veliki ljudje ne pisejo
nobene smiselne zgodovine ali napredovanja duha, pa¢ pa je nji-
hova ‘univerzalnost’ le v drznosti partikularnega. Tisti, ki ‘opravi-
¢ijo obstoj celih tisocletij’, so singularna mesta zmage partikular-
nega nad univerzalnim, so tocke-subjekti, ki imajo obéo veljavo
le kot vzgledi drznosti, Ziveti lastno nezgodovinsko, amoralno,
asocialno partikularnost. So dokaz, da lahko sreca v redu biu
stopi pred dobro.

Sreca je minimalna kontingenca (dobesedno: ex-staza), ki fik-
sira subjekta glede na njegov uvid v nihilistiéno jedro biti, je mini-
malna decentriranost glede na izkustvo totalnega eksistencialnega
ni¢a. V kantovskem svetu univerzalnosti je lepo kontingenca, ki
subjekta dvigne nad brezno norosti predkategorialnega uma. V
Nietzschejevem svetu partikularnosti pa je sreca kontingenca,
‘empiriéni eksistencialni presezek’, ki subjekta dvigne nad brezno
brezupa pred-eksistentne volje. Najprej je sreca, potem Sele bit
kot samoevidenca. Namesto dialektike sublimnega in lepega
imamo dialektiko obupa in srece, nihilizma in afirmacije. Toda
premik od Kanta k Nietzscheju je premik od $e mogoce univerzal-
nosti k zgolj partikularnosti (lepo je za vse, sreca je zgolj zame),
nikakor pa ne premik od dialektike k anti-dialektiki. Nietzschejev
patos preloma, filozofiranja s kladivom, ‘prvega pametnega v

43 Etika, str. 43.

141



Jury Simonite

zgodovini’, nas ne sme preslepiti, da bi ga brali anti-dialektiéno.
Da je zgolj forma totalnega Ne, ni¢ dodatnega, transcendentnega,
milostnega. Sre¢a je forma doslednega nihilizma, ne pa kaka
blazirana afirmacija.

Tudi Badioujeve subjekte lahko beremo kot eksistence notra-
nje intenzije — sreca v taki ali drugaéni obliki je njihovo edino
opravicilo biti. Dogodek je dvojnost kantovskega singularnega
momenta univerzalnega in nietzschejanskega singularnega mo-
menta partikularnega. V dogodku lahko vidimo, ¢e se tako izra-
zimo, nemogoc¢ sovpad lepega in srece, Ciste nepartikularne uni-
verzalnosti deklaracije in ¢iste neuniverzalne partikularnosti
intenzije. Tu smo morda prisli do tocke, kjer lahko rekonstrui-
ramo nekaj takega kot genezo anti-dialektike. Lepo nam pomeni
moment, kjer ‘za vse’ predhaja realni biti, kjer deklaracija predhaja
razlogu: sodba okusa se naslavlja na strinjanje ostalih subjektov,
ne na notranje kvalitete objekta. Sreca pa predstavlja moment,
kjer ‘za mene’ predhaja eksistenci, kjer je notranja intenzija onto-
losko prednostna pred zunanjim obstojem: bit se proizvaja le v
akciji premocevanja. Zdi se, da je Badiou vzel kontingentna
momenta ‘za vse’ in ‘za mene’ ter ju mislil strogo koekstenzivno,
ne da bi uposteval njuno dialekti¢no funkcijo. Pri Badiouju se
notranja intenzija zmore neposredno prevajati v zunanjo deklara-
cijo, ker obe misli zgolj suplementarno. A Kantov ‘za vse’ je le
nadin dialektike uma in zunanjosti, Nietzschejev ‘za mene’ pa le
nacin dialektike volje in mo¢i.

Seveda obstaja mladostni revolucionarni zanos, tako nezmot-
ljiv kot ob&utek prvih zaljubljenosti, zavezujo¢ kot strast velikih
znanstvenih odkritij in nezamenljiv kot instinkt umetniske krea-
cije. In obstaja pretenzija, celo pretencioznost, da je to nedolZzno
Custvo ze generi¢no univerzalizabilno. Ko nek ‘za mene’ dozivi
pretirano intenzijo, se vselej prelije v tipiéno nesamokriti¢nost,
da mora veljati ‘za vse’. Obstajajo ‘kozmiéne zaljubljenosti’, ki,
namesto da bi peljale v posteljo z ljubljenim objektom, vodijo v
prisilo razsvetljevanja drugih. Rodi se naivna vera, da je notranja
strast Ze neposredno prevedljiva v zunanje obéestvo, da je zasebni

142



Badioujeva anti-dialektika

obc¢utek direktno Ze univerzalni zakon. Hegel tak3ni zavesti po-
sveti poglavje v Fenomenologiji duba: Das Gesetz des Herzens
und der Wabnsinn des Eigendsinkels. Tu se samoprecenjevanje
srca vselej hoée povnanjiti v neki instantni obcosti, tako da parti-
kularnost v podobi nravne skupnosti postavi v oklepaj; toda v
poskusih ‘avtentiéne udejanjitve’ naleti srce na druga srca, ki uve-
ljavljajo svoj zakon, tako da se vsak posamezni zakon srca kot
¢isti transcendentni dogodek, kot nedialekti¢ni suplement polju
socialnega posredovanja, izkaze za popolno notranje nakljuéje.
Tedaj zaéne en dogodek delovati proti drugemu (to je, mimo-
grede, moment, ki pri Badiouju nekako ne pride do izraza, saj je
bistvo dogodka v njegovi deklaraciji, ne pa v njegovem naknad-
nem vplivu na partikularnost).

Ce si filozofijo predstavljamo kot odpravljanje - po svoji
formi religioznega — dualizma partikularnega in univerzalnega
prek singularnih to¢k njune navezave, tako da ni nekega drugega
ateizma kot postopek odpravljanja nekega taksnega ali drugac-
nega ‘teizma’, ée je torej v dialektiki suspenzija partikularnega
zadasna in traja le,dokler ne izsili tudi dokonéne suspenzije trans-
cendentnega univerzalnega, gre pri Badiouju nasprotno za popol-
no emancipacijo od partikularnega kot edino moznost, misliti
‘za mene’ in ‘za vse’ skupaj. Na dogodku sta pomembna njegov
trenutek in njegova singularnost, ne pa nacin, kako naknadno
prestrukturira partikularno, kako ‘spremeni svet’. Enostavno
reéeno, Badioujev dogodek ne vodi nikamor. Na tem mestu se
Badiou zaéne zatekati h konceptom, ki bi jim brez pretiravanja
lahko rekli psevdoreligiozni. Ce je religija v osnovni obliki podva-
janje vsake partikularnosti v transcendenco, ‘magi¢no naddoloce-

# Tako se je leta '68 ~ priljubljen Badioujev primer - vsaj za nekaj mesecev
ali let vzpostavila neposredna prevedljivost zasebnega ekscesa v univerzalno
zakonitost: Ze sproi¢anje seksualnih nagonov je imelo transcendenten pomen
vidjega druzbenega poslanstva. Za hip je ‘za mene’ dejansko pomenil ‘za vse’,
seveda nujno zgolj kot upor proti partikularnosti, svetu konvencij, starfevskih
in druzbenih pravil. Pravzaprav je enakost ‘mene’ in ‘vseh’ vso svojo pozitivno
vsebino dobivala zgolj iz zoperstavljanja represivni partikularnosti.

143



Jurij Simoniti

nost’, se v tockah krize (ki jo sproza prav filozofija) vzpostavlja
neka psevdo-religija, katere mehanizem je vselej na eni strani
diskvalifikacija partikularnosti in na drugi institucija za stopnjo
bolj oddaljenega onstrana. Svet postane solzna dolina, Bog pa
vse bolj odsoten, tockast, izmuzljiv, dogodkoven. Ceje poteza
filozofije, da razkrinka ne zgolj obstoj Boga, temveé tem bolj
samo potrebo po njegovi ‘efemerizaciji’ in postopni mistifikaciji,
potem vselej obstaja reakdija, ki filozofsko zvestobo ni¢u zapolni
z novimi, bolj rafiniranimi oblikami transcendence.

Badioujev formalizirani nehumanizem postavlja neskonéno
pred konéno, formo pred &loveka, Idejo pred Zival. Nekega
filozofa se da kritizirati Ze zgolj, ée vzamemo najbolj plitko povr-
§ino njegove filozofije, patos njegovega besednjaka. Kar Badiouja
odlikuje, so izrazi, kot so milost, intenzivnost Zivljenja, brezmejni
dar, eksces, enostavna in moéna ideja, ki nas prevzame; navdusuje
se celo nad nadrealisti¢nimi svetlimi plameni, Zivahnimi himera-
mi, gorenjem misli, alkimijo itd. V vsem tem lahko prepoznamo
zeljo po reinstituciji transcendence, ki pa je lahko poslej le se
povsem empiri¢no evakuirana. Nazadnje lahko psevdo-religija
zivi celo brez Boga, ne pa brez njegove forme. Ce Badiou ima
Boga (njegovo vztrajno zatrjevanje, da ni Boga, ni Enega, ni Vse-
mogoénega, je morda prav izraz nelagodja ob njegovi sistemski
nujnosti), potem je to ¢asovno in prostorsko tockast Bog, tako
majhen, da se mu reée ze kar imanenca. S. Zizek uvriéa Badiouja
celo v linijo »francoske tradicije katoliskih dogmatikov od Pascala
in Malebrancha naprej«.*> Zas¢itni znak psevdo-religije pa je vse-
lej predvsem en: sovrastvo do partikularnega.

Nevarnost zanikanja partikularnosti je v tem, da smo ob oma-
lovazevanju mnostva v neki singularnosti sposobni prepoznati
ze Cisto univerzalnost, v neki ideji (kot umisleku, Einfall) ze Idejo
(kot program). Lahko postavimo programatsko vprasanje: zakaj
filozofija mora misliti partikularno? Odgovor je preprost: le zno-

% Slavoj Zizek, » Alain Badiou kot bralec svetega Pavla«, v: Sveti Pavel,
str. 117.

144



Badioujeva anti-dialektika

traj partikularnosti vznikne kontingenca, ki obeleZuje ni¢.* Edino
empiriéni objekt, ki ni le izginjanje, lahko v partikularnem polju
zasede mesto demistifikacije transcendentne univerzalnosti. Parti-
kularnost ni zgolj poligon polnosti biti tehnicistiéne znanosti ali
liberalne ekonomije, temveé predvsem nekaksno zavarovanje, da
mestu ni¢a ne podelimo predikatov biti. Kolikor ni€ mislimo ven
iz biti kontingence, tedaj ni¢ postane mesto subjektivacije, ne pa
neko statiéno mesto afirmiranja (Eeprav le neke efemernosti:
neimenljivo, milost itd.).

Ena od lepih ilustracij Badioujeve podvojitve na transcenden-
co je njegova obravnava Kristusa, kolikor jo primerjamo s Heglo-
vo. Badioujev primer ¢istega dogodka je Pavlova izjava: ‘Jezus je
vstal.” Na Kristusu je torej bistveno njegovo vstajenje, transcendi-
ranje partikularnih, fizikalnih zakonov, pot v nebo. Moment ‘za
vse’ se skriva v njegovi eksplicitni boZanskosti, ne v empiriéni
smrti na kriZu, ki jo Badiou celo omalovaZuje kot promoviranje
zrtvenega telesa, iz esar sledi Zivalski humanizem, socutje s
ovesko Zivaljo.*” Hegel pa se v Absolutni religiji osredotoéi prav
na ta moment. V dualizmu tuzemskega Zivljenja in onstranskega
Boga predstavlja Kristus kontingentno tocko, prek katere se zgodi
neka dvojna prerazporeditev: umre onstranski Bog in obenem to-
stranska ‘solzna dolina’ postane edini moZni kraj neskonénosti.
Tako lahko dogodek Kristus mislimo le kot eksplicitno empiric-
nega. V smrti na krizu ni direktnega transcendentnega pomena
‘za vse’, ki bi ga bilo treba deklarirati, temve¢ je prej neka empi-
ri¢na konkretnost, ki samemu polju partikularnosti odslej pode-
ljuje status mozne prevedljivosti v univerzalno. Kar kri¢anstvo
drzi skupaj, ni neka ‘miselna’ deklaracija dogodka, njegova po-

% Le iz empiriéne kontingence lahko tudi prevrednotimo liberalno cko-
nomijo in Zivalski humanizem. Vznik take kontingence lahko vidimo v situaciji,
kjer sama posluinost konvencijam porodi patoloski preseZek. Najlepi primer
tega so Goethejeve Izbirne sorodnosti, kjer zakonca morata spati skupaj in
zaradi te prisile medtem fantazirata o seksu z drugima osebama, iz esar se
rodi otrok z lastnostmi slednjih.

47 20. stoletje, str. 214,

145



Jurij Simonita

dvojitev v svetu misli, temve¢ prav reprodukcija njenega empirié-
nega jedra. Kontingenca ni mesto milosti, temve¢ mesto njene
desubstancializacije. Dogodek kot mehanizem dialektike je, ¢e
kaj, obrat nazaj k partikularnemu in se vedno vzpostavi kot po-
treba po demistifikaciji neke predhodne dvojnosti in transcen-
dence. Dogodek Einstein je demistifikacija podvojitve fiziénega
na materialne objekte in neskonéni eter prostora in ¢asa. Dogodek
Haydn je demistifikacija sakralne glasbe kot socialno neposredo-
vanega, nematerialnega dviga k Bogu. Moj najljubsi primer bi bil
dogodek Goethe, demistifikacija subjekta kot univerzuma v
orehovi lupini (Shakespeare), junaskega viteza (Cervantes, Don
Kihot) ali lepe duse (Schiller), skratka demistifikacija duse kot
njena prodaja. Ce je torej pred Kristusom $e morala obstajati
milost kot nakljuéni dar onstranskega Neba, kot mana iz nebes,
pa se je po dogodku Kristus konéno in neskonéno dialektiziralo
prav do te mere, da dejansko milost ni ve¢ ‘ontolosko potrebna’
in lahko partikularno zaéne proizvajati univerzalno.** Badiou na-
sprotno s svojo empiri¢no opredelitvijo dogodkov napotuje prav
na ‘pred-Kristusove’ dogodke kotcudeze, ki se jih je vselej moralo
pojesti, da bi v svoji empiri¢ni ni¢nosti Se lahko reprezentirali
transcendenco.

Singularnost dialektike tako ni mesto zgolj ni¢a partikularno-
sti v prid afirmaciji univerzalnosti, temveé mesto, kjer nic partiku-
larnega sovpade (in se ne podvoji!) z nicem univerzalnega. Dia-
lektika univerzalnega in partikularnega je takoinbherentno nibili-
sticna, subjekt pa ni ni¢ drugega kot agens dialektike. In kaj je
tedaj ta? Dialektika je zvestoba nicu. Ce je, kot smo zatrdili na
zacetku, ni¢ najvedji dogodek filozofije, ki religiozno vzporedno
podvajanje polnosti bivajoega v polnost biti zamenja v singular-
no prevedljivost partikularnega v univerzalno, potem je Badiou-
jeva filozofija dogodka prav filozofija nezvestobe sami filozofiji.

8 Ali morda obstaja se kak3na druga matrica ateizma kot prav dopuianje,
da partikularno proizvaja univerzalno? Kristus kot izrecno tostranski dogodek
tako oznaluje zaletek Stetja zemeljskega &asa, kvantifikacijo kvalitet, odpoved
naklju&jem Neba.

146



Badioujeva anti-dialektika

Naj za konec zgolj Se demistificiramo enega od Badioujevih
priljubljenih primerov, ljubezen. Obicajno se ljubezen razume
kot tujek v socialnem polju in celo uradna psihiatrija v njej pogo-
sto vidi patologijo, ki jo je treba preboleti. Nemara jo zato Badiou
tako rad izpostavlja in malikuje. Kot kaZe, je ljubezen suspenzija
partikularnega: zaljubljenci beZijo od pogledov drugih, se zdijo
v €asu zaljubljenosti imuni na vse institucije druzbenega pripo-
znanja in lahko oéitno Zivijo od zraka. Ljubezen je intenzija, ki
navidez transcendira in postavi v oklepaj €lovesko Zival v celoti.
Toda ljubezen je prav tako neko dejstvo, ki se je pojavilo v
dolo¢enem zgodovinskem trenutku, morda zato, da bi izpolnje-
vala neko socialno, povsem partikularno funkcijo. Nasa teza je,
da je ljubezen to¢ka kontingence, ki odpravlja tipi¢ni dualizem,
za katerim trpi vsaka socialna formacija. Zato je ljubezen seveda
izrecno socialni fenomen. Struktura druzbe je neka neodpravljiva
dvojnost: imamo polje socialnih relacij, povnanjenih, legalnih,
razrednih razmerij (to bi bila empiriéna raven), smisel druzbe pa
je po drugi strani vedno le omogo¢anje in varovanje svobode
posameznika, njegovega pravno in nravno neujemljivega dosto-
janstva, enkratnosti in privatnosti (raven transcendence). Nujni
drugi, suplementarni pol druzbe je vselej nek mistificirani Jaz,
mesto povsem svobodnih hotenj, nepredvidljivih dejanj in nepre-
dirne notranjosti. Seveda nastane problem navezave asocialne
Samo-Volje &istega jastva na nek socialni sistem. Podoba je, da
sem Jaz substanca, ki se naknadno akcidentalno povnanjam v
odnosih z drugimi ljudmi - objekti. A tedaj se v en nakljuéni
objekt zaljubim, enemu podelim status, vi§ji od mene samega,
priznam ni¢ manj kotprednost nakljucnega objekta pred lastnim
subjektom. Ne reprezentiram se zgolj v vsoti interakeij z drugimi
ljudmi, temve¢ se (de)subjektiviram $e v enem samem &loveku
posebej, tako kot je Heglov Bog ustvaril vse ljudi po svoji podobi,
potem pa je ustvaril Se enega direktno iz svojega semena. Moj
ljubezenski objekt je torej tu zato, da reprezentira mojo notranjo
nesubstancialnost, da me demistificira kot Jaz. Zdi se, da se ljube-
zensko razmerje slisi kot priznanje nravnemu obéestvu: ‘Da, sem

147



Jurij Simonits

le pomilovanja vredna odvisnost od objekta in ni¢ ve¢, zato sem
generiéno druzbeno bitje.” Ljubezen je konkretna ponavzocitev
tega, da Jaza kot takega sploh ni pred njegovim vstopom v social-
no interakcijo. Sele ljubezen obrne red substance in akcidence:
substanca Jaza, njegove svobode, samovolje in zasebnosti, postane
le posledica socialnih akcidenc. V ljubezni ne umre nek tostranski
socialni subjekt, kot sprva kaZe, temve¢ prav onstranski Jaz, nje-
gova navidezna pred-socialna substanca. Ceprav se ljubezen naj-
prej izkusi kot nic¢ partikularnosti, kot upad zanimanja za vsak-
danji svet, je ta hipna asocialnost tu zgolj zato, da bi diskvalifici-
rala neko asocialnost na visji ravni, transcendenco Jaza kot nad-
druzbenega bitja. V ljubezni skupnost za trenutek izgubi svojega
¢lana, da bi ji ta v tej izgubi priznal svojo ‘transcendentalno’ nave-
zanost nanjo. Tisto, éesar druzba ne more nadzorovati in izpeljati
1z svoje pozitivnosti, a je od tega konstitutivno odvisna, je torej
zunanja toka kontingence ljubezni, kar bi lahko povedali v
heglovski neskonéni sodbi: Druzba = ljubezen.

Ljubezen je singularna tocka, ki navezuje poprej locena uni-
verzalno in partikularno. V nasprotju z Badioujem nas ne zanima
vznik Dvojega v ljubezni, temveé prav vznik Enega, odprava
dualizma Jaza in socialnega reda v monizem socialnega posredo-
vanja. Na ljubezni ni kljuéen moment preseganja in zanikanja
partikularnih druzbenih vezi, temve¢ nasprotno momentretribu-
cije nazaj vanje. Badioujevo precenjevanije ljubezni temelji na kon-
ceptuljubezni kot upora, vendar pa je ljubezen v svoji celovitosti
prav funkcija partikularnosti, robni pogoj socialne ekonomije.

Ce hoée danes kdo na vsak nain atestirati konec ljubezni,
trditi, da ne ljubimo ve¢ oziroma da je ljubezen izgubila svojo
nekdanjo funkcijo osrednjega Zivljenjskega hrepenenja, potem
bi verjetno moral iz tega izpeljati tudi radikalno formulo enaindva-
jsetega stoletja: Druzbe ni vec. Je le $e nadsocialna ekonomija nar-
cizma. Toda kolikor Badiou dogodka ne more po nujnostiizpeljati
iz situacije, tudi ni jasno, kako sploh lahko obstajajo situacije, ki
vznik dogodka preprecujejo. Kar seveda pomeni, da tudi najbolj
nepredusina ekonomija ne izgubi sposobnosti za dogodek.

148



DELEUZE

Deleuze in jezik'

Jean-Jacques Lecercle

1 »La linguistique a fait beaucoup de mal« [Lingvistika je
naredila veliko skode]

Leta 1997, dve leti po Deleuzovi smrti, so Editions du Montpar-
nasse objavile L'Abécédaire de Gilles Deleuze,* Abecedarij Gillesa
Deleuza, trivideokasete, ki v obliki od A do Z (»A pour Amitié«
itd.) prikazujejo osemurni pogovor Deleuza s Claire Parnet (s
katero sta se skupaj podpisala pod Dialogues [ Dialogi, 1977,1996).
Kasete so bile posnete okoli leta 1990, se pravi v asu, ko je
Deleuze ustvarjal Kaj je filozofija?,’ vendar je Deleuze vztrajal
na tem, da se kaset ne objavi pred njegovo smrtjo.

Gledanje teh kaset je posebno dozZivetje. Pred nami ni odda-
ljen, nujno anonimen glas avtorja knjige, temve¢ tako rekoé fizié-
na prisotnost govorca. To ni knjiga, temve¢ serija predavanj, in
ker je Deleuze ves ¢as obrnjen proti nam, ker govori meni (Claire
Parnet je glas v ozadju, njeno diskretno navzoénost lahko obéasno
uzremo kot odsev v ogledalu, ki stoji za Deleuzom), je to serija
privatnih predavanj: veliki filozof govori samo meni.

Dozivetje ima tri glavne vidike. Prvo sta glas in obraz. Rele-
vantnost Guattarijevega poudarjanja semiotike obrazov (»ob-

! Pricujodi tekst je skrajiani in prirejeni prevod drugega poglavja iz knjige
Deleuze and Language, London: Palgrave Macmillan, 2002, str. 62-98.

2 ’Abécédaire de Gilles Delenze, Pariz: Editions du Montparnasse, 1997;
tri videokasete.

3 Slov. prevod Gilles Deleuze & Félix Guatari, Kaj je filozofija?, Ljub-
ljana: Studentska zalozba, 1999.

149



Jean-Jacques Lecercle

raznosti«) in zvoka (»ritornellov«) postane tu oéitna. Jezik, cetudi
je to intervju, ni veé edino sredstvo izraza. Nasa konstrukcija
Deleuzovega pomena se ne zanasa ve¢ izkljuéno na dvoumne
niti besed in ne Zaluje za neizbeznim izginotjem njihovega izvor-
nega govorca, ampak lahko docela izkoristi geste, nasmeske in
kimanja ter vse vrste obraznih izrazov. In kak3en glas je to, kaksen
obraz! Veliki filozof in oéitno veliki uéitelj, na kar je tudi upra-
vi¢eno in oditno ponosen (tekom intervjuja poudari svojo Zivljenj-
sko zavezanost umetnosti predavanja), je tudi veliki demagog,
ki igraje uporablja vse zvijale govornika. Gledalec se lahko samo
Se zave, da je bil zapeljan, kar pa mu je tako kot pri dobrem ro-
manu ali filmu vie. Zdaj lahko razumemo, zakaj so imela Dele-
uzova predavanja na Vincennesu tako $teviléne in navdusene pri-
vrZence, in tudi, zakaj je privlail najbolj raznolike in nenavadne
ljudi. Paradoks je seveda v tem, da so kasete primer jezika, ki se
je razsiril v obsezno zapeljevanje preko komunikacije, vendarnena-
vaden glas ne proizvede le phone, temveé tudi logos: w so razlo-
zene glavne teme Deleuzove filozofije, zato so kasete pomemben
dodatek k Deleuzovemu korpusu.

Dozivetje ima tako drugi vidik. Tako kot za Lacanove Sem:-
narje véasih pravijo, da so Lacan v navadni francos¢ini, tako nam
da Abecedarij eksoteriénega Deleuza. Deleuze je, kot vsi vemo,
tezak avtor — prvo branje bo tezko izérpalo domet Différence et
répétition [Razlika in ponavljanje, 1968], meni, ki sem bolj
pocasne pameti, je vzelo 30 let, da sem zalel dojemati Logigue
du sens.* Z Abecedarijem pa ni tako: gledalca vzame v roke najbolj
ves¢ pedagog, tako da ta stvari takoj razume in ima pri tem celo
zadovoljujoé ob¢utek, da je inteligenten. Stvari so podane po toé-
kah, argumenti so na kratko povzeti, prisotna je nujna redun-
danca. TeZavnejSe teme doktrine Deleuze skrbno zaobide: televi-
zijski poslusalci morda niso gluhi, so pa omejene pameti - Deleu-
zovemu elitizmu in zani€evanju medijev je v Abecedariju dana
prosta pot —, toda Deleuze pokaZe, da zna z nami govoriti, ne da

4 Slov. prevod Logika smisla, Ljubljana: Krtina, 1998.

150



Delesnze in jezik

bi na nas gledal zviska. Tako imamo izjemen obé&utek, da smo
price dogoditvi dogodka: razvijajoéi se misli v trenutku, ko se
pojavi in izbruhne v besedah in stavkih. Seveda ée smo prebrali
ostali korpus in prepoznamo tekstualni izvor vsake postavke.
Tretji vidik dozZivetja izhaja iz pogoja, ki ga je postavil Deleu-
ze, in sicer da se kasete lahko predvajajo Sele po njegovi smrti.
To, da govori iz groba, mu daje popolno svobodo izrazanja: privi-
legij ne le starosti, temve¢ kar smrti, mu dovoljuje, da je neolikan,
kot se mu zahode, in tako lahko kar nekajkrat slifimo besedo
»Imbéciles!«. Vljudnost in spravljivost nista ve¢ potrebni. To je
mascevanje ucitelja po dolgoletni pedagoski odgovornosti in
poslediéni nemoéi (» Va3 ugovor je zelo zanimiv, celo bistven ...«,
kar, kot vemo, pomeni: »Tepec, niti besede od tistega, kar sem
povedal, nisi dojel!«). Deleuze to dodobra izkoristi, celo do te mere,
da je Ze krivicen: tako je Eco vsevednez, Wittgenstein morilec filo-
zofije, novinarji bedaki in sedanja kulturna scena katastrofalna
(v taksnih izjavah je ve¢ kot le trohica starega trmoglavca: starec,
ki se spoprijema s prihajajo¢o smrtjo) - Eeprav, ée smo do Deleuza
praviéni, njegovo navdusenje nad temami, ki so mu ljube (filo-
zofija, pouéevanje, umetnost in prijateljstvo), nikakor ne pojenja.
Med njegovimi odkritimi in brezkompromisnimi pripomba-
mi najdemo obsodbo lingvistike, ki jo lahko parafraziramo takole:

Zato da bi razumel stil, ne smes vedeti ni¢esar o lingvistiki. Lingvi-
stika je naredila veliko skode. Za kaj gre? Za to, da obstaja nasprotje
med lingvistiko in literaturo, ki ne gresta dobro skupaj. Za lingvi-
stiko je langue [jezik] sistem v stanju uravnovesenosti, ki je zato
lahko objekt znanosti. Vse ostalo, vse variacije so potisnjene na
stran kot pripadajoleparole [govor] in nelangue. A pisatelj dobro
ve, da je jezik sistem, ki je po naravi daleé od tega, da bi bil uravno-
vesen, sistem, ki je v stalnem stanju neravnoteZja, tako da med
ravnijo langue in ravnijo parole ni nobene razlike. Jezik je sestavljen
iz vseh vrst heterogenih tokov, v stanju mnogokratne neuravno-
vesenosti.

To je povzetek iz razdelka érke S, »S kot Stil«, in pomenljivo
je, da v Abecedariju ni nobenega »L kot Langue/Jezik« (L je za

151



Jean-Jacques Lecercle

Literaturo) ali »D kot Diskurz« (D je za Désir/Zeljo). O¢itno je,
da je zavrnitev lingvistike zelo temeljita. Dvoumnost, lastno fran-
coiéini, kjer »langue«, preden postane oznaka za Saussurjev sis-
tem, pomeni naravni jezik (»la langue frangaise« ), Deleuze izrabi
za to, da zanika dihotomijo, na kateri je Saussure utemeljil struk-
turalistiéno in strukturalistiéno znanstveno lingvistiko: dihoto-
mijo langue/parole. Zdi se, da je to stalisée namernega nazadova-
nja, in to tem bolj, ker Deleuze presenetljivo obdrzi izraz »stil«,
ki se v francoski kulturi slisi zastarelo. Njegov strateski cilj je
torej stopiti nazaj, pred utemeljitveni moment strukuuralistiéne
lingvistike — na izhodiséno tocko, s katere je mogoce zanikati
sredisénost jezika in s tem vlogo lingvistike kot modelne znanosti.

Drug zanimiv vidik tega je, da lingvistika ni ve¢ dojeta neod-
visno od literature, éetudi sta ostro loéeni. Po drugi plati pa je tu
v osnovi neko stalisce, ki se ti¢e pomembnosti vsake od njiju.
Literatura ni eno od podrodij, ki s teksti oskrbuje empiri¢nega
lingvista, da bo ta iz njih demokratiéno izbral svoje primere, ni
enakovredna jeziku oglaSevanja ali kuharstva. Tudi ni posebno
podrodje jezika, pogosto imenovano poetiéni jezik, in ni predmet
posebnega dela lingvistike, imenovanega stilistika. Literatura je
tu dojeta kot drugo lingvistike, kot njeno nasprotje, kot tisto,
kar jo postavi na njeno mesto (se pravi na nobeno mesto). To
pomeni, da je literatura loena od lingvistike, da ni njen moZen
objekt, da ni pod njeno nadvlado (kar postavi na glavo celoten
trend strukturalistiéne literarne teorije, kot jo je zastavil Barthes).
To tudi pomeni, da je literatura kot praksa enakovredna lingvisti-
ki; kar zadeva filozofsko zanimanje zanjo, ji je najbrz celo
nadrejena. (Je lingvistika v resnici znanost? Ali so empiriéne zna-
nosti s podroéja lingvistike pomembne za filozofijo? Ali dajejo
tak$no vrsto vednosti o jeziku, ki ga filozof, ki ga mi vsi potrebu-
jemo? Mocéno se zdi, da ne.) Dejansko je torej treba izbirati med
literaturo in lingvistiko, in to je izkljuéujoéa izbira. Pot lingvi-
stike in pot literature se ne kriZata in nobenega dvoma ni, po kate-
ri moramo stopati. Predmet te vaje je v bistvu zanikati relevant-
nost saussurjevskega pojma langue in ga nadomestiti s pojmom,

152



Delexze in jezik

ki se sklada s potrebami filozofa, kolikor te zadevajo jezik, s
pojmom stila, pojmom, ki hkrati problematizira tako predstavo
jezika kot predstavo literature. Tak$na konstrukeija obic¢ajno
privzame obliko korelacije, kar lahko ponazorimo takole:

1 2 3

lingvistika sistem homogenost

literatura variacija heterogenost

4 5 6

uravnovesenost langue znanost

neuravnovesenost  stil filozofija
(umetnost)

Prvi stolpec da korelaciji le svoje ime. Drugi stolpec postavi
pod vprasaj znanstveni temelj lingvistike, jedro saussurjevske
revolucije oziroma spremembe paradigme. Za post-saussurjevske
lingviste je na$ odnos do jezika znanstven vselej, kadar iz neskoné-
ne raznolikosti pojavov ekstrahiramo objekt, ki je sistematicen.
Kanonski primer tega je nasprotje med neskonéno raznolikostjo
zvokov, ki jih je mogoce foneti¢no opisati, in omejenim sistemom
fonemov, ki definirajo jezik - fonemov, ki nimajo neodvisnega
pomena, ampak le razloéevalno vrednost kot del sistema, ki je
neodvisen od govorca, prostora ali ¢asa (to je sinhrona sovisnost
sistema). Opazimo, da Deleuze e vedno uporablja besedo »sis-
teme: ne slavi torej neskonéne raznolikosti pojavov, temveé na-
sproti sovisnosti in homogenosti sinhronije postavlja mnostvo
variacij. Objekt, jezik, je lahko racionalno opisan, toda kot mno-
§tvo heterogenih tokov, med katerimi ima vsak svojo »hitrost«
ali Casovnost, vsak sledi svoji lastni &rti bega. Opazimo tudi, da
je tisto, kar sinhroniéni sistem langue izkljuéi, imenovano »osta-
lo«, nekaj, kar sem drugje poskusal razloZiti s pojmom »ostanka«.?
Ta stolpec torej postavlja »znanstveni« lingvistiki dva ugovora.
Prvi nam je zdaj znan: gesta izkljuéitve, na kateri je znanost

3 ].-J. Lecercle, The Violence of Language, London: Routledge, 1991.

153



Jean-Jacques Lecercle

utemeljena, izpusti ostanek, ki se potem tako kot Banquojev duh
vrne, da bi preganjal znanstvenega lingvista. Zgodovina lingvistike
je zgodovina nikoli povsem uspesnih poskusov, da bi tega duha
spravili k pocitku. Drugi je ta, da langue kot sistem ne uposteva
tistega, kar je v jeziku procesne narave: prizadeva si izkljuiti »na-
stajanje« jezika pod imenom diahronije (polje, ki ga je vredno
raziskati, a skrbno loéeno od osrednjega podroéja sinhronije); in
prizadeva si izkljuéiti oziroma odriniti na rob proucevanje varia-
cij. Zadnja tocka je za Deleuza pomembnejsa: jezik je tako kot
kateri koli drug objekt podvrzen zgodovinski menjavi; lahko pa
tudi reéemo, da je v stanju konstantne in zato konstitutivne spre-
menljivosti, tako da nastajanje ni uéinek, ki bi ga bilo treba iz
konéne tocke dolgotrajnega procesa soditi po njegovih rezultatih,
temve¢ simo Zivljenje, sama narava jezika. Tak$na variacija je
torej sredisée vsakega proucevanja jezika in od tod vztrajnostizraza
»sistem« v Deleuzovih tekstih: jezik ne variira na slepo sreco, tem-
vec vzdolz ért bega, ki jih je mogo&e zaértati, skozi gibanja deteri-
torializacije in reteritorializacije, ki jih je potrebno skrbno opisati.

Tretji stolpec iz te razlike med sinhronim langue in Deleuzo-
vim jezikom potegne naravne posledice. Sinhroni sistem je homo-
gen: osnovan je na kombinaciji in medsebojnem uéinkovanju ele-
mentov, npr. fonemov, ki so enake vrednosti in so podobno obrav-
navani. Sistem morda lo¢i med razliénimi ravnmi, na primer med
dvema ravnema, ki sta vkljuéeni v dvojno artikulacijo, a odnosi
med tak$nimi ravnmi so fiksni (fonemi se tako kombinirajo venote
naslednje ravni, morfeme). To pa ne velja za Deleuzov jezik, ki
je sestavljen iz elementov brez fiksnega polozaja in je vedno ujet
v nenchne variacije, prizorisée »razlik v potencialu« (metafora iz
elektrike), ujet v heterogene tokove (e ena metafora iz elektrike),
ki ustvarjajo zacasne konfiguracije posamiénih to¢k. Za Deleuza
ta slika ne zadeva le jezika, temveé celoto sveta in misli: kaos, iz
katerega vse izvira, je sestavljen iz potencialoy, iz katerih so poro-
jene singularnosti, ki sestavljajo svet ali misel ali jezik.®

& Gl. Deleuze, Abécédaire, »Z je za Zorro«.

154



Delexze in jezik

Cetrti stolpec razvije to konsekvenco. Sinhrono coupe d’essen-
ce (frazo sem si sposodil pri Althusserju’) definira stanje uravno-
vesenosti, mirnost in stabilnost, ki so potrebni za opazovanje -
etimolo$ko teorija pomeni kontemplacijo -, poskus in napovedo-
vanje. Zamrznimo kapljico bioloske juhice na stekelce in prestej-
mo bakterije oziroma foneme. Celo v dobi ra¢unalnikov rabimo
¢as, da registriramo dialekte oziroma registre. A ¢asa ni: jeziki
umrejo, preden jih lingvisti uspejo fotografirati za zanamstvo,
registri se spremenijo, preden je lahko njihov opis objavljen.
Taksna zamuda in pomanjkljivost nista nakljuéni, kajti jezik ni
homogen, langue je abstrakcija, ki mu je vsiljena, njegova
stabilnost je doseZena za ceno umetne tvorbe; jezik se vedno giblje
onkraj gramatike, ki si ga prizadeva zamrzniti v sistem. To je tisto,
na kar mislita Deleuze in Guattari, ko trdita, da »jeziki puséajo«.
Le individualni stl, le literatura lahko zajame spremembo v
hitrosti, pri kateri se pojavi, zato ker vanjo poseze, zato ker ni
toliko njen odsev kot njen dejavnik. Le literatura, ne lingvistika,
je lahko praviéna do neuravnovesenosti jezika.

Zato v petem stolpcu nasprotje langue ni parole, ampak stil.
Stara dihotomija utelesa izkljucitev, ki ni odslikava dejstev, temvec
zahteva - vsiljenje teoretske odloéitve. Lingvistika v svoji chom-
skyjevski razlicici poskusa to prikriti z naturalizacijo te odloéitve
in njeno umestitvijo v duSevnost-mozgane. Metafizi¢na cena tega
(vse filozofske parafernalije vrojenih idej in filozofije duha [mind])
je visoka. Deleuze seveda nasprotje gladko zanika: literature noce
slaviti kot oblike parole (taktika, ki di3i po lingvistiénem imperi-
alizmu: dvomljiva znanost stilistike, revni sorodnik prave lingvi-
stike, je tako postavljena zato, da se ubada s temi epifenomeni),
ampak jo pozdravlja kot polje, kjer taksno razlikovanje ne more
imeti smisla. Po drugi strani opazimo, da Deleuze ne zanika

7 Althusserjevo kritiko pojmov sinhronije in diahronije najdemo v »L'ob-
jet du capital«, v: L. Althusser etal,, Lire le Capital, 2. zvezek, Pariz: Maspero,
1965. Za komentar k temu gl. mojo The Violence of Language, op. cit., str.
201-205.

155



Jean-Jacques Lecercle

moZnosti sistema, misljenja v terminih langue. To, kar zanika, je
ontoloska hierarhija in lo€evanje od parole. Sistem morda obstaja,
a je tako nenavaden, da ga sistematiéni lingvist ne bi prepoznal.
Obstajajo omejitve gramatike, a to niso zakoni, prej so maksime,
ki jih je mogoée razveljaviti; posplositve so mogoce, a so le delne-
ne obstajajo univerzalije jezika; sistem morda lahko opisemo, a
je uden, heterogen in konstitutivno neuravnotezen, paradoksni
sistem singularnosti, objekt znanosti o singularnem. In stil je za
Deleuza prav to.

Sesti stolpec, moj dodatek, pripelje korelacijo do zaasnega
konca (korelacije so, kot vemo, rizomatske, njihovi stolpci tezijo
k povecevanju in mnoZenju). Izrazi, ki sem jih izbral za spodnjo
vrstico stolpca, so nekoliko arbitrarni (»umetnost« je nevarna
beseda, ki grozi s pompoznostjo, éeprav Deleuze nevarnost bla-
zeno prezre in besedo na veliko uporablja). Zaznamuje opustitev
tiste oblike znanosti, kakrino na podroéju jezika pozna main-
stream. Jezik oziroma stil kot praksa pripada sferi umetnosti,
kot refleksivno ustvarjanje pojmov pa sferi filozofije. Samo v teh
poljih se lahko ohrani kompleksnost jezika, njegovo Zivljenje.

Vse to seveda poraja vrsto vprasanj. Ce sprejmemo, Eeprav
neradi, re€eno v uglajeni in ublaZeni obliki, da »lingvistika ni
storila vsega dobrega, kar se je od nje pric¢akovalo«, Se vedno
ostajamo sirote. Bo literatura dejansko lahko sluzila kot nadome-
stek lingvistike? Zal moramo tu izraziti plahe dvome. A Deleuzu
nikoli ne zmanjka odgovorov in laskanj. Tako je tu naslednji
predlog, ki nam nekoliko obrazloZi, zakaj je bil izbran izraz »stil«.
Nasa naloga ni, da iz jezika ekstrahiramo homogen sistem, ampak
daizdelamo pojem jezika. In eden od nainov, kako to naredimo,
je preko genealogije. Vendar ne na star nadin iskanja izvora jezika,
ki so ga Ze davno opustili kot dvomljivega, temve¢ kot vprasanje
njegove geneze. Logique du sens ponuja dodobra razvito teorijo

tega, a tu je podoben odlomek iz L’Anti-Oedipe [Anti-Ojdip, 1972]:

Znak je polozaj Zelje; a prvi znaki so teritorialni znaki, ki v telesa
zasadijo svoje zastave. In &e hoée kdo imenovati ta vpis v golo

156



Deleuze in jezik

meso ‘pisava’, potem je treba reéi, da govor v bistvu predpostavlja
pisavo in da je ta kruti sistem vpisa znakov tisti, ki éloveka napravi
zmoznega za jezik in mu da spomin govorjene besede.®

To kaze znaéilno nonsalanco in energi¢nost Deleuza in Gua-
ttarija v njunih najboljsih (ali najslabsih) trenutkih. Trdita, da je
bil na zaletku znak. A ne saussurjevski znak: znak, kot razumeta
izraz v etologiji, naravni znak, ki se vpise v telo kot simptom, ali
elementarni nenaravni znak, ki zaznamuje teritorij ne glede na
to, ali ga postavi ¢lovek ali zver. V gesti, ki spominja na nekatere
psihoanalitike (v mislih imam Sergea Leclaira®), je takSen vpis
znakov v telo zemlje ali subjektovo telo oblika pra-pisave, postuli-
rani izvor govorjene besede in loveskega jezika. Opazimo lahko,
da dihotomijo langue/parole nadomesti nasprotje pisava/govor
in da to pojmovanje »pisaves, ki se zdi v tem odlomku povsem
naturalizirano, ni tako dale¢ od écriture literature: takSna bliZina,
a tudi oddaljenost, ki jo zajema izbira izraza »stil«, je osrednja
tema Deleuzove zbirke poznih esejev Critigue et clinique [Kritika
in klinika, 1993]. V intervjuju, ki ga najdemo v Pourparlers [ Poga-
janja, 1990], poskusa Deleuze pojasniti svoje stalis¢e do literature,
ki je, kot pripomni njegov izpraSevalec, »prisotna povsod v (nje-
govem) delu«. To stori z izrazi, ki zdruZujejo kriti¢no in klini¢no,
in z izrazi znakov:

Ne gre le za diagnozo. Znaki kaZejo na nacine Zivljenja, moZnosti
cksistence, so simptomi Zivljenja, ki prekipeva ali se umika. Ne pises
s svojim egom, s svojim spominom in svojo boleznijo. V aktu pisa-
nja je poskus, da bi napravil Zivljenje ve¢ kot osebno, da bi ga osvo-
bodil tistega, kar ga vklepa. [...] Pises tako, da imas pred oémi Se
nerojene ljudi, ki $e¢ nimajo jezika. Ustvarjanje ni komuniciranje,
ampak upiranje. Med znaki, dogodki, Zivljenjem in vitalizmom je
globoka povezava: mo¢ neorganskega Zivljenja, ki se lahko utemelji
v &rti, ki se vlege, rti pisanja, &rti glasbe.'®

¥ G. Deleuze in F. Guattari, L'Anti-Oedipe, Pariz: Minuit, 1972, str. 170.
9S. Leclaire, Psychanalyser, Pariz: Seuil, 1968.
1° G. Deleuze, Pourparlers, Pariz: Minuit, 1990, str. 24.

157



Jean-Jacques Lecercle

Tega navedka ne ponujam kot resitve za nase pricujoce teoret-
ske tezave, saj poraja ve¢ vprasanj, kot pa ponuja resitev, e poseb-
no z bergsonovskim slovarjem vitalizma. Mi pa smo $ele na zacet-
ku nasega poizvedovanja. In navedek nam kaze, da povezava med
jezikom, naravnimi znaki, telesom, pisavo in stilom pri Deleuzu
ni nakljuéna - da ni zgolj filozofska gestikulacija, ampak Sop
pojmov, ki se med seboj zaéenjajo povezovati.

2 Kaj je narobe z lingvistiko? Razvijanje Delenzove kritike

Obstajajo trije vidiki Deleuzove kritike lingvistike. V celotnem
njegovem delu najdemo kritiko spodletele ambicije lingvistike,
da bi bila znanost. V tekstih, pod katere sta se podpisala skupaj z
Guattarijem, kritika privzame obliko potlacene politike, ki je
lastna tak§nemu znanstvenemu prizadevanju, medtem ko v tekstih,
pod katere se je podpisal sam, prej najdemo kritiko filozofije, ki
podpira proklamirano znanost. NajsirSe in eksplicitno mesto za
kritiko je Plato $t. 4 v Mille plateasux [ Tiso¢ platojev, 1980], ki ga
bomo raziskali pozneje. Pred tem bom razvil tri vidike, zacensi
z odlomkom iz knjige Foucault [1986]. Foucaultova arheologija
se, kot trdi Deleuze, izogne dvema glavnima tehnikama, ki so ju
dotlej uporabljali arhivisti: formalizaciji in interpretaciji. V inter-
pretaciji se interpret pomakne z ravni manifestnega pomena bese-
dila na drugo raven, ki jo vidi kot skrivno povezano s prvo: »na
ta nadin je inicialni vpis podvojen z drugim vpisom«.!! Arheolog,
po drugi strani, ne interpretira: elementi, ki jih izolira v besedilu,
O na isti ravni s tistim, kar je re¢eno. Izogne se tako globoki
strukturi formalizacije kot globljemu pomenu hermenevtike.
Kritika lingvistike kot znanosti se potemtakem zaéne s kri-
tiko formalizacije. Na prvi pogled se morda zdi, da je to kritika
ideje metajezika (objekta ene Lacanovih najbolj slavnih izjav). Z
metajezikom kot tak$nim ni ni¢ narobe. O¢itno ga rabimo - ni

11 G. Deleuze, Foucasnlt, Pariz: Minuit, 1986, str. 24.

158



Delenze in jezik

govorjenja o jeziku, ne da bi se pri tem zatekli k tehnié¢nim izra-
zom. In nenazadnje, kaj so filozofski pojmi drugega kot metajezi-
kovni izrazi: Aristotelovi pojmi s podroéja jezika so zdaj na$
gramatiéni zdravi razum. Res je, da je razcvet tehni¢nega Zargona
v »znanstveni« lingvistiki pomembna zadeva. In to lahko seze
tudi onkraj teZnje po Zargonu posameznih lingvistov, kolikor ti
zahtevajo znanstvenost: tak$no razra$¢anje zlahka pokaze na to,
da je meta-jezik problematicen, da se jezik aktivno upira vsem
poskusom, da bi se ga ujelo in formaliziralo. Paradoks nam je
domac in nas tu ne bi smel zadrZevati: tehniéni jezik o jeziku je
se vedno del jezika, kljub pogumnim poskusom bolj matematiéno
usmerjenih lingvistov, da bi izdelali pravo formalizacijo za svojo
disciplino. A ost Deleuzove kritike je drugje: ne boji se Zargona,
ki ga je sposoben zasukati v domiselne metafore; njegov objekt
je stratifikacija, ki jo implicira zatekanje k metajeziku in formali-
zaciji. To, Eemur resniéno nasprotuje, je geologija znanstvene
lingvistike, kjer je stavek le povriinska sled globljega, formalizira-
nega niza specializiranih simbolov. Vprasanje, ki ga zastavi
Deleuze, je: kdo je gospodar? Je to lingvist, ki prevaja in interpre-
tira jezik, s tem ko ga formalizira? (Med formalizacijo in interpre-
tacijo obstaja globoka sovisnost, celo homologija: to, kar formali-
zacija prinasa, ni struktura jezika, temve¢ interpretacija, ki ponuja
prednost eksplicitnosti, a tudi obi¢ajno tveganje samovoljnega
vsiljevanja.) Ali pa je to jezik, ki ignorira interpretacijo in se ji
upira, ter njegov sluzabnik, stilist?

Za Deleuza ima lingvistiéna formalizacija dvojno napako ab-
strakcije (oziroma bolje, napaéno raven abstrakcije: je preveé abs-
traktna, da ne bi izdala fenomenov, in premalo abstraktna, da bi
dosegla diagramati¢no raven abstraktnih mehanizmov) in #ni-
verzalizacije. S kantovskimi izrazi bi rekli, da lingvisti¢ne sodbe
trdijo, da so reflektirajoce: trdijo, da izhajajo iz fenomenov in iz
njih abstrahirajo in posplosujejo. Obicajna trditev, ki jo je naprimer
izrecno postavil Chomsky, je, da gramatika kot teorija naravnega
jezika poskusa generirati vse sprejemljive izjave v jeziku in samo
te. Smo s tem kaj bliZze dejanskim fenomenom? Kljub takinim

159



Jean-Jacques Lecercle

trditvam (ki jim klasiéna strukturalistiéna lingvistika ni bila zve-
sta) pa si lingvistiéne sodbe nasprotno prizadevajo bitidolocitvene
sodbe, ki jih Kant definira kot sodbe, ki izhajajo iz abstraktnih
in univerzalnih kategorij in subsumirajo fenomenalno mnogo-
vrstnost pod sabo. Zanimivo bi bilo preuéiti politiko zvezdice in
zaletnega vprasaja (ki oznacujeta nesprejemljive in dvomljive
izjave) med chomskyjanskimi lingvisti: hitro bi se zavedli, da so
znamenja mo¢i, namenjena temu, da prisilijo fenomene k podre-
ditvi univerzalnim zakonom, ki jih zahteva teorija. Glavna taréa
Deleuzove kritike je tako arhitektonika lingvistike, kjer globlje
plasti formalizirajo in interpretirajo povrije jezika, s hierarhijo
ravni, ki jo ta prinasa s sabo (globina je pomenljiva). Nasproti
temu Deleuze tako na podroéju jezika kot tudi na drugih podroé-
jih ves €as zagovarja starej$o in navidez bolj frivolno teorijo
kartografije: risanje zemljevida obravnava jezik kot ravnino, rav-
nino imanence in konsistentnosti; spostuje heterogenost in razno-
vrstnost jezika, njegovih tokov nastajanja ne zamrzne v strukrture,
njegovih &rt bega ne sili v hierarhijo kanalov; predvsem pa ne
izvaja izkljuéitve, na kateri temelji »znanstvena« lingvistika, ki v
najboljSem primeru omeji prouéevanje jezika na to, kar Bourdieu
imenuje interna lingvistika, in v najslabSem izpusti ostanek, kjer
tisto, kar je v procesu jezika najbolj Zivo in ustvarjalno, najde
svoje zatocisce. Deleuze je navdusen nad jezikom ne le v vseh
njegovih raznolikostih, ampak v njegovih variacijah, kar je ravno
nasprotno od pristopa »znanstvenega« lingvista, ¢igar edina skrb
je jeziku pristriéi peruti, da bi obmiroval in bi ga bilo mogoée
secirati. In z Deleuzove strani to ni zgolj neoromantiéna gesta
slavljenja poeti¢nih odlik jezika; to je filozofija jezika, integralni
del metafiziénega pogleda, v katerem je jezik, naj bo Se tako fasci-
nanten, zgolj lokalnega pomena - Eetudi predstavlja, kot posku-
$am prikazati, za Deleuza poseben problem.

Nasprotje je kot ponavadi mogoée zajeti v korelacijo. Stevilo
stolpcev je skorajda neomejeno, tu je nekoliko arbitraren izbor:

160



Deleuze in jezik

1 2 3

znanstvena lingvistika formalizem globoka nasproti

in logika povriinski strukruri

filozofija kartografija ravnina imanence in
konsistentnosti

4 5 6

demokracija korpusa  struktura  interpretacija

literarni tekst kot mehanizem uéinki pomena in

manifestacija érte bega najvisje

modi jezika

Deleuzovi dvomi o filozofski sredis¢nosti logike so glasno
izraZeni v Kaj je filozofija?. Cetrti stolpec je Se en izraz elitizma
Deleuzove visoko modernisti¢ne pozicije: med teksti zanj ni no-
bene enakosti - Proust nam o delovanju jezika pove veé kot dnev-
ni izbruhi televizijskega novinarja. Peti stolpec, stari favorit,
vztraja na dinamiénem vidiku jezika kot tudi na njegovi material-
nosti kot nasprotju idealnosti strukture. Sledi te korelacije lahko
najdemo v naslednjem odlomku iz Anti-Ojdipa:

Nihée ni bil sposoben postaviti problema jezika, razen kolikor so
lingvisti in logiki prvi odpravili pomen; in najveéja sila jezika je
bila odkrita Sele, ko je bilo delo ugledano kot mehanizem, ki pro-
izvaja dolo&ene uéinke, ki so na voljo doloéeni uporabi. Malcolm
Lowry pravi o svojem delu: je, karkoli hocete, da je, vse dotlej,
dokler deluje - ‘In kot sem odkril, tudi deluje, verjemite mi’ —masi-
nerija. Ampak pod pogojem, da pomen ni drugega kot uporaba,
da postane trden princip samo, ée imamo na voljo imanentne
kriterije, ki lahko doloéijo legitimne uporabe - kot nasprotje
nelegitimnim, ki namesto tega uporabo poveZejo s hipotetiénim
pomenom in ponovno vzpostavijo nekakino transcendenco.'?

Pozdravimo lahko prisotnost fraze »problem jezika« in obe-
nem opazimo, da je Deleuzova in Guattarijeva taktika bolj kom-

12 Deleuze in Guattari, L’Anti-Oedipe, str. 130.

161



Jean-Jacques Lecercle

pleksna, kot pa sem to do zdaj prikazal. Na lingviste in logike se
obradata kot na potencialne zaveznike proti hermenevtiki ozi-
roma prisilnemu iskanju transcendentnega pomena. Imanenco
je treba pri Deleuzu vzeti v precej SirSem smislu kot pa v struktu-
ralistiéni lingvistiki (»princip imanence« je tisto, zaradi esar je
lingvistika »interna« disciplina). Kljub temu sta Deleuze in Guatta-
ri pri zagovarjanju nove pragmatike v svojem pristopu odlo¢no
»eksterna«: jezik je od sveta in v svetu. Zdi se, da sklepata zavez-
nistvo s trdo, distribucionalistiéno amerisko razli¢ico strukturali-
sti¢ne lingvistike, pri kateri opis lingvisti¢ne strukture temelji na
radikalni izkljuéitvi pomena — zaveznistvo s formalizmom torej,
proti mehkejsi evropski razlicici, ki je bila vedno osumljena vrnitve
k hermenevtiki in ki bi jo lahko zastopala teorija izjavljanja Emila
Benvenista. Taksno zaveznistvo pa je &isto taktiéno. A vendar
Deleuze pokaze svojo »strukturalistiéno« Zilico, najbolj o¢itno
v Logiki smisla; in mar ni konec koncev avtor tistega izrednega
pedagoskega eseja »Po &em prepoznamo strukturalizem?«.* Na-
vsezadnje z doloenim ironiénim uZitkom opazimo tudi, da po-
novna uvedba pomena v drugi polovici odstavka ne le potrebuje,
kot napoveduje nasa korelacija, literarni tekst, temveé daima witt-
gensteinovske prizvoke pomena, ki je definiran preko uporabe.
»Znanstvena« lingvistika je kritizirana zaradi izkljuéevanja,
vsiljevanja hierarhi¢ne strukture, dvojnega greha formalizacije
in interpretacije, napaéne ravni abstrakcije in posplositve. Taksna
stalis¢a, kot to kaze fraza »znamenja moci«, ne morejo biti ne-
dolzna, zato kritika postane politicna. Tu naj zados$¢a le majhen
namig, saj bo ta kritika, znaéilna za Deleuza cum Guattari, razvita
v naslednjih razdelkih. Izbrana linija ni nepri¢akovana. V klasi¢-
nem koraku v polemikah proti strukturalizmu znova nastopi
zgodovina kot del slike. Strukturalisti¢na razli¢ica znanstvene ling-

B G. Deleuze, »A quoi reconnait-on le structuralisme?«, v: E. Chitelet
(ur.), Histoire de la philosophie, zvezek 8: Le X Xe siécle, Pariz: Hachette, 2000
(prvaizdaja, 1973), str. 299-335, slov. prevod »Po éem prepoznamo strukturali-
zem?«, v: Ales Pogacnik (ur.), Sodobna literarna teorija, Ljubljana: Krtina-
Temeljna dela, 1995, str. 41-64.

162



Deleuze in jezik

vistike zgodovino dvakrat zanika, in sicer z osredotoéenostjo na
sinhronijo (spomnil sem Ze na probleme, ki jih porodi to, kar
Althusser imenuje »coupe d’essence«) in diahronijo, kjer je sicer
prisotna, a le kot zgodovina jezika: Deleuzovo in Guattarijevo
stalisce je tu, da ne more obstajati zgodovina jezika samega. Zgo-
dovina se tako maiéevalno vrne. Ahistoriéna drza lingvistike je
historizirana. Vidimo lahko, da njena arhitektonika privilegira
dolo¢eno obliko oblasti; da njena hierarhi¢na zgradba napravi
gramati¢na znamenja za znamenja oblasti; da nas njena praksa
izkljuéitve (variacij, ¢e ne variant) moéno spominja na tiste, ki
prakticirajo razredni boj tako, da zanikajo, da bi kaj takega kot
razredni boj sploh obstajalo. Lingvistika je tako pregnana iz
svojega slonoko3éenega stolpa. Ce Ze ne postane ravno »burzoaz-
na znanost« kot v stari marksistiéni hereziji, pa postane vsaj del
ideoloske strukture kapitalizma: univerzalni abstraktni langue,
ki ga ustvari, je vidik jezika, ki ga potrebuje kapitalizem, in fraza
»imperializem oznaevalca« ni nobeno pretiravanje. Naj je to
stalii¢e $e tako zanimivo (in ponuja nastavke za zanimive reflek-
sije), pa je vendarle tudi simo del zgodovine: disi po politiéni
konjunkturi po letu 1968, po tistem, kar je Deleuze imenoval »le
gauchisme ordinaire«, »obicajno levi¢arstvo«.'

A pri Deleuzu najdemo tudi precej bolj centralno in precej
bolj nepopustljivo kritiko lingvistike: filozofsko kritiko. Sloni na
naslednjih tezah. (1) Za vsako raznolikostjo »znanstvene« lingvi-
stike stoji filozofija jezika, implicitna ali eksplicitna (Chomskyjev
raziskovalni program ponuja s tega vidika bistveno prednost:
njegove filozofske oporne tocke so povsem eksplicitne). (2) Filo-
zofije jezika, ki podpirajo »znanstveno« lingvistiko, so vse pod-
vrzene logiki reprezentacije. Deleuzova filozofska kritika ling-

" Politi¢na kritika lingvistike seveda nikakor ni omejena na Deleuza in
Guattarija. Poleg Bourdieujeve »cksterne« lingvistike (Ce gue parler veut dire,
Pariz: Fayard,1982) jo najdemo pri Kressu in Hodgeu (G. Kress in R. Hodge,
Language as Ideology, London: Routledge, 1979), Faircloughu (N. Fairclough,
Language as Power, London: Longman, 1989) in Andersenu (R. Andersen,
The Power of the Word, London: Paladin, 1988).

163



Jean-Jacques Lecercle

vistike je skorajda povsem eksplicitno prisotna Ze v njegovi kritiki
reprezentacije.

Za lazji zaletek vzemimo »besedo« za ohlapen ekvivalent
lingvistiénemu znaku, katerega teorijo formulira lingvistika. Zlah-
ka pokazemo, da glavne znailnosti reprezentacije zanjo povsem
veljajo. Beseda utelesa razliko med reprezentirajo¢im in reprezen-
tiranim: beseda ni stvar. Lingvistiéni znak nekoliko izboljsa sta-
rejSa pojmovanja znaka, s tem ko podvojilocitev in opravi premik
od designacije (beseda je loéena od stvari, vendar neposredno
kaze nanjo) k denotaciji (»kazanje na« zavzame mesto znotraj
besede, med oznaéevalcem in oznaéencem, medtem ko je stvar,
referent, izgnana v zunanjo temaénost). Deleuzova logika skupka
[assemblage] je protest proti pomanjkanju kontigvitete oziroma
kontinuitete, ki jo prinasata taksna razlika in locitev. Beseda je
substitut tistega, kar reprezentira: torej gre tudi zanadomestitev.
Kot nam je znano iz Zalostnega stanja v Laputi,' je tak$na nado-
mestitev dobra stvar: vseh nasih referentov ne moremo nositi na
svojih hrbtih (¢eprav pojmi vsaj ne tehtajo dosti). To nadomestitev
formalizem priZene do skrajnosti, ko simboli ne le nadomeséajo,
ampak tudi posplosujejo. Deleuzova filozofija jezika ima po drugi
strani rada neéedne mesanice, kjer se beseda veselo peéa s svojim
referentom in ga ne nadomesti kar naravnost. V lingvistiénem
znaku je navzola hierarhija, struktura neposrednih sestavnih
&lenov je struktura sintagmatskih dreves. Tu ne gre toliko za hie-
rarhijo med reprezentirajoéim in reprezentiranim (Elan parlamen-
ta je kljub nasprotnim zagotovilom bitje visjega reda kot njegov
volivec — v primeru jezika ima odsotna stvar, kot odsotna, ne le
pogresana, ampak umanjkana, neko misti¢no superiornost) kot
za hierarhijo med znaki samimi, ki delujejo, le kolikor so hie-
rarhiéno urejeni. To pa ne velja za Deleuzov rizom. In dalje, abs-
trakcija (napaéne vrste) dvigne svojo grdo glavo. »Ime« je onto-
loska metafora, ki fenomene, s tem ko jih zamrzne, zato da lahko

15 Gl Jonathan Swift, Gulliverjeva potovanja, Ljubljana: Cankarjeva
zalozba, 1967, str. 213-215.

164



Delenze in jezik

z njimi upravlja, izda; in simboli, ki jih znanstvena lingvistika
uporablja, da zgradi svojo lego strukturo, izdajo proces variacije,
ki je za jezik konstitutiven. Nasproti temu Logika smisla ponudi
teorijo geneze jezika, ki je osnovana na artikulaciji divergentnih
nizov in cirkulaciji smisla: adaptacijo strukturalizma, a osnovane-
ga nalogiki cirkulacije, ne reprezentacije. In dva zvezka Kapitaliz-
ma in shizofrenije (Anti-Ojdip in Tiso¢ platojev) razvijeta logiko
skupka, kar Deleuze imenuje logiko IN, prej kot pa logiko
NAMESTO. Kritika mora biti tu natanéna, kajti Deleuze dosled-
no postavlja logiko IN nasproti logiki JE (igra na besedno igro
ET/EST), ki je znadilna za esencializem, kakrsen je muéil filozo-
fijo skozi celotno njeno zgodovino. Ce abstrakcija (napaéne vrste)
tako ostane napaka, lahko zaveznistvo skleneta razlika in loéitev,
s tem da sta razumljeni kot nekaj, kar organizira sistem odnosov,
ne pa podobnosti. Deleuzov odnos do strukturalizma je v resnici
ambivalenten. Naslednji odlomek, ki se resda bolj ti¢e Godardo-
vega filma kot pa lingvistiCnega znaka, je tipicen:

Kljuéna stvar je Godardova uporaba IN. To je pomembno, kajti
vsa nasa misel je sicer oblikovana po modelu glagola ‘biti’, JE. Filo-
zofijo obremenjujejo razprave o atributivnih sodbah (nebo je mo-
dro) in cksistencialnih sodbah (Bog je¢) ter moznostih in nemozno-
stih reduciranja enih na druge [...]. Celo veznike se obravnava z
izrazi glagola ‘biti’ - vzemite silogizme. Anglezi in Ameri¢ani so
skorajda edini, ki so osvobodili veznike s tem, ko mislijo o odnosih.'®

IN, veznik, ki imenuje logiko skupka, je znamenje, da se di-
rektni odnos reprezentacije umika me3anici skupkov in posledi¢ni
jecljavosti jezika. Jezik ne deluje v skladu z urejenimi hierarhijami
ali stabilnimi in ustaljenimi abstrakcijami, ampak jeclja naprej,
po &rt, ki ni nikoli ravna, po aktivni in kreativni érti bega. Ne
NAMESTO reprezentacije ne JE esence ne moreta obvladatiinten-
zivnih mnogoterosti, ki tvorijo jezik.

Ni¢ ¢udnega torej ni, da so mesta, kjer se Deleuze dotika
glavnih velikih dveh lingvistov, Saussurja in Chomskega, kriti¢na.

16 Deleuze, Pourparlers, str. 65.

165



Jean-Jacques Lecercle

Odlomek v Razliki in ponavljanju raziskuje to, kar Deleuze
imenuje »lingvistiéna Ideja« (izraza kljub videzu ne smemo inter-
pretirati kot platonisti¢nega: za nobeno transcendenco ne gre,
lingvisti¢na Ideja je struktura).'” Deleuze se pozitivno izreée o po-
membnosti odnosov v definiciji strukture — diferencialnosti ele-
mentov in njihovih odnosov, kritizira pa Saussurja, ker je takino
raznovrstnost diferenciacije pojasnil z negativnimi izraziopozicije.
Ko Saussure diskretnost in vrednost interpretira z izrazi negativ-
nosti (ko fonem »b« ni definiran le preko svoje razlike z drugimi
fonemi, ampak v opoziciji do njih: »b« »ni samoglasnik«, »ni ‘p’«,
»ni ‘t’« itd.), je svobodna igra jezika, to, kar imenuje »met lingvi-
stiéne kocke« (kar se spet nanasa na literaturo, na Mallarméjev
»coup de dé«, met kocke - eprav je za Deleuza pojem, ki ga fraza
imenuje, znacilen za strukturalizem), zastrta. Nasproti Saussurje-
vi negativnosti postavi francoskega lingvista Gustava Guillauma
in njegovo pozitivno obravnavo imperativov kot stalnega procesa
in stopanja preko lingvistiénih pragov (kot nasprotja opoziciji
med diskretnimi enotami).

Kritike negativnosti v Saussurjevem pojmovanju jezika se
Deleuze spet loti v Anti-Ojdipu, kjer jo poveze s transcendenco
oznaéevalca.'® Sistem opozicij, ki ustvari saussurjevske »vrednotes,
elemente zamrzne na mestu in jih napravi imune za variacije.
Tako ustvarjena ravnina imanence je podvrZena transcendenci
oznalevalca: oznadevalec je zadnje jamstvo, da sistem deluje, 0zna-
¢enec mu je podrejen, tropi so odvisni od njega in celoten jezik
je mogoce razloziti preko metafore igre. Nasproti taksni »lingvi-
stiki oznadevalca« Deleuze in Guattari branita lingvistiko »tokov
in kodov«, ki jo pripisujeta danskemu lingvistu Hjelmslevu: v nje-
govem delu sta oznacevalec in oznaéenec enako pomembna in pri
tem ne gre za nobeno transcendenco - &eprav se lahko vprasamo,
e obtozba transcendence, v skladu z Deleuzovo nenehno privr-

17 G. Deleuze, Différence et répétition, Pariz: PUF, 1968, str. 265.
% G. Deleuze in F. Guattari, L'Anti-Oedipe, str. 287.

166



Delenze in jezik

zenostjo filozofiji imanence, zadeva lingvisti¢ni oznagevalec, kot
ga je definiral Saussure.

Tretja tema Deleuzove kritike Saussurja zadeva napaéno
ravenabstrakdije v lingvistovih abstraktnih mehanizmih. V dolo-
¢enih pogledih je lingvisti¢ni sistem preve¢ abstrakten: izkljuéi
del fenomenov, ki jih noée upostevati (na primer podrodje jezika,
kakrinega je kasneje obravnavala pragmatika). V drugih je pre-
malo abstrakten: ne uspe mu posplositi in abstrahirati do ravni
(onkraj organona, ki jezik razlozi kot organski in ga ponovno
vkljuéi v telo, iz katerega izhaja), kjer zelo abstraktni reZimi
znakov (Deleuze in Guattari imenujeta to raven abstrakcije dia-
gramati¢na) ustvarijo, med drugim, sisteme, kot so obrazi in ritor-
nelli, tokove in prekinitve, kodiranja in mehanizme, zaradi katerih
jezik deluje.”

Negativnost, transcendenca, napaéna raven abstrakcije - neka-
tere teh kritik zadevajo Chomskega, vendar ker Chomsky ni izde-
lal le lingvistiéne teorije, temvec tudi eksplicitno filozofijo jezika,
je napad nanj bolj globalen in se ti¢e njegove pozicije kot produkta
podobe misli (zato je glavna ost kritike politi¢na, zato naj bi bila
sintaktiéna znamenja znamenja mo¢i/oblasti). Podobe misli pri
Deleuzu v grobem ustrezajo Foucaultovemu pojmu episteme.
Podoba misli, ki jo izdela Chomsky, je véasih imenovana Drzavna
(kot nasprotje nomadski - to je dialekt Anti-Ojdipa) podoba misli
in véasih dogmatska podoba misli (to je zgodnejsi dialekt Razlike
in ponavljanja). V Dialogues je Drzavna podoba misli, ki se eks-
plicitno nanasa na Chomskyjeva znamenja mo&i/oblasti, opisana
z izrazi univerzalnosti (platonskih Idej ali cloveske narave), vpra-
§anja in odgovora (Platonove majevtike in filozofskega poizve-
dovanja kot dialoga), sodbe (naravne oblike filozofske trditve),
prepoznanja (razkritja Ze prisotnega bistva ali resnice) in pravih
idej (ne inventivnost, temveé adekvatnost je glavna vrlina).?® V

19 G. Deleuze in C. Parnet, Dialogues, Pariz: Flammarion, 1996 (2. izd.),
str. 137.
20 1bid., str. 20.

167



Jean-Jacques Lecercle

Razliki in ponavljanju je razlaga dogmatske podobe misli precej
temeljitej3a in bolj razdelana: vkljucuje osem »postulatov« (filo-
zofovo dobro voljo, zdrav razum in concordia facultatum, prepo-
znanje, reprezentacijo itd.),” ki delujejo v tisini eksplicitnega in
zadusijo ustvarjalno misel pod teZo logike reprezentacije.

Chomsky, dale¢ od tega, da bi bil glavni igralec v spremembi
paradigme, glavni igralec kuhnovske znanstvene revolucije, je
tako le eden od valov na dominantni podobi misli. Razumemo,
zakaj je izdelal eksplicitno filozofijo jezika in zakaj je tak$na filo-
zofija tako regresivna, zakaj je skorajda neznosno breme, ki tezi
njegov lingvisti¢ni raziskovalni program.

En vidik podobe misli, ki je deleZen posebne kritike zaradi
svoje pomembnosti ne le pri Chomskem, temve¢ za celotno struk-
turalistiéno lingvistiko, je binarizem. Binarna struktura (sintaktié-
ni vozli teZijo k temu, da bi imeli dve veji in samo dve; foneti¢ne
znadilnosti imajo binarno, ‘plus in minus’, ‘da in ne’ organizacijo)
tezi k temu, da bi bila predstavljena kot naravna, kot lastnost
realnosti - teZnja, ki jo je znatno spodbudil vzpon radunalniske
znanosti. A nobene nujnosti ni, da bi moral biti jezik (ali celota
jezika) organiziran po binarnih principih. V sintaksi so bili na
primer predlagani drugi, ne-binarni modeli - da ne omenjamo
polja lingvistike izjavljanja ali pragmatike, kjer se binarizem sploh
ne uporablja ve¢. Binarizem se tako izkazZe za ideolosko ali splos-
no politi¢no vsiljevanje. Povezan je s pojmovanjem, da je glavna
funkcija jezika prenasanje informacij (Deleuze je kot ponavadi
odrezav in nekoliko osoren: »informacija je mit in jezik v osnovi
ni informativen«??). In glavna znaéilnost binarne sintakse, v isti
inverziji Chomskyjeve ideje vrojenosti, ni, da je del naravnegareda
narave, temve¢ da tvori strukturo, ki se jo da zlahka nauéiti v
obliki ukazov: sledite tej, ne tisti veji. Sintaksa nikakor ni naravni
objekt, ampak je konstrukcija moéi/oblasti.

Rezultat kritike binarizma je sprememba metafore, s katero
lahko razlozi strukturo jezika: ne drevo s svojimi koreninami in

2! Deleuze, Différence et répétition, str. 210-217.
2 Deleuze in Parnet, Dialogues, str. 58.

168



Delenze in jezik

vejami, se pravi s svojo hierarhiéno strukturo, temve¢ korenika,
rizom, dobesedno anarhi¢na rast, ki se ji ne da jasno pripisati
korenine ali izvora, katere razvoj ne sledi nobenemu vidnemu
naértu, ampak se zdi, da sledi svojim lastnim értam bega. Jezik ni
gozd iglavcev, ampak je krompirjevo polje. In rizoma seveda,
kljub temu, kar sem ravnokar rekel, ne smemo vzeti kot metafore,
ampak dobesedno: je pojem. Kot vsi Deleuzovi pojmi se razvija
vzdolZ ravnine imanence in ponuja vrsto znaéilnosti. Teorija
rizoma je predstavljena na zagetku Tiso¢ platojev (samostojno je
bila kot kratek pamflet objavljena pod naslovom Rhizome®):
rizom opredeljuje dolo&eno 3tevilo »principove, povezave, hete-
rogenost, mnogoterost, neoznacevalni prelom (»rizom je lahko
zlomljen, uniéen na dolo&enem mestu, a bo znova pognal na enem
svojih starih poganjkov ali pa iz novega poganjka«**), kartografija
in dekalkomanija (rizom nima genetske osi ali globoke strukture,
je zemljevid, imun za logiko sledenja ali reprodukcije). Ta teorija
rizoma je Ze popolnoma razvita, ne-saussurjevska in anti-chom-
skyjevska filozofija jezika, Eetudi rizomatska organizacija zadeva
precej Sirse polje. Kritika je vseobsegajoéa: drevesaste strukture
so strukture reda, a tudi strukture subjektivacije, vsiljevanja indi-
viduu njegovega oz. njenega mesta kot subjekta in govorca.
Nasproti temu teorija rizoma prinese moznost, da jezik dojame-
mo kot ne-osredis¢eno druzbo besed (fraza, ki si jo Deleuze in
Guattari sposodita pri semiotikih Rosentiehlu in Petitotu®). Jasni
sta nam dve znadilnosti »skupkov izjavljanja«, ki so za Deleuza
in Guattarija primerne enote za proucevanje jezika: so kolektivni
in proizvajajo izrekanja v Foucaultovem smislu (»izjave«), se pra-
vi izjave, za katere ne jaméi nobena transcendenca in ki ne potre-
bujejo nobene interpretacije, ker nimajo nobene globoke struk-
ture in ne dopus¢ajo nobenega Sifriranega pomena.

23 G. Deleuze in . Guattari, Rhizome, Pariz: Minuit, 1976.
3 G. Deleuze in E. Guattari, Mille plateasx, Pariz: Minuit, 1980, str. 13.
B Ibid., str. 27.

169



Jean-Jacques Lecercle
3 Imperializem oznacevalca

Bistvo Deleuzove kritike Saussurja zadeva, kot smo videli, ozna-
¢evalec. A kritika je nekoliko nejasna in zavajajoéa in kolikor se
pojavi v glavnem v dveh knjigah Kapitalizma in shizofrenije, se
zdi, da zadeva bolj oznaéevalec pri Lacanu (ki je lahko in je bil
opisan kot transcendenten?) kot pa pravi lingvistiéni oznace-
valec. Kot je zdaj sploino znano, je odnos Lacanovega oznaéeval-
ca do Saussurjevega eponimen: delita si ime in ne prav dosti dru-
gega; en trdi, da je potomec drugega, a testi, ki bi lahko to potrdili,
niso mogli ugotoviti oéetovstva.?” Sooeni smo torej s projekcijo,
na ozadju ni¢ hudega slutecega Saussurja, pojma oznacevalca, ki
ima z lingvistiénim oznacevalcem le zelo ohlapne vezi. V tem
obstaja element samokritike, kolikor Logika smisla ponuja teorijo
smisla in geneze jezika s strukturalistiénimi prizvoki. Za kritiko
imperializma oznacevalca lahko re¢emo, da je poseben prispevek
Guattarija k skupnemu projektu.

Zacnimo z eksoteriénim Deleuzom. V Dialogues je oznace-
valec opisan kot »mala umazana skrivnoste, vir, vzrok in sredisée
procesa interpretacije.?® V lacanovskem preobratu oznagevalec
ni ve€ tisti, ki ga je treba razloziti, ni konéni element, ki ga prinese
lingvisticna analiza, temve¢ tisti, ki interpretira nas. In tezava z
interpretacijo — vsaj te vrste interpretacijo - je, da je odgovor
vedno Ze dan vnaprej: oznadevalec, trdi Deleuze, nas vedno vodi
k mami in oéetu, tako kot pri malem Hansu. Od tod deleuzovski
moto: vedno eksperimentiraj, nikoli ne interpretiraj.

Za lingviste to ne bo prav pomembno, saj se njih to oéitno
ne tice. A kritika gre precej dlje. Deleuze zavraca primat oznace-
valca, saussurjevsko idejo, da je semiologija, znanost o znakih,
podaljsek in posplositev lingvistike, da je lingvisti¢ni znak (ozna-
Cevalec vs. oznacenec) model za vse znake. A rezimi znakov, kar

2 Gl. F Dosse, Histoire du structuralisme, 1. zvezek, Pariz: Hachette,
1998, str. 290 (1. izdaja, Pariz: La Découverte, 1992).

77 GL. M. Arrivé, Linguistique et psychanalyse, Pariz: Klincksieck, 1985.

% Deleuze in Parnet, Dialogues, str. 58.

170



Delenze in jezik

Guattari imenuje »semiotika«, so nesteti in le teoretski fiat jih
lahko zreducira na jezik in njegovo semiotiko: taksna projekcija
je v osréju znanstvenega programa lingvistike in razlozi vztrajno
prisotnost obraznosti in ritornellov v Tisoc platojib, kolikor so ti
semiotika, ki je druga¢na od lingvisti¢ne semiotike.

Tu kritika imperializma oznaéevalca nazadnje doseZe lingvi-
stiko in ta kritika ni zgolj odsev Deleuzove in Guattarijeve znane
sovraznosti do psihoanalize. Napreduje v treh korakih in naka-
zano imamo korelacijo: lingvistiéni oznaéevalec tako kot njegov
lacanovski ekvivalent deluje preko transcendence, medtem ko se
jezik razprostre na ravnini imanence; oznacevalec kot pojem mora
biti historiziran in pri tem se izkaZe za despotski znak (kot na-
sprotje teritorialnemu znaku); in binarizem oznacevalca, njegov
bi-univokni odnos do njegovega oznacenca (to se ne nanasa veé
na lacanovski oznadevalec), zatre dvoumnost, veéglasno razraséa-
nje, ki je prava znadilnost jezika.

Tudi lingvistiéni oznagevalec potemtakem vkljucuje obliko
transcendence. Deleuzova in Guattarijeva taktika tu je, dazvestobo
Lacanovega oznacevalca Saussurju in njegovim naslednikomvza-
meta za sprejeto (kasnejSe kritike, kot smo pravkar videli, zbujajo
moéne dvome o tem). V psihoanalizi je dologeni objekt, despotski
oznacevalec, loc¢en od oznagevalnega niza, sestavljenegaiz neozna-
&evalnih, loéljivih elementov. Ta logeni oznadevalec da celotni
verigi, v kateri manjka, pomen, s trianguliranjem njenih elementov
jo napravi koherentno (Deleuze in Guattari imata rada to karto-
grafsko metaforo). Falos je tisti lo¢eni oznacevalec, ki triangulira
verigo libidinalnih delnih objektov.?” Na prvi pogled je primer
lingvisti¢ne verige precej drugacen: zdi se, da noben posamiéen
lo¢en oznadevalec ne pripiSe pomena in ga zamrzne vzdolZcelotne
verige. A organizacija verige je dvojna: ni le sintagmatska (kar
Jakobson imenuje os kombinacije), je tudi paradigmatska (os
selekcije), tako da je na vsakem posameznem mestu v verigi virtu-

% Deleuze in Guattari, L'Anti-Oedipe, str. 87.

171



Jean-Jacques Lecercle

alna paradigma ponovno uvedena kot manjkajoga, in absentia,
odsotna prisotnost, kar pomeni, da je skozi negativnost opozicije
celoten sistem transcendentno prisoten v vsakem aktualnem nizu
oznacevalcev. Vloga transcendence v sistemu je obicajna: kot laca-
novski tapetniski gumb (oziroma tocka presitja) triangulira vsak
element v verigi, jaméi, da je pomen doseZen, da je vrednost (v
saussurjevskem smislu) vsake variable oziroma besede dolo&ena.

Od tod drugi vidik kritike, da je oznadevalec despotski znak,
v nasprotju s teritorialnim znakom. Oznagevalec je tu oéitno ujet
v kvazi-marksistiéno periodizacijo Anti-Ojdipa. Njegov nastanek
je povezan z nastankom drZave in tistega, kar imenujeta imperialni
oziroma despotski mehanizem. Ta proces nastanka pa je proces
abstrakcije, v katerem se spremeni sama narava znaka: znak ni
ve¢ teritorialen, ni konkretno znamenje pripadnosti (ritornello,
la ritournelle, je znadilen za teritorialno semiotiko: zaznamuje
subjektov teritorij); skozi deteritorializacijo je postal abstrakten,
ni¢ ve¢ ni neposredno znak, temve¢ »znak znaka«, »zgolj deterito-
rializirani znak sam«, znak ne kot opozorilo ali simptom, temve¢
kot érka. To je dejansko vir transcendence oznacevalca, v tisti
izvorni povezavi z davno izginulim despotom. Od tod slavna
izjava: »Lingvistika, celo ko govori $vicarsko ali amerisko, rokuje
s senco orientalnega despotizma.«*

Tretji korak kritike, ki je povsem povezan s prvima dvema,
zadeva »bi-univoknost« oznadevalca. Naslednji odlomek je tipi-
en:

Ne obstaja lingvistiéno polje, ki ne bi imelo bi-univoknih relacij -
bodisi med ideografskimi in fonetiénimi vrednostmi bodisi med
artikulacijami razliénih ravni, monemi in fonemi -, ki konéno
zagotovijo neodvisnost in linearnost deteritorializiranih znakov.
A tak$no polje Se naprej definira transcendenca, celo &e to transcen-
denco razumemo kot odsotnost ali prazno mesto, ki izvaja nujna
gubanja, izravnavanja [rabattements] in podreditve — transcen-
denca, iz katere skozi sistem izide neartikuliran materialni fluks, v

30 1bid., str. 244,

172



Delesxze in jezik

katerem ta transcendenca operira, oponira, selekcionira in kombi-
nira: Oznaéevalec.’!

Namen bi-univoknosti lingvistiénega znaka in binarizma
lingvistiéne analize je zatreti polivoknost, vecglasnost pojavov.
Za lingvistiko vprasanje homonimije in dvoumnosti vselej pred-
stavlja problem, a ne ustvarjalno pomenljivega — pozabiti si ga
Zeli v takoj3njih binarnih resitvah. Vecglasnost, ki jo je druga, sta-
rejsa lingvistika Zelela zajeti, je semiotika oznaéevalca zreducirala,
zatrla, izrabila - kar je povezano z razporeditvami moéi/oblasti,
ki govorcu vsilijo pomenjanje (signifiance) in subjektivacijo.”
Kaj je narobe z imperializmom oznacevalca, je zdaj jasno: govorcu
vsili subjektivno strukturo; interpelira ga na mesto ravno v tistem
trenutku, ko verjame, da se, s tem ko si je v svojih govornih deja-
njih prilastil jezik, izraZza svobodno. In to zadeva tako saussurjev-
sko definicijo oznalevalca (znak predstavlja objekt za subjekta)
kot tudi lacanovsko (oznalevalec predstavlja subjekt za drugega
oznalevalca).® Oznacevalec, nosilec sile, orodje moéi/oblasti, je
glavni igralec v procesu subjektivacije.

V Tiso¢ platojih Deleuze in Guattari zbereta skupaj svoje
kritike oznacevalca — zdaj je jasno, da je to popolna kritika pojma
znaka, na katerem je osnovana celotna lingvistika kot znanstveni
poskus — v diagram,* ki vkljucuje lingvisti¢ni oznacevalec, a prav
tako druge elemente: obraze, politiéno in versko ureditev drzave,
ritual gresnega kozla itd. Jezik pri Deleuzu in Guattariju ni nikoli
loéen oz. lo¢ljiv od sveta, v katerem je govorjen. Taksnega sveta
ne tvori in ga tudi ne zgolj izreka ali predstavlja; vanj je ujet in
posreduje v njem kot zobnik v stroju, kot komponenta v skupku
mo¢i/oblasti. In ker so to zgodovinske konstrukcije, je tip semio-
tike, v katerem naj bi jezik igral osrednjo vlogo v obliki imperia-

3 Ibid., str. 245.

32 Deleuze in Guattari, Mille plateaux, str. 221.

33 Za razlago te maksime glej mojo Interpretation as Pragmatics, Basing-
stoke: Palgrave Macmillan, 1999, str. 79-80.

 Deleuze in Guattari, Mille plateaux, str. 169.

173



Jean-Jacques Lecercle

lizma oznalevalca, le eden od mnogih. Izrazi se razlikujejo: v
Tisoc platojih so Stirje tipi semiotike imenovani pred-oznaéevalni,
oznaéevalni, proti-oznacevalni in po-oznaéevalni. Bojim se, da
je v tem element dramatiéne ironije: oznadevalna semiotika z upo-
rabo predpon, zato da bi opisala ostale tri, ponovno pridobi sre-
disénost, ki jo je razrai¢anje poskusalo zanikati. To je $e en primer
paradoksa razmerja Deleuza do jezika: jezik je za Deleuza v
resnici problem.

[..]

5 Postulati lingvistike

Doslej je bila Deleuzova kritika lingvistike vodena en passant,
kar zadeva podrobnosti doktrine, in nesistematiéno. Cetrti plato
iz Tisoc platojev pa zajema sistemati¢no kritiko tistega, kar avtorja
imenujeta »3tirje postulati lingvistike«.

Kaj lahko mislita s postulati lingvistike? Za pozitivno ekspo-
zicijo takih postulatov moramo narediti ovinek preko knjige Jean-
Clauda Milnerja L'amour de la langue.*® Za lacanovskega lingvista
ima langue opraviti z Realnim (kot nasprotjem skonstruirani real-
nosti, s katero Zivimo), kolikor njegovo mejo definira doloéena
vrsta nemoznosti (tipiéno znamenje Realnega): zato da bi vedeli,
ali niz besed pripada langue, ali je sprejemljiv glede na to, ¢e
uposteva pravila, ki obvladujejo sistem, je vse, kar moramo storiti,
to, da izreéemo sodbo: »to je/ni mogoce reci (v angles¢ini)«. Lan-
gwe je definiran negativno, kot nekaj, kar organizira hrbtno stran
niza izjav, ki jih »ni mogoée reéi«. Lingvist nekoliko oholo trdi,
da ta blizina Realnemu loéi lingvistiko, ki je od nekdaj obstajala
(o tem pri¢a Paninijeva gramatika sanskrta), od drugih druzbo-
slovnih znanosti, npr. sociologije, ki prebivajo v sferi imaginar-
nega in svoj objekt skonstruirajo.

Tu je postulat (Milner ga seveda imenuje aksiom): Realno
langue je lahko predmet kalkula. Sprejetje tega aksioma (ki ga je

3 J.=C. Milner, L'amour de la langue, Pariz: Seuil, 1978.

174



Deleuze in jezik

tako kot vse aksiome mogocée zanikati) lo¢i znanstveno lingvistiko
od amaterske. Iz njega lahko izpeljemo 3tiri maksime (izraZene
so v obliki ukazov), iz katerih se da deducirati celotno znanstveno
lingvistiko: razélenijo operacijo kalkula.

Prva maksima. Langue mora biti konstituiran kot Realno,
ki je, kot Realno, causa sui. Od tod arbitrarni znaéaj znaka:
nobene nujnosti ni, da bi moral tak in tak znak oznacevati toéno
ta referent; tako so dane tudi sprejemljive izjave in kot taksne jih
moramo sprejeti: kot govorci nimamo druge moZnosti interven-
cije, kot da prepoznamo, da so to, kar so.

Druga maksima. Langue mora biti konstituiran kot objekt
formalizacije. Je objekt za formo simbolnega pisanja, ki jo prakti-
cirata logika in matematika. Pojem, ki nam dovoljuje, da to
moznost aktualiziramo, je saussurjevski pojem znaka: langue je
sistem dvojnih znakov (oznacevalec/oznaéenec), sprejemljive
izjave pa so prava kombinacija tak$nih znakov.

Tretja maksima. Langue mora govorca zreducirati na to, kar
je potrebno za to, da je nosilec kalkula: zgolj na posiljalca ali
oddajnika znakov, ki nima nobenih drugih znaéilnosti (kot so
telo, nezavedno, mesto v druzbi ali zgodovinski polozaj). Langue
potrebuje in prepoznava le angele.

Cetrta maksima. Langue mora zreducirati skupnost govor-
cev na to, kar je potrebno za kalkul: na izmenjavo sporoéil med
posiljateljem in prejemnikom, oddajnikom in naslovnikom, kar
smo se naucili, da imenujemo »komunikacijska situacija«, kakrina
je opisana z Jakobsonovim diagramom komunikacije.

Iz teh stirih pojmov (arbitrarni znagaj znaka, znak sam, govo-
rec, komunikacija) je mogoce izpeljati vse moZzne oblike lingvisti-
ke. Seveda nas lingvist, ki je tudi lacanovec (in ljubitelj poezije:
je avtor razprave o prozodiji*®), ne trdi, da je langue ves jezik ali
da znanstveni pojem razloZi ustvarjanje pesnikov: lacanovskilalan-
gue, ki je resni¢ni predmet njegove knjige, razlozi tiste dele jezika,

3 J.-C. Milner in E Regnault, Dire le vers, Pariz: Seuil, 1987.

175



Jean-Jacques Lecercle

ki jih langue ne doseze.”” Langue je tisto, kar galilejevska znanost
abstrahira iz neurejenih fenomenov, ki sestavljajo jezik, preko
procesa izkljuéitve in loéitve, ki jih napravi za prave fenomene v
kantovskem smislu, se pravi, ki jih torej napravi primerne za
kalkul. To ima seveda svojo ceno: kar se tice jezika, langwe nikoli
ne more imeti zadnje besede; vendar pa prinese tudi obicajno
korist, in sicer eksplicitnost, jasnost in obljubo kumulacije vednosti.

Ceprav Deleuze in Guattari iz oéitnih razlogov nikoli neome-
nita Milnerja (Milner je pisal v istem ¢asu kot onadva), privzameta
do lingvistike isti pristop, s tem ko izolirata Stiri postulate — a s
to razliko, da so tak3ni postulati neveljavni.

Stirje postulati so formulirani takole:

Prui postulat. »Jezik naj bi sluzil informaciji in komunika-
ciji.«*® Pogojnik (»le langage serait informatif ...«) postulatformu-
lira ter hkrati nanj vrze dvom. Postulat v grobem odgovarja Milner-
jevi éetrti maksimi: jezik je zreduciran na najbolj abstraktno obli-
ko komunikacijske situacije, kjer se informacija izmenjuje kar naj-
bolj nevtralno, ne oziraje se na ¢ustva, potrebe in hotenja govorca.

Drugi postulat. »Obstaja abstraktni mehanizem jezika, ki se
ne obra¢a na noben ‘zunaniji’ faktor.«<*” To odgovarja Milnerjevi
prvi maksimi. Langue se prilagodi strukturalistiénemu »principu
imanence«, je causa sui in zato so vsi odnosi, ki jih ima s svetom,
kontingentni - oziroma bolje, ti ne spadajo v podrogje lingvistike,
temve¢ neke druge, sekundarne znanosti. Lingvistika Zivi vslono-
kos¢enem stolpu, langue je imun za svetne vplive. Prednost taksne
konstitutivne lo¢itve je, da jezik lahko »sluzi informaciji in komu-
nikaciji«.

Tretji postulat. »Obstajajo konstante ali univerzalije jezika,
zaradi katerih jezik lahko definiramo kot homogen sistem.«*

37 Za razlago tega vidika Milnerja gl. ].-]. Lecercle, Philosophy Through
the Looking-Glass, London: Hutchinson, 1985, str. 81-82, in The Violence of
Language, London: Routledge, 1990, str. 3242,

¥ Deleuze in Guaari, Mille plateaux, str. 95.

3 Ibid., str. 109.

4 1bid., str. 116.

176



Deleuze in jezik

Nisem preprican, e bi lahko rekli, da to ustreza kateri od Milner-
jevih maksim, razen posredno njegovi drugi maksimi, ki znak defi-
nira kot osnovno enoto sistema, ki mora biti homogen (oziroma
ki ga sama konstrukcija pojma znaka napravi homogenega). A
iskanje lingvisti¢nih univerzalij je staro toliko kot lingvistika —
lahko bi rekli, da inspirira chomskyjevski raziskovalni program,
in sama definicija galilejske znanosti jo sili v iskanje konstant, s
pomog¢jo katerih bomo lahko opisali sistem kot homogen.

Cetrti postulat. »]ezik je lahko znanstveno prouéevan le pod
pogoji standardnega oziroma vecinskega jezik.«*! To jedrnato opise
celotno znanstveno pocetje; lahko bi rekli, da je neposredna
posledica Milnerjeve tretje in éetrte maksime. Redukcija govorca
na angela in situacije komunikacije na uglajeno konverzacijo med
angeli v nebesih neogibno spremeni langue v normalno ali, kot
temu pravijo, »standardno« obliko jezika: angeli ne govorijo dia-
lektov, nimajo socialnega ali regionalnega naglasa oziroma besed-
njaka. In ker so nebesa kraj nedopovedljivega dolgéasa, ki hudo
potrebuje kaksno kaco, da bi ga napravila zanimivega, angeli kljub
svojim liram niso poeti.

Deleuzovo in Guattarijevo stalisée glede teh postulatov, ne
nepri¢akovano, je, da tak$ni postulati ne razlozijo resni¢nega
delovanja jezika in da se deli, ki si jih prizadevajo izkljuéiti, masée-
valno vrnejo kot Freudovo potlaéeno. Nasprotovanje Milnerju
je zato temeljito: zavracata, da bi se langue obravnavalo kot nekaj,
kar pripada Realnemu - oéitno je pag, da nista lacanovca. Zanju
loCevanje med tem, kar je mogoce reci, in tem, Eesar ni mogoce
reci, ni nekaj danega (kar je, je; ni¢ ne moremo storiti v zvezi s
tem), temve¢ nekaj, kar je vsilila oblast/mo¢ in kar je formulirano
v »mot d’ordre«: Reci to! Ne reci tega! Brez tezav pokazeta, da
se takine odredbe tekom zgodovine spreminjajo (Milnerjeve
maksime predpostavljajo sinhrono coupe d’essence), da so razliéno
vsiljene razliénim delom govorece populacije itd. Od tod v &etr-

1 Ibid., str. 127.

177



Jean-Jacques Lecercle

tem postulatu beseda »vecinski« (ki je Ze sama po sebi kritika znan-
stvenega pojma langue), ki hkrati z ve€inskim idiomom predpo-
stavlja obstoj manjsinskih, ki ne bodo zreducirani na Milnerjev
lalangue in »tolke poezije«. A pojdimo po vrsti.

Kritika prvega postulata je osnovana na ponovni vpeljavi
pragmatike, seveda izkljuéeni iz znanstvenega langue, kot pod-
rodja lingvistiéne prakse, ki je vredno prouéevanja, tako kot vsa
ostala podrodja, e ne $e bolj. To seveda popolnoma predrugaci
na$e pojmovanje jezika, kajti s stalii¢a pragmatike je izjava stvar
komunikacije in le redko naravnost informacije (prenos smisla
je posreden in terja kalkul predpostavke ali griceovsko implika-
turo); in kar je e pomembneje, izrekanje nikoli zgolj ne prenese
sporodila, temve¢ vselej uporabi tudi silo. Kar je »komunicirano«,
ni zgolj sporoéilo, ampak tudi impulz (francoi¢ina dopuséa
besedno igro s »komunikacijo«, ki jo Derrida uporabi v svojem
slavnem eseju »Signature événement contexte«*?). A Deleuze in
Guattari gresta tu dlje od Austina in Searla: izrekanje ni zgolj
mesto govornega akta (na primer obljube), temvec¢ tudi druzbe-
nega akta,mot d’ordre, slogana, gesla. Zanju se pragmatika preme-
$¢a od legalnega modela (je Diana dejansko rekla prave, legalno
zavezujoce besede, ki so jo napravile za Charlesovo Zeno?) k
politiénemu modelu. Kanoniéna oblika izjave ni deklarativna,
trditey, temved imperativna. [zvor slogana je v kolektivnem skup-
ku izjavljanja, tej me3anici teles, instrumentov, institucij in izjav,
ki govorijo govorca. Od tod znane trditve, da je celoten jezik
govorjen v indirektnem govoru. In razumemo lahko, zakaj so
sintakti¢na znamenja znamenja moéi/oblasti.

Kritika drugega postulata temelji na materialnosti jezika.
Znanstvena lingvistika idealizira jezik v razteleSeni langue, a
skupek izjavljanja nikoli ni samo to: vedno je tudi mehanski sku-
pek teles. Zato langue ne more biti causa sui, saj so izjave potop-

#7], Derrida, »Signature événement contextes, v: Marges de la philosophie,
Pariz: Minuit, 1972, str. 365-393, slov. prevod »Signatura dogodek kontekste«,
v: Sodobna literarna teorija, op. cit., str. 119-141.

178



Delesze in jezik

liene v svet, ki ga izraZajo in v katerem so izrecene; a tudi iz
globljih razlogov. Ontolosko so sestavni del skupkov, ki sestav-
ljajo svet, sledijo svojim értam bega na ravnini imanence ali konsi-
stence, ki je nas svet. Deleuzova in Guattarijeva ontologija ne
temelji na lo¢itvi in abstrakciji, temveé¢ na mesanici. Ta postulat,
mimogrede, vsebuje tudi kritiko marksizma na podroéju lingvi-
stike, kot jo je iormuliral psevdo-Stalin:* ne glede na to, ali tako
kot Stalin menimo, da je jezik nevtralen instrument, ali tako kot
Nikolaj Marr, sovjetski lingvist, ki ga je Stalin kritiziral, da je del
nadstavbe, $e vedno postuliramo locitev med materialno bazo in
nadstavbami. Deleuzova in Guattarijeva ontologija to lo¢itev za-
vraca tako na ravni individualnega govorca (kjer je pod vprasajem
razlo¢evanje med besedo in krikom) kot na ravni kolektivnega
izjavljanja, ki je del ontolosko kompleksnega mehanizma. Neod-
visnost jezika ne more obstajati.

Kritika tretjega postulata zveni bolj domace, saj gre za zanika-
nje lo¢itve med Sausurrjevima langue in parole, ki nam je bolj
domaca. Vendar pa ponavadi privzame obliko razsiritve langue
na ra¢unparole, ki jo vodi znanstveno upanje, da boparole nazad-
nje razpustila vlangue. To pa ni Milnerjevo stalii¢e: zanj je taksna
redukcija v principu nemogo¢a in znanost nikoli ne more ujeti
vseh lingvistiénih fenomenov; sam sem tak$no nemoznost posku-
sal formulirati s pojmom »ostanka«.** A Deleuze in Guattari
gresta $e dlje: zanju se to razloCevanje sploh razpusti, saj je jezik
kraj nenehne variacije, heterogenih tokov, edinstvenosti stila, tako
da agramatikalnost ni ne objekt izkljucitve ne ostanek, ampak
sestavni del jezika. Lingvistiéna »pravila« Se zdale¢ niso naravni
zakoni, ampak so zgolj delne in zadasne maksime, se pravi, po-
skus, da bi se jeziku vsilil neke vrste red, jezik pa se zanje ne
zmeni, njegova jecljavost jih nenehno sprevraca. To nam tudi

31, Stalin, Marksizem in linguvistika. Ponavadi se kot resniéni avtor pam-
fleta omenja sovjetski akademik V. V. Vinogradov. Slov. prevod Stalin: »Marksi-
zem in vpradanja jezikoslovja«, v zborniku Marksizmi in jezikoslovje, Ljub-
ljana: Agregat, 2005, str. 85-118.

¥ Gl. mojo The Violence of Language, passim.

179



Jean-Jacques Lecercle

pomaga razumeti, zakaj je sinhrona coupe d’esence nesmiselna:
vse, kar lahko storimo, je, da nariSemo zemljevid variacij, da
kartografiramo heterogene tokove jezika.

Kritika Eetrtega postulata vzame to pomanjkanje homogeno-
sti resno. Ker govorei niso angeli, govorijo v neskonéni raznoliko-
sti dialektov, registrov in Zargonov. Tu je najbolj oéitno, da je
znanstveni langue stvaritev rapport de forces, vsiljenje znamen
modi. Lingvisti, ki so delali na jezikih nekdanjih kolonij, so skovali
dvojni pojem lingvistiénega imperializma in »glotofagije«, da bi
razlozili lingvistiéni boj med vladajo&imi in vladanimi, kolonizira-
nimi in kolonizirajo¢imi jeziki.*> A ne gre le za vprasanje spopada
med jeziki, jezika, ki nasprotuje drugemu jeziku in ga nazadnje
likvidira (tak3na situacija je obstajala med angle$¢ino in kornijsci-
no in Se vedno grozi v primeru angle¢ine in valizanscine), saj
isti tip odnosa obstaja znotraj jezika, kjer na veéinski dialekt (na
primer dialekt WASP govorca) »vplivajo nenchne variacije, ki ga
transponirajo v ‘manjdinski’ jezik«.*® Deleuze in Guattari skle-
neta: »ne obstajata torej dve vrsti jezikov, temveé dve mozni
obravnavi istega jezika«.'” Koristnost te internalizacije lingvisti¢-
nega boja je, da govorcu ponudi trohico upanja. Kajti ¢e je govo-
rec podvrzen lingvistiénim znamenjem moci/oblasti, ¢e ga govori
kolektivni skupek, so moZnosti za izraz strogo omejene: e upo-
rabimo isto analogijo kot Deleuze in Guattari, potem je govorec
enako svoboden, kadar govori, kot takrat, ko voli (svoboden je,
da voli kogarkoli hoée, a pod pogojem, da sistem, ali predsednik
Zdruzenih drzav, kandidata odobri). Vendar ¢e manjsinski dialekti
stalno »delujejo« znotraj in proti vedinskemu jeziku, postane
mozno slediti érti bega, napraviti, da jezik jeclja, narediti to, éemur
se je nekoé reklo »poeti¢no naseliti jezik« — le da tak3na nase-
litev, ki jo Deleuze in Guattari imenujeta stil, ni rezervirana samo
za poete, Eetudi so ti pri tem boljsi kot veéina ostalih ljudi, cetudi
so poeti strokovnjaki za jecljanje.

4 Gl. L.-J. Calvet, Linguistique et colonialisme, Pariz: Payot, 1974.
% Deleuze in Guartari, Mille plateanx, str. 130.
¥ Ibid.

180



Deleuze in jezik

Zapuséamo obmocje kritike in se obra¢amo k pozitivnirekon-
strukeiji analize jezika. V intervjuju Deleuze takole formuliranjene
glavne znagilnosti:

Mislim, da, kar zadeva naju, nisva posebno kompetentna za to, da
izrazava svoja staliséa glede lingvistike. A po drugi strani je sama
kompetenca v lingvistiki precej nejasen pojem. Lotevava se le
nckaterih tock, za katere sama meniva, da so temeljne: prvi¢, vloga,
ki jo v jeziku igrajo ukazi; drugié, pomembnost indirektnega dis-
kurza (in spoznanje, da je metafora nekaj, kar stvari le zmede in
nima prave pomembnosti); tretjié, kritika lingvisti¢nih konstant
in celo lingvisti¢nih variabel, ki izpostavlja obmo&ja stalne variacije.**

Skromnosti zanikanja, s katerim se citat pri¢ne, nam ni treba
vzeti resno: je le pretveza za $e en napad na Chomskega. Ostali
del odlomka pa skicira novo obliko pragmatike - vendar taksno,
ki ima mocan kontinentalni priokus.

6 K drugemu pojmu jezika

Deleuzova kritika lingvistike ima vsaj to lastnost, da je izérpna.
Zalne s tem, da jezik prestavi iz njegovega sredisénega poloZzaja,
ki ga ima v naSem pogledu na svet na splo$no in filozofijo posebej,
nadaljuje s prestavitvijo lingvistike iz njene vloge modela, iz nje-
nega srediiénega poloZaja v druzboslovnih znanostih, in gre Se
dlje, s tem da ji zanika status znanstvene discipline. Vendar pa
Deleuze v nasprotju z Badioujem tega poloZaja ne izrabi za vse-
splo$no obsodbo filozofov, ki se tako kot sofisti prepuséajo svoji
ocaranosti nad jezikom (za Badiouja je Wittgenstein model sofi-
sta, Lyotard pa ne zaostaja dosti za njim).*? Kajti jezik, kot smo
videli, v Deleuzovem delu vztraja: lahko je objekt pojma ali serije
pojmov. Sama kritika lingvistike je Ze dala bogato Zetev (smisel,
pragmatika, stil, manjsinski jezik, jecljanje), ki jo je Se treba razviti.

8 Deleuze, Pourparlers, str. 4.
49 A. Badiou, Conditions, Pariz: Seuil, 1992, str. 60.

181



Jean-Jacques Lecercle

Lingvistu se zdi Deleuzova kritika lingvistike precej poeno-
stavljena: ne manjka Sirokopoteznih izjav. A etudi je kdaj nepra-
vi¢na in zgreSena, ni nikoli nevedna. Deleuze (mogoce bi moral
re¢i Deleuze-in-Guattari) dejansko bere dela lingvistov. Vendar
prebere in izbere: celo ko brani literarni kanon, ima svoje lingvi-
sti¢ne ljubljence. Njegov kanon je pogosto idiosinkraticen, vse
do tega, da je véasih zbadljiv (francoski lingvist Henri Gobard s
svojim pojmom »tetraglose« je zdaj popolnoma pozabljen), ven-
dar se zatece tudi k lingvistom, katerih pomembnost pri razvoju
discipline ni vprasljiva. Tu so trije primeri, v vrstnem redu od
pomembnejsega k manj pomembnemu: Deleuze se znatno poslu-
zuje super-strukturalista Hjelmsleva; odobrava lingviste, ki se
ukvarjajo z eksterno lingvistiko, na primer Williama Labova; nje-
govi pogledi na jezik se zdijo ob&asno blizu pogledom francoske
Sole »lingvistike izjavljanja«, katere glavni predstavnik je Emile
Benveniste.

Na prvi pogled je privlaénost Hjelmsleva za Deleuza nena-
vadna. Od vsega zaletka pa se moramo izogniti terminoloskemu
napaénemu razumevanju. Deleuze je filozof imanence in zanj se
jezik razgrinja na ravnini imanence (odloéno zavraéa to, kar vidi
kot transcendenco oznaéevalca). A to mu ne preprecuje, da ne bi
podpiral in v dolo¢eni meri tudi prakticiral eksterne lingvistike,
ki jezik umes$¢a znotraj materialnega sveta. Zato se tudi zdi, da
ne odobrava »principa imanences, ki je sredi$¢en za strukturali-
sti¢no lingvistiko, in $e posebej njeno razli€ico pri Hjelmslevu -
principa, ki formulira popolno lo¢itev jezika od vsega, kar ni on
sam.>® Vseeno pa Deleuze Hjelmsleva, Eigar tehnicni besednjak
uporablja, dosledno postavlja nasproti Saussurju - in misli, da
lahko v Hjelmslevovi uporabi izraza »imanenca« odkrije ne le
locitev, ki ji nasprotuje, ampak zavrnitev vsake transcendence.
Dejansko je Hjelmslev tisti, od katerega dobi svoje pojme ravnin
in plasti; tisti, ki vztraja na odnosu vzajemnega predpostavljanja
med ravninama izraza in vsebine (ki radikalno zatre vsako obliko

50 Gl. npr. J.-P. Corneille, La linguistique structurale, Pariz: Larousse, 1976.

182



Deleuze in jezik

transcendence); ki zaplete dvojnost saussurjevskega znaka, s tem
ko uvede razmerije Stirih izrazov, kjer se kontrast forma - substan-
ca seka s kontrastom izraz - vsebina (tako da imamo formo vse-
bine, morfemsko strukturo, ki izoblikuje substanco vsebine, stalni
tok misli); dalje tisti, ki mu omogoéi, da jezik obravnava kot
mehansko organizacijo toka in prekinitev, s tem ko uvede pojem
materije kot necesa, kar Se niti ni substanca, namenjena oblikova-
nju — materija je blizu tistemu, na kar Deleuze meri s kaosom; in
nazadnje tisti, ki Deleuza oskrbi s pravo stopnjo abstrakcije,
diagramati¢no stopnjo, saj je njegov pojem langue zadosti irok,
da pokriva ne le naravne jezike, ki so zgolj podtip, ampak tudi
siroko raznolikost entitet, ki imajo podobno strukturo - struk-
turo, ki jo oblika vsili substanci, ki jo ekstrahira iz materije (beseda
»kodiranje«, ki jo za to uporabljata Deleuze in Guattari, zveni
zelo hjelmslevsko). V odlomku iz Anti-Ojdipa je ta kontrast eks-
pliciten, in sicer v obliki naslednjih korelacij:*!

1 2 3

Saussure lingvistika transcendenca
oznacevalca oznadevalca

Hjelmslev lingvistika tokov  algebrska ravnina

imanence

B 5

oznaevalec dominira nad dvojnost znaka

oznaencem

vzajemno predpostavljanje dva kriZajoa se kontrasta

Zadnji stolpec se ponovno pojavi v Tisoc platojib, kjer je Hjel-
mslev predstavljen kot spinozovski lingvist, ker prekine s staro
opozicijo oznaevalec/oznalenec in jo, s tem ko uvede pojem
forme (kot protipola substance) in izraza (kot protipola vsebine),
napravi kompleksnejso: dvojna artikulacija lingvistov je $e enkrat

51 Deleuze in Guattari, L'Anti-Oedipe, str. 287.

183



Jean-Jacques Lecercle

podvojena in dopu$¢a moznost abstraktnejSega pojmovanja siste-
ma in druge, neoznacevalne semiotike.>?

Drugi lingvist, ki ga Deleuze bere in citira, je William Labov,
utelesenje eksterne lingvistike, saj se to, s éimer se ukvarja, pona-
vadi imenuje »sociolingvistika«. Tako kot je bil Hjelmslev jasnejsa
stran Saussurja, je Labov sprejemljiva stran Chomskega. Kar
Deleuze najde pri njem, je pot stran od fiksnosti chomskyjevske
kompetence (spomnimo se, da gre Chomsky v nesprejemljive
skrajnosti, da bi jo naturaliziral, s tem da jo naredi za znacilnost
¢loveske vrste in jo vpise v moZgane): ta pot stran gre preko pojma
»nenchne variacije« oziroma »inherentne variacije«. Tak$en pojem
omogoéi Deleuzu zamisel sistema, a tak$nega, ki je v stanju neu-
ravnoteZenosti. Deleuze ni preprosto sovraZzno nastrojen do zna-
nosti; prej je sovrazno nastrojen do pozitivne razli¢ice znanosti,
ki jo najdemo pri Chomskem. Zanika naravno kompetenco, a
sprejema opis sistema variacij. In v resnici Labov érnske angle-
§¢ine ne opise zgolj z izrazi svobodnih (foneti¢nih) variabel, kakr-
$ne bi nabral kak3en zbirateljsko naravnan lingvist: opisati hoce
sistem tistega, kar niso zgolj variable, temveé variacije v skorajda
glasbenem pomenu variacij na temo. In tudi ne opisuje mesanice
ali navzkriZja dveh razliénih sistemov (standardne oziroma vecin-
ske angle3¢ine nasproti manjSinskemu dialektu): opisuje sistem
v stanju pretoka, za katerega niso znaéilni kontrasti ali univerza-
lije, temve¢ variacije.’®

Primer lingvistike izjavljanja je bolj zapleten. To je francoska
teorija, ki je imela zunaj francosko govoreéih dezel bolj malo
vpliva. Sredii¢e lingvistove pozornosti prestavi od izjave kot
rezultata, niza elementov, ki jih strukturalistiéni lingvist segmen-
tira in klasificira oziroma poskusa posplositi, k izjavljanju kot
procesu (v francos¢ini kontrast med énonciation in énoncé): po-
zornost je torej osredotoena na govorca kot izjavljalca in na
lingvisticna znamenja (Sifterje, deiktike, ¢asovna in modalna

52 Deleuze in Guattari, Mille plateaux, str. 58.
53 Gl. npr. ibid., str. 118.

184



Delenze in jezik

znamenja), preko katerih napravi ta svojo prisotnost ob&utno in
izjavljanje-kot-proces vpise znotraj izjave-kot-rezultata. Anglo-
saski ekvivalent tej teoriji gre iskati v teoriji govornega akta in
lingvistiéni pragmatiki ali Se bolj prepriéljivo v semantiénih gra-
matikah, kot je Langackerjeva.>* Najbolj znani francoski zagovor-
niki lingvistike izjavljanja so Gustave Guillaume, Emile Benveni-
ste in Antoine Culioli.*® Deleuze omenja le prva dva; Culioli, ki
ni najmanj pomemben med njimi, je svojo izdajo docakal precej
kasneje.

Deleuze Benvenistovo teorijo zaimkov (za Benvenista so
tretje-osebni zaimki ne-osebni zaimki: nanasajo se na odsotnega
ali molcecega ¢lana v situaciji dialoga, ki jo poskusa orisati ling-
vistika izjavljanja) uporabi na dokaj obi¢ajen naéin. V Tiso¢ plato-
jih Deleuze in Guattari Benvenista potegneta na plan, ko razlagata
semiotiko ravnine konsistence z izrazi lingvistiénih znamenj:
nedoloénika, lastnih imen, €lenov in zaimkov. To se zgodi v
odlomku, ko poskusata definirati pojem hekeeitete (heccéité),’
nacina individuacije, ki ni ne individuacija subjekta ne stvari (letni
¢as, datum ali haiku so, kot pravita, dobri primeri hekceitet).
Ravnina konsistence je sestavljena iz rizomatskih hekceitet,
katerih érte se krizajo. Kolikor je ravnina imanence nosilec hekeei-
tet, ima svojo lastno semiotiko z znamenji, ki individuirajo posa-
mezne tocke, kjer se &rte kriZajo, ne da bi jih pritem zamrznila v
stvari ali subjekte: nedoloéni glagoli, lastna imena ali nedoloéni
¢leni nikakor niso nedoloéeni, vendar pa ne interpelirajo subjek-

5% G. Langacker, Foundations of Cognitive Grammar, 2 knjigi, Stanford:
Stanford University Press, 1987, 1991.

5% G. Guillaume, Langage et science du langage, 3. izdaja, Pariz: Nizet,
1984; E. Benveniste, Problémes de linguistique générale, 1. knjiga, Pariz:
Gallimard, 1966, slov. prevod Problemi splosne lingvistike I, Ljubljana: Studia
humanitatis, 1988; 2. knjiga 1974; A. Culioli, Cognition and Representation
in Linguistic Theory, Amsterdam: John Benjamins, 1995; Powr une linguistique
de Pénonciation, 1. knjiga, Gap: Ophrys, 1990, 2. in 3. knjiga (1999).

56 [Hekceiteta, haecceitas, je izraz, ki si ga je Deleuze sposodil pri srednje-
veskem filozofu Dunsu Skotu. Predlog za slovenski prevod je neologizem
‘totost’.)

185



Jean-Jacques Lecercle

tov (ostajamo v anonimni poziciji on): »nedoloéni Elen + lastno
ime + nedoloéni glagol tvorijo osnovno verigo izraza, ki je kore-
lativna najmanj formalizirani vsebini, s stali§¢a semiotike, ki se
je osvobodila tako formalnih pomenjanj kot osebnih subjekti-
vacij«”’. Ena od koristi Deleuza je v resnici ta, da nam di filozofijo
neosebnega, pred-individualnega in ne-subjektivnega, filozofijo,
kjer pojem subjekta igra stransko vlogo, e sploh igra kaksno.
Vendar moramo priznati, da njegovo zatekanje k lingvistiki izjav-
lianja dela zmedo, ker zlasti Benveniste postavi subjekt v samo
sredis¢e pozornosti: njegova lingvistika ni ve¢ lingvistika langue,
temve¢ lingvistika diskurza, diskurz pa je kraj, kjer si govoreci
subjekt »prilasti« jezik. Deleuzova in Guattarijeva raba Benveni-
sta, ko poskusata definirati ne-subjektivni kraj za diskurz, hekcei-
teto, ki ni ne élovek ne zver, je Zagotovo V Nasprotju s samo naravo
teksta. Drug odlomek iz Tiso¢ platojev kombinira referenco na
Althusserja (prava redkost) in njegov pojem interpelacije z refe-
renco na Benvenistovo teorijo zaimkov in zakljuéi, da v jeziku
ni subjekta, ampak le kolektivni skupki izjavljanja. Subjektivacija
(‘subjectivation’) je le eden od rezimov znakov, ki se prej kot na
splosen pogoj delovanja jezika nanasa na dolo¢en skupek:** Ben-
veniste nikoli ne bi mogel pristati na tak$no poneverjanje in
zatajitev njegovih priljubljenih pojmov.

Reference na lingvistiko izjavljanja (v glavnem na Benvenista:
nekaj referenc na Gustava Guillauma je manj kontroverznih -
Guillauma varuje njegov obéasno ekstravagantni metalingvistiéni
zargon) so prej ustvarjalna zatjitev kot pa spostljiva sposoja:
pojma ne-osebe (Benveniste) in &rte (Guillaume) sta détonrnés,
speljana v novih, nepri¢akovanih smereh, zavedena s poti. A Deleu-
ze je mojster takSnega pojmovnega piratstva.

fu)

Sredii¢e Deleuzove nenaklonjenosti lingvistiki, razlog, zakaj
misli, da je naredila ogromno $kode, je zdaj jasen. Najbolje se ga

57 Deleuze in Guattari, Mille plateanx, str. 322.
58 Ibid., str. 162-163.

186



Delenze in jezik

daizraziti kot zavrnitev Milnerjevega osrednjega nacela v njegovi
filozofski rekonstrukciji znanosti jezika: da obstaja Realno langue
in da je to Realno predmet kalkula. Prav to pa Deleuze zanika,
kar lahko strnemo v naslednjih tezah, ki so podlaga njegove
kritike in kritiénosti:

1. Jezik ni model za vse tipe semiotike, ki naj bi iz3li iz ling-
vistike, temve¢ en vidik dosti SirSega obmocja semiotiénih feno-
menov.

2. Posledica tega je, da lingvistika nima nobenega privilegija
pred drugimi disciplinami; lahko gremo celo 3e dlje in zanikamo,
da je objeke, ki ga konstruira, langue, pravi objekt. Deleuze zago-
varja vrnitev k »jeziku«. Ne seveda vrnitve k preprostemu opisu
empiri¢ne vrste (kot smo videli, ni nenaklonjen ideji sistema),
temveé k objektu, ki je ontolosko heterogen in ki, ¢etudi je
obdarjen s formo imanence, ni lo¢en od materialnega sveta, v kate-
rega posega.

3. Jezik je torej en vidik obna3anja teles, iz katerega ga ne
moremo idealizirati preko napaéne vrste abstrakcije; isto velja
za institucije. Taksna ontoloska meSanica — teles, institucij, izjav -
je znalilna za kolektivne skupke izjavljanja. Za Deleuza (in
Guattarija) so prav ti ustrezni objekti za proucevanje jezika, ki
pa nikoli ne more biti proucevanje samo jezika.

4. Vendar pa obstaja tudi prava vrsta abstrakcije in jezik je
podvrsta tistega dela seimotike, ki ga zajema pojem abstraktnih
strojev, vsi pa so udeleZeni v najbolj sploinem od vseh procesov,
procesu &rtanja ravnin skozi kaos, da bi mu nadeli obliko reda.
In ker je ta proces tisto, kar konstituira svet, je jezik nepreklicno
ujet v svet, katerega sestavni del je.

Prevedla Nina Zaplotnik.

187



s, pred- mdmdminepmnc—mb ktivnega, filozofijo,
tian;a dels zmedo, kcr zluum;g postavi sub;ekt Faa g
ﬁiﬁhmﬂd mmmumm
mmp Mvmam euriaaod ey i3 mdo op b

WGk awiashoupzall . ydispicd ealigm Ay
mmwminm 100 343 7,909 iG9%
b MR%@R#}M'MW& i-asadoida d: Savmes,
A1k dpreeRale i hononolin wansns dea!nemun

teico na Benvenistove tetrijo zetmkov in zakhud 2S8R0 G630

M 4 FENIeH, mmwmm op alisal ek acifa
mmmﬁn aaK wmeimmwkpmwé

?a epgaiads sldialoinn saiasT Qi max
soenuolaCh kS, siasi pdguils snwdalod 5w splidsss o
heaglisdl sinsodved s Basio igaiey b vinq 02 (sinstsud

. L Oe2 G5 FAr03q dtid saerm o alsali g
:umm MMM&#MW&!N




Polpremi govor

Mladen Dolar

Knjiga z naslovom Marksizem in filozofija jezika dandanes ne
more ravno racunati na posebno popularnost, ne v posebnih
slovenskih razmerah ne SirSe naokoli.! Ta knjiga je izsla leta 1929
v Sovjetski zvezi, v ¢asu Stalinove utrditve na oblasti, kot njen
avtor pa je bil naveden Valentin N. Volosinov. Njeno avtorstvo
je sicer $e vedno predmet kontroverz, saj je bil domnevno njen
pravi ali poglavitni avtor Mihail Bahtin, ¢lovek, ki ga je kasneje
doletela precej$nja slava in ki je na stara leta svoje avtorstvo potrdil
(to naj bi potrdila tudi vdova Volosinova in tak§no mnenje prevla-
duje med ruskimi raziskovalei, medtem ko se na Zahodu mnogi
strokovnjaki bolj nagibajo k avtorstvu Volosinova). Najverjetneje
je, da je bila knjiga plod skupinskega dela, pri katerem je najbrz
sodeloval tudi Pavel N. Medvedev, avtorske deleze pa je skorajda
nemogode ugotoviti. Zaradi preprostosti se bom drzal imena
Bahtin, ne da bi s tem hotel karkoli prejudicirati.

Vec avtorjey, ve avtorskih glasov, njihov nerazlocljivi delez -
takoj smo pri jedru problema. V tej knjigi, ki je sicer v vsakem
pogledu izjemno zanimiva in ki je sproZila precejsen vihar, ko je
bila v sedemdesetih letih konéno prevedena v evropske jezike,
nas bo zanimal le njen tretji del, ki se ukvarja z nekim zelo ozko
zamejenim problemom. Ob strani bomo pustili splosne metodo-
loske izpeljave glede nacelnega pristopa k jeziku in razmerja jezika

! Zato je pogumno dejanje, da je zaloZba Agregat v zbirki Oktobra izdala
del te knjige v zborniku Marksizmi in jezikoslouje, Ljubljana 2005.

189



Mladen Dolar

doideologije itd. O tem le toliko: taisti avtor (Volosinov? Bahtin?)
je v par letih izdal dve knjigi, poleg te 3¢ Freudizem (1927), in &e
ju vzamemo skupaj, je videti, da gre za splo3ni kriti¢ni napad na
strukturalizem, Se preden se je ta sploh zares zagel. Obe knjigi
predstavljata spoprijem z dvema founding fathers tega, kar bo
desetletja kasneje postal strukturalizem, namreé s Freudom in
Saussurjem. Pri obeh se avtor kritiéno loteva njunih izhodis¢ in
predpostavk, tako da je videti, da se je ‘poststrukturalizem’ zacel
konec dvajsetih let v Rusiji, e preden je kdo na Zahodu slisal za
sam strukturalizem. In ko sta bili ti knjigi z neznansko zamudo
naposled prevedeni, sta dejansko padli naravnost v konjunkturo
poststrukturalizma, kot naroéeni. Tu je, denimo, Deleuze nasel
inspiracijo za enega svojih kljuénih pojmoy, in prav temu bomo
tu sledili.

Tretji del knjige nosi prav ni¢ obetavni naslov »Prispevek k
zgodovini izjavnih form v jezikovnih konstrukcijah«, s podnaslo-
vom »Poskus aplikacije socioloske metode na probleme sintakse«.
Za tem suhoparnim nazivom se skriva nadvse zanimiv problem,
v splo3ni obliki problem samonanasanja govora - kako govor
obdeluje drugi govor, govori o govoru — in v specifiéni obliki
problem posredovanja, prenasanja govora drugega, porocanja o
govoru drugega. Videti je nenavadno, da se marksisti¢ni avtor
(po lastnem stalnem samoopisu) loti tako omejenega, skorajda
tehni¢nega problema, in to v tistem delu, kjer bi moral pokazati
mo¢ svoje metode, njeno realno aplikacijo (po tem, ko je v prvih
dveh delih 3lo za precej bolj generalne reci, »Pomen problema
filozofije jezika za marksizem« in »Poti marksisti¢ne filozofije
jezika«). Vendar je prav v tem neko pomenljivo sporoéilo: ravno
v posluhu za navidez zelo obrobno in ozko temo lahko vidimo
avtorjevo zavezanost materializmu, o katerem se odlo¢a v niansah
in detajlih, ne v deklaracijah. Tak$no omejeno izhodisée pa tudi
ne daje slutiti, do kako daljnoseznih filozofskih problemov lahko
iz njega dospemo.

Izhodi3ce je preprosto: » Tuji govor’ je govor v govoru, izjava
v izjavi, toda obenem govor o govory, izjava o izjavi.« (Bahtin

190



Polpremi govor

1980, str. 128.) S posredovanjem tujega govora sporoéamo, kaj je
nekdo rekel, govoril, izjavil, torej je govorec znotraj svojega
govora odprl neko okno, v katerega je postavil govor drugega
govorca, ali neki oder, kjer je dal besedo drugi osebi, hkrati s tem
pa je govorec tudi zavzel neko stalisée, reagiral je na besede
drugega, jih obarval, jim kaj dodal ali odvzel, jih postavil v dolo-
&eno osvetljavo. Se tako objektivno porocanje terja doloéen izrez,
zarezo, okvir, znotraj katerega nastopi govor drugega. Tu je ena
kljuénih Bahtinovih teoretskih tez o tem, kako se kaze lotiti pro-
blemov jezika: jezik nikoli ni le porocanje ali konstatiranje, nikoli
ni osamljeni stavek - prav v tem je zanj usodna pomanjkljivost
skorajda vse dotedanje lingvistike, da namre¢ ni mogla videti
onkraj meja stavka, da je bil stavek njena temeljna in poslednja
enota, tisti element, o katerem lahko lingvist nekaj rece kot ling-
vist. Njegova znanost je segala le do meja stavka, to je tista najvecja
entiteta, v kateri se stekajo glasoslovne, morfoloske in sintakti¢ne
analize; kako pa se stavki navezujejo en na drugega, kako reagirajo
en na drugega, to ni ve stvar lingvistike. Za Bahtina pa bi se,
prav nasprotno, lingvistika tu $ele morala zaéeti: temeljno dejstvo
jezika niso njegove ekstrapolirane enote, foneti¢ne, morfoloske
ali sintakti¢ne, temve¢ interaktivna, intersubjektivna, druzbena
situacija, kjer sleherni stavek stopa v razmerje z drugimi, se odziva
na druge stavke in le v tej dialoski spregi Sele zadobi svoj smisel.
Temeljna enota je zato izjava, ki je izzvana z drugimi izjavami in
izzove druge izjave, le po tem je jezik druzbeno dejstvo, druzbe-
nost pa ni kaka posebna lastnost, ki bi se mu dodajala zraven,
temveé njegova najbolj notranja opredelitev. Ne moremo in ne
smemo zaleti pri fonemih, ampak pri dialogu in interakeiji, prav
tu pa naj bi bil tudi osnovni greh Saussurja, ki je govor Ze v izho-
dis¢u izloéil iz polja lingvistiéne znanosti in za njen izkljuéni
predmet postavil jezik kot sistem. Z govorom bi se po saussurjan-
ski delitvi dela morali ukvarjati psihologija in sociologija, ne pa
lingvistika. A za Bahtina se tako stvari lotimo na napaénem koncu
in si vnaprej zapremo moZnosti razumevanja najbolj osnovnega
dejstva, po katerem je jezik sploh jezik. Jezik je jezik Sele v

191



Mladen Dolar

govoru, edinole govor je lahko izhodisée, govor pa je vselej druz-
bena dialoska situacija. - Pustimo tu ob strani, kako bi se zoper
te o¢itke branil Saussure, koliko si Bahtin poenostavi delo in kako
bi bilo mogo&e razplesti vprasanja, ki si jih postavita eden in drugi.

Prav zaradi take narave jezika lahko prenos tujega govora,
govor v govoru in s tem govor o govoru, nastopi kot preskusni
kamen, ne pa kot izjema ali posebni primer. To je nacin, kako
znotraj navidez monoloskega govora nenehno reagiramo na izjave
drugih, jih povzemamo, premes¢amo, z njimi polemiziramo,
nanje navezujemo. Ni tezko videti, da se dobrsen del nasega
govorjenja, ¢etudi ne gre za dialog, kar naprej odvija skozi ekspli-
citno ali implicitno navezovanje na govor drugega, kar lahko
privzema zelo razliéne modalitete, nadin, kako vpletamo tuji go-
vor, pa ima obenem svoje lingvisti¢ne forme, sintakti¢na obelezja,
govorne $ablone.

Tako se v formah prenasanja tujega govora izraza aktivni odnos
ene izjave nasproti drugi, in to ne na tematski ravni, temveé v
stabilnih konstruktivnih formah samega jezika. Pred sabo imamo
pojav reagiranja besede na besedo, vendar reagiranja, ki se ostro in
bistveno razlikuje od dialoga. V dialogu so replike slovniéno
razdruZene in niso inkorporirane v enotni kontekst. Ni sintakticnih
form, ki bi gradile enotnost dialoga. (Str. 129.)

Pri prena$anju tujega govora se torej dialog tako reko¢ odvija
znotraj enega samega govora, v enotnem kontekstu, za kar nam
sintaksa ponuja dologene vnaprej izdelane forme, medtem ko se
v dialogu stvari odvijajo na zelo razli¢ne nacine, ki niso sintaktic-
no kodificirani.

Tako smo - Ze spet, Se vedno - pri problemu, ki ga zaznamuje
retori¢na figura prozopopeje. Posoditi svoj glas drugemu, sposo-
diti si glas od drugega, razcep, podvojitev glasu — toda &e prozo-
popeja v splosnem zajema ekstremne in izrazite primere, kjer
dajemo glas in besedo entitetam, ki ju nimajo, bogovom, Zivalim,
umrlim, domovini, blagu, resnici itd., potem imamo tu opravka
z neko trivialno situacijo, kjer si besede drugih sposojamo kar

192



Polpremi govor

naprej, jih citiramo, predelujemo, recikliramo, nanje navezujemo,
saj bi drugae sploh ne mogli govoriti. Ni ga govora, ki bi ne bil
tako ali drugaée obelezen s prozopopejo. Prozopopejo je tezko
ali kar nemogoce zamejiti, saj njena emfati¢na raba kar naprej
prehaja v trivialno in vseprisotno. Problem prozopopeje je tu
spuscen na najbolj elementarno raven.

Obstojijo preprosti kodificirani naéini, kako poro¢amo o
govoru drugega, in Ze najbolj obi¢ajna Solska modrost nam takoj
servira premi in odvisni govor. Po pravopisu obstoji generalna
kategorija sporocanega govora, ki se deli na dve glavni veji, premi
in odvisni govor. V obeh je situacija vsaj naceloma jasna. Ce
vzamem Ballyjev primer, ki ga komentira tudi Bahtin: Peter je
bolan, to vemo iz njegovih besed. Lahko storimo dvoje:

1. »Peter je rekel: ‘Bolan sem’.« Premi govor - Petrove besede
sporo¢amo tako, kot jih je izustil (¢e zaupamo govoréevi resni-
coljubnosti, a drugaée ne moremo), govor drugega je jasno loéen
od govorcevega govora, pravopisno z dvopi¢jem in z narekovaji,
ki nedvoumno zamejujejo, kaj je povedal drugi govorec, medtem
ko je napovedni stavek povedal govorec sam. Eno in drugo stalice
sta loéeni, stavek govori z dvema loéenima glasovoma. Proza je
seveda polna tovrstnih stavkov, evropski roman bi se sesul, e bi
ne bilo premega govora, Ze lliada, ée pogledamo poblizje, se kar
naprej sestoji iz navajanja govorov, ki so polozeni v usta razli¢nim
junakom. Dvojnost glasu postane hitro oéitna, e skusate stvar
prebrati na glas, in tu lahko igralci zaidejo v zagato, saj morajo
stvar ne le prebrati, temveé uprizoriti in znotraj istega stavka
ubrati dva razli¢na registra. Npr.: »"Naj vse skupaj pobere hudic!’
je rekel in zaloputnil vrata.« Pri ¢emer mora biti en del stavka
doziveto psovanje, drugi pa nevtralno porocilo.

2. Odvisni govor: »Peter je rekel, da je bolan.« V primerjavi
s prvim primerom so zdaj besede drugega integrirane v govorcev
stavek in znotraj tega podvrzene doloéeni sintaktiéni $abloni:
uvaja jih veznik, prva oseba je pretvorjena v tretjo, v Stevilnih
jezikih je odvisnik podvrzen sosledici Easov (consecutio tempo-
rum — v anglei¢ini ‘he said he was ill’, torej preteklik v odvisniku).

193



Mladen Dolar

Najbolj bistveno pa je, da je v stavku en sam govorec, ki je besede
drugega vkljucil v svoje, slovniéno in glasovno - en sam stavek,
en sam glas. Prav zato tudi ta oblika nudi ve¢ moznosti, da govo-
rec izrazi svoje stalisée do tujega govora, pokaZe svojo nejevero
ali ironijo (v mnogih jezikih w lahko nastopi raba konjunktiva, s
katerim govorec da vedeti, ali tujemu govoru sam verjame ali ne -
recimo: »Peter je rekel, da naj bi bil bolan.«)

Ta dva Solska primera imata sicer precej ve¢ pasti, kot bi se
zdelo, vendar ju bomo pustili ob strani. Ost vsega tega je namre¢
tretja moznost, svojevrstni hibrid, ki ga lahko imenujemo pol-
premi govor (po pravopisu) ali nepravi premi govor ali svobodni
indirektni govor (discours indirect libre). Denimo: »Bolan je, je
rekel.« V primeri z odvisnim govorom imamo nenavaden polozaj:
odpade veznik, vendar je ohranjena tretja oseba (in tudi sosledica
Casov, kjer obstaja). Poro&ani tuji govor ni postavljen v odvisnik,
vendar tudi ni premi govor, torej ni porocan tako, kot ga je izrekel
drugi govorec, temveé govorec stavka prosto povzema njegove
besede.

Da bo stvar jasnej3a, je najbrz potrebnih nekaj primerov (vsi
so povzeti po Bahtinu). Vzemimo enega najstarejsih francoskih
tekstov sploh, vsekakor najstarejsi francoski tekst z literarnimi
ambicijami, Kantileno o sveti Eulaliji, ki je nastala okoli leta 880,
nabozni didaktiéni in liturgiéni tekst, najbrz namenjen bogosluz-
ju, dolg vsega 29 vrstic.

Ell’ent adunet lo suon element:

melz sostendreiet les empedementz

qu’elle perdesse sa virginitet.

Poros furet morte a grand honestet. (Str. 174.)

(Zbrala je vso svojo moé: raje bo pretrpela muke, kot da bi izgubila
svoje devistvo. Tako je umrla z veliko &astjo.)

Tekst je nemara res kratek, toda takoj gre k bistvu (bistvu
kricanstva, re€eno s Feuerbachom): raje muke kot izguba devi-
$tva. A tu nas zanima le status govorca: kdo govori? Zacetni stavek
je objektivni opis in tako tudi konéni stavek, vmes pa imamo

194



Polpremi govor

prav ta nepravi premi govor, ki povzema ée Ze ne besede, pa vsaj
misli sv. Eulalije: raje bo pretrpela muke, kot da bi izgubila svoje
devistvo. Povzema v tretji osebi, kar si je ona rekla pri sebi v
prvi, povzema v prosti obliki, niti kot citat niti kot odvisni govor.

Drugi primer je z nasprotnega konca, vzet iz Dostojevskega.

A zakaj ni zdaj on sam, knez [Miskin], stopil k njemu [Rogozinu],
temve¢ se je obrnil od njega, kakor da ga sploh ni opazil, pa éeprav
so se jima odi ujele. [...] Saj ga je vendar poprej $e sam hotel prijeti
za roko in oditi tjakaj skupaj z njim! Saj je vendar sam hotel davi
stopiti k njemu in mu povedati, da je bil pri nji [Nastasji Filipovni]!
Saj se je vendar sam odpovedal svojemu demonu $e tja grede, na
pol poti, ko mu je veselje mahoma napolnilo srce! Ali pa je bilo v
resnici kaj takega na Rogozinu, to se pravi v vsej danasnji podobi
tega cloveka, v vsej celotnosti njegovih besed, gibov, ravnanj in
pogledov, kar je moglo opraviéiti knezove strahotne slutnje in
hujskajoée priSepetavanje njegovega demona? Nekaj takega, kar
je simo po sebi vidno, a kar je tezko razéleniti in prikazati, éesar
ni mogoée z zadostnimi razlogi opraviéiti, kar pa kljub vsemu, ne
glede na vse te teZave in nemogo&osti, napravlja popolnoma celoten
in nepremagljiv vtis, ki nehote prehaja v najtrdnejie prepricanje?
[...] Prepri¢anje — o éem? (O, kako je kneza trpinéila posastnost,
‘ponizevalnost’ tega prepri¢anja, ‘te nizkotne slutnje’, in kako je
obtozeval samega sebe!) (Dostojevski 1979, str. 256-257.)

Vsak bralec Dostojevskega bo v hipu prepoznal to, éemur bi
se v anglei¢ini reklo vintage Dostojevski, namre¢ neko tipiéno
drZo pisanja, nek specifi¢ni glas, ki preveva njegove romane tako
reko¢ na vsaki strani. A &igav je ta glas? Pripovedovalev? Juna-
kov? Videti je, kot da bi se ta glas nenehno gibal na koéljivi in
neujemljivi meji med enim in drugim, zdaj tako, da poroca o
junaku od zunaj, zdaj tako, da sporo¢a junakove misli, povzema
njegove besede, a ne v obliki bodisi premega bodisi odvisnega
govora, temved prav v nepravem premem govoru, v tem svobod-
nem indirektnem govoru, ki ni ni¢ drugega kot sti¢ii¢e dveh
glasov (in ki lahko mestoma zlahka zdrsne v premi govor, dobe-
sedni citat v narekovajih). Treba je dodati, da je Bahtin istega leta
1929 pod svojim imenom izdal knjigo Problemi poetike Dostojev-

195



Mladen Dolar

skega (druga predelana in razirjena izdaja je iz leta 1963), kjer se
je izhajajoé iz teh predpostavk Dostojevskega lotil precej bolj
temeljito. - Mimogrede, ée smo v prej$njem primeru imeli oprav-
ka z neko tipiéno pozicijo kri¢anstva, naivno izrazeno v nekaj
kratkih stavkih, imamo tu njegovo drugo podobo, kri¢anstvo z
nasprotnega konca, podobo neskonénega samosprasevanja, mu-
¢enja, ob&utkov krivde, demonoy, izgubljene nedolZnosti — ne
‘raje muke kot izguba nedolznosti’, temve¢ ‘hkrati muke in izguba
nedolZnosti’, muéitelj pa ni vnanji zlikovec, temu se je lahko
herojsko postaviti po robu, temveé kar subjekt sam.
Se tretji primer, Thomas Mann.

Zdaj je doktor Mantelsack stoje prekrizal noge in listal po svoji
beleznici. Hanno Buddenbrook je sedel sklonjen naprej in si pod
mizo trl roke. B, érka B je bila na vrsti! Zdaj bo zazvenelo njegovo
ime, vstal bo in ne bo znal niti vrstice in prislo bo do skandala,
Cista strasna katastrofa, naj bo profesor se tako dobre volje ...
Sekunde so se muéno vlekle. ‘Buddenbrook’ ... zdaj bo rekel ‘Bud-
denbrook’ ... ‘Edgar,’ je rekel doktor Mantelsack [...] (Bahtin 1980,
str. 169.)

Zlahka vidimo, da je nepravi premi govor stalno stilisti¢no
sredstvo vse sodobne knjiZevnosti. Pri njem ne gre niti za naracijo
pripovedovalca niti za tok zavesti, stream of consciousness, kjer
naj bi bile besede in misli podane tako, kot se tvorijo v notranjem
glasu samega junaka, brez vnanje cenzure, pred pragom prehoda
v ‘javno’ vnanjo obliko govora (kot denimo pri Joyceu ali Virginiji
Woolf). Nepravi premi govor je hibridna forma, ki hkrati rokuje
z dvema stalis¢ema, dvema glasovoma.

Kako jo pojasniti? Slede¢ Bahtinu se preseneceni poucimo o
tem, da se je okoli analize te svojevrstne forme konec devetnajste-
ga stoletja do asov po prvi svetovni vojni razplamtela cela pole-
mika med nemskimi in francoskimi lingvisti, ki si zasluzi kratek
povzetek. Prvi je, kot je videti, ta fenomen posebej izpostavil
nemski lingvist Tobler leta 1887. V njem je videl »svojevrstno
mesanico direktnega in indirektnega govora« (str. 162), ki si od

196



Polpremi govor

direktnega govora sposoja ton in besedni red, od indirektnega
pa glagolski &as in osebo. Bahtinu se zdi tak3no stalisée, na prvi
pogled zdravorazumsko dobro utemeljeno, povsem nesprejem-
ljivo. Kar mu manjka, je uvid, da gre za »povsem novo, pozitivno
tendenco aktivnega percipiranja tuje izjave, za posebno smer
dinamike vzajemnega odnosa avtorskega in tujega govora« (str.
163). Skratka, Tobler je novost zvajal na mesanico in kompromis
ze dobro znanih uteéenih form in v njej ni videl novosti.

Drugaéno pomanjkljivost vidi Bahtin pri Kalepkyju, ki je o
tem pisal leta 1899 in je v nepravem premem govoru videl die
verschleierte Rede, prikriti, zamaskirani govor. Ce gre za maskira-
nje, gre za enigmo, za razresevanje uganke, kdo govori. Po Kalep-
kyju z vidika gramati¢ne forme govori avtor, z vidika smisla pa
govori junak. Prednost take zastavitve je v tem, da ne gre veé le
za mesanico, temve¢ priznava njegovo inherentno dvojnost kot
pozitivno drugaéno moznost. A za Bahtina ni problem v maskira-
nju, prikrivanju ali zagonetki, saj ni ni¢ skritega ali enigmati¢nega
niti ne gre za kak3no dilemo: specifi¢nost te forme »je prav v
tem, da tu obenem govorita tako junak kot avtor, da se v mejah
ene jezikovne konstrukcije ohranjajo akcenti dveh razliéno
usmerjenih glasove« (str. 165).

Leta 1912 je v diskusijo posegel Charles Bally, Zenevski ling-
vist, ki si je kot zvesti Saussurjev uenec sicer zagotovil nesmrtno
slavo s tem, da je skupaj z Albertom Sechehayem nekaj let zatem
izdal Saussurjev Kurz iz splosne lingvistike. Bally je ta fenomen
poimenoval le style indirect libre, v njem pa je videl kontrakcijo
direktnega premega govora in jo pojasnjeval s splosno sodobno
tendenco k priredju (parataksi) z opustitvijo veznikov. Tezava
Ballyjevega stalis¢a je v tem, da je ostro loceval med jezikovnimi
formami in formami misli. Figure misli so tisti nacini izraZanja,
ki s strogo jezikovnega gledis¢a niso logi¢ni in krsijo normalne
obrazce in ustaljena jezikovna razmerja. S tega vidika nepravi
premi govor spada med figure misli, saj gre gramatikalno vzeto
za avtorjev govor in po smislu za junakov, vendar pa gledisée ‘po
smislu’ nima lastnih lingvistiénih obelezij. Bahtin v takem izhodi-

197



Mladen Dolar

§¢u vidi ‘abstraktni objektivizem’, saj so same lingvistiéne forme
dojete tako, da v njih ni gibanja, Zivljenja in dogajanja, vse to se
jim dodaja od zunaj, preko nelingvisti¢nih procesov misli, ti misel-
ni procesi pa so z vidika lingvistike lahko le iracionalni in stihijni.
Tu se za Bahtina Ballyju maséuje izhodiséna hiba vse saussurjan-
ske lingvistike, namre¢ locitev jezika in govora, izlo€itev govora
iz jezika.

Ballyju so se zoperstavili nemski lingvisti Vosslerjeve 3ole,
najprej Eugen Lerch (1914) in zatem Etienne Lorck (1921). Lerch
je v nepravem premem govoru videl formo, ki je v primeri s
premim in odvisnim govorom dozivljajsko najmoénejsa, najreal-
nejsa, obe ostali formi prekasa po konkretnosti in Zivosti vtisa.
Lorck je to formo poimenoval die erlebte Rede, doziveti govor,
za razliko od die gesprochene Rede, torej premega govora, in die
berichtete Rede, porocanega odvisnega govora. Prednost in nena-
vadna uéinkovitost doZivetega govora je v tem, da se v njem izgubi
znaéaj poro¢anja o tujem govoru, govor je podan v formi dozi-
vetja, kot da bi €lovek govoril sam s seboj, ne pa navajal besede
drugega, e ve¢, videti je, kot da bi §lo za halucinacijo ali za »vtis
glasov, ki smo jih slisali v sanjah« (str. 170), kot da bi tuji govor
spregovoril v formi fantazije. V tej formi avtor ne sporoca »kaks-
nih dejstev ali miselnih vsebin, preprosto hoce, da neposredno
prenese vtise, da v bral€evi dusi izzove Zive like in predstave. Ne
naslavlja se na razum, temve¢ na fantazijo. [...] Fantazija je mati
te forme.« (Str. 170-171.) Ze ‘po obé&utku’ lahko vidimo, da ta
opazka drZi: ta forma neposredno daje vtis, kot da bi glas junaka
zadobil neko oniriéno, halucinatorno vrednost; bolj nas zadene,
kot e bi njegove besede navajali direktno, njegova indirektnost
ima ve¢jo moé od neposredne direktnosti, junakov glas postane
obdarjen z neko fantazmatsko auro, ki se naseli prav v tej vmesno-
sti, kjer ni podan niti direktno niti poro¢ano. Po Lorcku nasploh
ustvarjalne vloge v jeziku ne igra razum, ampak fantazija, jezik
ni izgotovljena entiteta, ampak Zivo dogajanje, njegova podstat
so subjektivni vtisi. Podobno stalisce je zagovarjala tudi Gertraud
Lerch, za katero pa je klju¢ do tega fenomena ne toliko v fantaziji

198



Polpremi govor

nasploh, temve¢ v Einfiihlung, vzivljanju, tako da se avtor identifi-
cira z junakom in njegov svet prenasa od znotraj. Lerchova je
tudi podala zanimivo zgodovino nepravega premega govora, od
srednjeveskih primerov, kjer avtor svojega avtorskega glasu ne
razlo¢i od glasu svojih junakov, do subtilnih postopkov sodob-
nega romana.

Nemski lingvisti Vosslerjeve Sole za Bahtina gresijo v nasprot-
ni smeri kot privrZenci Saussurja. Ce je drugim mogoée oéitati
abstraktni objektivizem, potem gredo prvi v smeri individualisti¢-
nega subjektivizma. »Jezik v svojih manifestacijah postaja izraz
individualno-psihiénih mo¢i in individualno-smiselnih tendenc.
Jezikovno postajanje ni ni¢ drugega kot postajanje misli in duse
govornih posameznikov.« (Str. 176.) Razlaganje jezikovnih mani-
festacij izhajajo¢ iz subjektivnosti in zavesti je za Bahtina povsem
zgredeno. Ce je jezik zanj vselej utelesena ideologija, potem tak$na
razlaga poseZe po 3e hujsi ideologiji, namreé ideologiji globine
in notranjosti. »Zato je nesmiselno ideoloske pojave in forme
pojasnjevati s subjektivno-psihi¢nimi dejavniki in intencami: to
pomeni, da jasnejsi in doloénejii ideologem pojasnjujemo z
neéim, kar je prav tako ideologem, le da nejasnejsi in bolj dvom-
ljiv.« (Str. 177.) Tu je za Bahtina kljué: jezik ni nekaj preprosto
objektivno danega niti ni izraz subjektivnosti, temvec utelesa sam
koéljivi rob med obojim, rob, kjer se hkrati formira oboje. Jezik
tvori zavest hkrati z objektivnostjo, neposredno utelesa prehod
med zunaj in znotraj, tako kot po drugi strani neposredno utelesa
stik enega subjekta z drugimi v socialni interakciji. Tu je eden
najboljsih stavkov te knjige: »Torej beseda ni izraz notranje oseb-
nosti, temve¢ je notranja osebnost izraZena ali interiorizirana be-
seda.« (Ibid.) Notranjost zavesti ni drugega kot interiorizacija
besede, brez besede bi se tudi notranjost zavesti sesula. Od tod,
mimogrede, tudi Bahtinove meditacije o notranjem glasu, o tem
idiosinkratiénem notranjem monologu, ki nenchno spremlja nase
zivljenje, ga komentira, nenehno reciklira slisane besede in stavke,
si zamislja imaginarne dialoge, se nakljuéno premika v razne sme-
ri, preskakuje in mesa nivoje itd. — o fenomenu, ki je preveé trivialen

199



Mladen Dolar

in vsepovsoden, da bi pritegnil pozornost, in je le redko predstav-
ljal predmet teoretske refleksije. Stvar je preveé banalna in izmuz-
ljiva, saj nima niti dignitete prave intencionalne zavesti niti je ne
moremo postaviti pod rubriko nezavedno - kak3en status ji tedaj
pripisati??

Za Bahtina je nepravi premi govor pravzaprav neposredna
realizacija tega stika med subjektivnim in objektivnim, med avtor-
skim poro¢anjem in vzivljanjem v junakovo psiho, kakor je po
drugi strani neposredna realizacija dialoskosti govora, kolikor
se vnanja dialoskost, razporejena na veé subjektov, vpotegne v
en sam govor. »V objektivnem jezikovnem pojavu nepravega di-
rektnega govora se ne zdruZujeta vZivljanje in ohranjanje distance
v mejah individualne duse, temve¢ se zdruZujejo akcenti junaka
(vzivljanje) z akcenti avtorja (distanca) v mejah ene in iste jezi-
kovne konstrukcije.« (Str. 179.) Jezik je tako naposled inherentna
dvojnost, vselej je naposled beseda o besedi, beseda v besedi,
njegov minimalni koren pa je prav notranja podvojitev glasu.
Glas, ki nosi jezik, ni drugega kot razcep, ne le razcep med lastnim
govorom in drugim, med sebstvom in drugim, med subjektivno-
stjo in objektivnostjo, temveé razcep, ki nemara te druge podvo-
jitve Sele omogoca. Morda so nazadnje dvojnosti jaz/drugi, sub-
jekt/objekt dolocene simplifikacije, interpretacije, povnanjenja
tega razcepa glasu, glasu kot razcepa, razcepa, ki je v teh dvojno-
stih Ze otrdel v pozitivnih entitetah, ki so njegov proizvod, vanje
neumestljiv, neviden, nesliSen. In nemara je v tem razcepu mesto
nekega objekta, ki se izgubi v delitvi na subjekt in objekt, objekta,
ki terja neko drugaéno ‘ontologijo’ in ki ga nepravi premi govor,
ta navidez marginalna jezikovna forma, daje slutiti in omogo¢a,
da se ob njem ustavimo.

Deleuze je bil navdusen bralec teh Bahtinovih strani. Iz njih
je potegnil koncept le discours indirect libre, prosti indirektni
govor, ali polpremi govor, in mu namenil precej srediiéno vlogo.

2 Ce je kaksen avtor, ki se je tega v celoti in z vso ostrino zavedal, potem
je to Samuel Beckett.

200



Polpremi govor

Vzemimo najprej njegovo prvo knjigo o filmu, Podoba-gibanje
(1983, 1991), kjer eksplicitno uporabi Bahtina za reSevanje ima-
nentno filmskih problemov.

Ne gre zgolj za navadno zme3njavo med dvema povsem izgotovlje-
nima subjektoma izjavljanja, od katerih bi bil eden poroéevalec,
drugi pa tisti, o katerem se poroca. Prej gre za razvrstitev [agence-
ment] izjavljanja, ki hkrati opravi dve neloéljivi dejanji subjektiva-
cije, eno, ki vzpostavi oscbo v prvi osebi, a tudi drugo, ki je prica
njenemu rojevanju in ki jo postavi na oder. Ne gre za zmeinjavo
ali povpreéje dveh subjektov, od katerih bi vsak pripadal po enemu
sistemu, temveé gre za diferenciacijo dveh korelativnih subjektov
v sistemu, ki je sam heterogen. [...] Temeljno dejanje govorice poslej
ni ve¢ ‘metafora’, kolikor homogenizira sistem, temveé to postane
pol-premi govor, kolikor pri¢a o nekem vselej heterogenem siste-
mu, dale¢ pro¢ od vsakega ravnovesja. Pa vendar pol-premega
govora ni mogoce upraviéiti z lingvistiénimi kategorijami, saj te
zadevajo zgolj homogene oziroma homogenizirane sisteme. (1991,

str. 102-103.)

Seveda s kategorijami lingvistike v njeni standardni podobi,
saj gre ravno za to, da bi fenomeni kot polpremi govor morali
postati izhodii¢e nekega drugaénega dojetja jezika.

Polpremi govor tedaj predstavlja neko temeljno gesto sub-
jektivacije, kjer se subjekt vselej pojavi kot dvojen, podvojen:
gre za diferenciacijo dveh korelativnih subjektov, in prav dejstvo,
da sta nezvedljiva, dela sistem za heterogen. Njuna razlika ni
zvedljiva na razliko med subjektom izjave in subjektom izjavlja-
nja, temvec gre za notranjo heterogenost samega procesa izjav-
ljanja. Metafora homogenizira, kolikor proizvaja le enega sub-
jekta, naj bo ta, kot lacanovski subjekt, razcepljen. Metafora je
metafora subjekta (naslov enega od Lacanovih Spisov je prav »La
métaphore du sujet«, Metafora subjekta), ki se prav zaradi svoje
metaforiéne narave, zaradi vznika v substituciji enega oznacevalca
za drugega, lahko zatem metonimizira, drsi vzdolZ verige v meto-
nimiji Zelje. A polpremi govor terja korelacijo dveh subjektov,
kjer je odloéilna prav njuna razlika, ali bolje, proces njune dife-

201



Mladen Dolar

renciacije. Izjavljanje je tako nekaj kolektivnega, kolektivna razvr-
stitev izjavljanja, kot se bo glasila kanonska formula,agencement
collectif de I’énonciation.

Zakaj je ta instanca polpremega govora posebej pomenljiva
za film? Deleuze jo uporabi v poglavju o podobi-percepciji pri
razreSevanju navidez preprostega vprasanja, ali lahko v filmu
razlo&imo subjektivno podobo-percepcijo in objektivno podobo-
percepcijo. Seveda obstojijo preprosti primeri, kjer je loevanje
nedvoumno: imamo, denimo, t. i. point-of-view shots (POW),
torej kadre, posnete s subjektivnega gledisa junaka, v katerih
vidimo, kar vidi on, na naéin, kako to vidi. Obstaja celo slavni
film, The Lady in the Lake, narejen leta 1946 po (3e slavnejsem)
romanu Raymonda Chandlerja, ki je v celoti posnet samo s
subjektivno kamero, torej skozi ves film vidimo le to, kar vidi
njegov glavni junak, kdo drug kot privatni detektiv Philip
Marlowe (njegov obraz vidimo samo za nekaj hipov, ko se gleda
v ogledalu). To bi bila filmska ustreznica premega govora: podo-
be-percepcije, kakor se kaZejo junaku z njegovega zornega kota,
tako kot v premem govoru dobesedno navajamo njegove besede.
Na drugi strani imamo precej pogostejse objektivne posnetke,
kjer se kamera sprehaja nad prizoriséem ali skozi prizorisce, kot
‘objektivno oko kamere’, junake pa nam kaze z objektivne
distance, od koder lahko motrimo njihova dejanja in poslusamo
njihove besede, kot v analogonu odvisnega govora. A ¢e malo
bolje pogledamo, hitro vidimo, da sta to pravzaprav dva ekstre-
ma, ki sta v zadnji instanci relativno redka. Ne gre le za to, da
objektivni kadri pogosto ali praviloma tako ali drugage varajo
(najslavneji primer je paé tisti od zgoraj posneti splo$ni plan
malega mesta v Hitchcockovih Pticih, za katerega se hip zatem
izkaze, da gre pravzaprav za POW pticev, ptici priletijo v kader
izza kamere in se pripravljajo na napad), vsak objektivni kader je
skrbno izbran za prezentacijo prav dologenega gledii¢a. Pomemb-
neje je, da se filmska praksa tako rekoé praviloma odvija v neéem,
kar bi lahko najbolje opisali kot filmsko ustreznico polprememu
govoru: kamera sledi doloéenemu junaku, ponuja nam svet, kakor

202



Polpremi govor

ga vidi in doZivlja on, toda praviloma ne kot POW. Junak je sam
vkljuéen v podobo, vidimo ga od zunaj, v interakeiji z drugimi, v
njegovem okolju, pri éemer je kamera vkljuéena v njegov svet in
ga ne zapuica, ne vzpostavlja preproste vnanje distance. Skratka,
najbrz je ni¢elna in najbolj obi¢ajna forma filmske podobe-
percepcije prav polpremi govor, objektivni in subjektivni posnetki
pa so v primeri s tem izjeme. Tu ni referenca le Bahtin, na to je
obsezno opozoril Ze francoski filmski teoretik Jean Mitry (Esthé-
tique et psychologie du cinéma, 1963) in ponudil koncept pol-
subjektivne podobe (kamera »se ne mesa z osebo, a tudi &isto
zunaj ni - je z njo. To je svojevrsten Cisto kinematografski Mitsein«,
str. 102), na to je opozoril Pasolini in iz tega napravil tako rekoé
svoj filmski program.

Ce torej kinematografska podoba-percepcija nenehno prehaja iz
subjektivnega v objektivno in obratno, ji mar potemtakem ni treba
prisoditi specifiénega razprienega, proZnega statusa, ki sicer lahko
ostane neopazen, a se véasih vendarle razkrije v prav osupljivih pri-
merih? (Str. 101.)[...] kamera ne ponuja zgolj vizije osebe in njenega
sveta, temvet vsili Se neko drugo vizijo, v kateri se prva transformira
in reflektira. Prav tej podvojitvi pravi Pasolini ‘pol-premi osebek’.
[...] Nismo veé sooéeni s subjektivnimi ali objektivnimi podobami;
ujeti smo v soodnos med podobo-percepcijo in zavestjo-kamero,
ki prvo transformira (potemtakem se vprasanje o tem, ali je podoba
objektivna ali subjektivna, ne zastavlja vec). (Str. 104.)

Zato je, med drugim, film za Deleuza tako zanimiv filozofski
objekt: iznajdeva podobe, ki so ustreznice polpremega govora,
to so njegova domaca tla, ves &as se giblje na robu, ki ni drugega
kot podvojitev subjektivacije. Ce je videti, da je v govorici polpre-
mi govor izjema, je v filmu oéitno obée pravilo - tisto, kar daje
videti, in videno sta v nenehni korelaciji, ki vzdrZzuje dvojnost,
ne da bi jo poenotila ali odpravila. Lahko bi rekli: vsekakor ne
eno, ne pa tudi preprosto numeriéno dvoje — dvojnost pred
dvojim, pred razlocenima dvema.

A sredi meditacij o filmu (podkrepljenih s Stevilnimi in razno-
vrstnimi primeri, ki kaZejo na to, da je Deleuze, ta minuciozni

203



Mladen Dolar

filozof, lep del Zivljenja osupljivo prezivel v kinu) malo neprica-
kovano naletimo na tole:

Mar take podvojitve oziroma diferenciacije subjekta, na kakrino
naletimo v govorici, ne najdemo tudi v misljenju in v umetnosti?
To je cogito: empiriéni subjekt se ne more roditi v svet, ne da bi se
obenem reflektiral v transcendentalnem subjekru, ki ga misli in v
katerem se sam misli. In cogito umetnosti: delujoéega subjekta ni
brez drugega, ki ga gleda, kako deluje, ki ga dojema kot delujoéega,
nase pa privzema svobodo, ki jo odvzema prvemu. ‘Od tod dva
razliéna jaza, od katerih se eden, zavedajoé se svoje svobode, dvigne
v neodvisnega gledalca prizora, ki ga drugi mahinalno odigra. Toda
ta podvojitev ne gre nikoli do konca. Gre prej za nihanje med dvema
glediséema, ki ju ima oseba na samo sebe, za sem-ter-tja duha’
[Bergson), za biti-z. (Str. 103.)

Je cogito primer polpremega govora? Je subjektiven ali objek-
tiven? Ga lahko pripiSemo avtorju, citiramo? Pripifemo Descar-
tesu? Toda Descartes govori v imenu slehernega mislecega sub-
jekta — a &e govori za slehernika, s ¢igavim glasom govori?

Lahko bi si zamislili bahtinovsko vajo: 1. »Descartes pravi:
‘Mislim, torej sem.’« 2. »Descartes pravi, da misli, torej je.«* 3.
»Misli, torej je, pravi Descartes.« Hitro vidimo neustavljivo
komiko tega, da cogito iz prve osebe prestavimo v tretjo, kot da
bi3lo za stavek, ki ne prenese prestavitve ne v odvisni ne v polpre-
mi govor: velja samo, kolikor ga vzame nase prvoosebni subjekt.
Kar je ena od lastnosti performativov: da namreé kot performativi
delujejo le v prvi osebi (izjava ‘obljubim’ je simo dejanje obljube,
‘on obljubi’ pa je le opis dejanja neke druge osebe, tako kot ‘hodi,
dela’ itd.). Cogito je performativ, ki v tretji osebi izgubi svojo
mo¢ in se pretvori v klavrni konstativ. To, da on misli, torej je,
ravno onemogoc¢a, da bi stavek veljal za slehernika, temve¢ ga
omejuje na neko drugo ali, bolje, tretjo osebo. Kar pomeni, da je
cogito mozen le v direktnem premem govoru, pa 3e to ni gotovo.

3 To se $e bolje slidi s sosledico Casov, npr. v anglei€ini: Descartes said
that he thought, therefore he was.

204



Polpremi govor

Tudi €e re¢em ‘Descartes je rekel: ...’ iz tega napravim citat, poro-
¢ani govor, pripiSem ga avtorju, citiram, se pravi prenasam tuji
govor, govorim z Descartesovim glasom, distanciram se, samo
relata refero. Kar bi pomenilo, da cogito zame ne velja, kolikor
je le porocani govor. Torej gre za izjavo, ki velja le, kolikor jo
neposredno izreGem sam, brez Descartesove pomodéi - pri Ce-
mer gre seveda za enega najbolj obrabljenih in najveckrat navede-
nih citatov v svetovni zgodovini. Tako bi slo za izjavo, katere
posebnost je v tem, da je ni mogoée podati ne v premem ne v
odvisnem ne v polpremem govoru, Eeprav je o¢itno kar najbol;
razvpit citat.

Deleuzova ost je drugaéna: cogito terja podvojitev subjektiv-
nosti, a ne na eno in drugo osebo, kot pri premem govoru, v
zadnji instanci tudi ne preprosto na ‘empiriéni’ in ‘transcenden-
talni’ subjekt (izraz, ki je za Descartesa gotovo neustrezen), saj
sta oba subjekta obenem podvojena in povezana na naéin, ki ni
prav ni¢ kartezijanski. Seveda je namen cogita, te izvensvetne
nemogoce tocke, v tem, da bi imela posledice za empiriéni svetni
subjekt, ni le izstop iz sveta in njegovih varljivih gotovosti, temveé
obenem vstop v svet, novo odprtje. ‘Podvojitev ne gre nikoli do
konca,’ kot Deleuze citira Bergsona, iz Eesar bi sledilo, da potem
cogito ravno ni trdna tocka gotovosti, ki naj poslej homogenizira
vse ostale gotovosti in tipe vednosti, zlasti pa homogenizira mis-
ljenje in bit, temve¢ ravno madez inherentne dvojnosti, heteroge-
nosti subjekta, ki se ne more nikoli zliti v eno, kakor se tudi ne
more razdeliti na dvoje. Cogito ni zalog homogenizacije (kot
nasploh ves transcendentalizem), ampak zalog neodpravljive
heterogenosti, tujek v subjektivnosti. Kar bi bilo potrebno, pravi
Deleuze, je ‘cogito za razsuti jaz’ (pour un moi dissous).

Iz konteksta bi tudi sledilo, da je cogito kot oko kamere,
tisto, kar nujno uokvirja pogled, daje videti (empiriéno) subjek-
tivnost, a simo zato Se ni nekaj objektivnega. Subjektivnost je
ravno v sami razliki med enim in drugim, v podvojitvi, v hetero-
geni korelaciji, niti empiriéni niti ‘transcendentalni’ subjekt. Tisto
prvo ni subjekt, ne empiriéni subjekt ne cogito ne oba skupaj,

205



Mladen Dolar

temveé dolocen dispozitiv, dolocenagencement, torej razvrstitev,
ki je asubjektna, anonimna, kolektivna.

Toliko je cogito zavajajoé, vsaj kolikor ga razumemo v skladu
s tradicijo (ki nam ravno nalaga prvoosebno privzetje, univerzal-
nost slehernika, prepoved citiranja, privzem drze, kot da ne gre
za citat). Lahko bi stvar obrnili in zaostreno rekli: polpremi govor
je Deleuzov cogito. Tocka, iz katere je treba izhajati, a ravno kot
tocka, ki je ne more preprosto privzeti noben subjekt, tocka, ki
pri¢a o neki izvorni heterogenosti govorice, ki proizvaja subjek-
tivnost. Polpremi govor je s stali§éa cogita nemogog, je ravno
inherentna in nerazresljiva zme$njava govornih glasov, njihova
diferenciacija, govorjenje z dvojnim glasom, obenem govorec in
druga oseba, obenem avtor in junak. Polpremi govor je senca
cogita, tip govora, v katerem ravno ni mogocée reci cogito.

V Mille plateaux se Deleuze in Guattari veliko ukvarjata z
naravo govorice, ki jo skufata povsem iztrgati iz okvirov struk-
turalizma posebej in lingvistike nasploh. Kaj je temeljno dejstvo
govorice?

Ceje videti, da govorica vselej predpostavlja govorico, ée ni mogoce
fiksirati nelingvistiénega izhodisi¢a, je to zato, ker se govorica ne
vzpostavlja med videnim (ali éutenim) in izredenim, temveé vedno
poteka od rekanja k rekanju [d’un dire & un dire]. Ne verjameva,
da se govor sestoji iz sporofanja, kaj je kdo videl, temve¢ iz prenasa-
nja, kaj je kdo slisal, kar je povedal nekdo drug. Slisati-reéi [oui-
dire]. [...] ‘Prva’ govorica, ali bolje, prvo doloéilo, ki napolnjuje
govorico, ni trop ali metafora, temve¢ indirektni govor. (Deleuze
& Guattari 1980, str. 97.)

Benveniste se je svoj¢as ukvarjal s tem, ali imajo éebele jezik,
ali lahko njihovemu nadvse zapletenemu kodu sporoéanja o loka-
ciji pase pripiSemo lastnosti govorice; njegov odgovor je bil (med
drugim) v tem, da so Eebele sicer zmozne drugim éebelam prenesti
informacije o tem, kar so same videle in izkusile, nikakor pa niso
zmozne prenesti informacij, ki so jih dobile od drugih éebel. Pri
¢ebelah ne obstoji ‘rekla-kazala’, njihov kod se nanasa le na to,

206



Polprems govor

kar so videle, ne zmorejo govora v govoru, govora o govoru, ne
znajo uporabljati polpremega govora.*

Indirekeni govor, in v &isti obliki polpremi govor, svobodni
indirektni govor, je ni¢elna stopnja govorice, teren njene
agencement, razvrstitve, iz katere Sele izhajajo subjektivacije.

Indirekeni govor je prisotnost sporoéene izjave v sporoéajoéi izjavi
[...]. Cela govorica je indircktni govor. Dale¢ od tega, da bi
indirektni govor predpostavljal direktnega, nasprotno je ta drugi
izvleZek iz onega prvega [...]. Direktni govor je iztrgani fragment
in nastane z razkosanjem kolektivne razvrstitve; ta pa je vselej kot
hrup [rumeur; govorice, govorienije], od koder vzamem [je puise;
zajamem, si sposodim] svoje ime, skupek glasov, skladnih ali
neskladnih, od koder potegnem svoj glas. [...] Moj dircktni govor
je vselej prosti indirektni govor, ki me vsega prezema in ki prihaja
iz drugih svetov ali drugih planetov. (Str. 106-107.)

Svoje ime in svoj glas potegnem iz mnozZice imen in glasov,
citiram, recikliram, iz neke vselej heterogene razvrstitve, ki ni
niti stvar individualne zavesti niti preprostih socialnih opredelitev.

Ni individualnega izjavljanja, ni niti subjekta izjavljanja. [...] indivi-
duacijaizjave in subjektivacija izjavljanja obstajata le toliko, kolikor
ju terja in doloéa brezosebna kolcktivna razvrstitev. Prav v tem je
eksemplarna vrednost indirektnega govorain se posebej ‘prostega’
indirektnega govora: ni jasnih razloéevalnih kontur, nimamo naj-
prej vkljuéitve razli¢no individuiranih izjav niti vstavljanja razlic-
nih subjektov izjavljanja [enega v drugega], temveé kolektivno raz-
vrstitev, ki bo kot svoj nasledek doloéila relativne procese subjek-
tivacij, pripisovanje individualnosti in njihovo gibljivo distribucijo
v govoru. Indirektnega govora ne pojasnjuje razlocenost subjektov,
temveé razvrstitev, kakrina se prosto pojavi v tem govoru, pojas-
njuje vse glasove, ki so prisotni v enem glasu [...] (Str. 101.)

* »Govorica se ne zadovolji s tem, da gre od prvega k drugemu, od nekoga,
ki je videl, k nekomu, ki ni videl, temve¢ gre nujno od drugega k tretjemu, od
katerih ne en ne drug ni videl.« (7bid.)

207



Mladen Dolar

Glas v glasu — minimalni vzgib, od koder je mogoée misliti
subjektivnost, minimalna opredelitev govorice. Subjektivacija ima
svoj koren v asubjektnem in predindividualnem, v vselej kolektiv-
ni agencement, in tja jo je treba ponovno napotiti. Od koder
sledi, da je glas ¢ista razlika, ni¢ drugega kot razlika, vendar ne
razlika, ki bi bila razlika diferencialnosti, ne tista razlika, ki
opredeljuje fonem — prav to je bila Saussurjeva pogruntacija, da
je namre¢ fonem ¢isto diferencialna entiteta, ki nima nobene lastne
identitete in pozitivnih potez niti je ni mogoce navezati na njeno
materialno realizacijo, ki je za pojasnitev fonemov in njihove
mrezZe povsem indiferentna. Fonem opredeljujejo ravno razlike
brez pozitivnih entitet, éista negativna razlika, kjer za slehernega
velja samo opredelitev, da ni tisto, kar so drugi. Tu pa imamo
podvojitev, razcep glasu, v razliki, ki je nesoizmerna in neoznade-
valna. Na eni strani fonem, na drugi glas: oboje temelji na razliki,
a kot da bi imeli opravka z dvema razliénima razlikama. Prva
homogenizira govorico, poenoti njene elemente v diferencialne
entitete, ki so spri¢o svoje negativne narave strogo soodvisne, in
v tem predstavlja dolocen ‘ontoloski paradoks’: obstoj pozitivnih
entitet samo na podlagi negativne oznaéevalne zareze, obstoj
pozitivnosti, ki ni ni¢ drugega kot pozitivacija negativnosti. Druga
pa heterogenizira govorico: predstavlja zglob med kolektivnostjo
in brezosebnostjo na eni strani ter subjektivacijo in individuali-
zacijo na drugi, obenem pa, kar je druga plat istega, ustvarja mno-
Stvo glasov, ki so asimetriéni in nesoizmerni, nezvedljivi na kakrs-
no koli enotnost, a tudi nezvedljivi na diferencialne opozicije.
To je tisto, kar bo Deleuze drugod imenoval ‘disjunktivna sinteza’.
Tudi ta druga razlika predstavlja ontoloski paradoks — ali gre za
razli¢nega od onega prvega? Tu nas navidezno obrobni problem
polpremega govora privede do ob¢ih teoretskih odloéitev.

Tu se Deleuzu, kot poprej Ze Bahtinu, nemara mascuje zame-
tavanje Saussurja. Kot je Saussure izlo¢il govor in za pravi pred-
met lingvistike postavil jezik, la langue, tako Deleuze v gesti, ki
sicer nikakor ni simetri¢na, izkljuéi strukturo, negativnost, dife-
renco diferencialnosti, ki jo nosi logika negativnosti. Plan imanen-

208



Polpremi govor

ce pomeni ravno izkljuéitev oznacevalca, redukcijo na moment
glasu, v deleuzovskem besednjaku na &isto intenziteto, na neso-
izmerno razlikovanje ¢istih intenzitet. Struktura, proces pome-
njanja, oznadevanje nastopijo kot epifenomeni {iste intenzitete
in postajanja, oznacevalec postane zalog reteritorializacije glasu,
se pravi njegov sekundarni vpis v pomenjanje, zator predindivi-
dualnih tokov in singularnosti, ki postanejo utesnjeni v opozicije
in udarjeni z negativnostjo. Plan imanence pa je nemara obenem
redukcija paradoksa: en sam plan, a prav zato radikalna heteroge-
nost razlike, ki se je ne da zvesti na opozicijo in ki se je ne da
simetrizirati — to je Deleuzova stava. Deleuze zagenja z glasom,
ki pa je vselej Ze glas v glasu, torej inherentni razcep, podvojitev,
ki se je ne da uravnoteziti in ukrotiti v opozicijo, v razmerje med
prisotnostjo in odsotnostjo distinktivnih potez. A prav ta hete-
rogenost Ciste imanence, nesoizmerna razlika na isti ravnini, ne-
mara odpravlja, zmanjsuje paradoks in se mu izogne. Postavlja
alternativo: bodisi oznacevalec kot transcendenten bodisi imanen-
ca glasu, tokov, intenzitet, nastajanj. A nemara bi se bilo treba
izogniti prav tej alternativi. Nasproti ravnini imanence ne stoji
kaks$na transcendenca (lacanovsko ime za to, v éemer Deleuze
vidi transcendenco, bi bilo veliki Drugi), temve¢ paradoks same
imanence, ki nikoli ni le imanenca. Dvojna razlika: oznacevalna
razlika in razlika v glasu nista kje vsaksebi, na razli¢nih ravninah,
vendar zaradi tega Se nista zvedljivi na eno ravnino. Razlika, saus-
surjanska razlika, nikoli ni samo razlika, nikoli ni samo preprosta
negativnost in nikoli ni samo zvedljiva na opozicijo, vendar pa
to $e ne pomeni, da jo lahko odpravimo, odmislimo, razvezemo
v gibanje Cistih intenzitet in tokov. Glas je razlika v razliki, razlika
razlike, ki v strukturo vna$a heterogenost. Cistost strukture,
mreZa zgolj diferencialnih opozicij, to je bil sen, fantazma zgod-
njega strukturalizma, Saussurjeva fantazma (ki se je sicer Ze njemu
samemu zalomila v anagramih). Tisto, kar strukturo heterogeni-
zira, ne prihaja od kod drugod, ni izven oznalevalca, temvec je
njegov notranji rob, njegov lastni proizvod, ki od znotraj najeda
njegovo diferencialnost — a spri€o tega strukture ne moremo

209



Mladen Dolar

opisati ne kot imanentne ne kot transcendentne. Zato odloéitev
ne more biti med tem, da bodisi zaénemo z logiko oznacevalca,
pristajajo¢ na njeno opozitivnost in negativnost, in od tod premi-
slimo njeno heterogenost, heterogenost glasu kot objekta; bodisi
zaénemo z glasom kot ‘imanentno heterogenostjo’, €isto intenzi-
teto in nastajanjem, in od tod premislimo strukturo, oznacevalec
in subjektivnost kot epifenomene, ki jih je treba ponovno razgra-
diti. Ce bi ravnali tako, bi poenostavili oba pola: oznaéevalec, ki
nikoli ni le zalog homogenizacije in diferencialnosti, in glas, ki
nikoli ni le imanentna in ‘pozitivna’ entiteta, intenziteta in posta-
janje.

To pa lahko sluzi le kot kratki in nujno abstraktni uvod v
§irsi spoprijem z Deleuzovo ontologijo.

Bibliografija:

Bahtin, Mihail (1980), Marksizam i filozofija jezika, Beograd: Nolit.
Deleuze, Gilles (1991), Podoba-gibanje, Ljubljana: Studia humanitatis.
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix (1980), Mille plateanx, Pariz: Minuit.
Dostojevski, Fjodor M. (1979), Idiot, Ljubljana: DZS.

210



LITERATURA

Umri posko¢no
(o Evripidovi drami o Alkestidi)

Gregor Moder

»Kako pokazi ve¢ ljubezni Zena,
ko da naréd je umreti za moza?«

»Zakoni taki, pravim,
ljudem so v prid, sicer je boljse samstvo.«

Evripid, Alkestis

Dramo o gostoljubnem kralju Admetu in o njegovi Zeni Alkestidi,
ki je pozrtvovalno umrla namesto njega, so razlagalci interpretirali
véasih povsem nasprotno. Eni so Alkestis razumeli kot komedijo,
drugi kot tragedijo, spet drugi kot pravljico, kot satirsko igro ali
kot bolj ali manj posreéeni hibrid. O polemiénosti drame mogoce
Se najzgovorneje pri¢a misel Jana Kotta, da ima Alkestis, &e jo
beremo kot tragedijo, komicen razplet, narobe pa, ée jo beremo
kot komedijo, je konec tragicen.! Eden najbolj priljubljenih pred-
metov spora je lik Admeta, kralja v Ferah. Za romantiéno pred-
stavo o ljubezni med zakoncema je nesprejemljivo Ze, da je Admet
sploh privolil v zamenjavo smrti, da je dopustil, da je Alkestida
umrla namesto njega. Iz odklonilnega stalis¢a do Admetovega
lika so se rodile interpretacije, ki so zaznale sovraznost in hlad
Alkestide do svojega soproga, Admetovo Zalovanje pa naj bi bilo
neprimerno, pretirano, ironiéno. Nasprotno stalii¢e je v Admetu
videlo Zrtev okoliséin (ne Zrtev lastne odloéitve), tragi¢ni lik, ki

! Kott, nav. delo, str. 107.

211



Gregor Moder

si vsekakor zasluzi bral¢evo simpatijo. Posebej zanimiv in sporen
je konec drame: Admet in Alkestida sta ponovno zdruzena, po-
tem ko je Admetov gostinski prijatelj Heraklej umrlo ugrabil
Hadu in jo vrnil Zalujoéemu mozu. Raziskovalci si nikakor niso
enotni o tem, ali je reSena Alkestida nagrada za Admetovo gosto-
ljubnost, ironiéna nagrada za njegovo ironi¢no zalovanje ali celo
kazen za njegovo stremusko greinost.

Mnogi raziskovalci so menili, da je osrednji lik drame Admet,
vendar si niso bili enotni glede njegovih moralnih kvalitet. Nje-
gove moralne kvalitete so vprasljive, kot receno, $e preden se
sploh lotimo branja drame - kaj naj si mislimo o ¢loveku, ki se je
strinjal z Zrtvovanjem Zivljenja svoje Zene, da bi se sam resil smrti?
Kako naj z njim socustvujemo? Ali naj sploh dopustimo moznost,
da nam je podoben, kakor je od gledalcev dobre drame zahteval
Aristotel? Od Evripida morda pri¢akujemo, da bo moza za njego-
vo strahopetnost obsodil, se mu posmehoval in mu nasploh naklo-
nil le slabe besede. Toda Evripid ni naredil ni¢ takega. Zbor starcev,
sluzabnika, bog Apolon, Heraklej in tudi Alkestida sama — vsi,
ali bolje, vsi, ki Stejejo, Admeta le hvalijo, in Se veé, dostikrat
soutno opozorijo, da je njegova usoda med najtezjimi, saj ga je
zadela izguba tako vdane Zene. Véasih se zdi, da se je Evripid
posteno potrudil, da je pokazal Admeta v najlepsi mogoc¢i luéi,
da ga je nala$¢ postavil v nadvse tvegane polozaje, iz katerih se je
vselej znova izvil brez madezev.

Alkestis se zaéne z Apolonovim kratkim povzetkom pretek-
lih dogodkov: Admet je poskusil pri prijateljih, potem pri starsih,
Sele nazadnje se je pokazalo, da je edina voljna, umreti namesto
njega, njegova zena Alkestida. Apolon ne pograja Admeta niti z
namigom, po njegovem je krivec za nesreco, ki je doletela Adme-
tovo hiso, kruti bog podzemlja. Po besednem spopadu Apolona
in Tanatosa, ki je priSel obredno odrezat pramen las s svojega
skoraj$njega plena, se pred palaco zberejo mestni starci in
previdno ugibajo, ali je kraljica Ze umrla ali ne. T. Rosenmeyerju?

2 Rosenmeyer, nav. delo, str. 220.

212



Umi poskoéno

se je zdel prizor nadvse komiéen, in res se zdi, kot da Ze nestrpno
pri¢akujejo razplet dogodkov. Napetost se stopnjuje, nazadnje
pa se vendarle prikaZe sluzabnica z novicami iz hiSe. Pravi, da
gospodar ne ve, kaj bo izgubil, saj, kot pritrdi ugotovitvi zbora,
umira najbolja od Zena:

Kako pokazi veé ljubezni zena,
ko da naréd je umreti za moza?’

Sluzabnica opiSe ravnanje svoje gospe: mirno in dostojans-
tveno je pripravila vse potrebno za svoj pogreb, nazadnje pa jo je
v spalnici, na zakonskem lezis¢u, vendarle premagal jok. Takole
je sluzabnica povzela njene besede:

O postelja, kjer dala sem deklistvo
neko& mozu, ki zanj umiram danes,
zbogom! Ne mrzim te: ubila si

zgolj mene. Umrem, da tebe in moza
ne izdam. A ti bos druge Zene last,
Cistejse né ko jaz, le sréénejse!*

Pozorno preberimo njene besede. V njih ni éutiti nikakrinega
oitka Admetu,’ prav narobe. Prepricana je, da je ravnala pray,
da bolje kot Zena sploh ne bi mogla ravnati — sama se torej povsem
zaveda, da ji med Zenami ni enake (Eeprav nekatere morda dlje
Zivijo). Zdi se, da je med navedenimi besedami nekoliko nenavad-
na le zveza prvih dveh verzov, med dajanjem dekliStva in umira-
njem. Mar naj razumemo, da sta dogodka za Alkestido na kakrsen
koli nacin povezana? Dati telo svojemu moZu - ki moZ postane
prav s sprejetjem tega dajanja - naj bi bilo podobno, kot dati mu

3 Alkestis, v. 154-155. - Vsi citati iz drame so iz navedenega Sovretovega
prevoda, za naslovom je navedena stevilka verza ali verzov.

4 Alkestis, v. 177-182.

5 Drugace je menil, denimo, Rosenmeyer, str. 224: »[I]n the quiet of her
bedchamber she [...] gives full vent to a benefactor’s pique. Alcestis has
naturally come to despise the man who caused her to commit herself. She
must also repent the rashness which prompted her to give her promise].]«

213



Gregor Moder

zivljenje? Verjetno je v pripravah na smrt Alkestido premagal le
Custveni izliv ljubezni - ta pa najbrz vselej vkljucuje tudi kanec
ljubosumja.®

Iz dejanj in besed soproge, kot jih je v éetrtem prizoru sporo-
¢ila sluzabnica, ne moremo sklepati na zamero mozu. Pravzaprav
bi bilo tudi nenavadno, €e bi si Alkestida kar na lepem premislila’
in bi umrla zgolj $e iz kljubovanja. SluZabnica sklene poroéilo z
ugotovitvijo, da tako plemenite gospe, ljubljene tudi od najnizjih
prebivalcev kraljeve hise - prav od vseh se je poslovila in vsi so
jokali —, Admet ne bo pozabil in ga bo zaradi izgube moéno bole-
lo. Simpatiji do Admeta in tarnanju nad njegovo nesreco se pri-
druzi tudi zbor. Starci ponovno kli¢ejo Apolona na pomoc,
menijo, da je ni bednejse usode od njegove - Admetov samomor
jih ne bi presenetil - in napovejo prizor slovesa zakoncev z mislijo,
da prav Admetov primer kaZe, da je v zakonu veé Zalosti kot
veselja (v. 239).

O Admetu torej ne slidimo ni¢ slabega. SluZabnica celo na-
migne, da bo Admetu pravzaprav tezje kot Alkestidi. Zbor ne
predstavi Admeta kot strahopetneza, temve¢ kot tragi¢nega moza,
ki mu umira najboljsa Zena. Ne samo, da Evripid ni z ni¢imer
pokazal svoje nenaklonjenosti do Admeta (odmislimo za zdaj
nejasno zvezo med poroéno noéjo in smrtjo), zdi se celo, da ga je
postavil v srediS¢e dogajanja: Alkestida bo pravzaprav le umrla,
Admet pa bo moral z izgubo Ziveti. Morda pa je Alkestis pravza-
prav drama o tragiénem Admetu, ki ga je doletela izguba najboljse
zene. Po mnenju Jana Kotta moramo prav to, da Alkestidina Zrtev
ni postavljena v srediiée, da se drama pravzaprav ne loteva njene
zgodbe, razumeti kot jedko Evripidovo ironijo. Toda ironija take
vrste Admetovega bles¢ecega moralnega portreta v drami ne more
spremeniti. Admet, kakor se kaZe v vidnih, na povr3ini papirja
zapisanih besedah in na uprizoritveni povrsini prikazanih dejanjih
v drami, je neodvisen od ironij, ki lahko prezemajo pomen drame
glede na besede, ki niso bile zapisane.

® Tako je ta odlomek razumel Lesky. Gl.: nav. delo 1966, str. 286.

214



Umri poskoéno
Alkestida umre

Po odhodu sluzabnice zbor napove prihod zakoncev in tako se
lahko zaéne prizor slovesa. Alkestida je pri koncu z moémi, po-
zdravi Sonce in deZelo in doZivi videnje Harona, kako jo priganja
na temno pot. Poslovi se od otrok in se onesvesti, potem pa zbere
se dovolj moéi, da pove zadnje Zelje. Admetu jasno razlozi, da se
je zrtvovala zanj, eprav bi lahko Zivela kot kraljica. Vendar ga
ne krivi za svojo smrt; krivdo pripise izdajalskim Admetovim
starfem® (s &imer poglobi Apolonovo pripombo z zacetka drame,
naj se smrt raje loti starih) ali pa je 5lo, po njenem, za voljo enega
od bogov”. Kljub temu terja, naj ji Admet vrne uslugo: ne sme se
vnovi¢ poroditi.

Ali lahko v njenih besedah ali v ravnanju zaznamo kritiko
Admeta? Ali je pomanjkanje neznih custev'®, namesto katerih
Alkestida postavi svojo smrtno zahtevo, znamenje prezira do
moza? Nikakor - ne samo, da Alkestida ponovno zatrdi svojo
ljubezen do moza, da ga ne krivi za svojo smrt, da eksplicitno
okrivi njegove star$e in delovanje bogov, tudi sama zamisel ro-
manti¢nih vzdihljajev se zdi tuja griki drami. A. Lesky je navedel
$e en pomemben razlog, zaradi katerega Alkestidinih zahtev ne
smemo razumeti kot znaka hladne preraunljivosti ali obzalova-
nja nekdanje odloéitve: meSanje Eustvenih izbruhov z racional-

7 Rosenmeyer je zatrdil (gl. op. 6), da je Alkestida s€asoma zasovraZila
moZa in da je obZalovala svojo prenaglo odlogitev. Vendar so to le ugibanja,
saj se drama s asom od Alkestidine odloéitve do njene smrti sploh ne ukvarja.
Za nazaj izvemo le, da je bila Alkestida sredidée ojkosa, da jo je imela rada in
jo spodtovala vsa raziirjena druZina.

8 Gl.: Alkestis, v. 290-292: »1zdala sta tvoj o&e te in mati, Eeprav bi zanju
smrt bilf naravna, Zeprav za sina smrt bila bi Zastna.«

¥ GL.: Alkestis, v. 297-298: »A nekdé bogov je ukrenil, da tako je, kakor
jé.«

19 Ziircher (nav. delo, str. 26-29) je menil, da teZi&e drame ni v psiholo-
$kem realizmu, kar je brzkone res. Vendar je Sel predaleg, ko je zapisal, da je
Alkestida v svojih stikih z moZem hladna in neosebna, da ji Evripid sploh ni
vdihnil duse.

215



Gregor Moder

nostjo sploh ni nenavadno pri Evripidovih Zenskah (znadilen
zgled je Medeja).!! Pa tudi tega, da za svojo Zrtev zahteva povra-
Cilo, $e ne gre razumeti kot oitka Admetu, Eeprav je res, da je
zaradi zahtevane protiusluge status njenega Zrtvovanja izgubil
znamenije popolnosti, brezmadeZnosti.'* Alkestida ni le nemoéno
jagnje, temve¢ Zenska, ki sprejme svojo Zrtev, vendar se ne umakne
brez besede. Od Admeta zahteva toliko, kolikor po svojem obéut-
ku za praviénost tudi sme in mora. Zboru se zdi njena zahteva
upraviéena: »Ce bi drugo zasnubil po tebi, zasovrazil bi jaz ga in
tvoja otroka.«'?

In kako je na njeno zahtevo odgovoril Admet? Ne samo, da
jo je brez pomisleka sprejel, navrgel je Se cel kup obljub. Naj jih
nastejem: ne bo se vnovi¢ porocéil, objokoval bo Alkestido do
konca zivljenja, sovraZil bo starSe, nehal bo z gostijami in popiva-
nji in petjem, dal bo narediti kip Alkestide in ga polozil na
praznino zakonske postelje. Obljube je sklenil z Zeljo, da bi jo
kakor Orfej lahko resil iz Hada, in z napovedjo, da bo dal svoje
truplo zakopati ob njeno. — Admet je torej obljubil veliko veg,
kakor je zahtevala Alkestida. Ali naj njegove obljube razumemo
kot pretiravanja brez mere in celo brez okusa (kip v postelji!),
kakor so menili nekateri komentatorji? Ali je z njimi Evripid
hotel narisati spako, ki se smili sama sebi, Eeprav je sama kriva za
Alkestidino smrt? Nikakor ne. Admet je upodobljen kot pleme-
niti moz, ki ga je doletela najhujsa usoda, ki sploh lahko doleti
moza. Razumljivo je, da ob skorajsnji izgubi svoje (najboljse)
Zene joka in tozi. Od obljub si zato velja zapomniti predvsem
dve: prva je obljuba, ki jo je od njega eksplicitno zahtevala umi-
rajoca Alkestida - da si ne bo dobil druge Zene —, druga pa je
obljuba, ki jo je ponovil pred koncem prizora kot poziv meséanom:

1 Lesky, 1966, str. 286-287.

12 Pomemben del obreda Zrtvovanja Zivali naj bi bila formalna privolitev
Zrtve, s &imer naj bi se prikrilo impliciten umor (gl.: Loraux, nav. delo, str.
180). Zrtev naj bi bila prostovoljna, vendar brezpogojna. Podobnosti s
Kristusovim Zrtvovanjem, kot jo je izrazil Vicenzi (nav. delo, str. 526), torej ni.

15 Alkestis, v. 464-465.

216



Umri poskodno

dvanajst mesecev naj se v mestu ne slisi veselih zvokov (»svirel
in lira«), vsi Tesalci pa naj nosijo Zalno opravo. Prizor se sklene z
zborovsko pesmijo v &ast Alkestidi, kjer je vnovi¢ (Ze tretjic)
poudarjena trdosrénost Admetovih ostarelih starSev v primerjavi
s poZrtvovalnostjo mlade Zene.

Naj se nekoliko pomudim pri vprasanju kipa, ki ga je omenil
Admet. V zadnjem prizoru drame, kjer Heraklej pripelje Ze umrlo
in pokopano, a kljub temu reseno Alkestido Admetu, je Alkestida
dolgo &asa prekrita s tandico, spregovori pa sploh ne. Njena mol-
¢eca podoba je bila vzrok za mnoge srhljive interpretacije in
spekulacije, veckrat pa je razlagalce spomnila prav na Admetov
kip." Po vsej verjetnosti gre za referenco na neohranjeno Evripi-
dovo delo o Protesilaju in Laodamiji, o paru, ki ga je prav tako
razdrla smrt. Protesilaj je bil prva Hektorjeva Zrtev po izkrcanju
vojske pred Trojo. Laodamija je svojega moza tako moéno
pogresala, da je dala narediti kip po njegovi podobi in se ljubila z
njim. Ko je oée to izvedel, je dal kip zaZgati, Laodamija pa se je
iz obupa pognala v plamene. Po drugi varianti se je Laodamija,
potem ko so ji bogovi le za kratek ¢as poslali Protesilajevo duso,
zabodla. Delo naj bi bilo po nekaterih virih starej$e od Alkestis,
verjeten ¢as nastanka pa je blizu Alkestis. Omembo kipa moramo
razumeti skupaj s sklicevanjem na Orfejev mit: Admetove besede
prikli¢ejo mite o premagovanju smrti, podobno kot besede zbora,
kadar kli¢ejo na pomo¢ bogove, Asklepija, Apolona. C. Segal,’
ki je namenil razmisleku o kipu dobr$en del svojega poglavja o
Alkestis, je menil, da lahko razumemo kip kot metaforo za pesni-
§tvo. Kakor naj bi kip Admetu dajal »prazno uteho«'®, tako naj
bi tudi umetnost dajala ¢loveku tolazbo ob izgubi. Spomenik
Alkestidi naj bi bila tako pravzaprav kar Evripidova drama. Misel
je vabljiva, vendar jo je treba zaostriti. Naloga pesniitva ne more

4 Ko, nav. delo, str. 98. - Segal, nav. delo 1993, str. 45-46. - Sundig, nav.
delo 2003 (b), str. 86.

15 Segal, nav. delo 1993, str. 38.

16 Alkestis, v. 353: »[...] utcha prazna, vendar mi bo laZe.« Dobeseden
prevod naj bi bil shladno ugodje« (Sunéié, nav. delo 2003 (a), str. 124).

217



Gregor Moder

biti zdravljenje teZav vsakdanjega Zivljenja. Pesnistvo, tako kot
filozofija in sploh vsako ubesedovanje, Sele dolo¢a realnost na
naéin, da je lahko vsakdanja ali nevsakdanja. Pesniitvo ne more
biti iluzijska »prazna« uteha za »realne« probleme, za izgubo -
saj pesnistvo zamejuje iluzijo in realnost, ali drugaée: ob¢utja
izgube brez pesnistva sploh ne more biti. Ustreznejsa predstava
o tragediji je ta, da je Ze samo bivanje zaznamovano kot izguba -
toda tudi tedaj polnilo, ki ga ponuja pesnistvo, ni intervencija od
zunaj, ni poseg z drugega kraja, ni dar »viije instance«. Na tak
nadin je po mojem treba razumeti tudi Heideggrovo doloéitev
umetnosti kot postavitve resnice v delo. V nasprotju z logiko
platonovske ideje, kjer se ideja ponaredi v posnetku, pri tem pa
se mu kot ideja ravno odtegne in ga tako obsodi na nepopolnost -
ali z logiko prapodobe, pralika, ki vsaki¢ znova pade v svoje
odtise, vendar je odtis vselej zamazan, tako da napotuje na nov
odtis -, v nasprotju s tako logiko pri umetnosti velja, da resnice
pred postavitvijo v umetnisko delo sploh ni: resnica umetniskega
dela ni niti posnetek Resnice niti njen emanacijski odpadek.
Umetnost mora torej zagrabiti celoto ¢loveka, in to tako, da z
enim zamahom preseka neskonéno igro nadomestkov in posnet-
kov resnice, ali smisla, da v enem skoku presko¢i neskonéno raz-
daljo oddaljevanja »izvornega«. Tragedija je zato v nekem smislu
vselej samonanasalna: z opevanjem velikih dejanj velika dejanja
Sele postanejo velika, bole¢ina in izguba se zareZeta Sele, ko sta
upesnjeni. B. Snell je v raziskavi o razvoju grikega duha in subjek-
ta (izraza sta zanazaj$nja) zatrdil, da se je tragedija sicer razvila
iz dionizi¢nih zborovskih pesmi, za katere naj bi bilo znaéilno,
da ponujajo zlitje mitskega sveta z vsakdanjo realnostjo - vendar
naj bi tragedija pravzaprav pretrgala njuno vez."” Zato je utrdila
razloek med mitskim in realnostjo, in po tej zarezi je dologena:
tragedija ni bila neodvisna od mitoloskega dionizi¢nega kulta,
kakor da z njim ne bi imela ni¢, ampak se je nanj nanasala kot na
$VOj zunanji, Ze preseZeni izvor.

7 Gl. zlasti: Snell, nav. delo, str. 96-97.

218



Umri poskodno

Evripidova genialnost pri prizoru slovesa zakoncev je bila
po mojem v tem, da je v tragiénem pretiravanju, s &istim tragi¢nim
izbruhom, proizvedel komiko. Admet je prosil Zeno za zame-
njavo smrti, in ker je njegovi pro$nji ustregla, se je pokazala za
najbolj$o mogoco Zeno, zaradi Cesar je njena izguba za Admeta
postala kar najbolj tragi¢na. Kakor da naj sama esenca tragike,
presezek tragi¢nosti, u¢inkuje komiéno. Evripid lahko velja za
grobarja tragedije — ampak to je njegova zasluga, ne zlo¢in nad
tragedijo. Pretiravanje tragi¢nega je znadilnost same tragedije,
»grobar« jo je le prignal do neposredne forme, jo udejanil. Da je
udejanjeno bistvo tragedije komicno, izvira iz tega, da je tragedija
na poseben naéin samonanasalna: tisto najbolj tragi¢no pri trage-
diji je namre¢ radikalna nemozZnost tragi¢nega, in tako je tragedija,
formalno vzeto, nujno tragedija tragedije. Dva zgleda: ko v Sofok-
lovi Antigoni junakinja izpolni zakone bogov, ko izvrii svoje
tragiéno poslanstvo, pride v spor z zakoni polisa. Pri tem njena
zgodba sploh ne bi mogla biti tragi¢na, e zakoni bogov ne bi
bili Ze sami po sebi v nasprotju z zakoni polisa. Toda nasprotje je
asimetri¢no, do odkritega spopada »pranaéel« ne more priti, saj
zakoni polisa sploh ne vidijo zakonov bogov, zaradi &esar se
slednji lahko pojavijo le kot krsitev prvih. Preprosto receno: tragika
Antigone je v tem, da polis (Kreon) ne vidi ne tragike ne potrebe
po tragiki. Nekaj podobnega velja za »prototragedijo« o Ahilu,
za lhado. Jeza Pelida Ahila izvira iz spora z Agamemnonom,
pravzaprav iz spora med pravili hoplitskega kodeksa in tistega,
¢emur bi danes rekli politiéna modrost. Ko je Agamemnon s kra-
ljevskim dekretom Ze razdeljeni bojni plen ponovno razdelil (sebi
v prid in v $kodo najve¢jemu junaku), je razzalil Ahilov obéutek
za Cast. Toda namesto da bi nizkotneza preklal na dvoje, se je
zaradi intervencije Atene (bolj odisejevske kakor ahilovske bogi-
nje) umaknil (politiéno modra poteza) in uzaljeno odpovedal svojo
nadaljnjo udelezbo v vojni. Ahilovo tragiko je Homer razodel v
prizoru pred Sotorom, kjer junak ob glasbeni spremljavi poje o
nekdanjih, slavnih ¢asih, ko so hoplitska nacela e kaj veljala, o
¢asih, ko je junaski bojevnik lahko upal na nesmrtnost. Tragiénost

219



Gregor Moder

poloZaja je v tem, da so ti &asi in z njimi nesmrtnost izgubljeni,
odlozZeni v mitsko preteklost — Ahilova sedanjost je izgubila obcu-
tek za usodnostno.

V Iliadi so jasneje kot v Sofoklovi Antigoni (ali tudi v njego-
vem Kralju Ojdipusu) bogovi in usoda prikazani kot trdna tocka,
na katero je naslonjena tragedija, izgubljeni ¢as dejanskega spo-
Stovanja prerokb in zakonov bogov - v nasprotju s folkloro - je
prikazan kot mesto mirnega in veéno sebi enakega Zivljenja trage-
dije, preden je postala tragi¢na. Bogovi, usoda in ljudje minulih
&asov Zivijo veéno na mestu visje popolnosti, glede na katerega
se zdi smrtna dana$njost le »padec«, vsakdanje bivanje v polis le
tragi¢no bivanje, kjer vse veli¢ine élovestva propadejo pred obli¢-
jem neselektivne smrti. - V Alkestis pa bogovi in usoda nimajo
tega statusa. Evripidov zbor v desetem prizoru opeva mo¢ Usode
in neizbeZnost smrti, toda primerjava s prvo stajanko Sofoklove
Antigone o globoki skrivnostnosti ¢loveka, ki edinole smrti ne
more utedi, je nemogoca: takoj ko Evripidov zbor utihne, se nam-
re¢ na sceni Ze prikaze Herakles, ki je pravkar prebunkal Tanata
in mu ugrabil Alkestido.

V Evripidovi Alkestis bogovi in usoda niso prikazani kotstebri
oddaljene, izgubljene popolnosti. Tragi¢no je, kakor prej, dolo-
¢eno kot tragiéno izgube, vendar pa je tisto izgubljeno povsem
izgubilo vsa trdna porostva in status konkretne, oprijemljive vse-
bine in postalo le e &isto formalna izguba izgube. Ze Homer je v
prizoru pojoéega Ahila ponudil odli¢en zgled podvojene struktu-
re izgube: prav kakor potujoéi pevec, namre¢ Homer sam, s solzo
v ofesu svojim sodobnikom opeva izgubljeno mitsko preteklost,
junaske boje pred Trojo — natanéno tako tudi Ahil svojim poslu-
salcem (Patroklu) s solzo v oéesu opeva izgubljeno mitsko pre-
teklost. Homer opeva Ahila, ki opeva mitske ¢ase — mesto popol-
nosti in nesmrtnosti je tako dvakrat izgubljeno, odloZeno,od mak-
njeno v mit. Evripid pa je dva odloga zaostril v dvojni odlog, odlog
samega odloga in na ta nain tragediji najlastnejSo moZnost pri-
gnal do dejanskosti. Rezultat: e je tragedija bistveno tragedija
tragedije, izguba izgube, odlog odloga, potem je v Evripidovi Alke-

220



Umri poskocno

stis — zaenkrat se sklicujem na prizor slovesa zakoncev - bistvo
tragedije neposredno udejanjeno. Pri tem je neposredni skok v
udejanjenje bistva tragedije obenem tudi skok v samo neposred-
nost in s tem tudi razbitje neskonéne verige odlaganja tragic-
nega. Udejanjeno bistvo tragedije ne more imeti tragiénih uéin-
kov, pa¢ pa se je na ta nadin iz njenega duha rodil zanimiv tip
komedije. Na kratko bi lahko evripidovsko formulo komedije
povzeli takole: komedija je tragedija, ki samo sebe jemlje ¢isto
zares. Naj ponudim zgled za samonanasalno tragiko, ki v »krat-
kem stiku« tragi¢nega proizvede komiko (Admetove besede umi-
rajoci Alkestidi):

Le ti si Zrtvovala sama se,
da resis mene! Ni to razlog, da tozim
nad Zene izgubo, kakrina si 1i?'*

Seveda, v teh besedah ni ni¢ smesnega, nobene komiéne poante
ni. Tragi¢no in najbolj tragiéno je izgubiti najboljSo vseh mogocih
zena. Ampak tisto, kar Alkestido naredi za najboljso vseh Zena,
je ravno njena voljnost, da umre namesto moza. Z drugimi bese-
dami, Admet z najbolj$o vseh Zena izgublja nekaj, Cesar ne le
nikoli ni imel, temve¢ sploh nikoli ni mogel imeti in je dano le
kot ze vnaprej izgubljeno: ko bi Alkestida ostala Ziva in bi jo
torej lahko imel, bi pa¢ ne bila ni¢ posebnega. To je torej vrhunec
tragedije: izgubiti ne tisto, kar ima$ in lahko izgubis (to je paé
nekaj zelo vsakdanjega), ampak izgubiti nekaj, esar sploh ni
mogoce imeti, kar je Ze samo po sebi le izguba. - Ah, kako
tragi¢no! — Ah, kako komiéno!

Prihod Herakleja

Alkestida torej umre, Admet ji priseze posmrtno zvestobo, nada-
lievanje zakona po smrti in konec gostij in veselja. Tedaj pa se na
poti do novega junastva, mimogrede, v Ferah ustavi Herakle;j.

18 Alkestis, v. 340-342.

221



Gregor Moder

Njegova podoba je v popolnem nasprotju z dotedanjim Zalost-
nim in privzdignjenim tonom v drami. BurkeZz je: mes¢ane Fer
ima za vasane, svojih junaskih dejanj ne jemlje preveé resno.
Zaradi njega je nemogoée opredeliti dramo kot tragedijo, njegov
lik moéno prispeva k splosni vedrosti in tudi omogo¢i srecen,
pravljicen konec drame. Zdi se, da je z njim v dramo vdrla vedrost,
v zalujoéo hiSo burka. Ko iz hise pride Admet, da pozdravi slav-
nega gosta, Herakleja seveda zanima, zakaj nosi Zalno obleko.
Admet mu ne pove resnice in ga zavede, ¢e$ da je umrla le nepo-
membna »zunanja« Zenska, ne kraljica, in nastani uglednega gosta
v loéenem delu palaée. Je Admetovo ravnanje sporno - ali, prav
narobe, kaze njegovo odli¢nost? Zborovodja najprej izrazi zacu-
denje, da Admet vabi gosta v ¢asu zalovanja: truplo Alkestide se
pokopano ni. Sporno se mu zdi wdi, da je Herakleja zavajal o
identiteti umrle.'"” Admet je na oéitke odgovoril takole: gosta ni
mogel odgnati od hide, saj bi $kodoval svojemu ugledu gostoljub-
nega kralja, da pa bi gost sploh hotel ostati, mu je prikril resnico.®
Zbor, o¢itno zadovoljen z utemeljitvijo, zapoje o mitski gosto-
ljubnosti Admetove hise in posestva, kjer je veselo plesalo tudi
Apolonovo stopalo. Oda se konéa z namigom, da bosta Admeto-
va dobrosrénost in poboZnost poplacani s sreco.

Admetova moralnost ni bila zares postavljena pod vprasaj.
Zdi se, da je dramatska vloga (neodloéne, nevztrajne) kritike zbo-
ra predvsem ta, da Admet dobi priloZnost za zagovor pred more-
bitnimi dvomljivci. Da je sprejel gosta »s solznim ofesoms, ne
govori o njegovi sprevrzenosti, temve, narobe, o njegovi prese-
netljivo trdni moralni drZi, celo o njegovi dobrosrénosti. Prikazan
je v junaski luéi: v najtezjem trenutku je zbral dovolj moskosti,
da je skril solze, s kraljevsko gesto sprejel Herakleja v hiso in
naloZil sluzabnikom, naj poskrbijo, »da ne bo med géstjem motilo
gosta tarnanje in jok«?*',

19 Alkestis, v. 552-553 in v. 561-562.

2 Alkestis, v. 557-8: »Zlu pridruzilo bi se drugo zlo, da v glas prisel bi
ljudomrzneZa« in v. 556-557: »Hia moja gostov ne more odbijati brez gdstja.«

2 Alkestis, v. 549-550.

222



Umri poskoéno

Vlogo gostoljubnosti pri Admetu so interpreti razlagali zelo
razliéno: eni so menili, da je z njo Evripid hotel dati Admetovemu
liku vsaj kaksno simpatino lastnost,?? drugim se je zdela zadnje
zatois&e obupanca,® tretji so poudarili predvsem njen dramatur-
$ki pomen za nadaljnji razvoj zgodbe in za njen sreéni razplet.
A. Lesky je menil, da gostoljubnosti ne moremo imeti za vzrok
sre¢nega konca, vrnitev Alkestide naj ne bi bila nagrada za gosto-
ljubje. Zaradi gostoljubnosti naj bi bil tak konec za bralca zgolj
sprejemljivejsi, saj simpatiénemu Admetu vsekakor privoséi sre-
¢0.** Naj omenim, da Heraklej ne bi ostal brez prenocisca, e ga
Admet ne bi sprejel, in svojemu gostitelju tudi ne bi zameril, ée
bi ga odslovil zaradi Zalovanja.®® Heraklej, Zevsov sin, je paé eden
najuglednejsih gostov (bog Apolon je bil Admetov gost le izjemo-
ma: za kazen) - in e ne bi gostil pri Admetu, bi ga gotovo vzel k
sebi drug mestni veljak.?® Admetova zavzetost za gosta je zato
vprasanje dobrega upravljanja drzave, vzpostavljanja in krepitve
politiénih vezi, menjalnih razmerij med aristokrati. Ob tem je
treba poudariti tudi, da je Admet s pogostitvijo Herakleja prelo-
mil prisego, da bo Zaloval za Alkestido do konca Zivljenja in da
se (vsaj za eno leto) odpoveduje vsem gostijam. To ne pomeni,
da so Admetovi motivi dvomljivi ali moralno sporni, narobe, v
gostoljubju se Admet pokaze plemenit in moZat. Pomembno je,
da zeva med gostoljubjem in Zalovanjem - ne glede na Admetovo
moralno podobo - izkljuéujoée nasprotje.

Komentar si zasluZi §e izolacija burkastva od Zalovanja. Pre-
den se je kralj odpravil pokopat umrlo, je e poskrbel za Herak-
lejevo nemoteno uZivanje in razgrajanje: sluzabnikom je narodil,

22 Lesky, nav. delo 1966, str. 290.

B Rosenmeyer, nav. delo, str. 236.

24 Lesky, nav. delo 1966, str. 290.

2 Da Heraklej Admeta ne bi obsojal, &e ga ta ne bi sprejel, je Admetu
povsem jasno, Se veé: »On sam [Heraklej] bi, menim, grajal za neumno, kar
sem storil[.]« (Alkestis, v. 565-566.)

26 Admetove besede Herakleju: »[P]rijateljev ne manjka se ti v Ferah[.)«
(Alkestis, v. 1044.)

223



Gregor Moder

naj ga obilno preskrbijo in ga zvoéno in prostorsko zaséitijo pred
motecim Zalovanjem. V nasprotju s prizorom slovesa zakoncev,
kjer se je zdelo, da samo bistvo tragi¢nega proizvede komiéne uéin-
ke, nas zdaj Evripid porine pred konvencionalno delitev nazaloigro
in burko, ko postavi solzavi spev o nesreénih zakonih, o smrti in
o tragi¢nosti eksistence na eno stran vrat, na drugo pa razgrajasko
klokotanje, lomastenje in, verjetno, prdenje. Evripidova heglov-
ska genialnost prizora slovesa je bila v tem, da je pokazal, daprese-
&isce zaloigra/burka ni nemogoéa tocka, ki dovoljuje leheterogeno
zmes (v tragikomedijah, ki proizvajajo tragi¢ne u¢inke z vnanjimi
komiénimi postopki ali narobe) — temveé da je taka »misti¢na«
singularnost mogoc¢a prav kot udejanjenje bistev tragedije inkome-
dije. Ze v naslednjem prizoru pa je pripeljal Herakleja in razlogil
jok od smeha. Njegova gesta je skoraj parodi¢na: konvencija
uprizoritev tragedije je, kakor je znano, zahtevala prav razlo¢itev
treh tragedij od sklepne satirske igre, razlocitev vzvisenih tozb
nad neponovljivostjo bivanja od vulgarnega faliénega poskako-
vanja. Primeren uvod v najvulgarnejsi prizor igre.

Spor z ocetom Feresom

Kako drugaée od slavospeva Admetovemu bogastvu in gostoljub-
ju, ki mu ga zapoje zbor, zazvenijo besede Admetovega oceta v
osmem prizoru! Na zaéetku pogrebnega sprevoda, pred hisnim
pragom, mladi kralj sreca starega Feresa, ki je priSel z nakitom
za pokojno Alkestido. Tole so njegove besede, namenjene mrtvi:

Ki njega otela si in prestregla mene,
preden sem padel, zbogom! Naj bo dobro
ti v hisi Hada! Zakoni taki, pravim,

ljudem so v prid, sicer je boljse samstvo.?”’

Alkestidi se je zahvalil za dejanje, s katerim je resila Zivljenje
njegovemu sinu (in njemu samemu, kakor nizkotno pravi: o€itno

27 Alkestis, v. 625-628.

224



Umri poskocno

hoée dati vuis, da ga je Alkestida zgolj prestregla pri Zrtvovanju
za Admeta, ki bi ga bil sicer tudi sam voljan), vendar se je z izjavo
o dobrih zakonih pokazal v precej odurni luci: verza 627-628 je
po mojem treba razumeti kot nasprotje zgoraj navedenih verzov
zbora, kjer je zgled Alkestide in Admeta oznacen kot zgled ne-
srecnega zakona, ne pa zakona, ki je ¢loveku v prid. Po drugi
strani pa je tezko utemeljiti razliko med Feresovo izjavo - ki je,
svoji spornosti navkljub, misljena kot pohvala Alkestide — in
logiko zbora, ki v isti sapi hvali Zrtev cvetoée Alkestide in si Zeli
tako zeno:

A ti tako mlada,

ti v cvetu mladosti umrla si zanj!

O da imam jaz tako Zeno -

to je redek dragulj v Zivljenju -,

bi jo varoval hudega, dokler bi Zivel!?

Pohvala Alkestide iz ust zbora zveni mnogo lepse kot iz Fere-
sovih ust, toda smisel je enak. Sanjska Zena je takorekoé devisko
mlada Zenska, ki se Zrtvuje za moza. Besede Alkestide, ko se je
razjokala ob zakonski postelji, torej niso osamljen primer zdruze-
vanja dajanja deklistva in dajanja Zivljenja. Kakor koli, Admetov
odgovor na taksno logiko je buren. Oéetova pogrebna darila za-
vrne, Alkestido razglasi za svojo mater in oéeta, Feresa pa oznaéi
za strahopetca, odgovornega za njeno smrt. Prizor se razvije v
neokusno medsebojno zmerjanje ob krsti.

Alkestido razglasi za svojo mater in oeta — nam Evripid
prikazuje nekaksno spako? Ne. Admet se ima le mrtvi zahvalit,
da je ziv. Darovala mu je, e naj se tako izrazim, »¢udezni dar
biti«, s tem pa prevzela vlogo njegovih roditeljev. Gre za dar, za
katerega se preprosto ni mogoce ustrezno zahvaliti, saj je tudi
sama moznost zahvaliti se zadolZena pri tem daru. Po mojem
mnenju bi tezko nasli lepsi zgled za tisto, kar je Heidegger v Biti
in casu poimenoval eksistencialna zadolZenost ¢loveskega bivanja.

28 Alkestis, v. 471-475.

225



Gregor Moder

Cisti dar Admeta spravi v &isto nemogo¢ polozaj, v najbolj tragié-
nega od tragi¢nih poloZajev, ko je izgubil nekaj, Eesar sploh nikoli
ni mogel imeti, in se obenem s tem, ko je izgubil najveé (najboljso
vseh Zena), tudi kar najveé zadolzil, saj svojega dolga (dano mu
je bilo Ziveti) sploh ne more upati povrniti. Zaradi &istega daru®,
ki ga je zadel, je Admet dvakrat na slabsem.

Kak3ni pa so motivi za Admetovo sovrazno razpoloZenje
do Feresa? Spostovanje prisege najbrz ne, saj bi bilo spostovanje
drugih priseg bolj primerno. Branilci Admetove moralne podobe
so se trudili prikazati Feresa kot groZnjo ojkosuin s tem opraviciti
njegov izbruh. Pomenljivo je, da je edino v tem prizoru Admet
oznalen kot sprevrZzenec (morilec Zene, strahopetec), narobe pa
so Admetove star3e kritizirali Ze Apolon, Alkestida in zbor. Fere-
sov pogled ne more odrazati domnevnega razpolozenja Evripido-
vega ob¢instva, saj je njegov moralni kredo* kaj malo bolj3i od
tistega, ki ga pripiSe Admetu. Njegova izjava, da naj bi bila Alke-
stida neumna, ker je umrla za moza, je v popolnem nasprotju s
statusom junakinje iz prvih prizorov drame — v tem smislu se mi
zdijo upraviene besede S. des Bouvrie, da Feresove obtozbe
kazZejo predvsem sovraznost tega lika do Admetove hise, do
ojkosa.?! Vendar to ne more biti olajsevalna okoli¢ina za Adme-
tovo ravnanje. StarSem je odrekel pravico do pokopa in ju nizkot-
no ozmerjal. Feresovi oéitki so, éeprav v surovi in odbijajoéi ob-
liki, utemeljeni. Njegova ocena dobrega zakona je groba, vendar
v skladu z mnenjem zbora in z uéinkom Admetovega dejanja. Iz
Admetovega ostrega zavrafanja Feresove »zakonske logike« bi
sicer lahko sklepali, da mu je vsiljena vloga, v kateri se po¢utinela-

¥ Dejanje Alkestide je &isti dar samo v eksistencialnem smislu: Admet
ne more narediti nikakrine protidaritve, ki bi uravnotezila razmerje. Vendar
pa je Alkestida zahtevala od Admeta, da se ne sme vnovié poroditi, zaradi
&esar je njen dar strogo vzeto vendarle uvriZen v menjalna razmerja.

% A. Lesky je kot dodaten dokaz Feresove sporne moralnosti navedel
trditev (verz 726), da mu je vseeno, kako bodo o njem sodili po smrti. Gl.:
Lesky, nav. delo 1966, str. 292.

31 Bouvrie, nav. delo, str. 199.

226



Umri poskoéno

godno, pretirano pa bi bilo trditi, da ga preganjajo ob&utki kriv-
de zaradi Alkestidine smrti.?

Prizor je lahko izhodi$¢e za interpretaciji, ki vodita v povsem
razliéne smeri. Lahko menimo, da je Admet junak, ki upraviceno
in v skladu z obljubo Alkestidi zani¢uje svojega sovraZnika, »mo-
rilca« najboljie vseh Zena in unievalca druZinske sre¢e. Lahko
pa tudi zatrdimo, da se pokaze v pravi luéi, ko na oéetove povsem
upravi¢ene obtozbe odreagira prostasko, saj se Feres pravzaprav
le brani. Obe interpretaciji domnevata, prvié, da ima ena od strani
v sporu prav, druga pa je v zmoti, in drugi¢, da je moralni portret
ene ali druge strani sploh bistven za razumevanje prizora. Dom-
nevi sta po mojem napaéni. Kriva ali nedolzna sta oba priblizno
enako, zato tudi namen prizora ni v doloanju njune moralne
krivde ali nedolZnosti, ne gre za pozitivno ali negativno karakrteri-
zacijo junakov.>® Gre za prikaz dveh moskih, oeta in sina, ki se
prepirata vsak na svoji strani krste. Uinek prizora je burkaski
in Zalosten obenem. Prizor se zaradi prostaske vsebine in tona
bije s sicer$njim tokom drame, nekaterim Evripidovim kritikom
se je zdel neumesten. Res, ne moremo ga umestiti ne med komiéne
ne med tragi¢ne prizore. V svoji neumestljivosti heterogenega
zmazka - zdruZuje vzviSeno z nizkotnim, Zalostno z vulgarnim,
molk v krsti z glasnim zmerjanjem nad njo - je protipodoba Zlaht-
ne, intelekrualistiéne komiéne tragike prizora slovesa zakoncev.

Heraklej stopi v akcijo

Po kratkem spevu zbora, ki znova opozori na Alkestido, ko ji
zazeli lep sprejem v podzemlju, na oder stopi sluZabnik iz gostin-
skega krila hise. Meni, da je Heraklej nepridiprav, ker kruli, popiva

2 Tako je menila M. Sunéié, nav. delo 2003 (a), str. 136: »[...] Feres izreka
tisto, kar si tudi Admet sam ofita - da je kriv za Alkestidino smrt. [...] Admet
si zaradi obutkov krivde domislja, da bo Alkestidin brat Akast mislil, da jo je
on ubil in bo zahteval krvno mas&evanje.«

BV tem se popolnoma strinjam z: Gregory, nav. delo, str. 266.

227



Gregor Moder

in se masti s hrano v &asu Zalovanja. O Admetu in o njegovem
gostoljubnem dejanju spet ni slisati nié slabega, éeprav bi se slu-
zabniku lahko zdelo kraljevo ravnanje sporno, saj ni mogel na
pogreb ljube kraljice, ker je bil dodeljen Herakleju. Toda sluzab-
nik Se zdale¢ ne zameri Admetu, narobe, zoprn mu je Heraklej,
ker »se $e zmenil ni za bol Admeta«**. Tedaj pride do njega Herak-
lej in mu vedro razlozi svojo Zivljenjsko »filozofijo«: zalost krat-
ko malo nima smisla, da jo prezenes, je treba le malo »luckniti«,
pa tudi nasploh je Zivljenje kaj vredno le brez joka. Sluzabnik
mu pove, da ni umrla le zunanja Zenska, temveé Alkestida, in
Heraklej se strezni. Sprevidi, da mu je Admet mozato prikril
solze in ga kraljevsko pogostil z veliko Zalostjo v srcu (»Nesrecni,
kaksno Zeno si izgubil!«*). Odloé¢i se, da mu bo v zahvalo resil
zeno, e preden jo gospodar mrivih odpelje v svoje temno domo-
vanje. Tole so njegove besede:

trdno se zanesem,
daizvedem jo na dan in vrnem drugu,
ki ni zaprl pred mano hisnih vrat,
Eeprav zadela ga je zla usoda,
pa je iz rahlogutja jo zamoléal.
Kdo v Tesaliji, v Heladi kdo
mu par je v gostoljubju? Vendar ni
dobrote izkazal nehvalezniku!*

Naj poudarim zvezo med Admetovim gostoljubjem in He-
raklejevo resitvijo Alkestide: Heraklej sprevidi, kako ¢udovit
Elovek je Admet, kako rahlo¢utno in plemenito je ravnal, zato se
odloéi, da mu bo v zahvalo povrnil uslugo. Zveza je jasna in trikrat
potrjena (»za zahvalo«, »vrnem drugu, ki ni zaprl vrat«, »ni do-
brote izkazal nehvalezniku«): za Herakleja gre za vprasanje
menjave daril med odli¢nikoma. Ko je A. Lesky poskusil omiliti
neposredno zvezo med gostoljubjem in reditvijo Alkestide, ces

3 Alkestis, v. 761-762.
35 Alkestis, v. 824.
36 Alkestis, v. 853-860.

228



Umri poskocno

da gre za pretirano poenostavljeno razumevanje drame, je vlogo
gostoljubja preprosto iztrgal iz konteksta in vloge, ki ju ima v
drami. Po njegovem, kot Ze reéeno, ne gre za to, da bi si Admet
zasluzil vrnitev Alkestide zaradi gostoljubja. Gostoljubje je zanj
le simpati¢na lastnost, zaradi katere mu privos¢imo srecen konec.
V nasprotju s stalif¢em, da »pri podobi Admeta lahko opazimo
marsikatero potezo, ki jo moramo nepristransko ceniti Ze samo
na sebi«*’, naj poudarim vlogo, ki jo ima gostoljubje v drami, in
ne »nepristransko« ali »na sebi«. Zgoraj sem Ze omenil nasprotje
med gostoljubjem in Zalovanjem, zdaj pa naj podértam zvezo
med gostoljubjem in vrnitvijo Alkestide. Naj menimo, da si je
Admet svojo Zeno z dejanji zasluzil ali ne, naj mu jo privoiéimo
ali ne, v nobenem primeru ne smemo spregledati, da je reSena
Alkestida Heraklejeva nagrada za Admetovo gostoljubje - pa
¢eprav gre morda za dramatikovo ironijo.

Admetovo Zivljenje brez Alkestide nima smisla

Se preden se Alkestis konéa s sreénim razpletom, se s pogreba na
oder vrne Admet. ToZi nad svojo usodo, Zeli si umreti, pogled na
opustelo in Zalostno hiso mu je grozljiv. Zal mu je, da se je sploh
poro¢il in imel otroke (kar je sorodno verzom, ki jih zapoje zbor
po poroéilu sluzabnice, v. 239-243: Admetova izguba potrjuje,
da je v zakonu ve¢ Zalosti kot veselja). Izvemo, da se je Admet
hotel vre¢i za Alkestido v odprt grob, pa ga je zbor zadrzal’® -
eprav je ob umiranju Alkestide pokazal precej razumevanja za
tako resitev (»kdor to doZivi, bi sam se zaklal«*®). Tragedijo je
povzrocilo Admetovo izogibanje smrti - zdaj pa, ko se je smrti
uspesno izognil, ga je prevzelo veselje do umiranja, nekaksna
Wille-zum-Tode. Poskus »samomora« spet proizvede komi¢no
razseznost: njegova smrt nima nobenega smisla, saj bi s tem izniéil

37 Lesky, nav. delo 1960, str. 290. - Prevedel G. M.
3% Evripid, Alkestis, v. 897-899.
39 Alkeestis, v. 229.

229



Gregor Moder

Alkestidino smrt, s katero je dosegel svoje preZivetje in, pomemb-
neje, zaradi katere sploh hoce umreti. Skozi tragi¢nost in pre-
tirano tragi¢nost situacije tako Evripid spet vpelje svojo Zlahtno
intelektualistiéno komiko, komiko tragiénega.

Pred vhodom v kraljevsko palaco se Admet spomni, kako je
nekoé prav tja odpeljal svojo Zeno, drze¢ jo za roko, ob buéni in
veseli spremljavi svatov - zdaj pa vstopa v »prazno sobo zakon-
sko«*®, odet v érnino in ob zvokih pogrebne pesmi. Zalostno
zivljenje, ki ga ¢aka po Alkestidini smrti, mu je v vsej temini
jasno stopilo pred oéi. Njegova usoda je slabsa od tiste, ki je zadela
zeno: ona je umrla éastno, sam pa ne bo nikoli ve¢ sre¢en. Doma
ga ¢akajo praznina, jok, spomini na Zeno. Zunaj pa bo e slabse:
poroke in Zenski prazniki ga bodo vznemirjali. »Ne bom prenesel
pogleda na vrstnice Alkestide,«*! meni. Poroke drugih ga bodo
le spominjale na izgubo, na bole¢ino, ki je sam ne bo mogel zace-
liti: obljubil je namre¢, da se ne bo vnovié porogil. In to $e ni vse:
sovrazniki mu bodo oéitali strahopetnost in neupravi¢eno sovra-
§tvo do starSev in tako Skodovali njegovemu ugledu.

Interpretacije Admetovega samopomilovalnega govora so
zelo razli¢ne. Poti se najbolj razhajajo predvsem ob verzu 940
(»ne bom veé srecen: to zdaj dobro vem«). Eni so menili, da verz
dokazuje, da je Admet v drami doZivel spremembo,*? da je spo-
znal svojo krivdo,* drugi so spremembo ali krivdo zanikali,*
spet tretji so pomen verza omejili na prizor samopomilovanja.*®
Grobo re€eno so tisti, ki so menili, da je Admet ravnal moralno
sporno, ko je sprejel Zrtev svoje Zene, navedeni verz razlagali

* Alkestis, v. 925.

1 Alkestis, v. 952-953.

%2 Segal, nav. delo 1993, str. 55, 56, 62: Admeta Zenina smrt delno oz.
nepopolno spremeni preko delovanja rituala.

% Vellacott, nav. delo, str. 105, 106, 227 in 229: Admet je dober &lovek, ki
je = v nasprotju z Jazonom iz Medeje — spoznal svojo krivdo: Zivljenje na
ratun Zenske. - Rosenmeyer, nav. delo, str. 241: Admet je spoznal svojo krivdo.

¥ Ziircher, nav. delo, str. 37, 38. - Lesky, nav. delo 1966, str. 292.

45§, des Bouvrie, nav. delo, str. 210.

230



Umri poskocno

kot priznanje krivde, drugi, ki so zagovarjali Admetovo moralno
neoporecnost, pa so vlogo verza omejili. Sam menim, da Admet
ne dozivi spremembe. Besede o glasu strahopetca, ki ga bo uzival,
Se niso priznanje, da je tak glas tudi upraviéen - tisti, ki ga bodo
tako obrekovali, so njegovi sovrazniki (denimo Feres). C. Segal
je menil, da se je Admet delno spremenil: tako pri prvem kot pri
drugem prizoru s Heraklejem je prelomil prisego Alkestidi, da
bi ustregel gostu, vendar je bil po Segalovem mnenju pri prvem
sreanju dosti bolj zavzet za gostoljubje kot pri drugem. Toda
druga prisega (zvestoba tudi po smrti) je veliko pomembnejsa
od prve (konec gostij), saj jo je zahtevala sama Alkestida - in
tudi dramatursko je ustrezneje, da je Admet pri prelamljanju
druge prisege bolj zadrZan, saj drama v (sre€nem) prepoznanju
doseze vrh. Admetova psiholosko-moralna podoba se torej ni
spremenila, le neko& ponosen moz je postal Zalostna razvalina.
Nasprotje med gostoljubjem in Zalovanjem doseze vrhunec v
zadnjem prizoru.

Vrnitev Alkestide

Admet se torej razjoce, zbor pa v »drznem poletu duha«*¢ odkrije
neusmiljenost in neizogibnost usode, neizbeZnost smrti. Ne orfiki
ne zdravniki (Asklepij) ne poznajo sredstva proti njej, Zivljenje
je unikatno, neponovljivo, konéno. Alkestido bodo ¢astili po
bozansko, njen grob bo imel status romarskega sredis¢a.

Tedaj pa se spet pojavi Heraklej s sre¢nim razpletom pod
roko. Prvi¢ je priSel ravno ko je Alkestida umrla, drugié pa v
trenutku, ko je Admet spoznal vso teZo izgube, polno razseznost
praznine v svojem Zivljenju, zbor starcev pa resnico o smrti, ki ji
ni mo¢ ubeZati. Prizora sta zrcalna: v prvem je Admet prevaral
Herakleja o identiteti mrtve Zenske, v drugem pa Heraklej Adme-
ta o identiteti zakrite neznanke. — Heraklej najprej o¢ita Admetu,
da ni ravnal prijateljsko, ko ga je zavedel. Nehote je namreé ravnal

46 Alkestis, v. 962.

231



Gregor Moder

sramotno, ko je v hisi Zalosti pil in razgrajal - zato bi lahko Ad-
metu tudi zameril.¥” Heraklejeve besede so ironiéne, saj v nadalje-
vanju sam spravi Admeta v zadrego, ko mu, po naéelu vracanja
enakega z enakim, ponudi v varstvo »tole Zensko«, »namecek«
glavne nagrade za nakljuéno tekmovanje v rokoborbi. In Adme-
tova zadrega je velika: »&e je mé&i«*®, naj gre Zenska k drugemu
Heraklejevemu prijatelju. Mlada je (in lepa). Kako naj ostane »¢i-
sta« med sluzinéadjo? Ce pa jo namesti v Alkestidinih prostorih,
ga bodo grajali mes¢ani in, o tem ne dvomi niti sam, onecastil bo
spomin na mrtvo. Zadrega se stopnjuje:

A tale w,
pa bodi kdor si Ze, je take mere
kakor Alkestis in rasti enake.
Odpvedi jo, zaboga, spred o¢i mi,
da ne ujames me ujétnika!
Resniéno, ko da gledam svojo Zeno:
srce mi buri, iz oéi lijé mi
potoki solz. O jaz nesreéni Elovek!*?

Mlada neznanka je dejansko podobna Alkestidi, in Admet
je ujet v skusnjavo. Moramo se spomniti na mi¢ne Tesalke, ki so
ga razburjale v prej$njem prizoru, saj ga s svojo brhkostjo le spo-
minjajo na grozljivo praznino, ki je zazevala in je ne more zapol-
niti, &e nole prelomiti obljube svoji materi-in-o&etu. V polozaju
je, iz katerega ne more priti éastno: ali bo ustregel gostovi Zelji in
s tem dokonéno izdal Alkestido ali pa bo zavrnil gosta in s tem
obenem z izgubo Zene utrpel Se izgubo slovesa gostoljubnega
moza. Po dolgem prepri¢evanju, ko se zdi, da bo zavrnil neznan-
ko, se vda in naroéi sluzabnikom, naj jo odvedejo v hifo. Toda
Herakleju to seveda ni dovolj, neznanka je Alkestida, zato od
Admeta terja, naj jo prime za roko in sam odpelje v hiso. Ce se

47 Alkestis, v. 1017-1018: »Lahko bi ti zameril, d4, zameril, vendar te
nodem Zaliti v nesredi.«

8 Alkestis, v. 1042.

49 Alkestis, v. 1061-1068.

232



Umri posko&no

spomnimo Admetovih besed iz prejinjega prizora, kjer se je z
zalostjo spominjal trenutka, ko je ob buénem spremstvu svatov
Alkestido za roko popeljal v svojo hiSo, je jasneje, zakaj Heraklej
vztraja prav pri taki gesti: namiguje na ponovno poroko, na
poroko, ki jo je Alkestida hotela prepreéiti. A ne le namiguje,
nazadnje kar naravnost prepri¢uje Admeta, naj sprejme neznan-
ko, ker si mora tako in tako poiskati drugo Zeno. Admet se nazad-
nje vda. Zelo nerad stegne roko proti neznanki, z glavo obrnjeno
stran od nje, »ko da Gorgoni bi odbijal glavo«*°. Tedaj pa tanéica
pade in pod njo se pokaze obraz Alkestide. Z vstran obrnjenim
Admetovim pogledom in roko na Alkestidini roki, in z odgrnit-
vijo tan¢ice takoj zatem, nam je Evripid precej natanéno narisal
klju¢na prizora tradicionalnega grikega poro¢nega obreda. Na
slavnostno veéerjo na posestvu nevestinega oceta (ali drugega
varuha) je bodoca Zena prisla zakrita s tanéico. Ponodi, ko se je
pojedina konéala, sta se Zenin in nevesta pripravila na kljuéni
trenutek: odhod neveste od enega varuha k drugemu, od oceta k
moZu. Zenin je prijel nevesto za zapestje (ne za dlan - nevesta
prijema ni vrnila) in jo, v spremstvu bakel in pesmi, odpeljal na
svoj dom, pes ali z vozom.®! Zeninova mati ju je popeljala k ognji-

50 Alkestis, v. 1119.

31 Motiv moske dlani na Zenskem zapestju je bil sicer na poslikanih
lonéenih izdelkih najpogosteje uporabljen v kontekstu poroke, vendar je bil
uporabljen tudi v kontekstu pogreba ali smrti. Hermes je bil upodobljen kot
spremljevalec dus (psychopompos), ko v podzemlje (ali do Harona) pelje Perze-
fono, Evridiko ali katero drugo umrlo, drZe jo za zapestje. Motiv so uporabljali
tudi pri prikazih ugrabitve ali ponovne pridobitve Zensk. S tako kretnjo je
Zenin (modki) vselej dokazal premot nad nevesto (ugrabljenko), zaradi &esar
je za Zenske poroko vselej mogode primerjati s smrtjo. - V Alkestis je motiv
uporabljen trikrat. V prizoru Alkestidine smrti umirajoéa pred seboj zagleda
Zemernega Harona v ¢olnu. Njene besede »Vlece me, vlefe - ga vidis? - v
mrtvih domovje!« (v. 260) moramo razumeti prav v kontekstu opisane kretnje.
Podoba vsekakor spominja na trenutek po poroénem slavju, za nevesto zadnji
v dotedanjem ojkosu, ko jo Zenin »odvleée« na voz (pri Haronu v Alkestis gre
za »dvoveselni Eoln na modvirjue, gl. v. 253) in v novo domovanje. Drugié nas
na kretnjo opozori Admet v Zalostinki po vrniwvi s pogreba, ko se spomni
povsem drugacnega prihoda pred svoje domovanje, ko je v hiSo vstopil »ljubo

233



Gregor Moder

§¢u, kjer so ju posuli s suhim sadjem in semeni, da bi zagotovili
plodnost zakona. Eden najbolj zanimivih in na lonéenih izdelkih
najveckrat uprizorjenih dogodkov poroke je bila odgrnitev tanéice
(anakalypteria). Dogodila se je, ko je par vstopil v zakonsko spal-
nico (Ee ne Ze na slavju pri nevestini druzini), simboliziralaje njuno
intimnost, ki je kmalu zatem dosegla tudi svojo telesno podobo.

Tanéica je odgrnjena, in ko Admet vidi, kdo se je skrival pod
njo, se razveseli in se zahvali Herakleju, nenavadno se mu zdi le,
da njegova Zena kar mol&i. Heraklej razlozi, da gre le za vprasanje
spravnih daritev bogovom podzemlja.’? Admet zaukaze veselje,
svoji sredi pa pripiSe, da se mu je Zivljenje zasukalo na boljse.
Alkestis se konéa z ugotovitvijo zbora, da so bogovi mogoéni in
da lahko dosezejo neslutene in nemogoée preobrate. — In res,
kaksen preobrat! Admeta je doletel sam vrhunec tragi¢nega, izgu-
ba neéesa, Cesar ni mogoce imeti, in povrh e najvedji dolg, dolg,
ki ga ni mogoce povrniti. Tedaj pa, kakor da sta se negativnosti
po svoji notranji logiki sprevrgli v pozitivnost: namesto puscob-
nega, muénega Zivotarjenja brez Zene v hisi, pa zato s slabim
slovesom strahopetca in parazita, se mu je posrecila ponovna po-
roka, in sicer ponovna poroka kar s tisto Zensko, ki jo je le nekaj
ur prej odpeljal do groba, posrecilo se mu je nemogoce: poroka z
najboljso vseh mogo¢ih Zena.

Odgrnitev tancice

Popolni preobrat iz nesrece v sreco je omogoéil Admetov gosto-
ljubni sprejem veseljaskega gosta. Gostoljubje je bilo pri tem v

nevesto za roko drzeé« (v. 917). Tretji je kretnja zelo poudarjena: gre za prav-
kar opisano Heraklejevo zahtevo, naj Admet neznanko prime za roko in odpe-
lje v hiso.

52 To se nanasa na dejansko prakso v antiki in pri staroveikih ljudstvih:
ljudi, ki so jih ritvalno pokopali, pa so se potem vrnili med Zive, so zavestno
&im bolj ignorirali, ni se jih smelo poslu3ati in prepovedali so jim udeleZevati
se verskih obredov - vse dokler jih niso z obredom ponovnega rojstva spet
vkljuéili v skupnost. - Gl.: G. G. Betts, nav. delo, str. 181-182.

234



Umri poskoéno

nasprotju z njegovimi prisegami, da Fere vsaj e leto dni ne bodo
sprejemale gostov, prirejale gostij in veselic. Ampak prav to, da
je Admet zmogel gostoljubnost ob tako tragi¢ni usodi, ki ga je
doletela, je prepri¢alo Herakleja, da mu je kraljevsko uslugo po-
vrnil s kraljevskim darilom. In potem je Admetse drugic prelomil
prisego umrli, ko je kljub obljubi, da se ne bo vnovi¢ poroéil, za
roko v zna¢ilni gesti prijel mi¢no neznanko in se jo namenil odpe-
ljati v svoje sobane. Potem pa je tanéica padla in pokazala se je
Alkestida. Dobro znana komiéna situacija (poznamo jo, recimo,
iz Linhartovega Maticka): namesto ljubice se pod krinko skriva
ljubosumna Zena. A namesto da bi presustnika posteno nabunkala,
kar moléi.

Kako to, da je Admet dobil Alkestido prav zaradi dejanja in
z dejanjem, s katerim jo je izdal - namreé s »poroko« z neznanko?
In zakaj se drama sploh toliko ukvarja z Admetom — mar ni juna-
Ska pravzaprav Alkestida, mar si ne zasluZi prav ona najveé pozor-
nosti? Zakaj jo je Evripid pustil mol¢ati? Je s tem hotel poudariti,
da je vse lepe besede, ki jih kar naprej slifimo o Admetu, treba
razumeti ironiéno? Ali je mol&eéa Alkestida ironi¢na nagrada za
Admetovo nezvestobo? In ée je pokonénost Admetove moralne
podobe res treba razumeti ironiéno, kaj je tedaj »sporoéilo dra-
me«, kaj je nevtralni smisel Evripidove ironije? — Mar ni Alkestis
angazirana, tezna drama, ki kritizira druzbo neenakosti med Mo-
skim in Zensko? P. Vellacott je menil, da Evripid svojih politiénih
staliS¢ in mnenj ni razglasal, kar pa naj Se ne bi pomenilo, da jih
ni imel. Po njegovem je zato Alkestis treba interpretirati prav
kot druzbeno kritiko. T. G. Rosenmeyer je zagovarjal podobno
misel, ko je zapisal, da Evripid kot odli¢en dramatik pri izrazanju
svojih stalis¢ ni bil neposreden; svojih likov ni razlagal, ampak
jih je postavil v polozaj. Toda tezava druzbenokriti¢ne interpre-
tacije Alkestis ni samo v tem, da grika drama, grobo in na splosno
receno, ni imela druzbenokriticne vloge (prej narobe), in ne samo
v tem, da je pojem angaZirane literature mogo¢ samo v posebnih
zgodovinskih okolis¢inah, na zgodovinski podlagi larpurlartizma
in »neodvisne umetnosti« — temve¢ tudi v tem, da v besedilu zanjo

235



Gregor Moder

ni eksplicitne podpore in zato sloni na Sibkih temeljih: samougiba-
mo lahko, kaj bi povedala Alkestida, &e bi ji bilo dano govoriti.

Vsekakor so interpretacije, ki se zadovoljijo s tem, da zabele-
zijo povrsinski vtis besedila, in le potrdijo, da je - po vsem videzu
sodet — Admet spostovana, ¢astna in moralno neoporeéna oseba,
nezadostne in neustrezne za razlago dvoumnosti in ironij, ki
razjedajo pravljiéno tkivo drame: prekrivanje in travestija obredov
poroke in pogreba, izkljuéujoée nasprotje med drzavniskim
gostoljubjem in obrednim Zalovanjem, neumestljivost konca. Pod
vidno povrsino tli globina - vendar ne globina Platonove ideje,
globina oem nevidnega bistva, ali globina »prikrite poantes,
glede na katero se resnica, se pravi pravilna moralna ocena Ad-
meta, proizvede s preprosto inverzno operacijo, po kateri namesto
gostoljubnega kralja dobimo strahopetnega pol-moza, moskega
Sovinista, ki Zivi na ra¢un Zensk - nekako tako, kakor je trdil Feres.
Ironije vsekakor kazejo nekaj, kazejo na globino, ampak taka
globina je Eisto negativna, dolocena je izkljuéno kot nepovriinsko
nevidno, kot rez povrsine. Pri branju Alkestis je ironije mogoée
spregledati - tako branje je gotovo nezadostno. Ironije je mogoce
razumeti kot prikriti del povrSine, ki zahteva ostrej$e oko, jasnejsi
pogled, da izluséi njihovo resnico in jo primerno razgrne - v tem
primeru je branje zavezano univerzalni, kontinuirani transparent-
nosti.>* Sam menim, da tisto, kar je bilo z Evripidovimi dvoum-
nostmi in ironijami v zapisu drame preskoceno, ni neka tezje
zaznavna, vendar osrednja vsebinska, povriinska, pozitivna poanta
(recimo: Admet je homoseksualni Sovinist™), glede na katero naj
se uredi razumevanje drame - v dvoumnostih in ironijah
preskoceno je preskoceno neke druge vrste.

Z odgrnitvijo tanéice se je zgodil preskok med tragiko vseh
tragik in neverjetno sre¢o. Ne kontinuiran prehod, temve¢ izklju-

53 Althusser je tako branje oznaéil za verski mit o branju, gl.: Althusser,
nav. delo.

3 Takemu razumevanju drame se vEasih pribliZajo analize M. Sunéi (gl.:
nav. delo 2001 (a)) in predvsem ideja za uprizoritev S. Slaplak (gl.: nav. delo).

236



Umri poskoino

¢ujoca odloditev, nenaden skok: resitev Alkestide je posledica pre-
loma z zalovanjem. Zalovanje, samopomilovanje in obsodba na
bedno Zivljenje so bili nenadoma odrezani in so se umaknili
menjavi, gostoljubju in sreéi. C. Segal je menil, da je pri Alkestis
komedija vdrla v tragedijo, da je Heraklej preprosto presekal tok
dogajanja.’® Vsekakor je med tragedijo in komedijo v Alkestis le
preskok, vendar pa bistveni del komike ne pride s Heraklejem
od zunaj, temve¢ je proizveden kot notranja nujnost tragi¢nega
stopnjevanja (v tem smislu je Admet komiéen Ze v prizoru slovesa,
Se pred Heraklejevim prihodom). Gre za obrat od tesnobe, ki
Admeta zajame ob najbolj tragiénem od tragi¢nih dogodkov, ko
je zaradi Cistega daru vrZen pred Cisto eksistencialno zadolZenost/
krivdo (Schuldigsein), ko ne ve veg, ali naj Zivi ali umre, gre za
obrat od heideggrovske tesnobe k heideggrovski odlocenosti, ko
ne poskusa ve¢ nemogocega, namreé oddolziti se za ¢isti dar,
ampak ga preprosto, z nekaj Heraklejeve pomoéi, sprejme. Mimo-
grede, temu bi, v nasprotju s heideggrovskim moralizmom, lahko
rekli heideggrovska etika: presekati Zalostne poskuse oddolzitve
z eksplozivnim sprejetjem daru. — Preskok od grozljive tesnobe
v neverjetno sreco se je torej zgodil v trenutku. In kaj je bilo v
preskoku preskoceno? Mar ne ravno darovalec ¢istega daru, Bog,
ali Zenska?

Domnevati, da ima preskoéeno to ali ono pozitivno vsebino,
bi pomenilo, ravno ne zmodi preskoka. Heideggrova kritika meta-
fizike je bila v Biti in asu usmerjena proti spontanim teZnjam,
da bi tesnobni praznini, ni¢u, ki dolo¢a eksistencialno zadolze-
nost/krivdo, pripisali pozitivne lastnosti osebe (da bi na mesto
biti narisali Boga), da bi fenomenu klica vesti, pri katerem se
pokaZe eksistencialna zadolZenost/krivda, pripisali Klicarja.
Metafizika s takim pocetjem, ko domnevno spominja na pozab-
lieni izvor in razkriva smisel bivanja, proizvaja ravno pozabo
izvora, pozabo vprasanja, pozabo biti: metafizika eksistenci pod-
klada Se nekaj cez eksistenco segajocega — gre pa za to, da je eksi-

%3 Gl.: Segal, nav. delo 1993, str. 42.

237



Gregor Moder

stenca Ze sama na sebi &ezsebna.’® Dokler tragedija domneva, da
je tisto, kar je izgubila, pozitivnost ali vrednost, seveda ne v obliki
necesa konkretnega, pa vendar nekaj resni¢nostnega — ostane
tragedija. V najboljsih tragedijah (recimo v Antigoni in v Kralju
Ojdipusu, pa pri Ahilu) je bilo tisto izgubljeno kar najbolj subli-
mirano: ugasajoci zakoni bogov, stari ¢asi, ko so ljudje e verjeli
v usodo in prerokbe,’” v »boj, junake sloveéi«*®. V Evripidovi
Alkestis pa je tragediji notranja teZnja po izgubi same izgube prig-
nana v dejanskost: Admet ni izgubil le tistega, kar je v tragedijah
naceloma ravno nemogoée izgubiti, namre¢ svojo smrt, temveé
tudi predvsem tisto, esar sploh ni mogoée imeti (najboljio vseh
mogo¢ih Zena). Izgubljeno ni ni¢ vsebinskega, temve¢ éisto for-
malna moZnost izgube, tako je Evripid od za tragedijo znadilnega
neskonénega odlaganja tragedije sko¢il neposredno k odlogu in
razbil verigo posredovanja. V skoku ni bilo ni¢ preskoéeno, nié
ni ostalo »zunaj«, odloZeno, izgubljeno, pozabljeno: skok je pre-

56 Gl.: Heidegger, nav. delo 2001, § 57. - Heideggrov paragraf o klicu
vesti nam ponuja zgoi&eno formulacijo razloga, zaradi katerega je za Admeta
stik z lepo neznanko grozljiv, da se obrne stran, kakor bi Gorgoni sekal glavo:
»Der Ruf redet im unheimlichen Modus des Schweigens.« (Prav tam, str. 277,
kurziva je Heideggrova.) Lepa, a moleca in pasivna neznanka, bolj podobna
kipu Alkestide, omenjenem v prizoru slovesa, kakor Alkestidi, je podoba, ki
pri Admetu do vrhunca stopnjuje vrZenost pred eksistencialno zadolZenost,
pred dolg, ki ga dolguje umrli za Cisti dar. Njegova groza je zgoidena v tej
gorgonski podobi - tik zatem pa je grozljiva glava odsekana, tanéica odvrzena
in drama doseze komiéno razresitev.

57 Nadvse zanimiv je seveda Ojdipov primer, ki ga sicer ni mogoée do
potankosti razloZiti po predlaganem vzorcu, Pa vendar: ko bi njegovi starsi in
on sam verjeli v prerokbe, bi se te sicer izpolnile, vendar ne bi bilo tragedije.
Svet bi bil sicer krut, a 3¢ vedno bi bil svet pravljice. Samo zato, ker prerokbam
niso verjeli, saj so kot najbolj modri ljudje (Ojdip je ukanil Sfingo) prav dobro
vedeli, da gre za golo praznoverije, in jim paé niso zapadli, pa vendar so jim
raje §li s poti, samo zato je tragedija sploh mogo¢a. Njeni uéinki v Sofoklejevi
drami so sicer, mimogrede, prej grozljivi kot Zalostni, Kralj Ojdipus je, nekoliko
naivno re¢eno, blizje grozljivki in celo detektivki kakor Zaloigri. - O razmerju
med pravlji¢nim in grozljivim v kontekstu freudovskega pojma utajitve gl.: R.
Pfaller, nav. delo 2005.

5% Homer, Iliada, spev XII, v. 323.

238



Umri poskocino

sckal ravno z »zunanjostjo«, z odlogom, z izgubo, s pozabo, za-
obrnil je tesnobo nemogocosti oddolzitve v odlogenost sprejetja
daru in proizvedel komiko in pomnoZeno, neverjetno sreco. Evri-
pidova ironija torej ne prikriva temaéne resnice ali zaupnih
pomenov, ampak prikriva, povedano v znani formuli, le golo dej-
stvo, da pravzaprav nima &esa prikriti. Na koncu drame vidimo
ubogega Admeta, ki je Custveno Ze tako na psu in izmuéen od
vsega hudega, da celo v nakljuéni neznanki vidi Alkestido: njene
postave je, podobne hoje, enako je oblecena ... in tedaj mu Hera-
klej zakli¢e: toda, nikar naj te ne preslepi! — ona je Alkestida!

Uporabljena literatura

Euripides, 1960, » Alkestis«, Bakhe; Alkestis; Fenicanke [prevedel Anton
Sovre], Ljubljana, Drzavna zalozba Slovenije.

Homer, 1992, Iliada [prevedel Anton Sovré], Ljubljana, Mihelaé.

Sofokles, 1996, Antigona; Kralj Ojdipus [prevedel Kajetan Gantar],
Ljubljana, Mladinska knjiga.

Louis Althusser, 1996, »Du ‘Capital’ i la philosophie de Marx«, Lire le
Capital, Pariz, Presses Universitaires de France, str. 2-79,

Aristoteles, 1982, Poetika, Ljubljana, Cankarjeva zalozba.

G. G. Betts, 1965, »The Silence of Alcestis«, Mnemosyne, 18, str. 181~
182.

Synneve des Bouvrie, 1990, »Euripides Alkestis«, Women in Greek
Tragedy, An Anthropological approach, Norwegian University Press,
str. 193-213.

Mladen Dolar, 2004, »Komedija in njen dvojnik«, Problemi, it. 3-4, 1.
XLII, Ljubljana, Drustvo za teoretsko psihoanalizo, str. 257-282.

Sigmund Freud, 1994, Das Unheimliche, Ljubljana, Drustvo zateoretsko
psihoanalizo.

Justina Gregory, 1979, »Euripides’ Alcestis«, Hermes, 107, str. 259-270.

Martin Heidegger, 1957, Identitat und Differenz, Pfullingen, Verlag
Giinther Neske.

—, 2001, Sein und Zeit, Tubingen, Max Niemeyer Verlag.

Albin Lesky, 1966, »Der Angeklagte Admet«, Gesammelte Schriften,
Bern; Miinchen, str. 281-294.

239



Gregor Moder

-, 1972, Die tragische Dichtung der Hellenen, Gottingen, Vandenhoeck
& Ruprecht.

Nicole Loraux, 1993, »Tragiéni naéin uboja Zenske«, Zenska v grki
drami, Ljubljana, Studentska organizacija univerze, str. 159-197.

Jan Kot[t], 1972, »Alkestida pod velom«, Jedenje bogova: studije o
grckim tragedijama, Beograd, Nolit, str. 83-110.

Friedrich Nietzsche, 1995, Rojstvo tragedije iz duba glasbe, Ljubljana,
Karantanija.

-, 1999, Jenseits von Gut und Bose; Zur Genealogie der Moral, Munchen,
DTV

Gregor Moder, 2000, »Ahilova jeza«, Dialogi, $t.7-8,1. XXXVI, Maribor,
Aristej, str. 34-44.

Robert Pfaller, 2002, Die Illusionen der anderen, Frankfurt na Majni,
Suhrkamp.

-, 2005, »Domaéna tujost, grozljivo, komiéno«, Problemi, st. 1-2, L.
XLIII, Ljubljana, Drustvo za teoretsko psihoanalizo, str. 131-158.

Platon, 1995, DrzZava, Ljubljana, Mihelaé.

Rush Rehm, 1994, Marriage to Death: The Conflation of Wedding and
Funeral Rituals in Greek Tragedy, Princeton, Princeton University
Press.

Thomas G. Rosenmeyer, »Alcestis«, The Masks of Tragedy: Essays on
Six Greek Dramas, New York, Gordian Press, str. 201-248.

Suzanne Said, 1993, »Zborovalke: Zenske, ekonomija in politika«,

Zenska v grski drami, Ljubljana, Studentska organizacija univerze,
str. 35-88.

Charles Segal, 1993, »Alcestis«, Euripides and the Poetics of Sorrow. Art,
Gender, and Commemoration in Alcestis, Hyppolytus, and Hecuba,
Durham in London, Durham University Press, str. 37-86.

-, 1997, Dionysiac Poetics and Euripides’ Bacchae, Princeton, Princeton
University Press.

Bruno Snell, 2000, Die Entdeckung des Geistes: Studien zur Entstehung
des europaischen Denkens bei den Griechen, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht.

Svetlana Slapsak, 1995/96, »Evripidova Alkestida: Zenska s pokopaliséa«,
Maska, let. 6, $t. 1/3, str. 57-58.

Maja Sunéié, 2001 (a), » Alkestida: philia in xenia v igri menjav od religije
do erotike«, Keria, let. 3, st. 2, str. 77-102.

240



Umri poskoino

-, 2001 (b), »Simbolika postelje v Evripidovi Alkestidi«, Keria, let. 3,
st. 1, str. 35-50.

-, 2003 (a), Alkestida v imaginariju: invencija soproge v antiéni Grdiji;
[doktorska disertacija, mentorica Svetlana Slapsak], Ljubljana,
[Maja Sunéig).

-, 2003 (b), »Simulacrum ljubezni«, Keria, let. 5, $t. 2, str. 85-96.
Philip Vellacott, 1975, Ironic drama: a study of Euripides’ method and
meaning, London; New York, Cambridge University Press.
Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet, 1994, Mit in tragedija v stari

Gréiji, Ljubljana, Studentska organizacija Univerze.

Paul Veyne, 1998, So Grki verjeli v svoje mite?: esej o konstitutivniimagi-
naciji, Ljubljana, Zalozba */cf.

Otto Vicenzi, 1960, » Alkestis und Admetos: Versuch ciner Euripides-
interpretation«, Gymnasium, 67, str. 517-533,

Janez Vrecko, 1997, Atiska tragedija, Maribor, Obzorja.

-, 1994, »Alkestis — igra o navidezni smrti«, Dialogi, str. 11-38.

Froma L. Zeitlin, 1993, »Igrati drugega: gledalisée, gledaliskost in Zensko
v griki drami«, Zenskav grski drami, Ljubljana, Studentska organi-
zacija univerze, str. 1-35.

Alenka Zupanéi, 2004, Poetika: druga knjiga, Ljubljana, Drustvo za
teoretsko psihoanalizo.

Walter Zircher, 1947, »Alkestis«, Die Darstellung des Menschen im
Drama des Euripides, Basel, str. 24-42.

241



W M-vmu-l
l&;mm ulmnbm! sns{ldol A&O

:‘nmz ftr. 3444, Io\* pd¥olel snsilduit foan
YA shis doue sV iowrth Bny sisadtAd 0095 ixnsaiWiair()
Svhrkaml £E2-X12 an xa mumsnm(o -noumunsrm

- 3005, .,)mnzr} um AR rmw:m[
- X1gH, }w@,ﬂ" “tﬂmmm ﬁ@ Belthd el bl

- odens n‘;f?a"o;eﬂ&fg Bﬁft&& ﬂﬁ‘ib hngl- E0RF uilsisX I smand

Nﬁ Xﬂ'&\luﬁ ik ibal¥gy < nd

uneral Rituals in Greek Tragedy, Prigtearms BT Ao 51y

&3 ow% Lnsilduid .ugu\ni ngwh nimo‘\ 200L 3i5nsqul sdasiA

i homas G, Rosenmeyer, »Alcestise; THe ‘MMOMIOQ)& 13

i REASESEE S0 TR Tl -zﬁwﬂﬂ’lfmi wodbie vasleW
Swzanne Said, 1993, »Zobompaieare 46it AMGEIAW spwiClka-.

Zenska v griki drami, Liubljana, \'udv-n’wz-‘r'amz.cx;a upiverze,
str. 35-88.

Charles Segal, 1993, sAlcestiss yEmripides md the Poetics of Sorvow. Ar:,
Gender, and Commemoration in Alcestis, Hyppolytus, and Hecuba,
Dugham in Loadar;, Durham University Press, str. 37-86. ¢

. - 1997 s Dranysiac Poetics and Exrwdc: Badra,anp, Prmcuon
Umvcmty Press v




Oskar Panizza

Tadej Troba

Oskar Panizza, rojen leta 1853, torej ¢lovek druge polovice 19.
stoletja, je bil vse mogo&e. Zelel je postati operni pevec, bil iz§olan
zdravnik in psihiater, postal pesnik, nato pisatel;j, bil zaprt — in,
seveda, konéal v umobolnici. Ze kratek sprehod po naslovih nje-
govih del je zgovoren: O mielinu, pigmentu, epitelijib in mikroko-
kih v sputumu, Genij in blaznost, Realizem in pietizem, Psichopa-
thia criminalis, Kristus v psihopatoloski luci, Tovarna ljudi itd.
Zaradi poglavitnega dela, »nebeske tragedije« Ljubezenski koncil
je mimogrede postal Se lastni advokat. Poleg vsega drugega je
objavil Se razpravo, kjer v petnajstih tockah zagovarja prostitu-
cijo, prav tisto obrt, ki mu je prinesla sifilis.!

Povsem dobesedno — Oskar Panizza ni bil proizvod ljubezni,
temve¢ spora, plod, ki je bil rojen iz konflikta. Njegova pred-
zgodovina je namre¢ naslednja: Mathilde Speeth, nemska prote-
stantka, in Karl Panizza, katolik italijanskega porekla, sta se znasla
v sporu, kako vzgajati bodoce otroke, protestantsko ali katolisko.
V tej situaciji sta njuni druzZini sklenili zanimiv kompromis: ée bo
prvi otrok fant, bodo vsi otroci katoliki, ée deklica, protestanti.
A Karl Panizza ni ¢akal na prst usode in je Mathilde postavil
pred izvrieno dejstvo: nekega dne sta se sprehodila do Zupniica,
kjer je ni¢ hudega sluteco protestantko Ze ¢akala pogodba ... In

! Te in vse nadaljnje biografske podatke &rpamo iz monografije Petra D.
G. Browna, Oskar Panizza. His Life and Works, Peter Lang, New York &
Bern 1983, dostopne na naslovu http://www2.newpaltz.edu/~brownp/
panizza/OP-lifeandworks.htm.

243


http://www2.newpaltz.edu/~brownp/

Tadej Troba

res, Ceprav je bil prvi otrok Zenskega spola, so morali otroci na
protestantizem pocakati nekaj let, da je Karl na smrtni postelji
soprogi podelil blagoslov za prevzgojo otrok. Cerkev pa je bila
vztrajna, oletov blagoslov oznaéila kot blagoslov nepristevnega
in druZina se je morala preseliti v Prusijo; skozi sodne mline je
moralo preteci Se precej vode, da je ocetov blagoslov potrdil se
kralj Maksimiljan II.

A tudi ta predzgodovina ima svojo predzgodovino: tudi
Mathildini materi se je zgodilo, da je moz, katolik, kr3il istovrstno
(pisno) pogodbo, obljubo protestantske vzgoje, in Mathilde so
nemudoma krstili. A Bog je v Nem¢iji o€itno na strani protestan-
tov. Komaj dva meseca po Mathildinem krstu je kriitelja pogodbe
zadela bozja kazen. -

Ta konflikt je Panizzo spremljal celo Zivljenje in vecinanjegove
literature je tako ali drugace blasfemiéna in antikatolicistiéna - nje-
gov tekst Der teutsche Michel und der romische Papst je bil leta
1940 ponovno objavljen pod naslovom Deutsche Thesen gegen
den Papst in dobil status kvazi-uradnega nacisti¢nega spisa. Zdi
se torej jasno — Operirani Zid je brzkone resnica Panizze, tekst,
v katerem je lovek, rojen v konflikt katolicizma in protestantiz-
ma, konéno nasel zunanjega sovraznika. -

Operirani Zid je na prvi pogled zgolj bizaren antisemitskitekst.
In res je bizaren antisemitski tekst. Karikatura Zida ne bi mogla
biti bolj popolna. Nosi generi¢no ime: [tzig Faitel Stern jenaslednik
Veitela Sterna iz Freytagove uspesnice Soll und Haben iz leta 1855;
njegova statura je popolnoma skrivenéena, zravnati ga ne morejo
niti najbolj3i krojaéi; nos je kajpak »Zidovski«, ustnice mesnate,
brada koniéasta; renéi, mijavka, meketa, grgra, krili z rokami, se
ziblje levo in desno v pasu, pri tem pa se obilno slini. Kot se za
Zida spodobi, je tudi nesramno bogat - a zanimivo, ne skopuh. Je
Zid, ki trosi ravno toliko, kot se slini. In zelo pomenljivo, njegov
Platiam! je ravno sprozilna tocka asimilacije.

V tem tekstu je stereotip Zida glavni lik in vsa zgodba. Zlo
nima protipola v Dobrem (pri Freytagu je to Nemec Wohlfahrt),
Itzig Faitel ni antagonist kakSnemu protagonistu. In ravno ta

244



Oskar Panizza

odmik bralcu tedanjega (pa tudi danadnjega) ¢asa onemogociudob-
no pozicijo, kjer bi figura Zida delovala kot opora lastni nacio-
nalni substanci. Kratko receno, ker Itzig Faitel ni antagonist pro-
tagonistu, sama zgodba postane prikaz notranjega antagonizma
nemskosti.

A pojdimo po vrsti in si oglejmo izhodi§éno stanje. Soo&eni
smo z nenavadno zmesjo stereotipa in bliznjika: pripovedovalec
namre¢ Ze takoj na zacetku Itziga oznaéi kot najboljsega prijatelja
in kot —fenomen. Ce je oris klasiénega stereotipa povsem enosta-
ven - ni nakljugje, da stereotip najboljsi izraz dobi v karikaturah -,
pa v trenutku, ko pride preblizu, postane fenomen, njegov opis
pa jeziku povzroéi nepremostljive preglavice. »Treba bi bilo
lingvista, koreografa, estetika, anatoma, krojaéa in zdravnika za
norce, da bi popolnoma dojeli in razlozili Faitelovo celotno
pojavo, kako je govoril, kako je hodil in kaj je poéel.« Zdi se, da
jezik odpove in Panizza se mora zatei na njegovo mejo, na mejo
same nems¢ine, skorajda izumiti nov jezik (o emer se je mogoce
prepriati ob branju teksta). In dodatno, tudi sam Faitelov jezik
se giblje na meji in prehaja v golo performativnost, seZeto vdveh
»jezikovnih partikulah«, ‘menerd in Deradang. In kjer odpove
jezik, skusa presezek odpraviti moderna tehnika.

In seveda, ni Itzig Faitel sam tisti, ki mu na misel pride ta
»pretvorba v modernem smislu«. Pretvorbo predlaga sam pripo-
vedovalec, prav tisti, ki svojo nenavadno druzbo utemeljuje z
antropoloskim zanimanjem, a govorice, ki so se pricele Siriti o
tej udaski navezi, so sprozile misel, da tako ne more veé napre;.
Pri¢ne se projekt. Najprej se odpravita k ortopedu, a klasi¢ni
ortoped je brez moéi, predlaga pa znamenitega anatoma iz
Heidelberga, profesorja Klotza.? Tehnike pretvorbe se gibljejo
od strogo fiziénih (sprememba barve las, nategovanje in lomljenje

? Eric Santner, ki v svoji monografiji o Schreberju poda krajsi komentar
Operiranega Zida, ima seveda prav, ko Klotzove postopke oznaéi kot »posast-
no parodijo Moritza Schreberja«. Cf. My Own Private Germany, Princeton
University Press, Princeton 1996, str. 114.

245



Tadej Troha

kosti) do jezikovnih, ko Faitela nems¢ine uéijo na novo; a psiho-
fizika je v sebi nerazloéljiva, zato izhajajoé iz teze, da je sedez
duse morda enostavno kri, izvajajo transfuzije klene nemske krvi
iz Schwarzwalda.

A tu ni mesto za opisovanje podrobnosti, zato na hitro pre-
idimo 3e k zadnji fazi: »A eno je $e manjkalo: to dragoceno
pridobljeno Elovesko raso je veljalo razploditi. Novo pleme naj
se cepi z najfinej$im zahodnim poganjkom. Plavolasa Germanka
naj pomaga ohraniti s ¢udovitim naporom pridobljeni rezultat.
Tako je govorila teorija. V praksi se je to glasilo: revna, a ¢edna
uradnikova h¢i svetloplavih las Othilia Schnack naj poda roko
enormno bogatemu sinu posestnika Siegfriedu Freudensternu.«
Na poroéni gostiji se zgodba klavrno konéa. Faitelova stara narava
(pod vplivom alkohola) sprva zlagoma, nato pa v silovitem
izbruhu ponovno pride na dan. -

Na tem mestu bi bilo seveda najlaze povleéi sklep: enkrat
Zid, vedno Zid - a tedaj bi po vsej logiki analogen sklep moral
veljati tudi za Nemca: enkrat Nemec, vedno Nemec — a Eemu
potem vsa antisemitska paranoja?’ Namesto tega se naivno vpra-
sajmo: Kje je bila napaka? In res jo najdemo. Zgoraj smo omenili
transfuzije kot posledico teze, da je sedez duse kri - a ta postopek,
pa tudi sama teza, sta strogo gledano pomozni reditvi. Prva
moznost, ki pa »zaradi jezikovnih preprek« spodleti, je bila pot
v Anglijo.

»Faitel je slifal o tisti cednostni, nedoloéljivi germanski dusi,
ki lastnika obdaja kot vonjava, od katere élovekova narava prejme
svoje bogate zaklade in ki tvori $ibolet germanskih nacij, ki jo
vsak, ki jo poseduje, pri drugem takoj spozna. To duso je Faitel
zelel imeti. In Ee ni mogel imeti pristne kolonjske vode, je Zelel
ponaredek. To duso si je Zelel prisvojiti vsaj v njenih izkazovanjih,

3 »Noben antisemit ni nikoli poskusal razloZiti, zakaj je bilo arijce tako
lahko poZiditi, medtem ko Zidov ni bilo mogoée arizirati.« Léon Poliakoy,
The History of Antisemitism, volume IV. Suicidal Europe, 1870-1933, Univer-
sity of Pennsylvania Press, Philadelphia 2003, str. 18.

246



Oskar Panizza

v njenih pojavitvah. Svetovali so mu pot v Anglijo, kjer je naju
najcistejsi ekstrakt te germanske duse.« Najéistejsi ekstrakt ger-
manstva se torej ne skriva v krvi klenih schwarzwaldskih kmetic,
temveé na Otoku. Identiteta nemstva je Ze sama dislocirana in
neuspesno prizadevanje Zida, da bi postal Nemec, je zgolj drugi
izraz samega nemstva, da bi postalo nemstvo. A Se veé, morda je
tudi vera v angleski ekstrakt duse prazna. Anglija je morda kraj
Cistosti duse, a tudi angleske bolezni, rahitisa: »... a kdo bo zmogel
ponovno izravnati vase angleske kosti?«

Panizzov Operirani Zid je subverzivno besedilo, ne da bi
prenehalo biti antisemitsko; natanéneje, subverzivno je ravno
zato, ker sam antisemitizem razvije do lastne sprevrnitve. V kaks-
nem smislu? Ponovno velja poudariti, da v tekstu umanjka Faite-
lov protipol - to ni profesor Klotz, to kljub svoji nedolZznosti ni
niti nevesta Othilia, niti gospa Schnack, ki se je kitila s Freuden-
sternovimi briljanti v uSesih, prav gotovo pa ne tudi gospod
Schnack, mali uradnik, ki je glavo ravno tako kot Faitel tis¢al k
tlom. Preostane torej edino pripovedovalec - a Eeprav je slovni¢no
prvoosebni, je njegov diskurz diskurz Drugega. Pripovedovalec
je tu natanko »govorilo«, je naéin, kako se Drugi sooi s stereo-
tipom kot bliznjikom. Natanéneje receno, dejstvo, da gre za bese-
dilo, v katerem antisemitizem ni v nikogarsnji sluzbi, temve¢ je
sam sebi namen, proizvede polozaj, v katerem se Drugi soo¢i s
samim seboj kot bliznjikom, ko je Drugi — implicitni ne-zidovski
bralec* = sooen z lastno neidentiteto, identiteto-menera .
Deradang!

* Cf. Santner, op. cit., str. 127.

247



o

mm snssiq awwu-
naj pomaga ohmmu s shidend: &1 OBV OmiOY
idaah 90 golibsgad anvisiwguelal WleinninnQ ma‘l edna
Qmva I canvistiovdu ko oieadn s A sodmimoriasiind oladsasg
“alnd oo vsigrrorqaomenl pboriwsennssifiiaoki Se e i o165
lisdadinapungder slivasbueg bil oo Wiuleim carana
W%[Mnﬂ‘w;mm:gdcqu 0rpdaqisngiveh
pohisiolof pridkalantde? sqeoy bin silid1O s3esvan itin
boqab& ulm -6q OV 0y waagl dlizalury jmnitlid lilpivambia;
Visdio banis P10 odmaanwsy avsly ol wliabaus s Aosndad |
andianaaal wrqes s anlendhovogiqanibednorensizosd. mek:

" larebevoqu ageginG auatib srleibogen ot dodaeosymg.

-terane allooRignlhasaddd aiden.aidolizo Fags olassen s of
e0d b5y kb ipviciobcnnics siradnateVlimediing I 10l magiy
ot Paumvadivie iintugadi yin tedsitinsensimoraahy, Hib .
bz igiiCl o Mwm;ﬁbﬂwmm idbilmge
MW imbilgrai - igind s 0d .modijniild 104 jodsz mimas
- bvinameaatilanhi rnitaching stesbd madenr miinlsd
kl lastnika obdaja kot vonjiva, od kitere dlovekova ndgmlneQe
svoje bogate zaklade in ki tvori Jiboler germanskib nacij, ki jo

% vsak, ki jo poseduie, pri drugem takoj spozma. To duio je Faitel 3
oo, Rele) imeni. In S 03 mogel imeti pristne kolonjske vode, je Zelel:
. ponaredek. To duisije Jelel prisvojiti vsaj v njenih izkazovanjih,




Operirani Zid'

Oskar Panizza

Al preden mignil bi z oémi,
o ¢udeza neznane!

lej! s konjika se plajs zdrobi,
ko capice sezgane.

Ni ga lasu na glavi veg,

z lasmi mu pade koZa pre;

Biirger, Lenora?

Nihée me ne bo grajal, &e Zelim postaviti spomenik svojemu pri-
jatelju Itzigu Faitelu Sternu, vsaj kolikor je to v mojih moéeh. In
skoraj se bojim, da té ne bodo zados¢ale. Itzig Faitel Stern, moj
najboljsi prijatelj na univerzi, je bil namre¢ fenomen. Treba bi
bilo lingvista, koreografa, estetika, anatoma, kroja&a in zdravnika
za norce, da bi popolnoma dojeli in razlozili Faitelovo celotno
pojavo, kako je govoril, kako je hodil in kaj je poel. Da bo po
vsem recenem moja predloga ponudila zgolj skrpucalo, se ne gre
¢uditi. Vendarle se zanaSam na svojih pet ¢utov, ki po danes
prevladujoéi literarni Soli docela zado$¢ajo za tvorbo umetnine;
ne da bi se veliko spraseval po zakaj in kako ali da bi poskusal z

! [Naslov izvirnika Der operirte Jud’. Prevod je narejen po elektronski
izdaji, dostopni na naslovu www.ebook-bibliothek.org.]

2 [Navajamo Presernovo prepesnitev. lzvirnik se glasi: Ha sieh! Ha sieh!
Im Augenblick / Hubu! Ein grafilich Wunder! / Des Reiters Koller,Stiick fiir
Stiick, / Fiel ab, wie miirber Ziinder. / Zum Schidel, obne Zopf und Schopf, /
Zum nackten schadel ward sein Kopf;]

249


http://www.ebook-bibliothek.org

Oskar Panizza

umetnisko motivacijo ali celo transcendentalno konstrukcijo. Ce
namesto umetnine nastane komedija, naj odgovornost nosi Sola. -

Itzig Faitel je bil majhen ¢okat moski z na desni nekoliko
dvignjenim ramenom in prikonienimi kurjimi prsmi, na katerih
je vselej nosil Siroko plastronasto kravato iz tezke svile, ki jo je
krasil matiran ahat. Poklopca suknji¢a na obeh straneh kravate
sta vselej tekla z desne zgoraj proti levi spodaj, tako da si takrat,
ko je Faitel hodil vzdolz robnika, dobil vtis, da ga zanasa s ploé-
nika ali da hodi v diagonali. Faitel ni Zelel sprevideti, da ta
konfiguracija njegovih oblaéil izvira iz rombastega zamika njego-
vega prsnega kosa, in je strasno bentil nad kr$¢anskimi krojaéi.
Obleke, ki jih je nosil, so bile vselej iz najfinejSega kamgarna.
Obligje Itziga Faitela je bilo kar najbolj zanimivo. Zal ga ni videl
Lavater.’ Gazelje oko hruskasto motnega sijaja je plavalo v 3irokih
ploskvah kot Zamet gladke, lahno rumeno tingirane koZe na éelu
in licih. Da se je iz njega cedilo, je bilo onkraj Faitelovih moéi.
Itzigov nos je imel tisto visokosvecenisko obliko, kakrino je Kaul-
bach* v »Uniéenju Jeruzalema« posodil najbolj sprednji in najbolj
markantni figuri svoje slike. Obrvi so bile res zaras¢ene, a Faitel
Stern mi je zagotovil, da je to zelo popularno. Vedel je tudi, da
bodo ljudje s tak$nimi obrvmi neko¢ utonili; a to je razoroZil tako,
da je zagotovil, da nikoli ne gre na ladjo. Ustnice so bile mesnate
in nagubane; zobje iz najcistejSega kristala, med njimi so pogosto
ob nepravem ¢asu zazijale modrikasto rdece debele dlesni. Brada
in brki so bili povsem neporaiceni, saj je bil Faitel Stern Se zelo
mlad. Ce omenim 3e toliko o prijateljevih nogah, da so bile oksa-
ste, a vendarle ne prav pretirano zakrivljene, se mi zdi, da sem
Itzigovo silhueto nekoliko naznaéil. O nestetih obrockastih érnih
kodrih na njegovi glavi bom govoril 3e kasneje. - To je bil torej
studiosus Stern v mirovanju. A kdo, kateri klovn, kateri imitator

3 [Johann Kaspar Lavater (1741-1801), pesnik in fiziognom, avtor dela
Physiognomische Fragmente zur Beforderung der Menschenkenntnis und
Menschenliebe.)

* [Wilhelm von Kaulbach (1804-1874).)

250



Operirani Zid

dialektov, kateri grimasar mi pomaga, da predstavim Itziga, ko
je hodil, ko je govoril in gestikuliral. Ze res, Itzig mi je dejal, da
izvira iz francoske druZine in je bil vzgajan francosko; Ze res, govo-
ril je nekak3no, pa éeprav mehaniéno povsem zamaknjeno
francos¢ino; a nesreca je bila, da je Itzig prekmalu prisel v bliznji
Pfalz in izgovorjene glasove tega plemena posrkal s tako slastjo,
kot bi 5lo za med in mleko. Ze res, Itzig je znal govoriti tudi
visoko nemséino; a tedaj to ni bil Faitel, temve¢ nalispana lutka.
Ko je bil Faitel sam zase in se mu ni bilo treba Zenirati, takrat je
govoril pfalsko - in Se nekaj. Vendarle prej Se nekaj opazk o
njegovem premikanju in agitacijah. — Itzig je med hojo stegna
vselej dvigal skoraj do visine popka, tako da je bil nemalo podoben
storklji. Pri tem je glavo vselej tiséal tesno v plastronasto kravato
in srepo zrl v tla. Dejansko bi lahko pomislili, da pri dviganju
nog ne bo znal premeriti sile in bo stopil ¢ezse. Pri boleznih hrbte-
njaée nastopajo podobne motnje; a Itzig ni bil bolan na hrbtenjagi,
saj je bil mlad in negovan. Ko sem ga neko¢ vprasal, zakaj hodi
tako ekstravagantno, je dejal: »De kam pridem!« — Prav tako je
imel tezave z ohranjanjem ravnotezja in med hojo so izpod
kodrov na éelu pogosto tekle kaplje znoja. Tilnik je bil pri mojem
prijatelju zelo moéno in krepko razvit; kot sem domneval, zaradi
tezav in dela, ki ga je imel, da je glavo dvigal kvisku k Bozjemu
nébesu. [tzigova glava je bila v naravni drZi vselej togo usmerjena
k tlom, brada se je trdno zarila v svileno plastronasto kravato. -
To je bil Itzig Faitel Stern, ko je miroval ali hodil svojo pot. Kaksne
pa so bile njegove agitacije? - To je bilo odvisno od razpolozenja,
v katerem se je Faiteles nahajal, ali je bil pri volji ali nezadovoljen,
ali je soglasal ali Zelel oporekati. Moéno v afektu ni bil nikoli; in
da bi se razjezil, ga je ovirala celotna konstitucija. Ko pa se je
razvnel in imel pripravljene dobre oportunitetne razloge, se je
vzpel, dvignil glavo kvisku, mesnato zgornjo ustnico, ki se je
premikala kot kos usnja, povlekel nazaj, tako da so se razgalili
zgornji zobje, z nazaj usloéenim Zivotom obe roki pahljacasto
razprl navzgor, nekajkrat potolkel z glavo gor in dol ob prsi ter
proizvedel ritmiéno odsckane trobentaste zvoke. Vse do tega

251



Oskar Panizza

trenutka moj prijatelj ni rekel Se prav niesar. A iz celotnega zapo-
redja te gestikulatorne mimike sem Ze vedel, v katero smer bodo
tekle Faitelove razlage. Faitel je mijavkal, renéal, meketal in zelo
rad ob pravem ¢asu proizvajal tudi glasove, kot bi se useknil,
tako da si vselej natanéneje, kot &e bi zgolj navrgel nekaj besed,
vedel, kako je razmisljal ter kako je bila naperjena in angaZirana
njegova notranjost. Ce je bilo njegovo stalis¢e dvomljivo, celo
ogrozeno, in je o kaksni neverjetni zadevi Zelel prepri¢ati nasprot-
nika, je s preséipnjenim trebuhom rotirajoéi Zivot vrgel stran od
nasprotnikatja &ez proti sebi, kot da bi doti¢nega s celotno telesno
tezo Zelel privleéi k sebi. To dejanje je spremljalo vneto, prijetno
godrnjavo renéanje. Kdor je to videl in slisal prvi¢, je osupnil in
podlegel; pristal je Ze zaradi spostovanja do vnetega akta prego-
varjanja. A ko je Faitel spoznal uéinek, ga je ta gnal k Se nadaljnjim
eksaltacijam. In nazadnje je postalo monstruozno. Toliko o
njegovih agitacijah. - A kdo mi pomaga opisati govor Itziga Fai-
tela Sterna? Kateri filolog ali poznavalec dialektov bi si drznil
analizirati to me3anico pfalikega, semitskega Zlobudranja, franco-
skih nosnikov in posameznih visokonemskih, po sre¢i preslisanih,
z odprto ustno lego izrecenih besednih tvorb?! Sam tega ne
zmorem,; in rad bi se omejil na to, da po fonetiénem sistemu bralcu
predlozim, kar mi je pri Itzigovih frazah ostalo v spominu. A
pred tem moram v Faitelovem govornem naéinu vendarle izpo-
staviti dve tocki, ki gramatikalno terjata poseben interes. Tedaj
se bo grozovita komedija, ki jo je Itzig Faitel Stern uprizoril v
Heidelbergu, kjer sva oba Studirala, odvila brez prekinitev. Faitel
je imel med neStetimi beznimi in komaj opisljivimi posebnostmi
svojega govornega nacina predvsem dve - kako naj to poimenu-
jem? - jezikovni partikuli, ki sta se na dolo¢enih mestih vselej
ponavljali in sta se mi na koncu v zavest vtisnili kot sintaktiéna
delca s posebno pojmovno vrednostjo. Faitel Stern je, na primer,
ko sem ga povprasal o neznanskem luksuzu v njegovi garderobi,
njegovi toaleti, dejal: »... a ssi ne smem kup’t éne nove obléke,
énga liipega klobuka ~ ‘menerd, fejne lakasste $korne, - ‘menera,
ko ssem potém én fejni moss! Deraddng! Deradang! ...« (Zibanje

252



Operirani Zid

zivota sem in tja! Razpiranje rok v visini ramen v lahno &epeéi
drzi; navdusen pogled s steklenim refleksom; razgaljenje zgornjih
in spodnijih zob; obilno izlo¢anje sline.) -

Bralec bo tu z za¢udenjem odkril dve besedi, ali bolje, en
aneks, privesek, in en medmet, ki ju bo zaman iskal v vsakem
slovarju. »~ ‘menerd«, nekakino mrmranje, kratek-kratek-dolg,
s poudarkom na zadnjem zlogu (anapest), je bila obesena na
samostalnike in jim podelila nekak$en poseben, pateti¢en pomen;
Ce se je samostalnik konéal s soglasnikom, se je pogosto privesila
»— ‘menerr«, in sicer s tak$no rozljajoéo hitrostjo, da je poudarek
ostal na samostalniku in se je aneks prikljuéil kot mrmrajoéi zvok
iz Stirih kratkih zlogov (torej dvojni pyrrhichius). Véasih se je
tudi zdelo, da naj bi »~ ‘menerr« zgolj vzpostavila povezavo z
naslednjo besedo, ¢e se je ta zalela s tezkim vzglasjem za Faitelov
jezik. Zato se je uporabljala zgolj pri hitrem govorjenju in
povisanem razpoloZenju. Kakrinega koli deklinatori¢nega znaéa-
ja oba aneksa besedi, ki je bila z njima povezana - kot se dogaja
pri nekaterih érnskih jezikih -, nista bila sposobna dati. - Povsem
drugace je bilo z moéno nazalnim » Deraddng!«. To je bil medmet,
vzkli¢na partikula, imel je torej samostojno besedno in pojmovno
vrednost; izgovorjen je bil predse, Siroko, Zlobudravo, s slinastimi
usti; vselej je zakljuéil stavek, in zdelo se je, da pomeni toliko
kot: Velja! A nimam prav?! - Vidis torej! — Kdo bi to mislil?! -
Glej hudiéa; ipd. - Ja, dragi bralec, lahko se trudis, kolikor hoées,
da bi izgovoril » Deradang! Deraddng!«; tako mastno guturalno,
tako mehko kruleée, tako slinasto kot Itzig Faitel Stern tega ne
spravis skupaj. :

Bralca ne bi rad $e naprej pu$éal v nejasnosti, kako sem prisel
do te nenavadne druzbe; in ne bi si rad navesil plaséa, ki bi mi
slabo pristajal, s tem, da bi bralcu pustil, da pri¢ne domnevati,
kako je bilo socutje tisto, ki me je prineslo v bliZino tega groz-
ljivega kosa Eloveskega mesa, imenovanega Itzig Faitel Stern. Goto-
vo je bilo pri tem veliko, kako naj reem, medicinske, ali bolje,
antropoloske radovednosti; ob njem sem se pocutil kot ob kakinem
érncu, éigar izbuljene oéi, rumene beloénice, ¢igar potlaéen nos,

253



Oskar Panizza

mehkuZ&aste ustnice, slonovinaste zobe, ¢igar vonj zaznavamo
z zatudenjem in &igar ob&utja in najskrivnej$a antropoloska rav-
nanja bi prav tako radi spoznali; morda je bilo zraven tudi nekaj
socutja, ne veliko. Z za¢udenjem sem opazoval, kako si je ta mon-
strum naloZil najgrozotnejse muke, da bi se vzivel v naSe razmere,
v na$ naéin hoje, misljenja, v naso mimiko, v izrazanja nasih us-
tev, v na$ nain govorjenja. A zame je bil tu vseeno Se nek moénejsi,
bolj egoisti¢en razlog - da bi izvedel kaj o talmudu, ki je bil Faite-
lova religiozna knjiga; v veliki meri so me zanimale vse nenavadne
govorice, ki so bile v obtoku o tem obseznem zakoniku. Itzig
sicer ni bil kak3en talmudist; a vendarle je vedel marsikaj; in po-
znal je obilico malih obiajev, Sibkosti, praktik, skurilnosti, ki
jih ni bilo mo& najti v knjigah in prevodih talmuda in ki so zame
imele veliko antropolosko vrednost. - Seveda sem moral s strani
mojih kolegov na Heidelbergu, ki niso hoteli dojeti, kako sem si
Itziga Faitela Sterna izbral za druzbo, prenasati cel kup najbol;
¢udaskih govoric o meni; govoric, ki so bile povecini vezane na
Faitelovo premozZenje, na njegov denar; kajti Faitel Stern je bil
neizmerno bogat. Heidelberg je bil takrat premajhno mesto in
Studenti so tam igrali vse preve¢ pomembno vlogo, da pojava,
kakrsen je bil Itzig Faitel Stern, in vse, kar se je gibalo okrognjega,
ne bi postala predmet najveéjega dnevnega zanimanja. In Faitel
Stern, da re¢em $e enkrat, je bil neke vrste Zidovski Kaspar Hau-
ser; Elovek, ki je bil po sledi nenadne odloéitve kar naenkrat, s
torbami, polnimi zlata, iz ozkosréne, shematiéne, zatohle, po ple-
nicah smrdeée, zlobudrave, grimasaste kramarije svoje druZinske
vzgoje vrzen tja na veliko cesto Zivljenja evropskega mesta in se
je tam bebavo, z zoprnimi gibi, zasmehovan-ob&udovan, zacel
razgledovati naokoli.

A tako ni moglo veé naprej. Takoj po prvih dneh najinega
poznanstva sem Faitelu dal predlog glede njegove pretvorbe v
malce modernem smislu in pri tem naletel na kar najbolj hvalezen
sprejem. NajbrZz nisem pozabil dejati, da sva oba Studirala
medicino. In da se je Faitel zapisal temu $tudiju, je bil glede na
vse, kar vemo o njegovi fiziéni zunanjosti, gotovo ugoden 7esti-

254



Operirani Zid

monium intellectus. — »Faitel,« sem mu dejal nekega dne, -
»Morate spremeniti vaso hojo; saj ste vendar popolnoma zakréeni;
in pri tem tar¢a posmeha celega mestal« — »Kej nej zaboga nar-
dim,« je vzkliknil Faitel in z veliko silo svoje ploske noge nemoé-
no zabil v tla, - »tko hodim vsse Zive dni; tud moj oée tko hodi,
in je postal stari Stern Salomon! — Déjte mi névo ukostje; plat-
sam!« — »Placati!« sem vzkliknil, - »to bi bilo Ze prav; a kdo bo
zmogel ponovno izravnati vase angleske’ kosti! ?« — Zedinila sva
se, da za nasvet povprasava ortopeda. Najodliénejsi predstavnik
te discipline pa je razlozil, da je Itzig prestar, kosti so se razvile
predaleé; priporoéil pa nama je profesorja Klotza, slavnega heidel-
berskega anatoma, da bi znanstveno pregledal Itzigov skelet.
Odsla sva k slavnemu mozu. Ta je na golem Itzigu opravil vse
mogoce meritve, mu nato nalozil, da hodi gor in dol, in nazadnje
sklenil roke nad glavo: kaj takega se mu v Zivljenju Se ni zgodilo;
nato je Sel po znano knjigo: Meyer, Statika in mehanika ¢loveskega
okostja, Leipzig 1873, katere druga izdaja mu je bila predana;
zlovoljen je menil, da mora z ozirom na Itziga predelati celotno
knjigo; nato je vmes postavil nenavadno vprasanje, ali je gotovo,
da je bil Itzig rojen Eloveskim starSem. To je bilo mogoce kar
najbolj neizpodbitno dokazati. »Tedaj« — je svoja izvajanja
zakljuéil profesor Klotz — »mi ni treba opustiti vsakega upanja,
da sklepe Studenta Sterna ponovno pripeljem na raven, podobno
¢loveski gibalni formi; samo« - se je obotavljal slavni anatom -
»sredstva in poti« ... »Platsam,« je vmes hitro vzkliknil Faiteles,
ki ga je zajela nenadna slutnja, »platiam! Platiam mojo névo
staturo; gospod prafésor bo imel veliko denarja-ra, Derading!
Deradang! (izgovoriti zelo Siroko). Platsamera! Deradang! Dera-
ding!« (Razpiranje rok v visini ramen; poprijemanje za izrez telov-
nika; nihajno zibanje gor in dol z Zivotom; smehljajoca lega ust;
zgornji zobje razgaljeni; obilno izloanje sline.)

Zdaj so za Faitela prisli tezki &asi. Dneve in no¢i je visel v
iztegnjeni legi, da bi z lastno telesno teZo raztegnil skoliozne kosti,

5 [Angleska bolezen je zastarel izraz za rahitis.]

255



Oskar Panizza

ali pati¢al v mavénem korzetu; tilnik so s krvavo operacijo skraj-
$ali in ga napeli, da bi Faitelu omogoéili pogled v nébes. Tedne
dolgo so bile kosti, zdaj v novem zgibu, potrebne vaje in nadalj-
njega razvijanja pri uéitelju telovadbe. Vse se je dogajalo v posebe)
za Faitela odrejenih privatnih urah, saj nikogar ni mikalo vaditi
z njim; vaje za drugega niti niso bile uporabne, prav tako niti
Faitel ni hotel biti viden pri svojih vratolomnih eksercicijah. Enor-
mne vsote so romale v roke gimnastov, bandazistov, ortopedov
in — profesorja Klotza, ki je vse skupaj vodil in nadzoroval. Po
Cetrt leta so bili vidni zasilni rezultati. Na oksaste noge ti korek-
cijski poskusi seveda niso mogli imeti uéinka, saj zanje ni bilo
kak3ne niZje leZece nasprotne teze, ki bi jih raztegnila. Faitela so
pomirili, tako da so ga prepricali, da takine noge nastopajo tudi
pri ostalih razredih ljudi, na primer pri pekih ipd. A Faitel je bil
neumoren. Odkar se njegova $picasta brada ni ve¢ zarivala v pla-
stronasto kravato, je bil trdno odlocen »posstati tudi fejni otrok
¢loveskega rodu kot Goj-menera, in se otpovedati celi fizienemiji
zidovstva«. - Tedaj se je ravno pojavila tista drzna operacija, ki
so ji rekli brisement forcé; pri tem so namerno zlomili tezko ukriv-
ljeno kost in jo nato obravnavali kot nakljuéni zlom, tako da sta
se oba dela zacelila v ravni liniji. Ta postopek so uporabili pri
Faitelovih oksastih nogah. Veétedensko mirovanje za vsako nogo,
boleéine in vsakovrstne obveze ter neznanski stroski - da bi bil
ta postopek natanéno izveden, je tedaj prisel poseben zdravnik
iz Pariza; to so bile posledice in stranske okolis¢ine te kure. -
Stari Salomon Stern je posiljal menico za menico, ki jo je vsak
poslovnez z veseljem honoriral. Nato so prisli na vrsto tedne
trajajoéi poskusi hoje z na novo ozdravljenimi udi. In dejansko,
ko se je Faitel Stern prvi¢ odpravil ven, je izdatno napredoval.
Postal je nekaj visji in Ze je bil videti kot ugleden &lovek. Vse je
bilo in je $e dolgo ostajalo zares togo; a vendarle je zdaj lahko
hlinil normalnega ¢loveka. Obraz je bil videti raven kot sveca;
brada se je Sele sedaj pokazala strasljivo dolga in 3picasta; kurje
prsi so bile sploséene in poklopci suknjica so tekli naravnost
navzdol. Da bi Faitelu prepreéili prostasko, udobno zibanje sem

256



Operirani Zid

in tja z Zivotom, pri éemer je bilo slifati njegov nazalno-guturalni
»Derading, Derading«, so mu, podobno kot pri psih, okrog bokoyv,
na golo koZzo, namestili bodi¢asto ovratnico, tako da ga je pri
boé¢nih nagibih takoj silovito zbodlo. To vse je Faitel Stern pre-
nasal s heroizmom in stal vitko zvezan kot kaksna jelka. A pogla-
vitna zadeva je bila Sele na vrsti. Jasno je bilo, da ga z govorom,
ki smo ga za pokusino prikazali, ni mogoée pripeljati nikamor.
Bil je izraz umazanih, nizkotnih, strahopetnih nazorov. In &etudi
bi sprva §lo le za zunanjo prevaro, je bilo vendarle zaZeleno, doseci
jo ¢im prej. Ker je bilo brezupno, da bi ga z njegovo pfalsko zidov-
§¢ino napeljali na ozko sorodno ¢isto visoko nemiéino, so ga na
pravo pot poskusili pripeljati prek absolutnega nasprotja njego-
vemu dosedanjemu lajnanju; priskrbeli so hanovrskega dvornega
ucitelja, ¢igar svetlo nazalen, Zvenketajo¢ nalin govorjenja je
moral Itzig ponavljati kot kak Solar, stavek za stavkom, tako da
se je visoke nems¢ine uéil kot popolnoma tujega jezika. S kolegij-
sko svobodo in raznolikimi meniji so celo pripravili nekaj hanovr-
skih Studentov, da so Itzigu za celoten semester delalidruzbo. Ta
vrsta ukrepov je bila rezultat strokovnega posveta s slavnim tiibin-
skim lingvistom tistega asa, k Eemur so pritegnili Se heidelber-
Skega fiziologa. Ta mozZa sta izhajala iz naslednjega premisleka: v
nasih mozganih je vselej rabljen zgolj del za govor usposobljenih
razdelkov, in vselej le na eni strani, levi ali desni; pritegnitev teh,
do sedaj neizkorii¢enih razdelkov v namene novih jezikovnih
tvorb ni izklju€ena; saj nastopi tudi po sami naravni poti - po
boleznih ipd. A pri tovrstnih poskusih velja paziti na to, da v
besednih in glasovnih tvorbah novega jezika ni¢ ne spominja na
stari idiom, ker sicer nastane zmesnjava; kot se je izrazil tibinski
specialist: pri Itzigu je treba zgraditi nov jezikovni otok. Nato
so natanéno preiskali, kateri nemski dialekt je glasovno najmanj
soroden Faitelovi pfalski Zidovséini. Najprej so prisli do pomor-
janskega. A Faitelu je bil ta pretezak. Konéno so se zedinili za
hanovrski dialekt. Bralec si lahko misli, da so ti prefinjeni progno-
sti¢ni izracuni stali strahotno vsoto denarja. Te jezikovne ekserci-
cije so se nadaljevale skozi cel semester.

257



Oskar Panizza

Bralca ne morem zadrZevati z vsem opremljanjem, spremem-
bami, vsajanjem in $arlatanstvom, ki se mu je podvrgel Itzig Faitel
Stern, podvrgel z najstrahotnej$imi mukami in silnim heroizmom,
da bi postal enakovreden zahodni élovek. Vedno znova je bedel,
studiral tajne kri¢anske poteze, kopiral pagenje ust, napihovanje
Celjusti in agitacije, se prepuscal heroi¢no-tevtonskemu Zanru,
kot tudi plavolaso-naivni, sladkobno smejoéi se mladeniski hoji.
Ten, pSeni€éno rumena barva Faitelovega obraza, se je seveda moral
umakniti finemu, pastoznemu svinéenemu tenu, ki ga je Itzig
znal imenitno nositi. Da se je Faitel neko¢ Stiri tedne hranil z
neko meni nepoznano drogo v obliki zelenjave, da bi po naravni
poti prisel do kavkaske svetle polti, glede tega ga imam le na
sumu. Relativno enostavna in nenevarna procedura, ki pa je imela
neznanski uéinek, je doletela lase. Tedaj se je ravno pojavil angleski
sampon, ki je sicer, ker je bil tajnost, povzroéil ogromne stroske,
a je vsakrne temne lase spremenil v udovite zlate. Prvi angleski
frizerji so takrat pripotovali v Neméijo in eden od njih se je naselil
v bogatem Heidelbergu, ki ga je nenehno obiskovala visoka gos-
poda. Faiteles je bil eden prvih, ki se je podvrgel tej proceduri. Z
njeno pomodjo so se smolasto ¢rni kodri, v katerih se je vselej
zadrzeval pot sumljivega vonja, pretvorili v zlate kodre; te kodre
so nadalje s pomoéjo ne prav nebolecega postopka raztegnili v
dolge germanske pramene; napravili so preprosto, severnonemsko
frizuro in - nemi, nerodni germanski mladenié, kakrinega je
Schwind® obé&asno prikazal na svojih slikah, je bil dokonéan.
Faiteles se je poimenoval Siegfried Freudenstern in dal spremeniti
svoj vpis v mati¢ni knjigi in ostale dokumente.

Faitel je sedaj postal povsem drug ¢lovek. Zadnje procedure -
bil je tako previden, da jih je izvedel med pocitnicami, v okolici
mesta - so ga spremenile do neprepoznavnosti. Predlagali so mu,
naj se vpise na drugo univerzo. A to je zavrnil; predvsem zato,
ker je Zelel ostati v bliZini profesorja Klotza, ki je $e vedno drzal
v rokah celotno Itzigovo psihofizikalno vodenje. In dejansko,

% [Moritz von Schwind (1804-1871), avstrijski slikar.)

258



Operirani Zid

odkar si je pozlatil lase, Faitela v Heidelbergu niso veé spoznali.
Bil je sin hanovrskega zemljiskega posestnika in gibal se je v
najfinejsi druzbi. Severnonemskega drdranja se je uéil z igrivo
lahkoto in je z njim, kamor je priSel, dosegel prav izreden uspeh. -
A Faitelove ambicije so zrasle. - Faiteles! Lépi Ziid, fejni Ziid,
elegantni Ziid - pogosto je Faitel tako govoril sam sebi, a le v
miselni govorici, ko je stal pred ogledalom —, si zdej postal en
kristjan, osvobojen vsega Zidovstva? Lahko zdej gres, kamor ‘es,
in se vsede$ med fejne ljudi, ne da bi kdo lahko rekel: to je tut en
ud nasih ljedi? - Faitel je vedel, da temu 3e ni bilo tako. Ja, kar
zmore pomada, Sminka, belo platno, nekaj metrov kamgarna,
vatiranja in nekaj lakastega usnja na éloveku proizvesti, to se je
na Faitelu zgodilo. A kako je bilo to videti v notranjosti? -

Je imel Faitel duSo? O tem so se Ze mesece prepirali vsi tisti
ljudje, vzgojitelji, zdravniki ipd., ki so imeli opravka z njim. Duso,
seveda, ki je bila nujna, da bi pred poroko izdavil nekaj hinavskih
fraz ali v pravem trenutku ubogi pari vrgel par srebrnikov, to je
Faitel posedoval tako kot vsakdo drug. A Faitel je slisal o tisti
¢ednostni, nedolocljivi germanski dusi, ki lastnika obdaja kot von-
java, od katere ¢lovekova narava prejme svoje bogate zaklade in
ki tvori Sibolet germanskih nacij, ki jo vsak, ki jo poseduje, pri
drugem takoj spozna. To duso je Faitel Zelel imeti. In e ni mogel
imeti pristne kolonjske vode, je Zelel ponaredek. To duso si je
zelel prisvojiti vsaj v njenih izkazovanjih, v njenih pojavitvah.
Svetovali so mu pot v Anglijo, kjer je najti najcistej3i ekstrakt te
germanske duse. Zaradi jezikovnih preprek je ta naért kmalu
spodletel. Znani pedagog je menil, ali ne bi bilo mogoce visjega
cilja doseci z nadgradnjo na temelju obicajne, navadne dusevne
zasnove, prisotne tudi pri Faitelu. Znameniti profesor s Cam-
bridgea Stokes je malo pred tem izdal svoje »psychological resear-
ches«, na temelju katerih je primarno dusevno zasnovo pri ljudeh,
kot je bil Faitel, razlagal ne kot duhovno posest, temveé kot me-
haniéno funkcijo, »rotation work«, kot se je izrazil. Ta nova teo-
rija je povzrodila, da so nadaljnje vzgojne poskuse pri Itzigu Fai-
telu opustili.

259



Oskar Panizza

Med vsemi preizkusi in preiskavami je Itzig neko¢ izstrelil
vpradanje: kje je torej sedez duse? — Morali so mu razloziti, da
odkar je Descartes izvedel svoj neuspeli poskus, da bi sedez duse
postavil v epifizo v moZganih, z lokalizacijo te duhovne sile niso
ve¢ poskusali; da gre duso vse prej razumeti kot souéinek
doloéenih telesnih in duhovnih funkeij; in da - ker je slednja na
doloen naéin odvisna od kvalitete krvi - je tako mogoce s precejs-
njo verjetnostjo postaviti trditev, da je sedez duse kri in njena
spremenljiva stanja. Odtod je Faitel v hipu izdelal naért za eno
svojih najbolj drznih procedur; kajti veé dni po tej diskusiji ga je
bilo moé slisati, kako svojim najbolj intimnim znancem veselo
razlaga: »Kupm si kri€ansko kri! Kupm si kri¢ansko kri!« (Ce-
prav so mu vzgojitelji ta Zargon najstrozje prepovedali.) - Bralec
bo zmajal z glavo. A ne sme pozabiti, da je bil Itzig Faitel Stern
Student medicine in je bil pouéen o vseh zadevnih podrogjih. In
nadalje je tu mesto, da spomnimo na to, da so se v ¢asu, ko se
odigrava nasa pripoved, pojavile transfuzije, vbrizgavanje krvi
iz so¢nega, dobro prekrvavljenega telesa v slabokrvni, bolehni
organizem skozi povrsinsko Zilo na roki. Te operacije so bile
neznansko nevarne in so danes Ze docela opuscene. Faitelu so to
resno odsvetovali, a ni se dal odvraiti. Kljub temu pa je bilo treba
premagati Se velike teZave. Priskrbeli so Ze Sest do osem krepkih
ljudi, ki naj bi za luksuriozno plaéilo Zrtvovali vsak po liter krvi.
Ko so slisali, da gre za Zida, so se umaknili, govorili o krvi, ki je
bila zaradi Zidov prelita na kriZu, in ni jih bilo ve¢ mogoée pri-
praviti do tega, da bi drzali besedo. Sele ko so pregovorili veé
krepkih schwarzwaldskih Zensk, ki so prisle na sejem, daSe enkrat
puséajo kri, je bila glavna tezava odpravljena. Faitel si je v sosednji
sobi sam nastavil noZ; in Eeprav je bila koli¢ina izloene krvi
natanéno predpisana, je iz odprtih Zil v topli vodi brizgalo, dokler
se ni nezavesten zgrudil. »Zidovskosti« se je Zelel znebiti in jo
izto€iti, dokler je 5lo. V teku popoldneva so mu z veliko previd-
nostjo postopoma vbrizgali osem litrov krvi osmih krepkih kme¢-
kih deklet. Faitel je po veédnevni nezavesti iz nevarne procedure
iz$el neposkodovan. A o uspehu, psihiénem uspehu, se ni nikoli

260



Operirani Zid

zares pustil zasliSevati. Ravno velik se ni zdel, kajti po nekaj tednih
ga ponovno najdemo pri novih poskusih, da bi se dokopal do
posesti nemske duse.

Tako se je, predvsem v damskih krogih, na pamet uéil pate-
ticne in sentimentalne pesniske odlomke in ostro opazoval polo-
zaj ust, dihanje, odpiranje odi, geste, dolocene ihtece glasove, ki
so le s tezavo in hripavo izraséali iz prsi, prepolnih ¢ustev. Ko mu
dame ob estetiénih Eajankah niso zadostile, so iz bliznjega Dar-
mstadta zanj prisli dvorni igralci, junaki in ljubimci, in z njimi se
je u¢il Romeovih monologov ipd.

To je dejansko prineslo veéji uspeh. Faitel je sedaj z veliko
spretnostjo v dikciji izrekal stavke, kot so: »Ah, saj Vam pravim,
e dobro pomislim, ée to dobro pretehtam, se mi pogosto stemni
pred omi in stisne me pri srcu ...;« — pri tem nekaj odrezavih
gibov, obe roki pritisnjeni na levo stran prsi — dejansko prav vesé
izliv Eustev. Oko je kajpada matirano razlito, kot gnila hruska
mirovalo v jamici. A vendarle je mnoge znal prevarati. Odli¢no
mu je uspevalo stisnjeno vzdihovanje. In nekoé je dobil zadosée-
nje, da je neki kolega v damskem krogu o njem dejal: ta Siegfried
Freudenstern je skoz in skoz sréen ¢lovek.

A Faitel je imel $e kup drugih, starih, podedovanih navad,
idejnih krogov, skurilnosti in éudastev. Ko sem pogosto ob vecerih
z njim od3el na sprehod, se je rad prepuséal premisljevanju in se
nato - ali je hotel rekapitulirati uro verouka ali zasmehovati svoje
prej$nje ucitelje — s spremenjenim, nergajo¢im rabinskim glasom
priel takole izprasevati: »Kaj dela Jehova na zacetku dneva?« -
Nato si je odgovoril z lastnim glasom, a s predrznim, $aljivim
akcentom: »Stutira Postavol« — (Spet prvi glas:) »Kaj pa sveti
Bog dela potem?« — (Drugi glas:) »Potem sedi in vlada celem
svetu!« — »Kaj pa dela Jehova spet potem?« — »Nato sedi in hrani
cel svet!« — »Kaj pa dela potem?« — »Nato sedi in kopulira moze
in Zene!« — »Kako dolgo sveti Bog kopulira moze in Zene?« —
»Tri ure dolgo kopulira sveti Bog moze in Zene!« - »Kaj pa dela
nato popoldne sveti Jehova?« — »Popoldne ne dela n’¢, Jehova;
pocival« — »Preklet bod! Kaj to pomeni, da n’¢ ne dela sveti

261



Oskar Panizza

Jehova? Kaj bo delal? Kaj dela sveti Jehova popoldne — he?« —
(Zdaj se je zdelo, kot da iz zadnje Solske klopi odgovarja oddaljen
oster deski glas.) »Popoldne se sveti Jehova igra z Levia-tanom!« —
»Seveda! (je zdaj vpadel rabinov glas) Igra se z Leviatanom.« - Ob
tak$nih urah je bil Faitel presrecen in se je vedel kot divji mladenic.
Ko sva nato prisla pred mesto, je véasih vzel Se svoj beli robec,
ga obesil okrog vratu, ga spredaj pridrzal z dvema koncema in
pricel v zavijajocih lestvicah s tulec¢im grgrajo¢im glasom izpuscati
cele gore napevov nenavadno navduieno-vedrega znacaja, z
besedilom, ki mi je bilo tuje; dokler mu niso izstopile oéi in mu
je pena prisla na usta; nato se je telesno skoraj zgrudil in je kot
pijanec brezumno tekal poleg mene. Ko je spet prisel k sebi, je
ostal miren, obrnjen vase, se obnasal zelo skrivnostno in se zdel
preplavljen z nepoznano sreco. — O vsem tem njegovi uéiteljiseveda
niso smeli ni¢esar vedeti; ti so z grozo zavrnili vsako navado,
vsak glas in gesto, ki ga je lahko spomnila na prej$njo konstitucijo.
A tudi sam sem Faitela imel na sumu, da je na samem Se naprej
pocel vse prejinje neumnosti. Podnevi je bil v evropskem korzetu,
prevezan, nadzorovan, strogo opazovan. A pono¢i, ko so odpadle
vse verige, ko je slekel bodicasti pas in lezal v postelji - brezdvoma,
tedaj se je kot prej zibal z medenico sem in tja, vtaknil razprte
roke v fingiran izrez telovnika, grgral in krulil, tedaj je na dan
prislo »Deraddng! Deraddng!« in vsa pfalsko-zidovska poplava
grehov. — A Faitel je imel Se druge stvari, ki so bile $e bolj neizko-
reninljive, saj jih ni bilo mogo&e, tako kot gibe, obvladati z voljo,
temvec so ticale v njegovi fantaziji. Popolnost me tu sili, da se
dotaknem necesa neokusnega: Faitel je imel strah pred stranis¢em.
Verjel je v starohebrejske duhove nesnage in stranis¢, ki so ¢loveka
med njegovim nadvse nujnim opravkom nadlegovali in se ga pola-
scali, ki pa se jih je dalo ubraniti z doloéenimi molitvami. Ker
teh molitev ni ve¢ znal oziroma jih ni mogel veé prepricljivo izgo-
varjati, je njegov strah 3e toliko bolj porasel. In le okoli$¢ina, da
se zadevni duhovi v prisotnosti $e koga drugega niso upali nad
¢loveka, je Faitelu ustvarila priloZnost - ki si jo je bilo prej seveda
treba priskrbeti -, da v miru zadosti tako nujni potrebi.

262



Operirani Zid

Tak3na sta bila Faitelova prenova in preoblikovanje. Naznotraj
mnoge stvari Se niso bile na novo zasedene in stare funkcije so
bile $e vedno aktivne. Na zunaj je bilo vse zlos¢eno, skrtaceno,
dobro uvezbano in natanéno uteéeno. Konec koncev so morali
biti Faitel ter njegovi u¢itelji, vzgojitelji in instruktorji z doseze-
nim zadovoljni. In profesor Klotz, ¢igar skrbno oko je od seme-
stra do semestra z velikim zanimanjem bedelo nad svojim ¢love-
§kim delom, bi se v obéutku sre¢e mogel umestiti med direktorja
cirkusa, ki je teZavnega konja konéno pripravil za areno, in tistega
vzviSenega stvarnika, ki je hladnemu kupu zemlje vdihnil Zivlje-
nje. — Kaj ni tudi Klotz zoprnemu okostnjaku vdihnil novega
zivljenja? - A eno je Se manjkalo: to dragoceno pridobljeno ¢love-
$ko raso je veljalo razploditi. Novo pleme naj se cepi z najfinejsim
zahodnim poganjkom. Plavolasa Germanka naj pomaga ohraniti
s ¢udovitim naporom pridobljeni rezultat. Tako je govorila teorija.
V praksi se je to glasilo: revna, a éedna uradnikova héi svetloplavih
las Othilia Schnack naj poda roko enormno bogatemu sinu
posestnika Siegfriedu Freudensternu. Tako je bilo domenjeno in
Faitel je bil tako zadovoljen. Dejansko je stari Salomon Stern, ki
je mirno sedel na svoji vasi v Pfalzu (ki je bila skoraj cela v njegovi
lasti), pri Hannovru kupil posest, da bi mladima ¢lovekoma ponu-
dil prvo bivalis¢e. Hanovrski $tudenti, ki so enkrat Ze odli¢no
sluzili kot jezikovni inStruktorji, naj bi tacas priskrbeli nujno
vpeljavo druzine v hanovrske mestne in deZelne kroge. Stari
Salomon v Patzendorfu (stari Salomon je Zivel v Patzendorfu) je
za ta primer poplacal nekaj majavih hipotek na hise starSevdotié-
nih mladih moz. Pri prvih heidelberskih dobaviteljih so za primer
sklenitve zveze naroéili naravnost ¢udovito balo. Ta je na vse
druzbene kroge univerzitetnega mesta zdaj spet vrsila neizmeren
pritisk. O zvezi so toliko govorili, da je na koncu to pomenilo:
do zveze mora priti; to razmerje ne sme razpasti — kot da bi se
sploh kaj priéelo. Dekle Othilia, s svojimi zvezdnimi oémi, je
bilo odprto, ljubeée bitje, a z moénim dekliskim instinktom. V
prisotnosti zlatolasega mladeni¢a z drdrajoéimi govornimi organi
ji ni bilo prav prijetno. Imela je slabe slutnje, a svojega suma ni

263



Oskar Panizza

mogla potrditi. Oée, boje¢ moz, ki je s pridnostjo in postenostjo
priSel od diurnista do niZjega uradnika, je bil boje¢ znacaj, ki je
vselej poslusal, nikoli rekel ne, z majhnimi koraki drobencljal
sem in tja, brado in tilnik skrival v neskrobljen visok tog srajéni
ovratnik, in takoj ko je opazil, da se bliza kakSen druzZinski razgo-
vor, vzel klobuk in palico in se odpravil na sprehod. Mati, prsata,
okorna gospodinja, ki je tu in tam $e rada Sarmirala, a je bila
energiéna in sposobna, je bila odloéno za zvezo. V uiesih je Ze
nosila kot golobje jajce velike briljante Faitela Sterna. Tej bistri
zenski je bilo sumljivo le, da so se za sklenitev poroke tako ogreli
heidelberski profesorji, zlasti z medicine. Hotelirji, dobavitelji
vin, marchands de mode, veziljski trgovci, slaiéicarji, draguljarji,
oglasna ekspedicija, posredniki, ko¢ijazi in nosaci so bili seveda
za zvezo. Tudi Othilijine prijateljice so bile prej za poroko. Prote-
stantska duhovi¢ina - Othilia je bila protestantka - je prav tako
pritrjujoée prikimala celotnemu projektu. Da niso videli prav
nikogar od Faitelovih sorodnikov, je v druzini Schnack povzroéilo
nekaj nelagodja. Reklo se je, da so starsi priletni, in dolga pot iz
Hanovrskega! A ko bi se pokazal le Zeninov brat, ali Se raje sestra!
A krakajoéa zalega tam doli v Patzendorfu je seveda pazila, da
ne bi dala glasu.

Faitel je bil sedaj v Sestem semestru; njegova znanja in dobro
vodenje so bila popla¢ana. A pozornost je vzbudila vest, da je
profesor Klotz mladega hanovrskega Studenta, ki je ravno opravil
izpite, imenoval za svojega asistenta. Za to imenovanje je bila
potrebna ministrska potrditev v Karlsruheju. Ta se je zgodila. A
dala je novo hrano za govorice o bogati poroki v Heidelbergu, ki
so ze krozile v Karlsruheju. Dezelnim knezom vse to govorjenje
ni moglo uiti. In nekega dne je Sef biroja staremu Schnacku z
raznezenim nasmehom dejal, da so v Karlsruheju — na dvoru -
govorili o zvezi njegove héere. Zdaj je bilo gotovo! Staremu diur-
nistu je glava togo in nemo 3e naprej ticalaza kravato. Niti vdihniti
nista uspeli mokri, s $¢etinami érno posuti ustnici, dokler dolgina-
sti, mriavi Sef z dolgimi $krici ni bil ponovno zunaj. Nato je stari
Schnack na delovni pult vrgel pero, da je vse pobrizgalo, in sopiha-

264



Operirani Zid

joée pohitel domov. »Na dvoru! Na dvoru!« Zdaj ni bilo veé
zadrzevanja. Uboga Othilia, ki je tresoce poslusala, se je hlipajoce
vrgla v materin objem in dejala, da bo poslusna. Mati pa je takoj
napisala sporoéilo gospodu asistentu Freudensternu, in poroka
je bila doloéena. -

Dragi bralec, sedaj pa bi nekaj besed rekel Se Tebi. Si kdaj
slisal, da ljudje pozimi nosijo plaiée, katerih zgornja obroba je
presita z dragocenim krznom, da bi napravila vtis, kako je celoten
plai¢ tako podlozen? Malenkost, kajne! Mala slabost! Nosis tudi
Ti taksno krzno? O, tedaj ga vrzi proé, &e si moz. Sicer ti utegne
nekega dne krzno zlesti na usta, ko bos najbolj hlastal za zrakom.
(Ce pa si zenska, tedaj ga nosi.) A maléek krzna, kajne, toliko
govora o tem! — Dobro! - Toda, a si Ze, dragi bralec, videl ljudi, ki
tak3no krzno nosijo okrog svoje duse? Da bi prekrili luknji¢avo
in borno stanje svoje duse? In da bidali vtis, da imajo plemenito,
v fino sukno odeto duso? Fuj, sramota! O, govno in mizernost!
Ko bi se bila kdaj kak$na postena, odprta, morda $e v preozko
konfirmacijsko suknjo oblecena dusa zgrozila ali bila prevara-
na? — Mar tudi sam, bralec, posedujes taksen ovoj za svojo duso?
O, tedaj vrzi to knjigo v kot, &e si moz, in izpljuni! To ni zate. Le
zenska sme lagati in se oblaéiti v lazne ovoje. -

Si morda, dragi bralec, Ze videl Zivali govoriti med seboj?
Dva goloba, dva petelina ali dva psa, ali celo dva lisjaka? Kajne,
kako grulijo, gagajo, bevskajo, cvilijo, mahajo z repom in vijugajo
s telesom? Mislis, da se razumejo? Gotovo! Gotovo! Vsak v hipu
ve, kaj drugi hoce. A dva ¢loveka? Ko vohljajoce stikata glavi in
se ogledujeta; in se nato priéne Zongliranje z obrazi; meZikata,
pogledujeta, se mricita, napenjata Eeljusti, grizljata, v prazno
zvecita, cvilita »]a, pa Se kaj!« in » Hudi¢a, hudica!«. Kaj poéneta?
Se sploh razumeta? Nemogode! Tega vendar noéeta. Ne moreta
in ne smeta se. LaZ jima to preprecuje. O, konjske fige in smrdljiva
smola, delikatese ste nasproti temu, kar ljudem prihaja iz ust!

Ko je Prometej od Boga konéno prejel dovoljenje, da sme
delati ljudi, se je to zgodilo pod izrecnim in poniZujo¢im pogojem,
da morajo posedovati lastnost, ki jih postavlja globoko pod Zivali.

265



Oskar Panizza

Prometej, ki je le hitel, da bi svojo umetnino videl dokonéano, je
rekel da. O, podla pogodba, zaradi katere smo vsi rojeni pod ena-
kim znamenjem lazi! Si bila morda Ti vzrok tistega velikega stolpa
lazi v Babilonu, kjer so se ljudje morali raziti, ker se Ze teda)
kljub vsemu hrkanju in gestikulaciji niso ve¢ razumeli? In ¢e so
germanski narodi, ki so bili ustvarjeni nazadnje, od tega ohranili
zgolj drobec, ker je bilo pri predhodnih, aziatsko-romanskih
plemenih potroseno Ze toliko substance lazi, je to $e vedno do-
volj. = O bralec, ¢e mores, izpljuni to govno kot gnilo sluz, in
pokazi svoje ustnice, svoje dlesni in svoje zobe, kakrini so! - In
sedaj poslusaj zakljuéek komedije o Faitelu. -

V gostilni »Pri belem jagnjetu« v Ulici muéenikov v Heidel-
bergu je bila velika jedilnica napolnjena s sijajno druzbo, ki je priso-
stvovala poroénemu slavju Othilie Schnack in Siegfrieda Freuden-
sterna. Kaj takega se v univerzitetnem mestu Ze dolgo ni zgodilo.
Ali je posvetnemu slavju predhodila tudi cerkvena zaobljuba?
Tega ne vem. Domnevno. Protestantske papirje za Freudensterna
je priskrbel Ze socutni hanovrski duhovnik. Manjkalo ni nié razen
potrdila o cepljenju iz mati¢ne obéine. V Liineburski resavi je
bilo mnogo obéin, ki so se sréno veselile prirastka prebivalcev z
osebo, kot je bil gospod dr. Freudenstern, ki je ravno dal volilo
5000 guldnov za restavracijo cerkvenega kora. - Tudi bralec se
mora zdaj, ob zakljucku afere, Se potruditi, da si »Faitela« izbije
iz glave. Le Freudenstern je ime junaku zgodbe; plavolasi, visoko-
rasli mladenié stoji pred nami, ali se prej ravno pogovarja za mizo
s profesorjem Klotzem, medtem ko servirajo kompot. - Seveda
so oblika zob, mesnate ustnice, nosna obroba na Faitelovem obra-
zu morale ostati, ée niso Zeleli z operacijo proizvesti pofasti; in
kdor je imel oko za take reci, je v Freudensternovem profilu pre-
poznal ¢utni, meseni, na$obljen Sfingin obraz iz Egipta. A prvi¢
nima vsak o€esa za take re¢i; drugi¢ nikogar ne vidimo vselej iz
profila; tretji¢ je bila poroka, kjer neprijetnih reéi sploh ne vidimo;
cetrti€ je bilo $e vedno sporno, ali je egipanski Sfingin obraz semit-
skih potez ali ne; petié je Klotz prav elegantno v svojem antropolo-
skem predavanju, kjer je Studentom dal navodilo za doloéitev

266



Operirvani Zid

meritev lobanje, omenil, da Freudensternova oblika glave med
vsemi primeri, ki so mu prisli pod roko, v naj¢istejsi meri ustre-
za obliki glave Ze v davnini v Nem¢iji naseljenih Hermundurov.

Ravno so naroéili puding. Prijazni krémar »Belega jagnjeta«
je poten krozil okrog gostov, ki so se mastili za mizo, ter stel in
Stel, saj so mu cowvert placali z dukatom, vino pa ni bilo vkljuéeno.
Meni ni bil povsem po njegovem okusu in, kot je verjel, nepri-
meren hotelu prvega razreda, kakrsen je bil »Pri belem jagnjetu«.
Krémar si je Zelel &isto francoskega menija; in prevladujoéi ger-
manski znacaj poroéne pojedine je bil zaradi Klotzove odredbe
izrecno zaukazan. Ja, bilo jekislega zelja, ki mu je krémar brzkone
v svojem zdvomljenju s francosko oznaébo choucroute poskusal
udusiti germansko surovost; od svinjine so bile na razpolago
izbrane poslastice in mastne, bles¢ece koze so mezikale iz vseh
skled, ki so bile kot entremets za ves as postavljene na sredi
mize. Freudenstern je sedel med kot stena bledo nevesto in
Klotzem. Nasproti njih Schnackova. Stari Schnack, ¢igar nemarna
koZza na obrazu je drgetala ob pred njim nakopicenim razsipava-
njem z jedmi, je skozi velika o¢ala s srebrnimi okvirji zacudeno
strmel v ljudi, ki so bili tako veséi Zrtja. Visoki ovratnik z zaslep-
ljujoce belo kravato je dolgi vrat z izmozganim grlom drzal v
pravilni legi. Na brezhibnem érnem suknji¢u na dvojno zapenja-
nje se je bohotilo odlikovanje. Prejinjega vedera je prispel iz
Karlsruheja. Prav tako so ga z mnogih strani nagovarjali kot ‘pi-
sarniskega svetnika’. Gospa Schnack s svojim trebui¢kom, oble-
¢enim v imenitno sivo svilo, je pridno tresla z glavo sem in tja;
kajti v njenih usesih sta se zibala dva kot golobje jajce velika bri-
ljanta. Nad tem delom mize je visel tezak oblak opopanaxa. -
Bili so pri desertu.

Dragi bralec, sedaj se pripravi! Zdi se, da je na vidiku nekaj
izrednega. Soparica, kot pred pripravljajoco se nevihto, se je
razlegala v dvorani. Popili so veliko vina. Tudi Faiteles, poln kom-
plimentov z vseh strani, je moral vselej izpiti. Ne vem, ali je Faitel
prenesel zelo malo ali zelo veliko alkohola. Obicaji njegove rase
kazejo na zmernost. Po drugi strani je znano, da nenadno in

267



Oskar Panizza

neobicajno preplavljenje mozganov z alkoholom ne izzove le
kriznih eksplozij na psihiénem in motoriénem podroéju, temveé
tudi na en mah odpre mozganske odseke, lahko bi rekel, spomin-
ske odseke, ki bi brez Zganega dotoka za dolgo, morda za vedno
mirovali. Kot reeno, ne vem, ali je bil Faitel vajen pijace. Kar
vem, je, da je na ta prazniéni dan prvi¢ odlozil bodicasti pas, pre-
zervativ za pravilno drZo. Za to ga ne bo nih¢ée grajal. Ta odlozitev
je bila simboli¢na. Faitel je tega dne definitivno vstopil v kri¢an-
sko druzbo. Prav tako bo bistra bralka dojela, da se je na poroéni
dan, ki mu sledi poroéna no¢, ki ji predhodi poroéno razgaljenje,
ta ¢udni okrasek moral odtegniti oéem objokane neveste. -

O &emer pa mora biti bralec definitivno pouéen, je, da je
Faitel Ze ca. deset minut togo in nepremiéno sedel, pogled pa je
bil boli¢é uperjen pod mizo. Njegov obraz je veckrat postal
skrlaten in nato spet bel kot kreda. Zdelo se je, da je prisluhnil
neki povsem doloéeni miselni liniji, ki se je brez njegovega sode-
lovanja pletla v njem in je osvojila ves njegov interes; a ne brez
sodelovanja veé kozarcev clicquota, ki jih je hitro zvrnil in ki jih
je skrbni krémar za njim hitro spet polnil, saj vino v ceno menija
ni bilo vkljuéeno. - Faitel je od ¢asa do ¢asa dvignil desno roko z
iztegnjenim prstom, kot bi Zelel narediti »Pst! Pst!«, da bi mogel
bolje prisluhniti svojim notranjim glasovom. Kajti v dvorani je
bil Se vedno velik vrvez, Zvenketanje kroZnikov in regljanje, saj
vendar nihée Se ni imel pojma, kaksen ¢udovit eksperiment je tu
pripravil angel mascevanja. Zdelo se je, da je Faitel povsem siste-
mati¢no in smotrno dolival Sampanjec, kot dolivamo olje na uga-
$ajo¢ plamen. Ko mu je notranje razsvetljenje, ki je prilo nadenj,
navidez poslo, je Zivot poasi pritegnil blize mizi in, ne da bi
pogledal, iztegnil roko, zagrabil napolnjeni kozarec, ga zvrnil in
nato prst dvignil kvisku, kot bi Zelel reci » Poslusaj! Ali prihaja?«—
In pridlo je. — Vsebina tega freneti¢nega miselnega niza je bila
oéitno vedrejsa, bolj entuziastiéna. Kajti Faitel je nekajkrat s plosko
roko udaril po stegnih, da je zacofotalo, ter se smejal in hihital
predse. In kdor je imel dobro uho, je zdaj lahko Ze slisal kaksen
»Deraddng! Deraddng!«. A gosti niso vedeli, kot bralec, kaj je

268



Operirani Zid

»Derading«. In pokanje 3al, smeh in trkanje s cliquotom je precej
preglasilo te prve svarece klice. In Klotz je zapadel vnetemu raz-
govoru s svojim sosedom na levi. In le nevesta je mirno in z rado-
vednostjo opazovala te predznake delirija. Faitelova brada se je
ob togem polozaju telesa vse globlje zagrebla v prsi in je nazadnje
zadobila tisto zveriZeno prisilno drZo, ki jo bralec pozna s prvih
strani te pripovedi. NajbliZja Faitelova okolica, med njimi hitro
dojemljiva nevesta, je zdaj vendarle postala pozorna nanj. A vse
so, se zdi, Zeleli prevaliti na posebno stanje zavesti. — »Kelnere-
ra! ...« je nenadoma zakrical Faitel z brneée vibrirajo¢im glasom -
»Kelnerera! - Sampenjerera! - Kaj se to prav? — Naj nimam nié
ssa pit? Sem ja ¢lovek tsako dober in vreden kot vsi vi! ...« - Zdaj
je nenadoma sleherni v dvorani postal pozoren. Celo natakarji z
visokimi kupi kroZnikov so obstali in strmeli proti sredini vrste
miz, kjer je vanje boli¢al krvoloéno orosen, vijoli¢ni ¢loveski
obraz s slinastimi usti, bebavo viseéimi ustnicami in nabreklimi
oémi. Celo Klotz je izgubil vso prisebnost in osuplo zrl v Zida
poleg. — Medtem je krémar, ki je stal za njim, Faitelu napolnil
kozarec; in medtem ko so se prestradeni in socutni obrazi
vsenaokrog uprli vanj, je sam Zid z Zlobudravim in povsem
spremenjenim glasom pricel:

»... Kaj pa dela v naslednjih treh urah? Svéti Jehova! -
Deraddng! Deraddng!« (Palca s ploskomv izrez poroénega telov-
nika; zibanje sem in tja; zaljubljeni pogled navzgor.) - (Spet s
spremenjenim glasom sebi v odgovor.) »Sedi in kopulira moze in
zéne!« (Spet prvi glas.) »Kako dolgo kopulira sveti Bog moze in
zéne? (Ista poza; poZeljivo drsanje sem in tja po stolu; poskako-
vanje gor in dol; grgrajoce; tleskajoée.) - (Isti glas, ki odgovarja.)
»Tri ure dolgo kopulira moZe in Zéne!« — (Prvi glas.) »Kaj pa
potem dela popoldne, sveti Jehova? Deradang! Deradang!« - (Od-
govor.) »Popoldne ne dela n’¢, Jehova; poéival« — (Prvi glas.)
»Preklet bod! Kaj se to pray, da n’¢ ne poéne sveti Jehova? Kaj
bo delal? Kaj dela Jehova popoldne - he?« (Oddaljen, drobcen
deski glas.) » Popoldne se sveti Jehova igra z Leviatanom!« - (Prvi
glas triumfalno vpade.) »Seveda! Igra se z Leviatanom!« -V tem

269



Oskar Panizza

trenutku je Faitel skoéil s stola in tleskajoée in grgrajoée in sem
in tja zibajoée poskakoval po sobi, pri éemer je z zadnjico delal
gnusno pohotne, Zivalsko pasje gibe: »Deradddg! Deradddg! Kuj-
pil sem si kri¢ansko kri! Kelnerera, kje je méja kopulirana, kri¢an-
ska nevesta? Méja nevestera! Dajte mi méjo nevestera! Sem
kri¢anski Elovek tako fejni, kot ste vsi vi! Brez vsake Zidovsko-
sti! - Zaboga! Kje je méja nevestera?« — Vsi so se razkropili. Mlade
dame so pred stra$nim pogledom zapustile dvorano. V strahu so
preostali gledali, kako so se Faitelovi plavi prameni med zadnjo
sceno postopoma priceli kodrati. Kodri so postali rjastordedi,
umazano rjavi in nazadnje modro &rni. Celotna Zareéa, prepotena
glava z mlahavimi, zabuhlimi potezami je bila ponovno prekrita
s temnimi kodri. Medtem se je Faitel v svojih zanesenih gibih
imel boriti s svojsko tezavo. Veckrat operirane, raztegnjene, upog-
njene okonéine so zdaj stare gibe prav tako s tezavo izvajale kot
tiste novo nauéene. Prav tako je hitro prisel do izraza hrome¢i
uéinek alkohola. Klotz je sicer zavpil po ledeni vodi; a bilo je
zaman. Vsakdo je videl, da gre za nepopravljivo katastrofo. Lepa
Othilia se je zatekla v materin objem. Vse je s srepo grozo strmelo
na Zidove poblaznele vrteée gibe. Konéno je umazani konec, ki
zadane vsakega pijanega, zadel wdi Faitela. Po dvorani se je
razsiril straSen smrad, ki je tiste, ki so se $e obotavljali pri izhodu,
z zamasSenimi nosovi prisilil v beg. Le Klotz je ostal zadaj. In
konéno, ko od slabosti tudi noge pijanega niso veé zmogle stati
pokonci, je trzajo¢a in vegasta pred njim na tleh lezala njegova
umetnina, zoprna aziatska podoba v poro¢nem fraku, laznivi kos
¢loveskega mesa, Itzig Faitel Stern. -

Prevedel Tadej Troha.

270



Povzetki

Od triumfa znanosti k blodenju neprevaranih

Samo Tomsic
UDK 159.964.2:2

Kaj lahko psihoanaliza pove o religiji? Da religija ni zgol;j iluzorno
verovanje v obstoj velikega Drugega, ampak tudi postmoderno
ateistiéno verovanje v njegov neobstoj. Da religija ni zgolj eden
izmed obstojecih svetovnih nazorov, temve¢ imaginarni okvir
smisla, ki obdaja simbolno realnost govoreéega bitja. Da religija
ni zgolj nasprotje znanosti, temve¢ njena osmislitev. Po Lacanovih
besedah bo religija prevladala - to se naznanja natanko s prevlado
postmoderne logike neprevaranih.

Kljucne besede: religija, psihoanaliza, neprevarani blodijo, veliki
Drugi, smisel, Freud, Lacan

Bezen pogled v arhive islama
Slavoj Zizek
UDK 159.964.2:297

Kaj je islam, ta mote¢i presezek, ki reprezentira Vzhod za Zahod
in Zahod za Vzhod? Fethi Benslama v svoji knjigi Psiboanaliza
na preizkusu islama ponudi sistemati¢no iskanje »arhiva« islama,
njegove obscene skrivne mitske opore, ki kot taka podpira izrecno
formulirano dogmo. Opirajo¢ se na to delo pricujocéi prispevek

271



Povzetki

nadalje raziskuje implikacije te mitske opore, pri éemer se zlasti
posveca vprasanju statusa Zenskosti v islamu.

Kljucne besede: islam, judovstvo, kri¢anstvo, Zenska

Dovrsitev nihilizma pri Heglu
Zdravko Kobe
UDK 1 Hegel G.W. E:165.72

V &lanku je uvodoma predstavljena struktura oéitka o nihilizmu,
ki ga je v sporu o ateizmu Jacobi naslovil na Fichteja in preko
njega na filozofijo kot tako. Hegel in Schelling sta oba sprejela
veljavnost oditka, le da sta imela nihilizem za posledico samovoljne
omejitve filozofije na konéno refleksijo in sta njeno nalogo videla
ravno v spoznavni vkljuditvi tega ni¢a. Toda &e se je Schelling
zadovoljil z zatrditvijo absolutne identitete, je Hegel proti njemu
vztrajal, da mora biti tudi samo spoznanje ni¢a izvedeno kot delo
pojma in mora prinesti pozitiven rezultat. Toliko lahko sam Heglov
spekulativni idealizem obravnavamo kot pojmovno dovriitev
nihilizma.

Kljuéne besede: nihilizem, ni¢, refleksija, filozofija identitete, Hegel,
Jacobi, Fichte

Badioujeva anti-dialektika
Jurij Simoniti
UDK 1 Badiou A.:111.85

Badioujevo anti-dialektiko dogodka skusamo primerjati z dvema
konceptoma v Kantovi in Nietzschejevi filozofiji, ki na prvipogled

272



Povzetki

delujeta kot nek singularni suplement glede na predhodno parti-
kularnost situacije. Gre za Kantovo lepo kot eksces znotraj feno-
menalnega polja, ki omogoéa misliti koekstenzivnost singular-
nega in univerzalnega, ter za Nietzschejevo sreco kot afekt veli-
kega poldne, ekstazo znotraj polja sil moéi, ki predstavlja koeksten-
zivnost singularnega in partikularnega. Vendar pa lepo razumemo
le kot moment kontingence, ki (v postavi genija) omogo¢a dialek-
tiko uma in reéi, sreco pa kot kontingenco, ki omogoéa dialektiko
nihilizma in afirmacije. Badioujev dogodek je tako nekaksna povr-
Sinska montazZa intenzije srece in deklaracije lepega, ne da bi mislil
njuni dialektiéni funkciji, kar Badiouja nazadnje vselej vodi do
psevdoreligioznega besednjaka, patosa milosti in upornistva.

Kljucne besede: Badiou, Kant, Nietzsche, dogodek, dialektika,
lepo, sreca.

Polpremi govor
Mladen Dolar
UDK 130.2:80
1 Deleuze G.:1 Bahtin M.M.

Tekst se ukvarja s pojmom polpremega govora, kakrinega je razvil
Bahtin (Volosinov) v knjigi Marksizem in filozofija jezika (1929).
Polpremi govor je hibridna oblika vmes med premim in odvisnim
govorom, toda Bahtin jo postavi kot samostojno obliko, katere
posebnost je v tem, da sta v njej dva glasova nerazreSeno povezana
znotraj iste izjave. Deleuze je privzel to obliko kot enega svojih
kljuénih konceptov v ukvarjanju z jezikom in s filmom. Tekst
analizira rabo tega koncepta pri Deleuzu in predlaga, da bi ga
bilo mogoée dojeti kot obliko deleuzijanskega cogita. V sklepnem
delu posku3a sooéiti logiko oznadevalca, ki jo Deleuze zavraéa,
in ‘glas v glasu’, glas kot heterogeni razcep v ravnini imanence.

Kljucne besede: Bahtin (Volosinov), Deleuze, polpremi govor,
cogito, oznacevalec, glas

273



Povzetki

Umri posko¢no

(o Evripidovi drami o Alkestidi)
Gregor Moder

UDK: 821.14.09:1 Heidegger M.

Evripidovo igro o sanjski Zeni, ki je umrla namesto moza, je mo-
goce brati kot komedijo posebne vrste: kot komedijo, ki notranjo
znacilnost tragedije, njeno samonanasalno tragi¢no pretiravanje,
tragi¢no pretira in tako prinese komiéne uéinke. Igra je prezeta z
najsubtilnej$imi ironijami - vendar ironije ne oznacujejo nasprot-
nega smisla in ne nakazujejo skrite poante, ampak imajo nalogo
privesti do kratkega stika, v katerem je neskonéno tragi¢no odla-
ganje »velike skrivnostnosti éloveSkega bivanja« z enimzamahom,
v komi¢nem izbruhu, odloZeno.

Kljucne besede: Evripid, Alkestida, tragi¢no, komiéno, ironija,
Heidegger

274



Abstracts

From triumph of science to errance of non-duped
Samo Tomsic

What can psychoanalysis tell us about religion? That religion
isn't merely an illusionary belief in the existence of big Other,
but also the postmodern atheist belief in his inexistence. That
religion isn’t merely one of the many conceptions of world or-
der, but the imaginary frame of meaning which surrounds the
symbolic reality of the speaking being. That religion isn’t merely
the counterpart of science, but the source of its meaning. Lacan
predicted the triumph of religion — which announces itself pre-
cisely through the domination of the postmodern logic of non-

duped.

Keywords: religion, psychoanalysis, non-duped err, big Other,
meaning, Freud, Lacan

A Glance into the Archives of Islam
Slavoj Zizek

What is Islam, this disturbing excess that represents East for the
West and West for the East? In his La psychanalyse a Uéprenve
de I'Islam, Fethi Benslama provides a systematic search for the
“archive” of Islam, for its obscene secret mythical support which
as such sustains the explicit dogma. Taking this work as its start-

275



Abstracts

ing point, the paper further explores the implications of this mythi-
cal support, focusing especially on the status of femininity in Islam.

Key words: Islam, Judaism, Christianity, woman

Completion of nihilism in Hegel
Zdravko Kobe

The article initially presents the charge of nihilism that Jacobi
addressed against Fichte and against philosophy as such in the
Atheism Controversy. Hegel in Schelling agreed on validity of
the objection, yet they regarded the nihilism as a necessary con-
sequence of an arbitrary limitation of philosophy to the formal
reflection and saw its duty precisely in the cognitive integration
of that nothing. But if Schelling intended to fulfil it promptly
and easily by simply affirming the absolute identity, Hegel in-
sisted that the cognition of nothing should be carried out reflec-
tively, as the work of the Concept, and should have a determi-
nate outcome. In this sense, Hegel’s Speculative Idealism is a
conceptual completion of nihilism.

Keywords: nihilism, nothing, reflection, philosophy of identity,
Hegel, Jacobi, Fichte

Badiou’s anti-dialectics
Jurij Simoniti

We try to compare Badiou’s anti-dialectics of the event with two
concepts in Kant’s and Nietzsche’s philosophy, which at first
glance seem as a singular supplement to the preceding particu-
larity of the situation. Those concepts are Kant’s beauty as an

276



Abstracts

excess within the field of phenomena that enables us to think the
coextension of singularity and universality, and Nietzsche’s happi-
ness as an affection of the great noon, an ecstasy within the field of
forces, that represents the coextension of singularity and par-
ticularity. Yet we understand the beauty only as a moment of con-
tingence that (in the figure of the genius) enables the dialectics of
reason and thing, and the happiness as a contingence, that en-
ables the dialectics of nihilism and affirmation. Badiou’s event is
thus some sort of a superficial montage of the intensity of happi-
ness and the declaration of beauty, without considering their dia-
lectical functions, which in the end always leads Badiou to use a
pseudo-religious vocabulary, the pathos of grace and revolt.

Key words: Badiou, Kant, Nietzsche, event, dialectics, beauty,
happiness.

Semi-direct speech
Mladen Dolar

The paper deals with the notion of semi-direct speech as it was
developed by Bakhtin (Voloshinov) in Marxism and the Philoso-
phy of Language (1929). Semi-direct speech presents a hybrid
form between the direct and the indirect speech, but for Bakhtin
itis a form on its own whose specificity lies in two voices being
inextricably present in the same utterance. Deleuze took up this
form as one of his key concepts in dealing with language and
cinema. The paper scrutinizes its use in Deleuze and proposes
that it could be seen as the form of a Deleuzian cogito. In con-
clusion it tries to confront the logic of the signifier, rejected by
Deleuze, and the ‘voice in the voice’, the voice as the heteroge-
neous scission in the plane of immanence.

Key words: Bakhtin (Voloshinov), Deleuze, semi-direct speech,
cogito, signifier, voice

277



Abstracts

Die Hard
(On Euripides’” Alcestis)
Gregor Moder

Euripides’ play is based on a myth of a perfect wife, willing to
die for her husband. The paper proposes the reading of the play
as a special type of comedy: a comedy that produces comic ef-
fects through tragic exaggeration of the internal characteristic of
tragedy, of its self-referential tragic exaggeration. The play is a
web of ironies of the subtlest kind - but these ironies neither
designate the inverse meaning, nor do they indicate a secret con-
tent. Ironies have a special task of procuring the short-circuit,
through which the endless tragic deferring of “the great mystery
of human existence” is itself deferred in a single stroke of comic
outburst.

Key words: Euripides, Alcestis, tragic, comic, irony, Heidegger

278






Problemi
3-4/2006, letnik XLIV

Urednistvo
Miran Bozovi¢, Mladen Dolar, Peter Klepec, Zdravko Kobe, Janez Krek,
Dragana Krsié, Renata Salecl, Alenka Zupanéig, Slavoj Zizek

Glavna urednica
Alenka Zupanéié

Odgovorni urednik
Mladen Dolar

Naslov urednistva
Komenskega 11, Ljubljana (s pripisom »za Probleme«)
www.drustvo-dtp.si

Transakcijski racun
02017-0018113209, z oznako: »za Probleme«
ID: S126158353

Izdajatelj
Drustvo za teoretsko psihoanalizo
Komenskega 11, Ljubljana

Oblikovanje: AOOA

Oblikovanje stavka: Klemen Uléakar
Tisk: Cicero

Naklada: 600 izvodov

Naroénina za leto 2006 (z DDV): 7.595,00 SIT (31,69 €)
Cena te Stevilke (z DDV): 2.821,00 SIT (11,76 €)

Revijo finanéno podpira Ministrstvo za kulturo Republike Slovenije.


http://www.drustvo-dtp.si




NBRODNA TN UNIVERZITETNR (NJIaN]

¢ 68

194 245/2006
L O A

520064740 .3/4 .

© 2.821,00 SIT
(11,77 €)
ISSN 0D555-2419

|261012

9 0333



