Anton Karo:
Vstajenje v novo zivljenje
(Krstni motivi v velikonotnem ¢asu)

Kristusovo vstajenje ni vrnitev v Zivljenje pred smrtjo na krizu.
Zato ga ne moremo primerjati 2z obujenjem mritvega Lazarja, ki se
je povrnil v staro Zivljenje in je zato moral Se enkrat umreti; kajti
staro zivljenje je pac¢ wmrljivo. Enako je z vstajenjem prirode. To
= Zivljenje v naravi, ki se probudi iz zim-
ske otrplosti v pomladi, bo zapadlo
enaki smrti, iz kakridne je vstalo. »0Od
mrtvih vstali Kristus ne wmrje vec,
smrt ne gospoduje ve¢ nad njim.«

Kristus je vstal v »novoxk Zivljenje,
ki ni ve¢ pod postavo greha in smrti,
ker ne prihaja od Adama; sedaj nam
postane jasno, kaj pomeni: Kristus je
drugi, novi Adam. V Adamu se je za-
cela ena Zivljenjska vrsta, v katero smo
uvrséeni vsi, ki smo kakor Kristus ro-
jeni od Zene; ta vrsta je oznacena po
grehu in smrti. V Kristusu, in sicer v
njegovem vstajenju, se pa zaéne povsem
Bnd .t ohrant s seliel o OO vrsta  Zivljenja, Cetudi v stari

Prosimo te, uslii nas! snovi, ker je krizano telo tudi wvstalo

telo; in Zivljenje te vrste je v svoji

zvezi snovi, duha in boZanstva najvisja oblika Zivijenja, ki st jo
sploh moremo misliti.

Ta Zivljenjska oblika se lo¢i od nacdina Kristusovega obstoja
(eksistence) pred kriZanjem bistveno v tem, da si je minljivo v
Kristusu nadelo meminljivost. Minljivo in wumrljivo je Adamovo
Zivljenje, katero je prejel Jezus od svoje matere Marije; neumrljivo
in neminljivo je movo Zivljenje, katero je on — boZji Sin kot drugi
Adam v vstajenju sam utemeljil. Kakor je smrt uni¢ena v Kristu-
sovi smrti, tako utemeljuje vstajenje v resnici novo Zivljenje.

Kristusovo vstajenje je tudi nase vstajenje, kakor lepo to opeva
velikonoéno predglasje (prefacija): »Zakaj on je pravo jagnje, ki je

57



odvzelo grehe sveta, ki je s svojo smrtjo naso smrt unicilo in nam s
svojim wstajenjem ZzZivljenje vrnilo.« Kristusovo vstajenje je izho-
disce nove Zivljenjske vrste, v katero naj bi bili wvrdceni vsi ljudje,
da bi bili v njej kakor Jezusova ¢loveska narava odreSeni. Edino v
Kristusovi smrti je zmaga nad smrtjo in v Kristusovem vstajenju
obnova zivljenja. Pri sv. krstu postanemo deleZni obojega, zato
spada slovesni krst v obhajanje velike noci, tega prehoda iz smrti
v Zivljenje. V krstu je ¢lovek preneden iz vrste Adamovega Zivljenja
2 njegovimi obremenitvami po grehu in smrti v vrsto Kristusovega
Zivljenja z wvsemi odresilnimi milostmi. Tega Zivljenja je izvor
Kristus, kakor starega Adam. Kristjanu je postal Kristus »njegovo
Zivljenje«, zato ima v nasprotju z Adamovim »vecéno Zivljenje« v
sebi, Cetudi se vidno Se ne razodeva, je to »skrito 3vljenje«, ki je Ze
tu, ki se bo pa javno razodelo 3ele, ko se prikaze Kristus v velicastvu.
»Ko se prikaze Kristus, vade zivljenje, takrat se boste tudi vi z njim
prikazali v slavi« (Kol 3, J).

Novo Kristusovo Zivljenje se pretaka iz glave v ude njegovega
skrivnostnega telesa — v kristjane. Ni postal nov v vstajenju
samo Kristus, marve¢ tudi kristjani. Vstali Kristus se vraséa v
¢redo svojih vernikov. DeleZ imajo na njegovem povelicanju. N je-
govo wvelicastvo bo mjihovo velicastvo, kakor je postala mnjegova
smrt njihova smrt.

Ta v krstu utemeljen skupni Zwljenjski delez s Kristusom ne
privede kristjana le do notranjega velicastva in notranje polnosti
milosti v Kristusu, marve¢ ga postavi tudi v stanje Kristusove od-
tujenosti do sveta. Novo zivljenje naredi tudi kristjana za tujca na
tem svetu, ki je »od spodaj«. Kristjan je s svojim novim zivljenjem
prav tako izkoreninjen v svetu, kakor je bil vstali Kristus v onih
40 dneh med veliko nocjo in vnebohodom. Uéenca na poti v Emavs
wreceta, ne da bi vedela, globoko resnico, ko oznadita Gospoda kot
stujea v Jeruzalemu«. Ne le v Jeruzalemu, boZjem mestu stare
zaveze, je postal Gospod z ustanovitvijo nove zaveze tujec, marveé
tudi v celotnem svetu, saj je vendar v svojem vstajenju utemeljil
»novo stvarstvo«. Kot znaki tega, da je Gospod postal tujec, je zlasti
dejstvo, da po svojem vstajenju ni ostal kakor sicer stalno pri svojih
apostolih; prikazal se jim je le od casa do ¢asa, najprej od njih ni
bil spoznan, in redno »je izginil izpred njih«. ;

V srediséu velikonoénega ¢asa stoji povelicani Gospod v sijaju
svoje moci in svojega velicastva, kristjani so pa z njim sodeleini
njegovega wvelicastva. Prehod velike moéi je privedel Gospoda iz
njegove mesene nizkosti in iz te svetnosti v snovo deZelo,« katero
liturgija tega Casa v vseh svojih podroljih pred nami razvija. V
tej novi deZeli postajamo v velikonocnem casu od tedna do tedna
bolj domaci, to se pravi: tudi od tedna do tedna bolj tuji staremu
greSnemu svetu. In prav to je namen wvsakoletnega obhajanja
velikonoénega ¢asa, ko pojemo neprestano Ze nebesko pesem alelujo,
da bi se odtujili temu svetu in udomacili pri Bogu v nebesih. Potem
bi bila smrt le konéni prehod iz zemeljskega minljivega Zivijenja v
nebesko vecéno veselje, kjer bomo peli brez prestanka velikonoéno
pesem alelujo.

58



Tretjo povelikonoéno nedeljo nas poziva k temu odtujenju gres-
nemuw svetu sv. Peter v berilu: »Preljubi! Opominjam vas kot tujce
in popotnike, da se zdrZujte mesenega
pozelenja, ki se vojskuje zoper dulo.«
Dan za dnem pa ponavijamo v veliko-
noénem casu v duhovnih dnevnicah v
jutranji molitvi — primi — ter s tem
kot nekako geslo za ves dan odloc¢ilni
stavek, ki ga je cerkev novokrscencem
podala na pot kot zZivljenjsko vodilo v
velikonoéni masi (sedaj na veliko so-
boto): »Bratje! Ce ste vstali s Kristu-
som, iscite, kar je zgoraj, kjer je Kri-
stus sede¢ na desnici boZji. Kar je zgo-
raj, po tem hrepenite, ne po tem, kar
je na zemlji.«

»Vsi, ki ste v Kristusu kriceni, ste
oblekli Kristusa,« klice cerkev na belo
soboto tudi nam. Prejeli smo Kristuso-
vo novo Zivljenje posvecujote milosti,

: X : Dvignil se je v visave v ra-
sedaj pa moramo tudi SvVOje NTrAVNO gostnem slavju. Ni nas zapu-

Zvljenje skuSati vedno bolj upodobiti stil sirot. Po njem nam je da-
po Kristusu. Modéi za to oblikovanje na milost in evangeljska res-

nica. Ta nam sveti in po kri-

smo prejeli v wvelikonocnih prazniskih B Ehlie " nelions’ et

skrivnostih.

Kristusovo vstajenje je takoreko¢ prvi korak za vnebohod —
zacetek vnebohoda. Med Kristusovo smrtjo in njegovim vstajenjem
ni preloma, marveé¢ gre neprekinjena érta, ki vodi pro¢ od minlji-
vosti tega sveta k neminljivosti boZjega zivljenja. Vstajenje in
vnebohod sta na svoj nacin pravtako, da Se bolj, slovo od sveta in
njegovega Zivljenja, kakor je bila to Kristusova smrt. Enako mora
Zwljenje kristjana imeti isto smer: vedno bolj pro¢ od minljivosti
tega sveta k meminljivosti Zivijenja v Bogu. »Povzdigni nade misli
k nebedkim Zeljam — prosimo te, slisi nas!«

P. Kolumban Oberstar:
Voda v bogosluzju

Voda se v bogosluzju sv. cerkve blagoslavija in ¢&esto uporablja Ze od
zadetka kri¢anstva. Saj je Bog, kakor se med drugim omenja v molitvah pri
blagoslovu vode, vse najveéje skrivnosti osnoval na tvari vode. Ze takoj na
prvi strani sv. pisma beremo, da se je Duh boZji razprostiral nad vodami. Bog
je zapovedal vodi, se v omenjenem blagoslovu omenja dalje, v Stirih rekah
namakati vso zemljo v raju; v puscéavi jo je, ko je bila grenka, z lesom
spremenil v sladko in pitno; izvabil jo je po Mojzesu iz skale, da je reSil iz
Egipta oteto in od Zeje izmuédeno ljudstvo.

Jezus Kristus je vodo v Kani galilejski fudeZno spremenil v vino in
sv. Janez evangelist pripominja, da je Gospod s tem storil prvi ¢éudeZ in razodel
svoje velitastvo (Jan 2, 11). Se poprej jo je Gospod na prav tako odli¢en naéin
blagoslovil, ko se je dal Janezu krstiti v Jordanu, zakaj takrat so bili, poje
sv. cerkev na osmino Gospodovega razglaSenja, posveceni vrelci vode, ko se je
Kristus prikazal v slavi. Kot njen in vsega vesoljstva stvarnik in vladar je

59



Gospod dalje po njej hodil ter resil sv. Petra potopa iz nje ter s tem neovrgljivo
svojim ucencem spri¢al, da je resni¢no Sin boZji. Ko je mrtev visel na kriZzu in
je eden izmed vojakov s sulico prebodel njegovo stran, je takoj pritekla kri
in voda — znamenje sv. krsta in drugih zakramentov, ki so po nauku
cerkvenih ocetov takorekoé privreli iz Zveli¢arjeve prebodene svete strani.

Jezus Kristus je pa tudi z izrecnimi besedami izbral vodo za tvarino
prvega in najpotrebnejSega zakramenta, sv. krsta, ki nas ocisti izvirnega
greha in prerodi v boZje otroke: »Ako se kdo ne rodi iz vode in Duha, ne
more priti v boZje kraljestvo« (Jan 3, 5). Ze 600 let pred Kristusom je Bog
napovedal po preroku Ezekielu: »In izlil bom na vas Ciste vode in ocistili se
boste vseh svojih hudobij... in svojega Duha bom postavil sredi vas.. .«
(}2z 36, 25). Zato nam blagoslovljena voda pomeni in predstavlja delovanje
Svetega Duha in svetost, ki jo daje Sveti Duh s svojim delovanjem stvarem.
Stvari postanejo, ko so bile posvefene z moéjo blagoslovljene vode in Svetega
Duha, posvetevalno sredstvo tudi za vse tiste, ki jih poboZno rabijo. To je
razlog, zakaj sv. cerkev skoro pri vseh svojih opravilih in blagoslovih uporablja
blagoslovljeno vodo. S tem ho&e pokazati, da ima vsaka stvar svoje posvelenje
in posvefevalno mo¢ le od Svetega Duha, ki je vir vse svetosti in ki si je
tvarino vode izbral za vidno znamenje svojega prvega posveCenja ¢loveka pri
sv. krstu.

Iz vsega tega nam ne bo teZko umeti, zakaj je tudi sv. cerkev obdala
vodo s tako slovesnim blagoslovom. »Voda za slovesni krst se mora¢, pravi
Rimski obrednik, »blagosloviti vsako leto veliko in binkoStno soboto.« Z blago-
slovom se voda odtegne vsakrinemu vplivu hudobnega duha, ki mu je bila
podvrZena kakor ostale stvari zaradi padca prvega Cloveka. »Stvarstvo je bilo
namred,« pravi sv. Pavel, »podvrZeno nifevosti, ne iz svoje volje, ampak
zaradi tistega, ki ga je podvrgel... Vemo namre¢, da doslej vse stvarstvo
skupno zdihuje in trpi...« (Rimlj 8, 20. 22) zaradi prekletstva, ki je prisle
nadenj po grehu.

Ze sv. Ciprijan (i 258) piSe, da mora biti voda ofiS€ena in blagoslovljena
po duhovniku, predno naj opere grehe v krstu. Seveda se pa to ne zahteva za
veljavnost sv. krsta. Pri krstu v sili n. pr. se sme rabiti tudi navadna voda,
¢e ni blagoslovljene pri roki.

V zatetku so vodo blagoslavljali samo z znamenjem kriza in kratko
molitvijo. Sedanji slovesni obred blagoslova krstne vode na veliko in binkoStno
soboto je bil konéno ustaljen v 7. stoletju. Glavna misel* vsega dolgega in
lepega obreda je molitev sv. cerkve, naj Sveti Duh podeli vodi nadnaravno
moé&, ki bo katehumene (pripravnike na sv. krst) oéistila greha in prerodila v
boZje otroke. Vprav to misel izraZajo tudi znamenja in dejanja med molitvami,
ko se duhovnik z roko dotakne vode, ko naredi mad njo znamenje sv. kriZa,
vanjo diha, ko potopi vanjo velikono¢no svefo, podobo Jezusa Kristusa, ki je
s svojim krstom posvetil vodo v Jordanu, ko vlije vanjo sv. olja. »Naj v ta
obilni studenec« (nekdaj so, ako je bil le na mestu, za krstni kamen uporabljali
Fivi studenec), poje trikrat zaporedoma z vedno vi§jim glasom duhovnik proti
koncu obreda drZe¢ sveto v vodi, »stopi moé Svetega Duha in naj vso to vodo
stori rodovitno, da bo imela mo& prerojevati.«

Vsaka nedelja med letom je takoreko® majhna velika no¢. Zato sv. cerkev
kropi svoje vernike ob nedeljah vsaj pred glavno maso, da jim pokli¢e v spomin
dostojanstvo boZjega otroStva, ki so ga prejeli tisti trenutek, ko jih je duhovnik
oblil z vodo in govoril nad njimi: »Jaz te krstim v imenu Oceta in Sina in
Svetega Duha.« Oni pa naj bi obnovili svojo krstno obljubo in z besedami
spokornega Davida: »Usmili se me, Bog, po svoji milosrénosti,« obZalovali
svoje po krstu storjene prestopke, da bodo mogli s kar najéistejSim srcem
prisostvovati sv. daritvi, ki je prav tako obnavljanje glavne velikono¢ne skriv-
nosti — smrti in daritve Jezusove na kriZu. Treba je le poniZne proSnje iz
skrugenega srca: »Pokropi me, Gospod, s hizopom in o¢iS¢en bom, umij me in
‘bolj ko sneg bom bel« — pa bo naSa dusa lahko zopet blestela v vsem svojem
prvotnem sijaju krstne nedolZnosti.

Se bolj nas spominja na prejete milosti sv. krsta spev pri kropljenju o
velikonotnem ¢asu: »Videl sem vodo, tekodo od templja, od desne strani,

* Podrobnejsi obred glej v knjizici Pogaénik, Veliki teden.

60



aleluja: in vsi, h katerim je dospela ta voda, so se zveli¢alic (Ez 47, 1. 9). Ta
sveti tempelj, odprt na desni strani, je Srce Jezusovo, ki ga je prebodla in
odprla vojakova sulica in ki sta iz njega pritekla kri in voda, znamenji
zakramenta prerojenja — sv. krsta.

Kadarkoli se pokropimo z blagoslovljeno vodo in se hkrati pokriZamo,
se v otro3ki hvaleZnosti spomnimo vseh neizmernih dobrot troedinega Boga
do nas: Oceta, ki nas je ustvaril, Sina, ki nas je odres3il, in Svetega Duha, ki
nas posvecuje. Z moc¢jo blagoslovljene vode in s spremljajoto molitvijo: »Po-
kropi me, Gospod, s hizopom in o¢iS¢en bom, umij me in bolj ko sneg bom bel«
— se nam na preprost in lahek nadéin odpus¢ajo vsaj mali grehi in ¢asne kazni
zanje, da sta naSa duSa in naSe telo vedno v3efen tempelj Svetega Duha.

OraZem Janez, kpl.:

Nasa farna cerkev

Vecékrat sem Ze bral, kako hudo je, kadar prodajajo domaco
hiSo. Oce hodi obupan iz ene sobe v drugo, mati si s predpasnikom
skrivaj briSe solzne o¢i, otroci jemljejo slovo od vsakega kota v
hisi: vsaka malenkost jim je prirasla k srcu, zato se je tezko loé¢iti.
Vi vsi, ki ste morali kdaj v Siroki svet na vojsko ali za kruhom
in zasluzkom, vi bi sami znali povedati, kako drag vam je ostal
spomin na »hiSico ocetovo«. Morda je vaSa domacija res samo
hisica, revna in tesna, v tujini pa ste bili v palacah, a vendar niste
bili tako zadovoljni kakor doma. In ¢e konéno vprasam Se vas, ki se
morate stiskati pod tujo streho, in Se vse brezdomce in brezposelne,
bo vsem zazarelo oko ob besedinasa hiSa, nasSa domacija.
Tudi v ¢loveSskem Zivljenju se uresnicuje oni pregovor, ki pravi:
Vsak pti¢ek najraje tja leti, kjer se izvali.

Nekaj podobnega kakor rojstna hisa v naravnem Zzivljenju pa
je v nadnaravnem Zzivljenju — farna cerkev.

Bog je v svoji dobroti hotel, naj se vsak ¢lovek dvakrat rodi:
enkrat za minljivo, zemeljsko Zivljenje, drugi¢ pa za neminljivo,
nebesko zivljenje. V svoji rojstni hisi smo dobili od starSev naravno
zivljenje; sprva je komaj tlelo v nas; potrebovalo je skrbne materi-
ne pomoci; pocasi pa se je razvijo in osamosvojilo; dozoreli smo
v popolnega ¢loveka. Do groba in tudi preko njega pa bomo ostali
— otroci svojih starSev. Toda Bog ima z vsakim élovekom Se
vi§je namene: vsak naj postane tudi bozji otrok. Za to pa je
potrebno novo rojstvo. To se izvrSi v farni cerkvi pri svetem
krstu. Pri farnem krstnem kamnu se je v nas izvrSila temeljita
sprememba, ki je segla v naSo najglobljo notranjost — v naSe dusSe.
Med oblivanjem z vodo in duhovnikovimi besedami je vlil Bog nasim
duSam svojega zivljenja, svoje bozZje narave (2 Petr 1, 4). Tako smo
postali nadnaravno Bogu podobni — Se ve¢ — Bogu sorodni — da
celo — otroci boZji. »Poglejte, kaksno ljubezen nam je skazal Oce,
da se imenujemo in smo otroci bozji« (1 Jan 3, 1). Zato je bil nas
krst zares drugo rojstvo, nasa farna cerkev pa je postala
nasasdregasrojstnashi §a;

Premodra je dolo¢ba, da mora biti vsak otrok kricéen v svoji
farni cerkvi. Samo po sebi bi moglo biti tudi drugace. Duhovnik bi
lahko priSel na dom, ali bi krS$c¢eval na podruznicah, ali bi nesli
otroka h krstu, kamor bi Ze bolje kazalo. A ker naj bi vse boZje

61



Zivljenje, ki nam ga Jezus po svoji cerkvi daje, posredovala posa-
mezniku njegova fara, zato naj se to Zivljenje Ze v fari — zaéne.
S krstom smo postali mladike na Trti-Kristusu, postali ena dru-
zina. To druZinsko zavest naj
vzbuja v kristjanih Ze ena vid-
na rojstna hisa. S krséevanjem
po podruZnicah ali kjerkoli bi
se komu poljubilo, bi se pa
ustvarjalo nekako »nadnaravno
brezdomstvo«. Rojeni bi sicer
bili vsi in bi zato imeli vsi svoj
pravi dom pri Bogu Ocetu, a
tu na zemlji bi naSe nadnarav-
no zivljenje viselo nekako v
zraku. Clovek potrebuje za vse
nadnaravne resnice zivih zgle-
dov in podob iz navadnega ziv-
ljenja. Kakor vsakdo priznava
vaznost druzinske vzgoje, tako
je vazno, da se podobno nadna-
ravno vzgajamo tudi v farni
cerkvi — rojstni hisi nadnarav-
nega zivljenja.

Glejte, dragi, to sem vam
hotel napisati v premislek:
NasSa farna cerkev —

A : nasSa rojstna hisa! Za-
In od ondod bo priSel sodit Zive in mrtve radi tega zasluzi paé veé po-
in njegovemu kraljestvu ne bo konea zornosti in ljubezni, kot ji pa

mi izkazujemo.

Recimo, da bi vas zadela ta nesreca, da bi vam domaco hiso
prodali, ali bi se kako drugae morali izseliti iz nje, prepri¢can sem,
da bi se vselej z ljubeznijo ozrli nanjo, kadarkoli bi hodili mimo.
Za trenutek bi morda postali, ali bi skoéili celo noter in obudili ta
ali oni lep spomin na svoja mlada leta. Tudi tujeu bi jo radi poka-
zali: »Vidi§, to je bila neko¢ nasa hiSal!«, ¢eprav ni Bog ve kako
bogata. Mimo svoje druge rojstne hise — farne cerkve pa gremo
pogosto tako brezbrizno, kot bi nikoli ni¢ ne posegla v naSe Ziv-
Ijenje. Celo ob nedeljah, ko naj bi se vsa naSa farna druZina zbrala
k skupni daritvi in obedu, ji mnogi pokaZejo hrbet in gredo —
gostovat drugam. Saj priznam, da je drugod morda bolj udobno,
prej mine ali je lepse petje, ve¢ luéic gori in gospod lepse pridigajo
— a vendar naSe to le ni. Tudi tu bo veljalo: Povsod dobro, doma
najboljse.

*

NASA FARNA MASA
»Le kaj so se zmislili nas gospod, da so zadeli na ves glas hvaliti naso
domadco faro! Vse hoc¢ejo imeti spet doma v domadi cerkvi! Kakor da bi ne
bil povsod isti Bog, povsod ista sv. masa.«
Priznam: isti Bog je povsod, v vseh naSih cerkvah, in ista daritev se

62



daruje na vseh nasih oltarjih, — morda drugod celo bolj poboZno kot pri nas —,.
zato cerkev ne zapoveduje, da bi morali biti ob nedeljah in praznikih v domadéi
farni cerkvi pri sv. masi. A vendar je med nedeljsko mago v domaci cerkvi in
med nedeljsko maso kje drugje velika razlika. V domadi farni cerkvi je ob
nedeljah in praznikih sv. masa na poseben nadin nasa daritev. Vsak Zupnik
mora namreé¢ v teh in Se nekaterih drugih dneh — vseh je poleg nedelj Se
okrog 40 na leto — opraviti sveto maSo za svoje farane. To sv. maSo ime-
nujemo farno maso.

Vsaka maSa je nekaj lepega. Duhovnik prinese v imenu vseh navzoc¢ih in
celo v imenu vsega stvarstva Bogu v dar kruh in vino. To ni samo njegov dar,
marve¢ dar vseh, saj so na ta ali oni nadin vsi omogo¢ili, da se je mogel ta dar
pripraviti. Seveda pa Bog ne more biti zadovoljen s kruhom in vinom — &emu
pa naj mu bo, saj ne je in ne pije — on hode imeti veé, hode imeti nas. Ravno
kruh in vino najlepSe povesta, da moramo sami sebe darovati. S kruhom je
oznafen nas Zivljenjski obstanek: delo nasih rok je in naSa glavna hrana. Ko
darujemo kruh, hoéemo rec¢i: sami sebe darujemo v tem kruhu. In vino, stis-
njeno iz grozdnih jagod, ali ni najlepSa podoba naSega znoja, ki ga je delo
stisnilo iz naSega €ela; najlepSa podoba naSih boleéin in trpljenja, ki je stiskalo
nase srce? Ko vino darujemo, kaj hofemo redi drugega kot nazorno, v otipljivi
obliki povedati, da tudi svoje trpljenje, teZave Bogu prinaSamo v dar? Takega
daru, ki ni samo zunanji obred, marveé zares prisréna udanost in nesebiéno
Zrtvovanje, mora biti Bog vesel.

Vesel ga je v resnici, a vendar ne tako, da bi ga mogel sprejeti kot sebi
primeren dar. Za Boga je tudi to Se premalo. ¢lovek mu iz lastnih moéi ne
more darovati nadvse vie¢nega daru. Tu pa nam prihiti Kristus na pomoé¢. On,
ki je po svoji ¢loveski naravi kakor eden izmed nas, prvorojenec med mnogimi
brati — pravi sveti Pavel — vzame te naSe darove in jih spremeni v svoje
Telo in Kri. Kakor enkrat na Kalvariji, tako tudi zdaj na oltarju ponudi
svojemu Oc¢etu samega sebe v brezmadeZno daritev. Zdaj pa Bog Od&e mora
biti vesel, ker mu daruje njegov lastni sin: Bog se Bogu daruje. To je najpo-
polnejsa daritev; zato ima neskonéno vrednost. V tem je lepota in dragocenost
vsake svete masSe.

Farna masa pa ima Se to posebno lepoto: Daruje jo duhovnik, ki je zares
nas. Po boZji volji je postavljen med Boga in nas, njegova dolZnost je, da za
nas pri Bogu posreduje z dobro besedo molitve (brevir), se za nas bori s
hudi¢em in v naSem imenu zbere nasSe darove in jih Bogu daruje. In daruje
prav po nafem namenu, ne po svojem osebnem, za katerega je bil naproSen s
posebnim masnim darom. Sv. maSa prinasSa posebne milosti tistim, ki se je
poboino udeleZujejo, %e bolj pa tistim, za katere se daruje. Ce greste ob
nedeljah in praznikih v tujo cerkev k sveti masi, zadostite cerkveni zapovedi,
in ¢e ste poboZno pri sv. masi, gotovo ne odhajate praznih sre in praznih dus;
a ¢e se udelezite farne maSe v svoji domadi farmi cerkvi, imate dvakratno
pravico do boZje radodarnosti: ne samo radi poboZnosti, marveé¢ tudi zato, ker
Se je sveta masSa ravno za vas darovala.

Dragi! Veckrat toZite, da v danadnjih tezkih ¢asih ne zmorete veé¢ daro-
vati za svete masSe. Nihée Vam tega ne zameri, a zameriti pa bi Vam morali
Vaso brezbriznost za one sv. masSe, ki se ravno tako za Vas darujejo. Kadar
je v delavnik farna masa, n. pr. na godove apostolov, ni skoraj nobenega blizu,
kot da bi za te svete maSe ne darovali — seveda na drugi nac¢in (bira, darovi,
vzdrZevanje duhovnikov) — ravno Vi — farani. Ponekod se zbere ob takih
dneh skoraj toliko faranov, kakor ob nedeljah in praznikih v farni cerkvi, pri
nas jo pa Se v nedeljo in praznik radi mahnete drugam — pa najbrz ne iz
poboZnosti. Res je, da je v farni cerkvi samo Zupnikova masa farna, a tudi
drugi duhovniki se kot Zupnikovi pomo¢niki vsaj posebej spominjajo tudi svojih
faranov. Zato je vsaka sv. maSa v domadi cerkvi bolj naSa kot kje drugje.

Na to skoraj pozabljeno lepoto svetih mas v domaci cerkvi sem Vas hotel
opozoriti. Ali si morete sploh misliti kaj lepSega, kakor vso faro kot eno
druzino zbrano okoli oltarja, kamor vsak poloZi svoj dar, ki ga duhovnik, kot
druzinski ofe, zdruzi s Kristusovo daritvijo in ga spremenjenega v boZji kruh
svetega Resnjega Telesa reze vsem lac¢nim sinovom in héeram vse farne druZine.
Zame vsaj, ki po boZji milosti to vrsim, je to najlepSe doZivetje. Tudi Vam
ga Zelim.

63



Zdenka S.:
Misli na praznik vnebohoda

Velic¢ina tega praznika nam je nekam odmaknjena. In vendar
se pri sleherni sv. maSi spominjamo poleg trpljenja in vstajenja
tudi vnebohoda Kristusovega (po darovanju in povzdigovanju, ko
prosimo Boga, naj sprejme darove,
oziroma Telo Kristusovo). Saj je to
troje povezano: brez trpljenja ni
vstajenja in kjer je wvstajenje, je
tudi poveli¢anje.

Predvsem dvoje misli na ta dan
napolnjuje duso:

1. spomin na Kristusov vnebo-
hod,

2. misel na nasSo usodo po smrti.

1. Stirideseti dan po vstajenju
se je nasS Gospod c¢astitljivo dvignil
v nebo. Zakaj ni odSel k Ocetu takoj
po vstajenju? Ostal je na svetu, da
je potrdil ucence v veri v svoje vsta-
jenje. Da bi dokon¢no in neomajno
verovali v njegovo bozZanstvo in v
tem ¢rpali moé¢, da sprejmejo brez

In sedmero vlij darov dvomov in zadrzkov tudi njegov bozji

v duse svojih vernikov nauk, ga z vsem prepri¢anjem izpol-

njujejo in oznanjajo.

Vraca se zmagoslavno v nebeSko domovino, potem ko je v boju
premagal sovraznika — greh in ga strl za vse dase.

Nam pa je Gospod spet odprl nebesa, ki so nam bila zaprta od
izgona prvih starSev. Cloveska narava je dosegla svoje najvisje
povelicanje. Saj se je Gospod dvignil v nebo s telesom, kot ga je
privzel iz ¢loveske Matere (nasSe telo samo ni zasluzilo smrti: ustvar-
Jjeno je bilo po boZji volji, samo greh ga je skazil in zato je moralo biti
odresSeno).

2. Tudi nas$ cilj so ali bi vsaj morala biti nebesa. Nié manj, ker
bosta po sodnjem dnevu samo dve vecnosti: veénost radosti in
vecnost trpljenja. Vsa pota morajo voditi v nebo. Vsa dejanja
morajo biti taka, da ne bi bilo treba zbegano priznati: O, ko bi bilo
drugace, ¢e bi nas Gospod zdajle poklical. V nebesih pa ni prostora
za najmanjsi greh — in greh je vse, kar ni v skladu z bozjo voljo.
Ker ni v skladu z voljo Stvarnika in Ozivljavca, ne more imeti Ziv-
Ijenja v sebi.

Ziveti pa moramo in hoéemo. In veselo hoéemo Ziveti: v veselju,
kot ga slutimo na danasnji praznik.

Prosimo Gospoda, naj vzame seboj nasa srca; ¢e bodo srea pri
Bogu, bodo tudi dejanja vredna, da bomo nekoé Se s telesi sledili
Kristusu k Ocetu.

64



P. Metod Turn$ek S. O. Cist.:

Dopolnitev bozjega kraljestva

Kakor je doba sStiridesetdnevnega posta, ko bhoZji Zveli¢ar s
trpljenjem in daritvijo lastnega Zivljenja ustanavlja boZje kra-
ljestvo, doba mnogih boleéin, tako je doba Stiridesetdnevnega bivanja
vstalega OdreSenika c¢as zmagoslavne radosti, »kajti smrt, ki jo je
za greh pretrpel, je pretrpel enkrat za vselej; od mrtvih vstali
Kristus ve¢ ne umrje, smrt nad njim ve¢ ne gospoduje« (Rim. 6, 10).

Vendar pa velikonoc¢na doba ni
samo praznovanje Kristusovega zma-
goslavja, radovanje ob njegovih pri-
kazovanjih, marve¢ tudi vstali Kri-
stus nadaljuje in dovrsuje svoje boz-
je poslanstvo. Tako pripravlja svoje
kraljestvo svete cerkve, apostole in
ucence na tisti ¢as, ko jim bo po-
vsem odvzet. Daje jim poslednje
nauke in bodrila. Svoji ustanovi svete 1
cerkve da konéno organizacijo: Pe-
tra postavi za pastirja in vodnika
vsej ¢redi, zakaj vidna druzba nujno
potrebuje tudi vidnega poglavarja.
Za utrjevanje, obnovo in rast notra-
nje organizacije in notranjega, nad-
naravnega Zzivljenja pa ustanovi za- Duh Gospodov napolnjuje vso zem-
krament sv. krsta in sv. pokore. Ka- 1jo — On daje rast in sad miladi-
kor je namre¢ poganom za vstop V kam Trte — Kristusa
boZzje kraljestvo milosti neogibno
potreben zakrament sv. krsta, tako pa je kristjanom, ki milost
izgube ali na poti kreposti oslabe, vrnitev k Bogu dana po zakra-
mentu sv. pokore.

Na teh boZjepravnih temeljih zgrajeni cerkvi poveri konéno
Gospod vazen nalog: Pojdite torej in oéite vse narode... Na videz
malo, na judovsko deZelo omejeno obéestvo dobi po hozji besedi
univerzalen, vesoljen znacaj. Saj zato je prisel na svet, da ves svet
zopet spravi in privede k Ocetu.

Za resnicnost Kristusovega nauka so apostoli bili pride pre-
mnogim cudezem, toda svojemu odreSilnemu delu da Gospod Se
konéno potrditev s svojim vnebohodom, ko naso ¢lovesko naravo, v
samem bozZjem Sinu poveli¢cano, povzdigne v nebo k Bogu.

Prosnji dnevi

Zadnje tri dni pred Gospodovim slovesom, vnebohodom, nazi-
vamo »prosnje dneve KkriZevega tedna«. Pa niso to nikaki Zalni
obhodi, marveé je njih znacaj povsem drug. Povelikono¢na doba
vpada namre¢ v nasih krajih z letnim ¢asom najbujnejSe pomladi.
Vse brsti in cvete. Je pa vse to brstje spri¢o svoje neZnosti izpo-
stavljeno Se premnogim vremenskim nevarnostim. In v tej koéljivi
dobi so se Ze pagani skruseno obradcali k svojim bogovom za pomoc.

65



Rimska cerkev, ki ni nikoli pametnih narodnih obiéajev razdirala,
marvec¢ poduhovljala, je tudi paganske spomladanske prosnje obhode
vesce povzela in jim dala krscéanski znac¢aj. Ne paganski mrtvi malik,
marvec¢ zivi Bog Kristus nas more oteti pred notranjimi in zunanjimi
nevarnostmi.

Prosnji dnevi kriZzevega tedna prav prisrcéno izrazajo tudi veliko
versko resnico obcestva svetnikov. Vojskujoca se cerkev je in mora
biti v tesni zvezi z zmagoslavno cerkvijo v nebesih. Vprav zmago-
slavna cerkev nam najuspeSneje more posredovati boZjo pomoé. Zato
so litanije vseh svetnikov Ze od nekdaj v vseh vaznejsih zadevah
obi¢ajna poboZnost krscanskega obcestva. Znacilno je tudi, da se
v proS$njih dneh kriZevega tedna sv. cerkev k bogosluzju zbira v
svetiS¢a najodliénejsih krscanskih svetnikov: Matere bozje v Mariji
Veliki, Janeza Krstnika v Lateranu in sv. Petra, pastirja ovac, v
Vatikanu. Prosnje dneve kriZevega tedna obhajajmo s tistim vdanim
duhom, kakor ga izraZza sama mati sv. cerkev!

Binkosti

Tozne in osamele apostole in ucence bodri po Gospodovem
vnebohodu sv. misel, da bo prisel Tolaznik Sv. Duh. V osamelosti in
trpkosti iS¢ejo tolazbe v molitvi. Sv. apostoli in ucenci so nam s
sv. Materjo boZjo na celu dali najlepsi zgled, kje naj krs$cansko
Ijudstvo v vaznih zadevah najprej iSée pomodi.

Tej prvi, javni, liturgiéni devetdnevnici sv. cerkve je sledil
veliki binkostni praznik. Toda ni se pred mladim krscéanskim obde-
stvom tretja bozja oseba Sv. Duh zgolj oc¢ito razodela, marveé je
na ta praznik vsa sv. Trojica ¢udezno sodelovala. Krséansko ob-
¢estvo je prejelo bozjega Duha Oceta in Sina. BoZje kraljestvo sv.
cerkve, ki jo je Gospod Kristus ustanovil za ceno lastne krvi, v svoji
sréni strani, kakor pravi sv. Avgustin, je na binkoStni praznik
dobilo ne samo koné¢no potrjenje, marve¢ tudi boZjo moé vse sv.
Trojice. To se je ocito izvrsilo pod podobo ognjenih jezikov.
Podoba jezikov nedvomno oznac¢uje milost apostolstva sv. cerkve,
da z besedo oznanja delo boZjega odreSenja vsemu ¢loveStvu in vsem
narodom. Podoba ognja pa vsekakor izraza lu¢, odiSéenje in
prenovo, zivljenje v svetli resnici krséanske blagovesti, ki jo oznanja
Kristusova cerkev. Ta prihod Sv. Duha pod to simboliéno podobo
nam takoj daje umeti, da bo Sv. Duh v boZji cerkvi nevidno nada-
ljeval Jezusovo delo, nadaljeval v imenu Odceta in Sina. Cloveski rod
je z daritvijo Kristusovo z Bogom Ze spravljen in Kristusov nauk
clovestvu Ze razodet, toda ustanova sv. cerkve Se nujno potrebuje
nevidnega Ucenika, TolaZnika in Posvedevalca. Ker je boZje kra-
ljestvo s sv. krstom dano vsakemu posamezniku in mora vsak
posameznik v premnoge boje in preizkusnje, je vsakomur vodstvo,
pomo¢ in tolazba Sv. Duha nujno potrebna. Sv. apostol Pavel izrecno
pravi: »Prav tako pa tudi Duh podpira na$o slabotnost; kaj naj bi
namre¢ prosili, kakor je treba, ne vemo, marve¢ sam Duh prosi za
nas z neizrekljivimi vzdihi« (Rim. 8, 26). Sv. Duh razvija Jezusovo
delo v kristjanih do konca ¢asov.

66



