
3 - 4 

jTieddobje 
P O E Z I J A I N P R O Z A : DOLORES M. TERSEGLAV (SLOVENIJA), ZIMSKE SII-
KE (162) * TONE BRULC (ARGENTINA), SMRT D.P.-JEVCA (164) • FRANCE 
PAPEŽ (ARGENTINA), POPOTOVANJE ( 1 8 1 ) » * ANDREJ PREBIL (ČILE), KRALJ PRI-
HAJA (236) . 

R A Z P R A V E I N E S E J I : RAJKO tiOŽAR ' (ZDA) , EKSISTENCIALNO DOŽI-
VETJE V ZGODNJEM DELU STANKA MAJCNA (185) * ANiDREJ ROT (ARGEN-
T INA) , „PISMA MRTVEMU BRATU", DUHOVNA AVTOBIOGRAFIJA V PISMIH (210) 
• RUDOLF ČUJEŠ (KANADA) , RAZVOJ DRUŽBENEGA KATOLIŠKEGA NAUKA V 
SEVERNI AMERIKI — KANADA (218) * JOŽE RANT (ARGENTINA), O PROZOR-
NOSTI (255) * TONE ARKO ( Z D A ) , KULTURA IN PROSVETA, TO NAŠA BO 
OSVETA? (218) . 

P R E V O D I : TINE DEBELJAK — KAREL JAROMIR ERBEN, POSTELJA 
TOLOVAJA MATAJA (169) . 

K R I T I K E : TONE BRULC (ARGENTINA), KOCBEKOV ZBORNIK (298) 
• VLADIMIR KOS ( JAPONSKA) , PISMO IZ ZELENKASTO MARČNEGA 
TOKIA (302) . 

XXIII 198 

V K A S T E L J A N Š Č I N I : GREGOR PAPEŽ (ARGENTINA), TRADUCCION DE 
"BL BESO - POLJUB" (320) . 

I L U S T R A C I J E : ANDREJA DOLINAR HROVATOVA IN MARJETA DOLINAR, 
BUENOS AIRES, ARGENTINA. 

entresiglo 



Ta zvezek MEDDOBJA je mogel iziti z mecenskim darom 
slovenskih lazaristov v Kanadi. 

A A E D D O B J E 
Splosnokulturna revija 

Letnik XXIII. 1 9 8 7 Št. 3/4 

IZDAJA SLOVENSKA KULTURNA AKCIJA 

GLAVNI UREDNIK FRANCE PAPEŽ: ČLANI UREDNIŠKEGA KONZORCIJA: ANDREJ ROT 
(KI TUDI ODGOVARJA ZA REVIJO PRED OBLASTMI), TINE DEBELJAK st„ LADISLAV 

LENČEK IN JURE VOMBERGAR. 

Načrt za ovitek: arh. Andrej Horvat. 

NASLOV UREDNIŠTVA IN UPRAVE, RAMON L. FALCON 4158, 1407 BUENOS AIRES, 
ARGENTINA. 

Revija izhaja štirikrat na leto. Za podpisane prispevke odgovarjajo avtorji. Spisi 
s psevdonimom se objavijo, če je uredniku znano tudi pravo avtorjevo ime. 

Rokopisi se ne vračajo. 

Ta zvezek je 134. publikacija Slovenske kulturne akcije, dotiskan junija 1988. 

Tisk tiskarne Editorial Baraga, Colon 2544, Rem. de Escalada, Bs. Aires, Argentina. 

Editor responsable: Andres J. Rot. 

Registro Nacional de Propiedad Inteledual No. 259299. 

Esta publicacion se termino de imprimir en el mes de junio de 1988, en los 
Talleres Graficos Editorial Baraga del Centro Misional Baraga. 

C O R R F O 

A R G E N T I N O 

5 8 6 

n -i 
O > 
Z » 
r> TI 
m > 
</> 

O 
70 
m 

Z O 
C 

v i n 
00 
o o 

o > 



Pričujočo številko Meddobja 
v 

posveča 

Slovenska kulturna akc i ja 

Dr. T I N E T U DEBELJAKU 

v 

s v o j e m u častnemu p r e d s e d n i k u 

o b n j e g o v i p e t i n o s e m d e s e t l e t n i c i 



DOLORES M TERSEGLAV 

ZIMSKE SLIKE 

VOŽNJA 

črna polja so pod snegom, 
gole veje so pod nebom, 
vlak drvi. 
Stezica je ob progi, 
tja v neznano vodi. 
Rada bi po njej stopila, 
in v gozdovih se zgubila. 
Toda vlak me pelje 
in življenje melje. 
In do konca vseh poti 
potniku počitka ni. 

V G O Z D U 

Bela planja. Mesečina. 
Od povsod zveni tišina. 
Nežna senca je vtonila, 
srna se je v gozdu skrila. 
Snežni plašč se s smreke kruši, 
vedno bliže, bliže k ruši. 
Kakšna bo pod njo tišina? 
Tam ne sveti mesečina. 
Tiho, tiho! Ne sprašuj! 
ču j skovirja: huj, huj, huj! 



V MESTU 

V mestu, kjer nihče doma r 
prazna, žalostna zima. 
Burja veje. 
Namesto snežink nosi smeti, 
stare papirje v krogu vrti. 
Neznani ljudje 
z vetrom nekam hite. 

A LA PASTERNAK 

Na okno dež trklja, 
pomešan s snegom; 
posmrtni marš igra, 
zvok zgublja se za bregom. 
S ciprese vniz drsi 
snežena kapa, 
obupana v megli 
ozebla vrana kraka. 
žalost otroških dni 
v srce prihaja, 
šepečem ji : ,,Zaspi! 
Starost življenje taja." 



TONE BRULC 

SMRT D.P.-JEVCA 

še] bi in šel, korak za korakom bi ga bližal Slemenu. 
Takole za prvo mašo bi prišel. Da, k tisti, h kateri hodijo 
gospodarji in gospodinje. Kaj boš z otroki pri deseti, pa še 
hlapci. Saj, župnik mora maševati, da je maša res maša in 
čeprav oklice s prižnice bolj zamomlja kot prebere, je pa kljub 
temu bolj slovesno in tiho, kot pri kaplanovi. 

Zdelo se mu je, da mastno blato vabi ponošene čevlje, da 
naj postane, da ga zadržuje leskovje in maline ob poti, ki so 
grabile rokave suknjiča, da ne bi prišel do vrha. Sonce še ne 
bi smelo vziti na tako nedeljsko jutro, dokler ne bi prispel do 
vrha. Le zakaj so mu noge tako težke, zakaj ga tako duši 
v prsih? 

Otrl si je zlovoljno čelo in obrvi in zamrmral samemu sebi: 
„Saj to vendar ni Sleme! Poti niso bile tako ozke in strme, 
ne tako zaraščene". 

še enkrat je obnovil podobo Slemena, ki jo je leta in 
desetletja nosil seboj: vas na hribčku, par hiš obsijanih s son-
cem, ki se je odbijalo z majhnih oken. Okenca, ne okna, so 
radovedno mežikala izmed dreves Zelena polkna, odprta, pri-
pravljena v objem. Pesem petelina, igrivi dim nad potemnelimi 
strehami, svist oslice na kosi, pesem klopotca v vinogradu, mu-
kanje krav na paši, vse to bi moralo biti kot njemu priprav-
ljeno v sprejem. Kje pa je sedaj? 

Je bilo to Sleme, sanjano v tujini, pestovano ob rohnečih 
strojih, o katerem je govoril ob redkih prilikah rojakom: „Ko 
se vrnem na Sleme . . . " 

„Saj si se vrnil - na Slemenu si!" si je hitel dopovedovati 
znova,, da bi odgnal spomin na tujino. 

Zgodaj je še in spijo najbrž. Kdo bi si pa mislil, da prideš 
tako zgodaj. Iz Amerike se pride opoldne, z avtomobilom se 
pripelje, črnim in s svetlimi ročkami na vratih. K veliki maši 

164 bi moral priti - tako se pride iz Amerike!" 



Stopil bi iz avtomobila, ministranti bi v belih koretljih 
pogledovali iz zakristije in sam župinik bi jih šel napodit nazaj, 
da bi tudi on videl, kdo je prišel. Ti pa bi se pretegnil mogoč-
no, kot župan nekdaj, in bi začel poslušati Pipana, občinskega 
moža, in bi se delal, kot da te nič ne briga. 

,,še se oznanja, da bo prihodnji teden kuluk na Blatnem 
dolu, da se popravi pot od Kostrevca do Laz. 

še se sporoča, da je občina naročila, naj vsi, ki imajo pse, 
jih dajo cepiti za pasjo steklino, še, naj pazijo na cigane, ki 
so prišli iz sosednje občine, in da naj starši vprašajo otroke, 
kakšna je bila pridiga." 

Kaj je res Pipan zmešal cigane in župnikovo priporočilo 
staršem? 

Pipan bi spravil papirje in odšli bi v cerkev. V prvi klopi 
zraven župana bi mu napravili prostor. Seveda bi župnik že 
prej vedel, da je prišel Amerikanec. Takole med pridigo bi 
mimogrede omenil, da sta golida in sam sv. Florijan že tako 
ob barvo, da ju bo treba prebeliti in tebe bi pogledal iznad 
očal, da bi takoj vsi vedeli: „Na Amerikanca misli". Ko bi 
šepavi Jerneje prišel do njega s škrabco, bi visoko dvignil ro-
ko, da bi vsi videli, koliko je dal. Kar dva tolarja, da bi se 
zakotalila in prijetno zažvenketala. 

Po maši bi stopil v gostilno in se razkoračil, porožljal s 
tolarji, pa bi vsi vedeli, da si prišel iz Amerike!. Suknjo s ko-
žuhastim ovratnikom in ozke škornje bi moral imeti. Pa na 
uro bi pogledal - na tako, veliko, ki bi jo imel pripeto na 
levi žep telovnika, z debelo, zlato verigo. Vsi bi bili tiho in 
poslušali, kako žvenkljajo tolarji in kaj jim boš povedal. Ame-
rikanec! 

„ še ti bi šel, pa bi jo tudi imel", bodo ženske suvale skri-
vaj moške. Ti pa bi privlekel na dan viržinko in si jo boš 
slovesno prižgal, izpuhnil pod strop dim in si jih boš ogledoval. 
Saj viržink ni maral, ne dima, vendar če prideš iz Amerike . . . 

„Bog ve, če bo prišla Polona v gostilno?" Seveda bo prišla, 
čeprav jo bo malo sram. Kako ne bi prišla pogledat Ameri-
kanca, ki je prišel po desetletjih domov? č e ne bo prišla, bi 
jo šel popoldne obiskat na dom. Počasi bi prikoračil do hiše, 
na plot bi se naslonil in se ogledal po vasi, če je ne bi bilo 
zunaj. 

Kako da je ne bi bilo? Po tolikih letih, ko se nista videla, 
čeprav ji ni dostikrat pisal, ga je gotovo počakala. Obstala bo 
na pragu in pogledala zaradi lepšega najprej po vasi, kot da 
ga ni že prej videla in čakala, nato bi se njene oči ustavile 



na njem. V hišo bi ga povabila, saj stari Košak sedaj ne bo 
imel nič proti njemu. S predpasnikom bo obrisala mizo, za-
mahnila malo po stolu, čeprav ne bi bilo treba, in ga povabila, 
naj sede. Sama bo sedla na klop pri peči in ga bo poslušala. 
Čutil bo njen pogled in toplo mu bo pri duši. 

,,No, kakšna je tista Amerika?" ga bo vprašal Košak. Da-
nes ne več tako oblastno in osorno kot pred desetletji, zasmeha 
in košatosti ne bo v njegovem glasu. On pa bi molčal in čakal, 
da spregovori Polona. Nalašč se ne bi zmenil za Košaka. Če 
ne bo začela ona, bo pa on, saj zdaj je prišel iz Amerike in 
ga ne bo strah pred Košakom, ne sram pred Polono. 

,,šment" bi rekel, „tako je pri vas, kot je bilo, ko sem 
odšel". Polona bo sklonila glavo, kot da jo je sram za majhna 
okna, za javorjevo mizo, škripajočo klop in krušno peč v kotu. 
Morebiti bo sram tudi Košaka, ki bo odšel v klet po polič 
črnine. 

„Na, natoči si jo, take ni v Ameriki!" mu bo rekel, da 
mu pokaže, da je še stari Košak, ki se je tako rad pobahal. 

Prositi bi se dal in pohvalil bo Košakovo črnino, čeprav 
ve, da bo kisla, in Polona ga bo hvaležno pogledala. Gotovo 
ga bo vprašala, kaj je pil v Ameriki. O pivu, ki je tako močno, 
da gre pod kapo, bi ji že povedal, o žganju, ki ga je pil, ko 
ga je dajalo domotožje, pa ne. 

,,Kaj bi tista Amerika!" bi zamahnil z roko in odgnal spo-
mine vsaj za nekaj časa, kakor da bi hotel odriniti od sebe 
črne, mastne stroje, ki so rohneli nad njim desetletja, in za-
tohlo sobo, kamor ni zašel žarek sonca. 

Košak bi takoj razumel, da je Amerika trda, Polona bi 
ga pa vprašala, kako je s tistimi visokimi hišami, ki lezejo pod 
oblake in kjer samo na gumb pritisneš, pa dobiš, kar se ti 
hoče. 

Misli so se mu trgale in zavezovale. 
„Kaj boš jemal vero otroku, povej ji, da tisto ni zanjo 

ne zanj; da, hiše niso tako visoke, niso tako lepe, ne dobiš 
vsega v njih, in Polona bi ga razumela." 

Pa saj to ni več tista Polona z belim predpasnikom - Po-
lona otrok je, s katero je hodil na Sleme v šolo. Debele kite 
se ji prevešajo čez rame na prsi, naramnice torbe ji vlečejo 
rame nazaj. 

Iz šole tečeta, da mu zraka zmanjkuje. Omotica mu leze 
iz glave v telo in ude, da jih ne čuti več. Srce mu tolče ne-



mirno in neenako, kot da se hoče razpočiti. Polona teče za 
njim, sliši njeno sopenje. 

,,Kaj ni Košak tisti, ki sope, da mu cvili v prsih in duš-
niku? Ne, Košak ni! Košak je še vedno isti Košak, le brke 
ima naježene kot konjska krtača, kot takrat, ko ga je zgrabil 
za ušesa in stresel: „Zakaj pa ne paziš na krave, ti pankrt, 
ne vidiš, da so mi pol ogona koruze popasle?" Bič si je vtak-
nil v škornjico in usnjen jermen mu je plesal pred očmi kot 
kača. ,,Očetu bom povedal, naj ti jih naloži za koruzo, in jeseni 
bova poračunala zanjo." 

Kdaj je že bilo tisto, ko so ga fantje ustavili po maši? 
,,če te še enkrat dobimo po češčenju na Slemenu, ti jih 

bomo naložili, da boš pozabil pot do tukaj!", mu je z narejeno 
mirnostjo prigovarjal Kovačev Pep. Drugi so mu stali nasproti 
in prikimavali. Vsi so vedeli, da gleda za Polono, vendar nje 
ni omenil nihče. 

„Star berač in mlad fant lahko vprašata kjerkoli," je hotel 
obrniti grožnjo v šalo. 

„Ti ne, seme bajtarsko in še sprijen študent po vrhu! Kaj 
rineš med gruntarje? Hočeš, da ti pokažemo tvoje mesto?" 

Kaj je bil strah, da mu je srce začelo biti kot podivjano? 
Menda ga ne držijo fantje s Slemena - v prsih ga zbada in 
tišči, da komaj diha. Roke so mu nemirno zaplesale, kot da 
bi hotele koga odriniti. 

Stisnil je pesti, da je iz členkov izginila zadnja sled krvi. 
Skušal se je odmakniti od Pepa, toda topla roka ga je potisnila 
nazaj. Hotel jo je zgrabiti, da bi se zavaroval pred Košakom. 
Kaj sta oba: Košak in Pep proti njemu? 

,,Polona! Z bičem me bo! Bo me, Polona!" Pred očmi mu 
je zopet zaplesal koprivovec Pepa in Košakov jermen. 

Roka se mu je umikala in popravljala odejo. Hotel se je 
opreti na komolec in roka ga je pritisnila nazaj. Dušilo ga je. 

Zakaj ga pritiska Polona, ko vidi, da hoče priti do sape? 
Kaj se nista zmenila, da bo prišla za njim v Ameriko? 

Kaj pa če je Košakovo koleno, ki ga tlači in pritiska, da 
ne more dihati. ..Polona! Polonaaa!" 

Umiril se je, glava je omahnila, teža s prs je izginila. 
Prsti so se počasi razklepali in krčili, kot da bi se hoteli česa 
oprijeti. Oči so ostale vprte v strop, kot da bi tam zagledale 



Polono in Sleme. Zaprla jih je šele bolniška sestra, potem ko 
je postavila platneno pregrado, da ne bi motile drugih. 

„Da, čuden tip je bil," je hitela dopovedovati svoji tova-
rišici. ,,Nemiren, vedno se je nekam odpravljal, vedno nekaj 
iskal. Menda je bil še iz prvega vala DP-jevcev, ki so prišli 
semkaj pred desetletji, in se ni mogel umiriti. Evropa, kaj 
hočeš! Vedno nepotešen, zmeraj iskajoč! 



KAREL JAROMIR ERBEN 

POSTELJA T O L O V A J A M A T A J A 

Iz zbirke „KYTICA Z POVESTI NARODNICH". 
Prevedel iz češčine TINE DEBELJAK. 

1. 

Sive megle nad gozdovi bežijo, 
kakor duhovi se vlečejo v krogu, 
v krajine tuje žerjavi letijo, 
pusto in mrzlo je v dolu in logu. 
Veter hladan od zapada sem piha, 
listje v jesenski sapi usiha, 
v znani pesmi, ki v jesenske čase 
šepeta jo> listje suho na drevesu, 
razumljiva malokteremu ušesu, 
kdor pa jo razume, tisti ne smehlja se. 

Romar neznani z raševinasto haljo, 
z rožnim vencem, ovitim krog roke, 
s križem na vrhu palice visoke 
- bodi kdor že - kam na večer, greš v daljo? 
Kam zdaj hitiš? Tvoja noga je bosa, 
mrzla jesen je in hladna je rosa -
tukaj ostani, ljudje smo veseli, 
dobrega gosta bomo radi sprejeli! 

Romar naš dragi, romar naš mladi -
saj ti še mah ne poganja na bradi! 
Lica tvoja kot lica neveste -
kaj tako bleda so in potrta? 
Morda v srcu muči bolest te? 
Tvoja očesa - globoko udrta? 
Morda nesreča telo ti krivi? 
Tlačijo k zemlji dnevi sivi? 

Ne hodi ponoči, popotnik mladi! 
Ostani tu, prenočimo te radi, 
dam6 ti tolažbe vsaj v majhni meri! ]<59 



Pridi, telesu daj malo krepčila -
nobene bolesti ni brez zdravila, 
močni balzam že v sami je veri! 

Nič ne sliši, ne zgane z očesi, 
nič ga v njegovih mislih ne moti, 
v gozdu izginja že med drevesi -
Bog mu pomagaj na težki poti! 

2. 

Polje prostrano, polje široko, 
bela pot kot blisk čezenj šviga, 
poleg poti se hribček dviga, 
vitko drevo na vrhu visoko: 
vitka jelka' brez vej in brez lista, 
pod vrhom poprek je poleno pribito, 
pritrjeno nanj telo je razbito 
Gospoda našega Jezusa Krista. 

Na desno stran je nagnil bil glavo krvavo, 
roke razbite je razpel v širjavo: 
na dve strani sveta z rokama kaže poti, 
na dve strani nasprotni kakor na križpoti -
z desno na vzhod, odkoder luč izhaja, 
z levo na zapad, kjer noč temna razsaja. 
Tam na vzhodni strani so nebeška vrata, 
tam so v večnem raju nebeščani sveti, 
le kdor dobro dela, ga sprejmo kot svata, 
le ta z njimi smel bo Bogu hvalo peti! 
Toda na zapadu so peklenske duri, 
tam je morje žvepla in smrdeče smole, 
tam sade hudiči, kleti ti panduri, 
pogubljene duše na ognjene kole. 
Kristus, naš Gospod, na desno daj nam priti, 
leve varji nas, pekla nas daj rešiti! 

Tu na griču tem je na kolena zbita 
padel romar naš ob prvem dnevnem svitu: 
roka okrog križa je trdno ovita 
in drevo objemlje vroče, krčevito, 
šepeta z Gospodom, solze vro iz očesa, 
dih zastaja v prsih, vse telo se stresa. 

Tako poslavljajo od deklic svojih dragih 
ženini ljubeči v dobi zadnjih let se, 

] 70 v tuji svet gredoč, še na domačih pragih, 



ne vedoč, če z njimi vidijo kdaj spet se; 
še poljub goreč kot ogenj plameneči -
deklica predraga, ostani v svoji sreči, 
mene pa usoda v svet od tebe tira! 

Lica so kot zid in pogled mu leden je, 
v srcu pa divja mu ogenj žgoč, breznadni 
glej, nenadoma popotni vstal s kolen je 
in še brže stopil po poti - zapadni . . . 

Kmalu izginil je med hosto in sroboti. 
Bog, o spremljaj ga na tej nevarni poti! 

Stoji, stoji skala v gozdni kotlini, 
pod njo pot v gabrovo vodi goščavo, 
hrast - velikan na nji korenini, 
večni kralj nad to večno puščavo. 
Čelo golo povzdignil v nebo je, 
roke zelene širi v daljavo, 
gromi koljejo skorjo hrapavo -
ali pod skorjo nagnito telo je: 
v deblu hrasta, glej, trhlo duplino -
kakor nalašč za gozdno laznino! 

V mahu pod hrastom, glej, nekdo poseda 
grozna postava! Kosmata pokveka? 
Zver je? Mar človek v koži medveda? 
Komaj da moraš spoznati človeka: 
njegovo telo - to skala na skali, 
udje - to veje; napete mišice, 
brki, lasje so se v eno pretkali, 
brada štrli mu kot ježu bodice, 
a pod obrvmi bodeče zenice 
zro še strupeneje kakor spomladi 
v travi zeleni strupeni gadi. 
Kdo je ta človek? To čelo velo? 
Kaj se pod njim je že vse spočelo? 
Kdo je ta človek? Kaj hoče v goščavi? 
O, ne sprašuj me! Oglej se po travi 
na obe strani pota: vprašaj nastlane 
bele kosti, ki tamkaj trohnijo, 
vprašaj te črne, nasilne gavrane, 
ki, tod krokajoč, zovo na gostijo! 
O videli tu so marsikakšno morijo! . . . 



Zdaj gozdni mož z ležišča plane, 
divje oči napenja v goščavo, 
kij ogromni zavihti nad glavo, 
- skok na skok - na sred poti obstane. 

Kdo, o kdo se mu po poti bliža? 
Romar s palico v podobi križa. 
Teci, romar, nikar tod ne hodi: 
tvoja težka pot v gotovo smrt te vodi! 
že tako prekratko življenje je človeka, 
škoda tvojega mladeniškega veka! 
Obrni se in teci, kakor veš najbolje, 
da ti ogromni kij črepinje ne razkolje! 
Reši, romar, glavo svojo lepo! 

Romar nič ne sliši, predse gleda slepo, 
v svoji žalosti hitreje še koraka 
tja, kjer strašna, grozna smrt ga čaka. 
„Hoj! Ti črv, kdo si?! Kam po tej stezici?" 
Romar v hip obstane, oblede mu lici: 
,.človek sem preklet!" še zajeclja mlahavo, 
„v pekel zdaj hitim, v hudičevo državo!" 

,,Hohoho! v pekel? No, to je novo res mi -
štirideset let že tukaj tolovaj sem, 
mnogo slišal sem, bogme, pesmi 
ni zapel nihče še, kot jo slišal zdaj sem! 
Hohoho! V pekel? No, s hojo se ne trudi, 
sam te spravim tja, še mevskniti ni treba, 
ko pa jaz umrem, tedaj morda jaz tudi 
pridem tja za tabo po kak krajec hleba!" 

„Iz božje milosti se ne norčuj nikari! 
še prej kot me rodila je moja rajnka mati, 
me oče je zapisal - po vražji prevari! -
s krvjo hudiču v last za zemske blagodati. 
A milost božja je velika: križ prereže 
i najzamotanejše Satanove mreže! 
Satana premaga v vsej njegovi slavi! 
Milost božja je velika: ona bo storila, 
da noga moja zmagoslavno se vrnila 
bo iz pekla s pogodbo to o moji glavi!" 

,,Kaj mi pleteš? Lepo že število 
- kar tu rokovnjačim - sem poslal k hudičem, 
pa nihče se vrnil ni, čeprav jih kličem. 

172 Slušaj, črv ti, nežnopolti, mladi: 



bil bi dober kos namesto mi zverjadi, 
mal priboljšek danes za moje kosilo, 
a pustim te, pojdi, kamor se ti ljubi, 
dasi še nihče, ki mi je prišel v oko, 
ni ušel pred mojo krvoločno roko! 

Naj pustim, te. Bodi! To samo obljubi 
in prisezi mi, da boš zvesto opisal, 
kar v peklu boš videl, kar o njem boš slišal!" 

Romar dvigne glavo, se zravna visoko, 
da na palico popotno s križem roko: 
„Tu na križa znamenje prisegam ti z desnico, 
da s pekla prinesem čisto ti resnico!" 

Minula zima je, sneg na gorah se taja, 
iz dežja in voda rasto naplavi, 
z zamorskega sveta se vračajo žerjavi -
a romar naš nazaj še ne prihaja. 

V zelenje so odele se mladike lesne, 
vijolica pod grmom v vonjih milih diše, 
slavec poje v noči speve donebesne -
ali iz pekla nobene ni novosti. 

Prešla pomlad, poletje, dan se je obrnil, 
zrak je hladnejši, gozd že v rumenini -
ali iz pekla nobene še vesti ni. 

Morda romar mladi ne bo se nič več vrnil? 
Morda pa telo na poti je umrlo? 
Morda ga peklo je z drugimi požrlo? 

Gozdni mož pod hrastom jezen raz ležišče 
krivo pogleduje na zapad in išče, 
v brado, čuj, mrmra: „Tu šel že marsikdo je, 
a vsakega moj kij udaril čez glavo je, 
le enega sem pustil na besedo sveto, 
enega - a ta me ukanil je, prekleto!" 

„Lažeš! Ni te!" v hipu oglasi se tistem 
romar tik pod skalo v zvonkem glasu, čistem, 
ves pokoncu mož, oči živo goreče, 
v jasnem vedrem čelu se božji mir leskeče, 
in njegovi bledi, prej udrti lici, 
glej, žarita zdaj kot zarja v rudečici! 



,,Prevaril nisem te! Bogu besedo sveto 
grešni božji sluga vedno drži vneto. 
In tudi zdaj prisegam prav tako ti znova, 
prisegam tu na sveti križ z desnico, 
da čisto o peklu povem ti zdaj resnico!" 

Ko te besede sliši divji mož, se strese, 
skoči s tal namah, po kiju svojem seže -
a v blesku romarja se jeza mu poleže, 
njegovega pogleda oko mu ne prenese. 

,,Sedi in poslušaj grozoto to, strahoto, 
ki sem videl jo med to peklensko žloto! 
cul o jezi božji v moji boš besedi -
toda milost božja večja je, to vedi!" 

Kaj v peklu je videl, romar živo pravi: 
morje plamenov, hudičev ljute čete, 
ki tedaj, ko se življenje s smrtjo spravi, 
vedno v trumah nove vodijo preklete. 

Divji mož pod hrastom mučno se preseda, 
nem posluša zgodbe, nemo predse gleda. 

Kaj v peklu je slišal, romar dalje slika: 
bogokletne psovke, jok, divje tuljenje, 
klice na pomoč, kosti in zob hreščenje, 
kdo bi tu tolažil, ko ni pomočnika, 
sama večna kletev, večno pogubljenje! 

Divji mož pod hrastom mučno se preseda, 
nem posluša zgodbe, nemo predse gleda. 

Romar dalje pravi, da je s križem svetim 
Satanu zagrozil in vsem tem prekletim, 
da pekla vladar pri priči tej ukaže 
varljivcu očetovemu - vragu - poiskati 
pogodbo ono o meni in takoj jo dati. 
Vrag pa se upre, da nima, uporno laže. 

Satan ves togoten veli zdaj služinčadi: 
„Okopljite vraga v slavni naši kadi!" 

Biriči, hoj! ustregli njegovim so ukazom, 
pripravili kad v hipu z ognjem so in mrazom: 
na enem boku peče kot žerjavice plamen, 
na drugem pa mrazi kot sam ledeni kamen. 



Ko vidi služinčad, da vragu ni prestati, 
obrnejo opeklino spet k ledeni plati. 
Vrag zvija se kot gad, a še ne neha rjuti, 
dokler ne zapuste ga vsi njegovi čuti. 
Tedaj da Satan znak, odstopijo biriči 
in nova sila zopet se zbudi v hudiči, 
svčbodnemu zopet začne žila biti -
krvave listine še noče izročiti. . . 

Satana zato neznanski gnev prevzame: 
„Vražji vrag ,dekle peklensko' naj objame!" 

„Dekle" iz jekla je razbeljenega vlito, 
roke za žalostni objem so v šir odprte -
na krute vražje grudi stisne ga srdito, 
da počijo v telesu vse kosti mu strte. 
Vrag zvija se kot gad, a še ne neha rjuti, 
dokler ne zapuste ga vsi njegovi čuti. 
Zdaj da Satan znak, dekle je popustilo, 
znova v vragu se življenje je zgenilo, 
svobodnemu zopet začne živa biti -
pogodbe pisane še noče izročiti . . . 

Zdaj Satan zarenči, s peklensko jezo vstaja: 
„ Vrzite v postelj ga Mataja tolovaja!" 

,,V posteljo Mataja? V Matajevo? Moj Bože!" 
v strahu mož zavpije, v grozi se premika, 
in strese se telo mu kakor trepetlika, 
a pot kar lije se z njegove toge kože. 
,,V posteljo Mataja? O ,Mataj' me mati 
v mladosti moji dala je imenovati, 
ko me učila je še rogoz plesti, 
in ko mi z ločjem je na mahu postiljala, 
in me s kožuhom volčjim pokrivala. 
To postelj da v pekel je Satan dal prenesti? 
O, povej mi, sluga božji, romar sveti, 
kaj moral bo Mataj na postelji trpeti?" 

„Vem, božja roka po pravici vse kaznuje, 
toda večna sodba nam je še v temini. 
Ne vem še, kakšne muke Bog za tebe snuje, 
vem pa, da nič manjše, kot tvoji so zločini. 
Vedi, da vrag, oni ni verjel od kraja, 
potem pa strese se pred mukami Mataja -
pogodbo mi krvavo izroči pri p r i č i . . . " j 75 



Stoletna smreka nad nizko goščavo 
ponosno v nebo iz trdnih tal ržse -
pa pride sekira - smreka skloni glžvo 
in v težkem tresku zamajajo tla se. 

Divji bivol v dobi silnosti največe 
ruje s korenino stoletna že drevesa -
zabdden z ostjo za hip se opoteče, 
pade in na tleh se v zadnjih hipih stresa . . . 

Tako ta divji mož: poražen od novice 
na zemljo se zruši v bledem smrtnem strahu, 
zvija se in rjuje, s pestmi se bije v lice, 
nogč objemlje romarju, s koleni v prahu: 
„Usmili se me! Reši me, mož sveti! 
Ne daj mi priti v ta pekel prekleti!" 

,,črv sem jaz kot ti, tako mi ne govori, 
brez božje milosti preklet na vekov veke: 
k njej se obrni ti, od nje izprosi leke, 
kesaj se v pravi čas, pokoro težko stori!" 

„Kako naj se kesam? Joj, ta moj kol pogledi! 
Te vrste vrezov v njem - preštej jih! In zdaj vedi 
zareza vsaka, najmanjša ta zaseka, 
pomeni - uboj krščanskega človeka." 

Zavzdihne romar in se skloni na ležišče, 
dvigne kij razbojnikov - jablane deblišče -
in ga zapiči v vrh te skale žive 
kot tenko vejico v razor zrahljane njive. 

„Tu kleči, tolovaj, pred pričo činov groznih, 
prekleči dan in noč do let še svojih poznih! 
časa ne štej, naj glad in žeja te ne briga, 
le v mislih bodi ti zločinov teh veriga! 
Pokoro delaj, k Bogu moli, kajti 
krivdi tvoji ni primera najti; 
zato naj brez primere i tvoje bo kesanje 
in brez konca božje odpuščanje! 
Kleči tu in čakaj, dokler ne bi 
po božji milosti se zopet vrnil k tebi!" 

To reče romar še in izgine v dalj prostrano. 

Mataj kleči, kleči, kleči še neprestano, 
kleči ves dan in noč, ne je nič in ne pije, 
v kesanju joče le, za milost k Bogu vpije. 



Dan za dnevom mine, sneg že zameda gšzi, 
v deželo že gredo ledeni mrazi -
a tolovaj kleči, nenehoma vzdihuje 
in romarja nestrpno pričakuje, 
a njega ni, nič k njemu se ne trudi. 

Bog, bodi milostljiv možu v pokori hudi! 

5. 

Devetdeset let je čez svet preletelo, 
mnogo v tej dobi se je premenilo, 
kdor je tedaj bil še dete nesmelo, 
zdaj ga je - starca - že h grobu sklonilo. 
Malo jih je to starost dočakalo, 
večina se njih je v grob že podalo. 
Drugo pokolenje, druge so navade, 
vse je tuje, kamor pogled pade. 
Le to sončece na sinjem nebi, 
le to sonce ni se spremenilo, 
sveti kot pred leti je svetilo, 
v radost prednikom kot v radost tebi. 

Spet je pomlad in vlažni veter piha, 
na lokah zibljejo se zopet sveže trave, 
slavček v zgodbicah ljubavnih zopet vzdiha 
in od vijolice se širijo vonjave. 

Po senci gabrovi v gošči globoki 
gresta dva romarja v počasni hoji: 
zgrbljen starček z zakrivljeno palico v roki, 
s palico škofovsko, tresoč se v znoji, 
in mlad kaplan, opora mu ob boki. 

„Počakaj, sin moj, rad bi odpočil se, 
po odpočitku mirnem duša moja plače, 
rad bi k očetom mrtvim že privil se, 
toda božja milost hoče pač drugače. 
Milost božja je velika! Prvič slugo 
rešila je na poti skoz peklenske gneve; 
v službi svoji ga povišala je v drugo -
zato mi duša poje Bogti slavospeve! 
Trdno zaupal sem Vate, v Gospoda -
naj slava Tvoja, čast, gre v rod iz roda!" 

„Sin moj, oglej se v log, želel bi piti, 
slutim pa, če me ne varajo čutila, 



slutim, da blizu tu dobiš krepčila, 
da morem nalogo življenja dovršiti!" 

Gre mladenič, išče v smeri štiri, 
kje so skriti studenčnice viri, 
skoz hosto rije se in dračje trnovito, 
dokler ne obstoji pred skalo mahovito. 
Kar nagloma obstane v hoji utrudljivi. 
Glej, kot v večerni mrak se zablesti kresnica, 
tako se v čudu razgore njegova lica: 
od nekod zaveje duh čudežno vonljivi, 
vonj neizrazen, mikaven brez kraja, 
kot da iz božjega prihaja raja. 
Ko mladec skozi trnje se robato 
prerije bliže in povzpne na skalo, 
se čudo novo mu je pokazalo: 
raste iz golih tal drevo košato, 
jablana-drevo, v šir veje zelenijo, 
zreli plodovi na vejah visijo, 
zlata jabolka - iz njih se širi 
rajski vonj okrog v strani vse štiri. 

Zavriskalo srce mu - mladcu - od čudes je, 
od radosti v očeh se mu razgorel kres je: 
„Gotovo storil čudo Bog je dobrotljivi, 
da razveseli pred smrt se starček sivi, 
namesto vode pusta čer sred lesa 
nam nudi sadje z rajskega drevesa." 

Ko pa po jabolku z roko poseči hoče, 
odmakne hitro jo - nekdo ob njem zastoče: 

„Pijsti me, ne trgaj! Saj nisi ti sadil me!" 
glas votli, globoki, Bog ve od česa, 
glas, ki prihaja- iz skale divje, 
kajti nikogar ni v bližini drevesa. 
Le štor orjaški tam blizu razpada, 
po njem lišaji rasto z mahovino, 
tam hrast podrt, le še trhla klada, 
deblo razklano z veliko duplino. 

Mladenič gleda panj, preišče še votlino, 
obide skalo, pretakne vso bližino, 
pa najti ni življenju dokazila -
kot da človeška noga tod še ni hodila, 
povsod okrog zreš prazno srobotino. 
„Morda uho se moje splašeno le šali? 



Morda zavija gozdna zver kje v dalji? 
Morda je v6de glas kje v lesu v brezno padel?" 
mladenič misli v sebi, seže spet po plodu, 
da nese v okrepčilo ga gospodu. 

,,Pusti ga, ne trgaj! Nisi ti me vsadil!" 
nizki glas hrešči, glasneje in počasi. 
Ko pa mladenič se ozrl je po glasi, 
glej!: parobek ta, vse čez povit z lišaji, 
začne se gibati, iz mahovin stegaje 
roke se pomolijo, vse že trhleneče, 
a nad rokami kakor smolne sveče 
v megleni noči rdeče oči zrejo, 
spod sivega mahu ostro se vanj uprejo. 

Prestraši mladec se, joj! pri tej priči, 
prekriža se enkrat, dvakrat, trikrati, 
in kot iz gnezda splašeni mladiči 
na tla letijo strmoglav slepiči, 
tako je padel s skale v les goščati, 
odrgnjen ves beži s krvavimi podplati, 
pred starca pade bled kakor mrliči. 

„Gospod, gospod, v tem gozdu so strahovi: 
na skali, goli vsej, se jablana košati, 
na jablani spomlad vise zreli sadovi, 
a suh orjaški štor plodove brani brati. 
Parobek živ je, govori, lovi z rokami, 
oči obrača, trgati sadu ne da mi. 
Gospod, ah, v gozdu tem gotovo vrag divja ti!" 

,.Motiš se, moj sin. To vse je božje delo! 
To storil je sam Bog - naj bo Mu večna slava! 
Vidim, da življenje moje se končava, 
zdaj v zemljo to telo se vleglo bo veselo. 
Moj sin, še zadnjikrat oporo mi ponudi, 
popelji me navzgor do skale in teh čtidi!" 
Mladenič ga uboga, mora pot krčiti, 
in starčka na hrbtu po nji nositi. 

Ko pa prišla na vrh sta k jablani cvetoči, 
tu, glej, parobek stari k starcu se usloči, 
pokloni se, razpre roke, veselo vzklika: 
„Gospod, gospod moj, dolgo se mudil si, 
plodove zrele nosi tvoja že mladika, 
utrgaj jih, gospod, zakaj - ti jih sadil si!" 



„Mataj! Mataj! Zdaj mir naj večni bo ti, 
mir večni nosim ti na svoji zadnji poti! 
Velika milost božja je, nepremagljiva -
rešila naju je peklenskega goriva! 
Dovoli meni zdaj - te prosim - kot jaz tebi: 
pepel obeh tu gori skupno naj počiva, 
duha pa naj vzemo krilatci božji k sebi!" 

„Amen!" de Mataj. In glej: tedaj se 
v hipu je sesul v pepel, še zdaj nahaja 
na goli skali mahovit lišaj se 
v spomin na svetega spokornika Mataja. 

Obenem starec - škof na tla se mrtev zgrudi, 
življenje se njegovo dopolnilo. 
Mladenič sam ostal je in se trudi, 
da bi po volji zadnji vse se izvršilo. 

Glej, nad glavo njegovo pa vzleteli 
v tem hipu dve sta golobici beli -
navzgor se dvigata v veselem krogu: 
zdaj v zboru angelcev sta že pri Bogu. 



FRANCE PAPEŽ 

P O P O T O V A N J E 

Na jesen je v dolenjskih krajih najlepše. To je občutil 
tudi Fran Levstik, ko se je odpravil jeseni leta 1857 iz Litije 
proti Čatežu in je potem napisal znamenito Popotovanje, ki 
je izšlo naslednje leto v štirih nadaljevanjih v Janežičevem 
Glasniku za literaturo in umetnost, v Celovcu. Na tiste kraje 
mislim in na one pod Rogom, okrog Gorjancev in ob Kolpi, 
kajti duhovno sem z njimi vsako leto tesneje povezan. 

V obletju pisateljeve smrti - november 1987 - sem se 
napotil v njegov svet, ne vizijsko, ampak spominsko tako spo-
znavno, da sem v Dolnjih Retjah, gručasti vasi na nizkem hol-
mu tik ob cesti, ki se vije iz Ljubljane proti Kočevju, jasno 
razločil prenovljene hiše, lesena gospodarska poslopja, vrtove 
s sadnim drevjem, njive in gozdove. Razgledal sem se po bližnji 
okolici: proti zahodu, ob vozni poti, ki se loči od asfaltirane 
ceste, je na pobočju Strmega hriba vas Srobotnik in nad vasjo 
cerkev svetega Roka. Levstik se je rad hodil pogovarjat s so-
sednimi sroboškimi kmeti. Ob tisti poti je malo naprej nekaj 
hiš vasi Strmec. Proti severozahodu se svet dviga v iglaste goz-
dove, nekdaj last Turjačanov. In ko se vrnem proti Retjam, 
me pelje pot mimo vrtov do Prilesja, odkjer sem takoj spet 
na cesti proti Velikim Laščam. To so Levstikovi kraji,, tu je 
bil povezan s svojo zemljo in svojimi ljudmi; tu so korenine 
njegove ljubezni do jezika in zahteve po sporočilnosti čiste in 
izrazne slovenske besede. 

Zgodnji sad te ljubezni je bila poezija, za katero se je 
začel zanimati Levstik že na gimnaziji. Prvo pesem želje je 
objavil kot četrtošolec leta 1849 v listu Slovenija, čeprav sta 
mu bila velika vzornika Prešeren in Goethe, so vendar njego-
ve pesmi bliže ljudskim; v njih ni romantično metafizičnega 
poleta, ampak izkustvena življenjska zavest domače folklorne 
stvarnosti. Pesnikovo doživljanje je oprto na zemljo in ljud-
stvo, iz katerega je izšel. 

Priznam, da se najraje vračam v dolenjski svet, gričevnat 
in sončen, posejan z goricami, njivami in gozdovi. Po hribih 



cerkve, tu in tam so še ohranjeni gradovi. Morda je tisti svet, 
bi dejal, najbolj slovensko domač. Ne rečem, duhovno najbo-
gatejši, a izredno važen za ohranitev slovenstva pred sto- leti 
in tako bo - verjamem, ker je mnogo trpel - odločilen tudi 
za ohranitev naše besede in narodne zavesti v prihodnjih dneh. 
Ko premišljam o tem, me obide občutek, ko da se mi je moj-
ster tako približal, da slišim njegove besede: „Ko so leta 1854 
izšle moje Pesmi pri Jožefu Blazniku, sem bil že v Olomucu, 
v bogoslovju. V Ljubljani pa se je začela gonja proti moji 
knjigi in pravzaprav še zdaj ne vem, zakaj - morda iz nas-
protovanja mojemu značaju, ki je s preobilno mladostno silo 
terjal svobodo in čistost besede, pravico do kr i t ike . . . " 

Levstikove pesmi so morale iz prodaje, obtožba, da so po-
hujšljive in prostaške, je bila poslana celo na Moravsko, in ker 
avtor ni hotel ničesar preklicati, je moral zapustiti bogoslovje. 
To je bil udarec, ki ga ni nikdar popolnoma prebolel. Omililo 
ga je prijateljstvo z Vukom Karadžičem na Dunaju, kjer se je 
zadrževal nekaj mesecev in kjer je poslušal predavanja Frana 
Miklošiča. Tam je prebiral tudi Lessinga, ki je v vrheh pro-
svetljenstva naglašal vero v človečanstvo, na polju estetike pa 
postavljal človeka kot najvišji ideal vsake umetnosti. To pa 
je pomenilo za Levstika potrebo resnega dela, kritični pretres 
domačega izročila in nato na podlagi sosednjih slovanskih ter 
širših evropskih kulturnih oblik prevrednotenje slovenske. 

Takoj za Retjami in Srobotnikom se svet nekoliko razmak-
ne in prikažejo se Velike Lašče, strnjeno naselje na vzpetini, 
obdani z okoliškim gozdnatim gričevjem. Mimo trgovin in sta-
novanjskih blokov pridem na osrednji trg, kjer stoji Levstikov 
spomenik, ki ga je leta 1889 izklesal podobar domačin Franc 
Jontez. Gledam resen obraz moža, obraz, na katerem se izraža 
vestnost in natančnost. Takšen je bil zares v vseh službah. 
Omenim samo eno: na jesen leta 1855 je šel za domačega 
učitelja na grad Turn, last grofovske rodbine Pace, v Gabrski 
gori pri Litiji. Tam se je spoznal z Zidarjevo Tono, kmetiškim 
dekletom iz bližnjih Moravč. Posvetil ji je zbirko preprostih, 
a srčno prizadetih prvoljubezenskih pesmi. Nai ženitev pa ni 
bilo mogoče misliti. 

V tem je prišlo leto 1858, vrh Levstikovega življenja, pa 
tudi vrh njegove ustvarjalne in kritične dejavnosti sredi ta-
kratne trpke slovenske stvarnosti. Napisal je tri temeljna in 
plemenita dela naše književnosti: 

V poljudnem spisu Popotovanje od Litije do Čateža govori 
o slovenski poeziji in prozi, ki naj rasteta iz naroda, iz zdra-
vega domačega življenja. Vprašanje, kaj naj piše slovenski pi-



satelj, razvija Levstik v obliki potopisa. "Odpre se pred nami 
dolenjska dežela. Proti jugu stoje Gorjanci, proti severu Kum, 
ki teh krajev prehude burje in mraza varuje, pred nami pa 
se na obe strani prijazno dviguje gorica za gorico z belimi 
zidanicami." V razpravi poudarja avtor, da je slovstvo zrcalo 
svojega časa, vogelni kamen narodovega obstoja. 

Grem po Levstikovih poteh in vesel sem vsakega človeka, 
ki ga srečam, in vsake besede, ki pride iz domačih ust, vendar 
se istočasno, v drugi stvarnosti, vračam v moj svet, v mojo 
daljno tretjo Slovenijo . . . Tudi Levstik je zgodaj spoznal - če 
vzamem v poštev vprašanje doma in sveta - da domačijska 
literatura ne more živeti sama, ampak da se je potrebno ozi-
rati v svet in se mu odpirati. Odmaknem se nekoliko od tega 
premišljanja in se obrnem k njemu: „In naši ljudje v svetu, 
v zamejstvu in zdomstvu.. .?" Ne pusti mi končati stavek. 
,.Mladina je tista, ki nas zanima. Vsa mladina. Oni so seda-
njost, ki raste iz preteklosti v prihodnost, zato posvečajte največ 
skrbi njim. Ohranjajte in gojite besedo zanje, ki bodo obstali 
toliko časa, dokler jo bodo ljubili. . ." 

V razpravi Napake slovenskega pisanja je obsodil Levstik 
slovnično in besedno površnost, tuj način izražanja, iskano izu-
metničen slog. Delo je bilo zasnovano v skladu s kritično me-
todo Vuka, čigar vodilna misel je, da naj bo govor zdravega 
kmečkega ljudstva podlaga za knjižni jezik. 

Tretje delo iz leta 1858 je Martin Krpan z Vrha, biser 
slovenske pripovedne umetnosti. Ob Krpanu je mogoče reči, 
da se je politično Levstik uvrstil v skupino mladoslovencev, 
ki je bila prepričana, da bo v prihodnosti zmagal panslavizem 
nad strnjenim nemštvom. Slovansko edinost so si predstavljali 
kot politično kulturno federacijo, v kateri bi se vsak narod 
lahko samostojno razvijal v lastni moči in posebnosti. 

Da, tisto leto je Levstik ustvarjalno prav v svojem zenitu, 
vendar kadarkoli sem šel mimo Velikih Lašč in čez kraje, ki 
jih je Ditrih Višnjegorski nekoč podaril stiškemu samostanu in 
v katerih je mojster ves koreninil, sem premišljal, kaj je bilo, 
da je po Krpanu in po vsem slovitem pisanju o slovenskem 
jeziku naš Retjan nekako utihnil, vsaj v „velikem" pisanju. 
Se ni mogel več zbrati, ker ga je polemika vedno bolj vlekla 
v dnevno politiko in društveno udejstvovanje? 

Stopim s ceste proti gozdu, ki je za trenutek ves oson&en 
v kratkotrajni popoldanski svetlobi in kjer med dragulji flore 
najdem jesensko vilovino in vednozeleni šaš. Spet se ozrem 
nanj, ki je podoba ostrega in razpoznavnega duha, obenem pa 



tako našega, človeškega, še enkrat ga vidim, kako je sredi 
nestalnih službenih mest in v zagrenjenosti od tolikih bojev 
za slovensko besedo, v maju 1869, na mogočnem vižmarskem 
taboru, srečal Franjo Koširjevo iz Tacna pod šmarno goro, za-
vedno Slovenko, polno mladostne društvene dejavnosti. Ljube-
zen je spet vzplamtela in prišla do izraza v zbirki občutenih 
Franjinih pesmi, v katerih se je ovijalo hrepenenje s trenutnim 
veseljem in žalostjo. 

V prenapetem duševnem stanju se je Levstik sporekel z 
Bleiweisom, v svojem satiričnem listu Pavlihi je napadal tako 
nemškutarje kakor staroslovence, in ko se je lotil tudi mla-
doslovenskega poslanca Valentina Zamika, je Slovenski narod 
z ostro obsodbo dosegel, da so naročniki list zapustili in ga je 
moral Levstik ustaviti Moralno strtega je poklical na Dunaj 
prijatelj Stritar, ki ga je postavil za sourednika Zvona in mu 
sploh nudil potrebno pomoč. Šele leta 1872, ko je dobil službo 
skriptorja v ljubljanski licejski knjižnici, je bil Levstik gmotno 
preskrbljen, a njegov duh je izgubil nekdanjo ostrino. Leta 
1885 je zbolel na živcih in preživel zadnji dve leti v duševnem 
trpljenju. 

O vsem tem premišljam, ko se oddaljujem od Retij. No-
vember je in velikolaški svet je poln spominov in zgodovine, 
pa tudi današnjega življenja. Težko se ločim od njega in nje-
govih ljudi. Drugi Velikolaščan - Stritar - mi ga še enkrat 
pričara: „Nagnjen proti poldnevu, zadaj breg z gostim grmov-
jem, iznad katerega se dvigajo tu pa tam bela brezova debla; 
proti jugu gledaš pred sabo dobravo z redkim leščevjem, bri-
njem in trnjem. Poglej proti večeru - gorica se vrsti za go-
rico in daleč zadaj stoje ter zapirajo svet gorenjske planine." 

Rad bi šel še v moje kraje onstran Gorjancev - v semiške, 
ki jih stare knjige in karte imenujejo „in Vineis", pa mi - kot 
vedno - ni mogoče. Poslavljam se od Dolenjske s spominom 
na Frana Levstika, obenem pa z zavestjo, da je bila na dnu 
ustvarjanja naših literatov vedno iskrena narodna pretresenost 
in skrb za usodo slovenstva - skrb, ki je čas ne odnese. 



RAJKO LOZAR 

EKSISTENCIALNO DOŽIVETJE 

V Z G O D N J E M DELU S T A N K A M A J C N A 

(Literarno-kritična študija v svitu eksistencializma in fenomeno-
loške filozofije) 

UVOD. 

Ljubljanski verski list Družina je dne 24. maja 1970 prinesel 
intervju svojega sodelavca s pisateljem Stankom Majcnom, tedaj 
dvainosemdesetletnikom. Intervju pokaže, da je bil pisatelj v svoji 
visoki starosti še vedno svež komentator sodobnega življenja 
in da je ohranil tisto disciplino' mišljenja, ki jo je kot umetnik 
najprej razodel v onih svojih delih, katera bodo predmet te 
študije, to je v kratkih povesticah, oz. kot bi jih mi imenovali 
v slikah. Ob mislih tega intervjuja se lahko malo pomudimo 
in jih porabimo za uvod v nekatera vprašanja študije. 
,,Zato' ga obiskuje mladina", pravi Družina, „ker se zdi, da ga 
je srednja in starejša generacija že pozabila". In mladina ga 
obiskuje, ker je prinesel v literaturo nekaj Slovenskih Goric, 
nekaj novih obrazov, ki jih slovensko leposlovje prej ni poznalo, 
prinesel je nove metafore, ki ga uvrščajo v začetnike sloven-
skega ekspresionizma. ,.Sedaj vemo", pravi Družina, „da ste 
zaorali kot katoliški ekspresionist posebno v letih po prvi sve-
tovni vojni prve brazde slovenskega povojnega modernega umet-
niškega pisanja". 
V odgovoru je Majcen naglasil, da smatra sebe za človeka, ki 
je nekaj povedati hotel, morda tudi nekaj povedati imel, a ni 
bil dovolj močan, da bi si bil pridobil občinstvo. ,,Nisem bil 
borec za nova literarna spoznanja ali nove umetnostne smeri. 
Kdor mi pride s katoliškim ekspresionistom, se mu moram 
nasmehniti". 
Razgovor se je dotaknil tudi problema umetnik in vera, tiste 
pravde, ki je tekla pred 50 oz. 60 leti na katoliški strani slo-
venskega literarnega pašnika in ki se, sodeč po vprašanju, ka-
tero je Družina Majcnu zastavila, še vedno vleče. »Katoliške 
umetnosti ni in je nikoli ni bilo", je rekel Majcen na vprašanje, 
ali je kdaj ločeval med katoliško in nekatoliško literaturo oz. 185 



umetnostjo. Na vprašanje, ali je kdaj občutil dvojnost umetnik 
in vernik, je odgovoril, da take dvojnosti ni, razloček je le 
v tem, ali si veren umetnik ali si neveren. ,,če si neveren umet-
nik, potem te bo osvojila drugačna snov, ali pa se boš lotil 
prav problema nevere. Po mojem je med sodobniki tak umetnik 
Fiancoz Sartre." 
O ustvarjalnosti sodobnih slovenskih mladih literatov je imel 
to povedati: „Suhc analize zamotanih psihičnih stanj ne morejo 
biti blagoglasne, polmisel, četrtinka čustva in komaj tisočinka 
imaginacije še ne dajo celote." ,,ča.s ni naklonjen umetnosti, 
drvi v industrijo, tehniko, storilnost in konzum", je dejal. „Ka-
kor sta Prešeren in Župančič del moje duhovne biti, ne bom 
nič rekel, če iz nas vstane nekdo, še večji od njiju", je bil 
Majcnov končni diktum a propos literatura. Nato so prešli na 
spremembe v Cerkvi. 
Ni nam znano, kako je bilo doma po letu 1945, toda eno je 
gotovo, da Majcna tisti ljudje, ki so zunaj in ki so med obema 
vojnama bistveno soustvarjali bodisi slovensko literarno kritiko, 
bodisi esejistiko, niso pozabili. Dokaz za to je knjižna izdaja 
njegovih Povestic, ki jo je založila SKA 1. 1962 za pisateljevo 
75-letnico pod uredništvom Tineta Debeljaka.1 Najbrž je ta iz-
daja opozorila domovino na pozabljeno dolžnost in povzročila, 
da tam Majcen danes doživlja nekako renesanso zanimanja za) 
svoje delo. 
Občinstva Majcen res ni nikoli imel in si ga tudi ni znal ustva-
riti. Toda imel je izvrstno občinstvo med študenti vsa leta prve 
svetovne vojne, ko so v Domu in Svetu izhajale njegove črtice, 
pesmi in komentarji. Zdi se mi, da bodo ravno te stvari njemu 
danes ponovno ustvarile krog hvaležnih bralcev med mlado 
generacijo doma (o mladi generaciji v zdomstvu - vsaj oni 
v USA ni vredno izgubljati besed), kajti kot bo pokazala 
naša študija, so njegove povestice skoraj po meri narejene za 
probleme in interese današnjega časa in v tem je tudi glavni 
vzrok, da je Majcen ostal brez širokega občinstva, ko jih je 
pisal: pisal jih je 60 let prezgodaj. 
Zato se ta študija tudi v glavnem obrača na sodobno generacijo 
doma, predvsem tudi na ono, ki je na katoliški strani. Prišel 
je čas, ko je treba Majcnovo delo vrednotiti in interpretirati 
po tem, kar tisto delo v resnici je, ne pa po takih kalupih 
literarno zgodovinskega izdelka kot je izraz ekspresionizem. Tu-
di pisec teh vrst je nekoč Majcnovo liriko označeval takole: 
,,Njen izraz je ekspresivno močan, poln emocije in vitalne 
s i l e . . . " 2 . To bi lahko veljalo ne samo za Majcna, temveč še 
za petnajst drugih poetov, zgrešilo je pa pravo bistvo Majcnove 
lirike. Izraz ekspresionizem se vpričo njegove literarne tvorbe 
daleko preveč porablja in izrablja, zato ima Majcen prav, če 
se nasmehne, kadar ga kdo imenuje katoliškega ekspresionista. 
To prazno frazo je treba nadomestiti z interpretacijo, ki bo 

186 zadela v bistvo- njegove literarno-umetniške intuicije. 



Kadar bo mladina in tudi starejša generacija doma videla Majc-
cna v luči idej, ki so nastajale že pred prvo svetovno vojno 
in tudi med njo, a so se bolj razširile med obema vojnama ter 
dobile takrat tudi svoje filozofske formulacije, v najširše ino-
zemske in morda tudi domače kroge so pa proniknile šele po 
drugi svetovni vojni z ogromno publicistično delavnostjo zlasti 
nemškega in ameriškega založništva, takrat bo odpadla potreba 
po vprašanjih o katoliškem in nekatoliškem umetniku, po raz-
jasnitvi odnosov med umetnikom in vero in podobnih sekun-
darnih problemih, nastopajočih v kontekstu umetniškega ustvar-
janja. Sedanja vznemirjena in vprašujoča generacija bo mogoče 
ravrnoi ob zgodnjem Majcnovem delu našla analogije na tiste 
probleme, ki stoje v osredju njenega duhovnega doživljanja, 
pa najbrž tudi vsaj nekatere odgovore nanje. 
Pot do tega ni lahka in ni popularna. Toda končno je bilo že 
treba izluščiti iz celote umetnikovega ustvarjanja tisti specifični 
del, ki najbolj apelira na sodobno situacijo in problematiko 
duha, in v tej študiji smo to hoteli izvesti. Da pa se je pri tem 
mnogo poprej nejasnega razjasnilo, o tem ne more biti nobenega 
dvoma. V zvezi s to re-interpretacijo in re-evaluacijo Majcna 
se je nehote tudi organičnp pojasnil ta in oni del ostale naše 
literature, tako na pr. zlasti istočasni momenti v delu Ivana 
Cankarja in še posebej se je osvetlila tudi pozicija ter zgodo-
vinska vloga Župančiča. 

3. MAJCEN IN NAŠA LITERARNA ZGODOVINA. 

Z leti se je o umetniku, dasi ni imel občinstva, vendarle na-
brala obsežna literarno-zgodovinska bibliografija, ki priča, da 
je njegovo delo vselej stalo v zavestnem prostoru slovstvenega 
človeka, če že ne širokih množic. Med prvimi se je lotil analize 
njegovega dela Ivan Grafenauer v Domu in Svetu 1915.3 Tedaj 
je Majcen pisal šele komaj nekaj let, črtice kot Nevernih ali 
Trenutek življenja ali celo drama Kasija še niso bile napisane. 
Osnovna orientacija Grafenauerjeve analize je literarno-zgodo-
vinski empirizem in pragmatizem, ki se ustavlja ob takih pro-
blemih: „Mi ne ugaja; prekrvavo, prekratko, pretem.no. Ali je 
edina poteza, da Marko ljubi svojega šeka, že vredna peresa?" 
(Ob Vozniku Marku, citat po Debeljaku, Meddobje, 9161, 281). 
Mi se bomo ob Grafenauerjevih opombah še večkrat ustavili. 
Tako kritično stališče je na eni strani razumljivo, kajti eden 
izmed namenov njegove analize je bil, utreti mladim literatom 
Lovrenčiču, Velikonji in Majcnu pot v skrajno nezaupno in 
nerazpoloženo konservativno krilo Doma in Sveta in njegovega 
naročništva. V ostalem pa je treba reči, da so Grafenauerjeve 
karakterizacije sloga, jezika in posebnih snovnih komponent V 
delu teh mladih pisateljev same na sebi mojstrovine in bi bilo 
želeti, če bi ta stroka večkrat pokazala isto konciznost izraza 
in intuitivno sposobnost, postaviti delo v pravi formalni in ge-
neracijski okvir. 



Majcnovo liriko je javnosti predstavila antologija Sodobna slo-
venska lirika, ki jo je uredil pokojni Anton Vodnik, uvod na-
pisal pa pisec teh vrst (glej op. 2). Tu je Majcen dobil svoje 
mesto v novejši naši liriki in sicer v krogu ekspresionistov kot 
je bil Miran Jarc, in - kar je danes treba popraviti - v mojem 
uvodu za njim, medtem ko ga je Tone Vodnik pravilno uvrstil 
pred Jarcem. Majcen spada v skupino Jože Lovrenčiča ter Aloj-
zija Remca ne samo po tem, da je bil po času nastopa njihov 
kolega, temveč še posebej po centralni vlogi, ki jo pri vseh 
igra zavest. Toda Tone Vodnik ni izbral zadosti pesmi; ni mo-
goče razumeti, da je na pr. izpustil pesem V Karpatskih zakopih 
1914, pesem, ki bi jo bil prav lahko napisal Rilke, da je bil 
Slovenec. Tudi pesem Kaj pravi dež spada v vsako antologijo 
slovenske lirike; meni takrat ni bila poznana, ker mi zastopnik 
založnika, Silvester škerlj, ni dal zadosti časa na razpolago; 
njegovo priganjanje ima tudi sicer mnogo krivde za nedonošeno 
obliko- uvoda. 
Tu je nemogoče omenjati vsa dela, ki so izšla doma po letu 
1945, ker to za našo študijo tudi ni važno. Mnogo te literature 
ima Debel j ak v svoji obsežni razpravi o Majcnu; to je doslej 
tudi najvažnejša obdelava pisatelja.4 Kar se tiče poznavanja 
ozadij Majcnovega ustvarjanja, osebnih, političnih, literarno-
zgodovinskih in memoarskih detajlov, je Debeljakova študija 
neprekosljiva. Za historično dokumentacijo dela, za kronologijo 
nastankov in publikacijskih sekvenc posameznih obdobij je ta 
študija za vsakega raziskovalca Majcnovega pisateljstva neobhod-
no potrebna. K njej se bomo še vrnili. A med tem, ko je pisal 
prvi del razprave (1961) in ko je dokončal tretjega (1963), je 
izdal v knjigi v založbi SKA Maj eno ve Povestice (1962) ter 
ji napisal tudi kratko študijo. Knjiga je bila zasnovana tako, 
da bi jo pisatelj lahko dobil za svojo 75-letnico, the authorithies 
permitting of course. Upajmo, da se je to zgodilo. Razprava bi 
zaslužila, da se opiljena in opremljena s potrebno bibliografijo 
ter drugim materialom izda kot knjiga. 
Počasi pa se je tudi v domovini začel tajati led in tako je mogla 
Mariborska založba Obzorja izdati 1. 1967 prvi del Izbranega 
dela pod uredništvom Marje Borštnikove.5 Knjiga obsega dobo 
od 1905-1925 ter vsebuje izbor pesmi, povestic, dram in esejev 
ter 33 strani obsegajočo študijo. Baje je drugi zvezek že tudi 
izšel, tretji,, ki je bil v načrtu, pa verjetno- ne bo zaradi po-
mislekov avtorja, ker da čas za to še ni zrel. 
Končno je tu omeniti še najnovejšo obravnavo Majcnovega umet-
ništva, ki jo je napisal Lino Legiša.6 Pisatelj je tu obdelan na 
več mestih knjige, v skladu s kronološko razdelitvijo tvarine 
ter periodami aktivnega dela, ki so bile prekinjene z več cezu-
rami. To 449 strani obsegajoče delo velike osmerke je zdaj 
zadnji dokaz, da je literarna zgodovina v domovini vzpostavila 
kontinuiteto, ki je bila pretrgana 1. 1945, ter z zgodovinsko ob-

188 jektivnostjo skuša tolmačiti osebe in dela. Vzorec te publikacije 



ni absolutno moderen in bi bilo delu v velik prid, če bi bilo 
zgrajeno ob drugačnih principih literarno-zgodovinske historio-
grafije. Toda vseeno je napredek tako velik, da ne smemo pre-
zreti vrednosti dela, ki daleč presega naslov. To je nekaka kom-
binacija zgodovinskega pregleda in leksikona našega slovstva, 
,,a reference work" prvovrstne važnosti. Pogrešamo sistematično 
bibliografijo o tej periodi, ki jo Legiša imenuje „V ekspresioni-
zem in novi realizem". 
Vsa dosedaj navedena dela imajo med seboj nekaj skupnega 
v tem, da vidijo v Maj en u v pivi vrsti zlasti socialnega in 
etičnega kritika. Njihova sodba temelji v glavnem na bogati 
snovi in vsebinski strani Majcnovega pisateljstva, ki obravnava 
socialne razmere bodisi med vojno, bodisi v velemestu, gleda 
človeka v družbi pa tudi na liniji posameznika, ima ostro oko 
za vse nerede in posebnosti malomeščanske družbe, za bedo 
begunca in zlasti otroka. V ljubezni igra mnogokje glavno vlogo 
materializem, ki je pokvaril človeka in izkrivil njegovo etiko, 
enako pa vojna: s svojimi pretresi družbe in premiki v dušah 
posameznikov, kot na pr. v drami Kasija. 
Panorama te predmetnosti, ki jo Majcen slika z vso virtuoznostjo 
svojega sloga in disciplino jezikovnega izraza, se odlikuje zlasti 
po edinstveni imaginaciji, ki nam daje razumeti, zakaj avtor 
ni zadovoljen s sodobno slovensko produkcijo. Deloma je ta 
situacija posledica tega, da je razmerje med tistim delom Majc-
nove novelistike in dramatike, ki jo imajo vsi ti avtorji v mis-
lih, pa med onim, kjer je možna tudi drugačna interpretacija, 
v izključen prid socialno-etičnega vidika, kakor lebdi vsem 
omenjenim avtorjem pred očmi. 
Ta študija nima namena dodati k obstoječim novo številko v 
bibliografiji in je v prvi vrsti posvečena tistemu aspektu Majc-
novega dela, v katerem nastopajo oblike človeškega doživljanja, 
analogne našim, problematika, za katero ima sodobni človek 
preeminentno razumevanje in kjer more Majcen s svojimi umet-
niškimi rešitvami direktno govoriti sodobnemu rodu, nahajajo-
čemu se v taki ali drugačni situaciji konflikta, stiske in sploh 
teže sveta ter bivanja. Ta realnost kot taka nima dosti stika, s 
socialno motiviko in etično problematiko, katera se tako bogato 
prikazuje ne samo v Majcnovem, temveč tudi v Cankarjevem 
delu. En razlog za to, da je ta motivika kot umetniški motiv 
odigrala, je dejstvo, da danes nobena socialna krivica na več 
rešljiva v individualni sferi človeka in njegove po njem struk-
turirane družbe, kajti s prihodom takih sistemov kot je marksi-
zem na oblast v sklopu državnih teles, teoretično socialnih kri-
vic ni več, dasi so praktično v resnici še večje kot so pa bile 
prej. Na drugi strani je tudi v kapitalističnem sistemu moment 
socialne krivice postal bistveno drugi, je masoven, globalen in 
ne več individualen. Zato je na pr. taka drama kot je Kasija, 
zanimiva lahko še vedno z zgodovinskega vidika, v ostalem pa 
je delo preteklosti. Na svoj način mora tedaj literatura postati 



politično angažirana, bi mislili mi, da mora postati sredstvo 
človekovega eksistencialnega osveščevanja. 
V tem oziru se je v vseh navedenih spisih o Majcnu, z izjemo 
Grafenauerjevega, ki je za to prezgoden, nekaj premaknilo, kar 
kaže v to novo, smer. Tako pile na pr. Borštnikova o Majcnovi 
eksistencialni viziji, ki da je za našo tedanjo osveščenost nova 
(Izbrano delo. I. 396). Pravi, da utegne ta imeti rahel zarodek 
v Župančiču, močnejšega v Kierkegaardu. Kar se Župančiča, tiče, 
dvomimo v tako možnost, a o tem kmalu več. 
Bolj določen pa je Marjan Kramberger na ovitku Majcnovega 
Izbranega dela, kjer piše tole: ,,. . . tedaj, ko sta se Cankar 
in Župančič še brez težave čutila z narodom, oziroma z njego-
vim najboljšim delom eno, saj iz njunih tekstov ne glede na 
trenutne krize odseva osrečujoča zavest potopljenosti v topli 
uterus človeške skupnosti ali vsaj brezrezervna vera vanjo, te-
daj je torej na Slovenskem že živel človek, ki je doživljal svet, 
kot ga doživljamo mi danes: kot samotno bivanje izvrženosti 
v ta svet in svoje eksistencialne stiske". Ta zelo subtilna opom-
ba je netočna v tem, da postavlja Cankarja in Župančiča na, 
isto ravnino oz. v isto človeško situacijo. Kot bomo videli dalje 
spodaj, je treba črto razvodnico potegniti prav v sredi med 
obema umetnikoma. 
Tine Dsbeljak prihaja do naslednjega zaključka, ko analizira 
sliko Nevernik (Meddobje, 1962, str. 288/9) : „Cankarjevska po-
doba še pred, oziroma ob Cankarjevih črticah, ki so pozneje 
dobile ime Podobe iz sanj, ni pa simbolistična prispodoba, tem-
več realistična psihološka črtica, ki se je dotika že rahla meta-
fizična tesnoba, ne le sanjska zabrisanost prave misli". In malo 
dalje, z ozirom na povestico Trenutek življenja (str. 291): e t i č -
ni in socialni kritik se bliža metafiziki". 
Tudi Lino Legiša komentira sliko Trenutek življenja (nav. delo, 
str. 150), toda malo, drugače: ,,To je iskanje absolutnega, ven-
dar je pisatelj pri tem še ves vezan na omejeno stvarnost. . ." . 
Glede pesmi pravi, da ne more doseči bravca med drugim tudi 
radi kompleksnosti in neizrekljivosti predstavnih in emocijskih 
območ i j . . . " . 
Te navedbe naj zadostujejo kot dokaz tega, da tudi literarni 
zgodovinarji dopuščajo možnost, da je v pisateljevem delu še 
nekaj drugega kot socialna in etično človeška realnost in vsaj 
dva - Boršnikova in Kramberger - sta v tej zvezi rabila izraz 
eksistencialna vizija oz. eksistencialna stiska. Pri Debeljaku pa 
se pojavi celo izraz ..metafizična tesnoba", kot da je prišel 
naravnost iz slovarja kakega eksistencialnega filozofa. 

2. LITERARNO-ZGODOVINSKI OKVIR. 

Od leta 1914. dalje je bil Majcen član družine Dominsvetovcev, 
ki jo je vodil Izidor Cankar, urednik lista. Listu se je pridružil 

190 tudi Ivan Cankar, bratranec urednika. O tej dobi imamo dobre 



preglede tako pri Debeljaku kakor tudi pri Legiši. Ta tesna 
povezanost sorodno mislečih umetnikov, zraven pa vojna, je 
ustvarila tu literarno skupino, katere delo je v zgodovini lista 
edinstveno. 
L. 1912 je Izidor Cankar objavil v listu članek Simbolizem 
v francoskem pesništvu,7 kjer je z njemu lastno jasnostjo očrtal 
to gibanje, ki se je ob tem času nahajalo že v zadnji fazi raz-
voja. članek naj bi v prvi vrsti seznanil konzervativno krilo 
pri listu z novimi umetniškimi dogodki po svetu, pa tudi pri-
pomogel do razumevanja nove estetike. S simbolizmom je nam-
reč bilo konec tradicionalne poetike in tudi principov presojanja 
slovstvene umetnine po pravilih empirične ali klasične slovstvene 
teorije. 
Novega človeka je isti avtor upodobil v svojem potopisu „S po-
ti", ki ga je imenoval v knjižni izdaji leta 1919 Poučni roman. 
Boršnikova imenuje to delo esejistični roman. Edini naziv, ki 
je za spis primeren, pa je Anti-potopis.s Tu Cankar ni le upo-
dobil v Fricu tega modernega, v sebi razklanega človeka, ki 
stalno oscilira med dvema svetovoma zavesti, temveč je tudi 
povedal, da je potopis, kakor je bil dotlej v navadi, preživela 
oblika: S poH je v resnici popis potovanja po zagonetnih in 
iracionalnih pokrajinah človeškega duha in duše, ki jih ni v 
Baedekerju. Delo je imelo velik vpliv na mlade sotrudnike 
Doma in Sveta in zlasti tudi na Maj ena. V zgodovini modernega 
poimpresionističnega slovstva pri nas ima ta Anti-potopis vlogo, 
ki je naši zgodovinarji še niso pravilno umeli. 
V tem času na katoliški strani talentov ni manjkalo in eden 
izmed njih je bil Ivan (Giovanni) Gruden, romanist ter kritik. 
V članku „L' Italia Futuristai" 1. 1913 je prikazal Slovencem to 
gibanje.9 Porabil je to priliko, da je napravil nekaj kritičnih 
opomb o> slovenski poeziji te dobe, ko pravi o njej, da bi bilo 
čas, da jo nadomesti nekaj drugega: "A tudi mi smo že siti 
bledih lun in tihih noči. Zdi se mi, da smo poslali k vragu ves 
smisel za kaj novega na slovenskem literarnem polju." In vsem 
onim, ki jim presedata šepavi trohej in skakajoči daktil,, kliče 
s parafrazo Danteja: „Lasciate ogni paura voi ch' entrate". Ta 
poziv je bil več kot umesten, kajti kdor gre skozi tiste letnike 
Doma in Sveta, vidi, da je pod krinko družinskega lista dajal 
potuho najslabšemu tipu sentimentalne poezije in verzifikator-
stva. 
Brez takih pobud kot je bila Grudnova je mesec julij 1. 1914 
napravil konec pesništvu bledih lun in tihih večerov, kajti na 
vrata človekovega domovanja je potrkala vojna in v oknih nje-
gove zavesti se je pojavila podoba smrti. Tej podobi je bilo 
določeno, da ostane tam ne samo štiri leta* nego vse poslej. 
Pesnik in pisatelj, slikar in kipar, filozof in teolog — vsi so 
odslej stali in snovali pod vtisom te nove realnosti. „Tedaj je 
1. 1914," pravi Kari Jaspers, „svetovna vojna naredila veliki 
prelom v naši evropski eksistenci".10 „Paradižno življenje pred 



vojno, naivno kljub svoji spiritualnisti, ni imelo več povratka; 
filozofija s svojo resnostjo je postala bolj važna kot kdajkoli 
poprej.-' 
Toda vojna je zaoustila globoke brazde tudi v slovenskem slov-
stvenem življenju, saj so mnogi mladi literatje morali na fronto 
in tam prebili dolgo časa; njihovi starejši tovariši pa so obli-
kovali vojna doživetja na svoj način (Ivan Cankar, F. S. Finž-
gar, Silvin Sardenko in drugi pri DS, Oton Župančič, Fran 
Albreht in tovariši pri Ljubljanskem Zvonu). 

3. EKSISTENCIALNO DOŽIVETJE. 

Vojni motiv je avtor oblikoval najprej v pesmi, V Karpatskih 
zakopih 1914 drži monologičen dialog s padlim tovarišem, ki 
je sicer umrl, toda njegova projekcija še vedno živi v zavesti 
sotrpinov, ki sioi še živi. Tu tretja in peta kitica: 

A stol je prazen, ki na njem sediš. 
Ko časnik iz roke v roko gre, 
ne prideš na vrsto, nevoljen ne zagodrnjaš, 
ves strm in zapet ostaneš, kot da veš že vse. 
Tak si in, kakor te imamo v sredini, 
doma se ne zdiš ne tu ne tam, 
ubožec, kako živiš seženj pod zemljo v zimi, 
v tem mrazu . . . in čisto, čisto sam.11 

Tako se smrt v slovenski poeziji še ni bila upodobila. Podoben 
način pa najdemo na eni strani že pri zgodnjem Rilkeju, na 
drugi pa pri enem najmlajših nemških pesnikov, Wolfgangu 
Baechlerju.12 

Tudi pesem Bitka pri Chyrowu ima smrt za svoj predmet: 
Tri rane globoko, tri smehe široko, 
še hitro najmlajši skrivaj je zajokal. 
Ves svet zabrnel je pod vlak in korak: 
in - prvi je škropnil prah in oblak . . ,13 

Pesem je nastala 1. 1915. 
S povestico Nevernik (1915) smo v strelskih jarkih v Galiciji 
in priča eksistence „on the trench level", kot bi rekel Ame-
rikanec: v strelskem jarku. Luka je starejši mož in zato vodja 
desetine, najbrž koiporal. Njegovi vojaki pa so, kot izgleda, sami 
mladi ljudje, toda pri vseh je v sredini pozornosti smrt. Luka 
je tudi filozof, govori sam zase: ,,človek mora imeti nekaj, 
in najsi je še tako malenkostno in brezpomembno pred vesolj-
nim človeštvom .. . nekaj, česar se krčevito poprime kakor sveče, 
ko gre v smrt. Saj ni prazno, če rečem, da je zavest. . . Skrčijo 
se ti mišice, tok krvi plane po telesu navzgor in bi brizgnil 
visoko nad glavo, da ni vse tako lepo zapaženo. Zato pravim: 
skleniti moraš zvezo z nekom, ko se napravljaš na zadnjo pot, 

192 z nekom, ki te ne zapusti, ki ti stoji ob strani. . . , da ostaneš 



v tistem najhujšem,, najsamotnejšem trenutku, v katerem bogme 
nisi len in brezbrižen, temveč na vso moč, celo čez vse dosedanje 
sile živ, čuječ in delaven." 
V tej umetniški viziji smrti je Majcen res desetletja prej, preden 
je ta končna človekova usoda postala predmet filozofije, obli-
koval zadnje trenutke človeškega življenja kot veliko dramo, 
ki se odvija pred ozadjem neizbežnosti, popolne osamljenosti 
in strahu oziroma tesnobe. 
V sorazmerju z majhnim številom Majcmovih črtic in pesmi 
tistega časa je smrt v njih izredno močno zastopana. V ciklu 
štirih pesmi: Smrt v polju flzbrano delo I, 15/16) je predmet 
smrt na domačiji, že leta 1909 ima avtor v črtici Klic (Izbr. 
delo I, str. 48) temno romantični motiv klica v snežni noči, ki 
se zjutraj izkaže kot mrtvec, naslonjen na steno koče prestra-
šene Ane Marije Golar. Smrt zaključi zgodbo v Vozniku Marku 
in je navzoča v dveh zgodbah z Dunaja: Dulce est pro eo mori 
ter Skok v globočino (Debeljak, str. 36 in 56). Tudi v črtici 
Občinstvo (Debeljak, str. 77) smo tik pred vrati smrti ob mla-
dem Poljaku, ki je padel z vrvi in obležal v žaganju arene 
pohabljen in pričakujoč konca. V Trenutku življenja (Debeljak, 
str. 98) je smrt mesar, ki tehta slanino in zaradi tega, ker je 
hitel v trgovino kupit slanino, ki so j i ravnokar padle cene, 
je hišnik zamudil smrt žene. Po tem, kako ta rudar po zna-
menjih na čelu vidi, kdo bo naslednji umrl, je v najbližjem 
sorodstvu z Gospodom Stotnikom (Smrtjo) v istoimenski Can-
karjevi Podobi iz sanj. 
V teh povesticah je Majcen oblikoval ciklus, ki močno spominja 
na stare mrtvaške plese (Totentanz) iz konca srednjega •veka 
in začetka renesanse, v pesništvu, slikarstvu in kiparstvu. Mo-
derni zastopnik tega žanra pa je bil dramski misterij Slehernik, 
ki ga je napisal 1. 1911 avstrijski pesnik Hugo von Hofmannsthal 
in ki je moral biti Majcnu gotovo že tedaj znan. Sledovi avstrij-
ske,, to je dunajske literature so vidni ne samo pri njem, negoi 
tudi pri Cankarju. Slehernik je spadal med obema vojnama med 
naše najbolj popularne duhovne igre. 
V ekstistencialni filozofiji ima smrt zelo veliko vlogo, č lovek 
je vržen v svet (ne izvržen, kot piše Kramberger) in to- vselej 
v situacijo, ki si je ni sam izbral oz. ustvaril. Posebno vrsto 
takih situacij imenuje Kari Jaspers mejne situacije (Grenzsi-
tuationen) in ena najusodnejših je smrt. Filozofija 19. in 20. 
stoletja (vključno katoliška) smrti ni pripisovala skoraj nobene 
vloge; to ni bil dostojen predmet akademsko^ sistematične kate-
derske filozofije, šele pesniki in pisatelji so dvignili to realnost 
v zavest človeka in njegovo razmišljanje. 
Smrti kot univerzalne realnosti pa ni, smrt je vselej le ali moja 
ali tvoja „Der Tod ist je meiner", pravi Heidegger. „Das Ster-
ben muss jedes Dasein (namreč človek,, op. pisca) jeweilig auf 
sich selbst nehmen", v kolikor je, je smrt bistveno vselej moja 
(Heidegger, citirano po Bollnow, Existenzphilosophie, str. 76, glej 



op. 16). Zato pravi Luka v Nevernilcu: „To stoji, pripravljen 
moram b i t i . . . In še to stoji: da mi ne bo nihče pomagal pri 
tem opravku, ker takorekoe nikogar več ne briga, kako si po-
steljem zadnje ležišče. Ali so puške nabite — tega neumnega 
vprašanja ne ponovim več . . . Trdno se moram okleniti nečesa, 
da me ne izpusti na tisto poslednjo uro." 
V mejni situaciji, kot je smrt, ima človek ob strani zvesto 
vodnico: tesnobo, strah, Angst, anxiety." 
šele v tesnobi, pravi Heidegger, zadobi človek možnost doživeti 
končnost svojega bivanja, kajti šele s tem„ da v njej doživi 
pomen smrti pa tudi svojo minljivost, odkrije svoje pravo bistvo. 
Zato ta tesnoba ni nobeno slepo čustvo, temveč poslednja inten-
cionalnost, obstoječa v tem, da v njej človek popolnoma razume 
samega sebe. 
Tcda smrt kot mejna situacija in vsaka druga avtentična mejna 
situacija vodi človeka v to, kar imenujejo ti filozofi eksistenca. 
,,Doživetje mejne situacije in eksistirati je eno in isto", pravi 
Jaspers (citat, po Bolnow„ str. 64, glej opombo 16). Italijanski 
filozof Nicola Abbagnano pa pravi, da se mora človeška eksi-
stenca določiti preko smrti, toda ne smrti kot enkratnega neiz-
bežnega fakta, temveč kot stalno navzoče možnosti, ki je z 
vsemi drugimi vsečasno povezana.15 

Kaj je potem ta eksistenca, o kateri toliko govorimo? Eksisten-
ca, ki jo doživljamo v mejnih situacijah kot je smrt in tudi 
v vsaki drugi avtentični taki situaciji? Eksistenca, ki je dala 
ime najvažnejši struji sodobne filozofije, eksistencializmu? Eksi-
stenca, ki edina predstavlja avtentičnega in bistvenega človeka? 
V svoji izvrstni knjigi Ebcistenzphilosophie,16 izvrstni zato, ker 
skuša avtor spraviti vsaj na približen skupni imenovalec nazore 
raznih eksistencialnih filozofov, ki si le preradi drug drugemu 
nasprotujejo, nam Otto Friedrich Bollnow podaja obsežno in 
izčrpno definicijo pojma eksistenca (str. 25). Prevedena dobe-
sedno se glasi: „To najbolj notranje jedro človeka, ki ga ozna-
čujemo s pojmom eksistenca, je v svoji posebnosti kot zares 
zadnje in brezpogojno, opredeljeno po tem, da se vse bogastvo 
življenjskih vsebin in odnosov, vse, v čemer se življenjska filo-
zofija nahaja kot v sebi primernem mediju, njemu nasproti 
oz. v primeri z njim pokaže kot končno vendar nekaj zunanjega, 
in da dobi človek v tem doživetju popolnoma novo ravnino, 
na kateri se od vsega tega lahko distancira. Ob vsem, kar spada 
v naravnem življenjskem izkustvu vsebinsko k življenju, s či-
mer človek razpolaga in o čemer lahko v kakršnemkoli smislu 
lahko reče, da je to imel, lahko človek v primernih trenutkih 
doživi, da vse to ne spada bistveno k njemu in da bi mu vsa 
to tudi lahko bilo odvzeto,, ne da bi zaradi tega njegovo najbolj 
notranje jedro trpelo škodo. Da, ravno s tem, da se v resnič-
nem po-odočevanju in po-doživljanju od tega loči, zadobi sam 
v sebi končno sigurnost in brezpogojnost. To zadnje najnotra-
njejše jedro človeka, ki leži onstran vsega vsebinsko kakorkoli 



nakazljivega in ki je zaznavno samo po tem, da od njega od-
pade kot zgolj zunanje vse, kar je kakorkoli vsebinsko določ-
ljivo, označujemo v strogem eksistencialno-filozofskem smislu kot 
eksistenco" (podčrtal pisec). 
Primer takega eksistencialnega doživljanja prikazuje Majcen v 
črtici Nevernih v osebi Rusa. „Tam leži Rus", pravi Luka, „pred 
dvema urama je legel. Opazoval sem ga . . . Za zgled je umrl, 
da bi ga videli in se od njega učili, ne za pokoro svojim gre-
hom. To so nesramniki, nesramnejši od največjih. Pripravil si 
je to zadnjo uro tako natanko in skrbno-, da ga ni presenetila 
niti z zadnjo največjo skrivnostjo." 
Luka pa ve, da on sam ni tak. ,,Tako zakrknjenega in v samega 
sebe zavozlanega bitja še nisem srečal. . . Stisne se v klopko 
kakor pohojen črv in izživi svojo lastno bolečino . . . Ali so 
naše puške nabite?" Luka sumi, da je njegov način nepravilen, 
skoraj morem reči, da na ta način umirajo živali. Toda njegova 
zavest, kako je treba umreti, gai rešuje, in ga je gotovo dovedla 
na pravo pot. 
Majcnovo- hipotezo, da je Rusovo umiranje tako lepo zaradi 
njegove pripravljenosti, živeti in umreti za domovino, medtem 
ko Luka ne more ne živeti ne umreti zanjo, je treba vzeti z 
veliko rezervo, kajti zelo verjetno je pri Rusu imela veliko 
vlogo, kot zaveznica v zadnji uri vzhodna mistična tradicija. 
Značilno je, da Boršnikova te velepomembne črtice ni vzela 
v Izbrano delo. 
Medtem ko je Majcen v frazeologiji, jezikovno-melodični gradnji 
period, in v celotnem doktusu narative odvisen od Ivana Can-
karja, je v tematiki sam svoj, ustvarja iz doživetja, ki je bilo 
avtentično. Večina črtice je govor v prvi osebi, ki ga Majcen 
ljubi in o katerem bomo še govorili; eksistencializem je v filo-
zofiji in umetnosti zadeva prve osebe. Za kasnejšo analizo si 
moramo zapomniti stavek: „da ni vse tako lepo zapaženo". 

4 . C A N K A R I N Ž U P A N Č I Č . 

Slehernemu poznavalcu novejšega slovenskega slovstva, ki se 
mu je posrečilo prebiti se skozi zavozlane stavke in periode, 
s katerimi je Bollnow definiral eksistenco, morajo njegove be-
sede v končni instanci zveneti znano. V Zakleti kamrici, eni 
izmed Podob iz sanj, je Ivan Cankar to eksistenco« prikazal 
v naslednjih besedah:17 „Vsak človek, tudi najsiromašnejši, ima 
v hiši svojega življenja posebno kamrico, za katero nosi ključ 
zmerom s seboj in ga ne posodi nikomur. Gostu odpre gosposko« 
izbo, prijatelju klet, popotniku svisli; te kamrice pa še bratu 
ne. Tudi sam prestopi njen prag le ob najvišjih praznikih, ob 
urah usodnega spoznanja, najvišjega veselja, najgloblje žalosti 
. . . in v predsmrtnem strahu. Vanjo spravi, kar je kdaj od 
srca ljubil." Potem pa nadaljuje: „ č e bi tega edinega bogastva 
ne bilo, te kamrice . . . bilo bi mu bolje, da bi se koj napravil 195 



iztesat si posteljo iz sedmih desak: pet podolž, dve počez." 
Od človeka potem preide na narod: ,,Vsak narod ima v hiši 
svojega življenja posebno kamrico, v katero je spravil skrbljivo 
vse. . . kar je kdaj trepetaje v predsmrtni bridkosti čutil in 
mislil. V to kamrico stopi v usodni u r i . . . da se povrne očiščen 
in utrjen, poln vere vase in v dobroto svojega bližnjega . . . 
poln zaupanja v dan in večnost, poln moči, brez strahu, pri-
pravljen na svatovanje in pripravljen na svojo lastno sedmino." 
V skladu z novoromantično simbolistično predstavnostjo Cankar 
ne govori direktno o zavesti, kot to dela Luka, temveč prikazuje 
eksistenco kot poseben prostor v človekovi duši, kar navsezadnje 
tudi ni popolnoma napačno. 
Toda to ni prvič, da imamo pri njem taka izrecno eksistencial-
no-psihoJogična doživetja. V četrti Podobi iz sanj pod naslovom 
Strah prikazuje otroke, ki se pogovarjajo o strahu in boljše 
definicije tesnobe in strahu tudi filozofija ne bi mogla dati: 
„Saj to je najhujše — kdo?" (bo namreč vstopil v sobo, op. 
pisca). „Ne bilo bi strahu, da bi čliotvek vedel,, kdo in kakšno 
je strašilo, tista prikazen, ki čaka pred durmi, da nagne kljuko, 
se priplazi v izbo. Strah je bolezen, ki snuje v samotnem srcu 
prečudne podobe, dokler jih nekoč ne vtelesi. Le slutnja je 
neznanega, izvenčloveškega; zato umrje človek od strahu, ker 
mora umreti; kako bi živel med glasnimi ljudmi, ko je bil že 
pogledal na ono stran?"18 

Ne more biti nobenega dvoma, da teče meja med staro in novo 
dobo nekje v Cankarjevem delu, med časom, ko umetnik še 
ni bil zajet od tega eksistencialnega izkustva, pa časom, ko 
se je to zgodilo, ne teče pa skozi Župančičevo* delo. Dasi se 
na prvi pogled zdi, da imamo take fenomene tudi pri njem, 
je tako naziranje zmotno; Župančič je človek drugačnih svetov. 
V prvi vrsti je on res klasik v pravem pomenu besede, potem 
pa je on pesnik življenja in naslednja dva primera to dobro 
ilustrirata. Prvi je pesem: 

Joži Bercetu v spomin19 

Jaz sem sedaj vodoraven mož, 
vedno nakvišku odprte oči, 
jaz sem naredil svoj zadnji korak, 
meni ni treba nikamor več. 
Meni ni treba nikamor več, 
druga ne, brata ne matere, 
v mater pretajno sem našel nazaj, 
sredi kali sem in . . . dobro je. 
Vaši koraki nad mano pojo, 
od njih odmeva moj temni obok. 
kakor v plenice njih ritem povit 
sanjam. . . in nočem ničesar več. 

Razlika med situacijo v doslej obravnavanih primerih in to je, 
196 da imamo tam opraviti s še živim človekom, ki prihaja do 



poslednjih spoznanj. Tu pa imamo padlega moža in projekcije, 
ki jih pesnik meče vanj. Tu imamo pred sabo življenje, ki je 
ugasnilo, epitaf v slogu čistega in tipičnoi Župančičevega vita-
lizma. Kakšen je ta elan vital, vidimo iz njegove pesmi Zlata 
jutra: 

Vse je v tebi, v tvojo dušo1 se lije 
večnost brez konca; njene harmonije 
stoj in nagni pobožno nadnje uho -
žarovite ti skozi prsi dero.19 

V jedru Župančičevega doživetja je življenje kot princip ne 
samo stvarstva, temveč tudi duhovnosti. V njegovem žarišču 
pa je človeški jaz, ki je v nekem smislu samo odsev kozmičnega 
jaza ali nekega univerzalnega življenjskega principa. Življenje 
teče, se spreminja, je lahko tako ali drugačno, je dinamično, 
eksistenca vsega tega nima,. V bistvu je razlika med kakršnokoli 
Cankarjevo Podobo iz sanj pa kakršnokoli Župančičevo pesmijo 
enaka razliki med življenjsko filozofijo tu, pa eksistencialno 
filozofijo tam, ilustrirana na umetniškem delu. Pri Župančiču 
je smrt povratek človeka tja, odkoder je v smislu njegovega 
nazora prišel, v pramatico življenja, v mater pretajno, kot sam 
pravi, pri eksistencialnem umetniku in filozofu se pa, življenje 
s smrtjo sublimira v transcendenci duhovnega in sicer čisto 
konkretno iz osebne zavesti in eksistence v nadosebno ali trans-
cendentno, ki je obenem Bitje samo. Dejansko smo ob Župan-
čičevem Bercetu bolj upravičeni govoriti o ekspresionizmu kot 
pa ob katerikoli Cankarjevi Podobi iz sanj ali Majcnovi črtici. 
Kam pa stilno vse stvari resnično spadajo, bo verjetno najlažje 
ugotovila prihodnost, ko bodo vse nijanse slogov, kot je ravno 
ekspresionizem, bolj jasne kot so danes; saj ni dvoma, da imamo 
na pr. ekspresionistična dela na naturalistični tradiciji, dalje 
taka na impresionistični in simbolistični osnovi, potem posebno 
zvrst novoromantike in ekspresionizma, kot imamo tudi v sli-
karstvu na pr. ekspresionistična dela še v kubizmu in sur-realiz-
mu itd. 

5. ZAVEST IN NEZAVEST V EKSISTENCIALNEM 
DOŽIVETJU. 

Predmet eksistencializma je človeška eksistenca v tistem smislu, 
kot jo je za naše potrebe dovolj izčrpno definiral Bollnow. 
Struja kot taka ne stremi za izrecno znanstvenostjo, dasi ni 
protiznanstvena, toda sistematične filozofske koncepcije niso v 
njenem načrtu, ker se ravno v tem distancira od tradicionalne 
filozofije. Zavest kot taka z vsemi ostalimi oblikami kot so 
podzavest, nezavest itd., ne spada med primarne predmete eksi-
stencialne filozofije, toda ker je prisotna na ta ali oni način 
v vsaki eksistenci, je vključena, dasi ne pri vseh filozofih ena-
ko. Sartre na pr. je prvotno pripadal krogu Martina Heidegger-
ja, toda ker je v ospredju njegovega interesa zavest, se je 197 



kasneje priključil Edmundu Husserlu in njegovi šoli ter mnogo 
prispeval za razširjenje znanja o fenomenologiji.20 Toda Sartre 
se ne strinja na celi črti s Husserlom, tako zanj na pr. jaz 
ne obstoji kot objekt zavesti, temveč samo kot njen subjekt. 
V tem oziru je treba poznati njegovo stališče. 
Obe ti dve filozofiji se pa močno dotikata, druga druge zlasti 
na področju psihologije in sta ravno tu povzročili mnogo spre-
memb v dosedanjem tradicionalnem psihološkem gledanju. 
V Majcnovem delu ima zavest kot umetniški motiv precej važno 
vlogo. To smo videli že v črtici Nevernih, nismo se dolgo usta-
vili pri črtici Klic in ne pri pesmih kot je V karpatskih zakopih 
1914, kjer je mrtvi še vedno živa last in prisotnost v zavesti 
ostalih. V tem oziru nadaljuje Majcen Cankarjevo delo, kajti 
Cankar je prvi v naše slovstvo uvedel to psihično realnost. 
V Majcnovi črtici Rdeče noge (Debeljak, 32) zbudi padajoči 
sneg v ljudeh zavest celokupnosti.. istosti in bratstva. Posebno 
značilna je slika V vlaku, ki se odigrava med cirkuško jahalko1 

in mladim gospodom z očali. Glavni predmet razgovora je: 
rutina versus slučaj, avtomatično samoposebi umevno izvajanje 
točk brez meditacije oz. refleksije, da se tudi lahko ponesrečijo. 
Ta mladi gospod je mefistovska figura in bi rad vrgel v jahalko 
strup dvoma s tem, da bi začela reflektirati v svoji zavesti, 
češ da je pravzaprav res le slučaj, če se ji točke posrečijo. 
Kajti treba je samo posebnega slučaja in vse bo propadlo. Ta 
diajlog o slučaju je Majcen zelo točno postavil kot sliko dobe, 
katera je uživala v takih poceni filozofijah in če smemo po tem 
rabiti stilno oznako za to črtico, jo je treba imenovati impresio-
nistično,. kajti ta skepticizem in relativizem je bil tipičen zai 
tisti čas in njegovo mišljenje. Jahalka se seveda bori zoper 
tega moža in njegove nakane, da bi razdvojil njeno zavest. 
„Vas še jezdila ne bi, če bi bili konj", mu reče na koncu kon-
verzacije in to je točno, kajti kdo rabi konja, ki se bo sredi 
točke premislil in ravnal po svoje? 
Ta jahalka izzvaja svoje točke brez izrecnega sodelovanja za-
vesti, nezavestno. To razliko med obema spontanostima pisatelj 
v črtici Skok v globočino, o kateri bomo takoj govorili, jasno 
označi: še preden je utegnila dvigniti misel iz nezavesti, da bi 
itd. Iz tega se vidi, da tudi nezavest bistveno določa ravnanje 
Majcnovih junakov. 
V črtici V vlaku je le teoretično govor o mejni situaciji, resnič-
no pa pride do te v črtici Služba (Debeljak, 82) in tudi ono^ 
kar se imenuje avtentično bivanje, dobi tu jasnejše oblike. 
Pri solicitatorju Kerinu služi dekla Marta. Svojo sobico ima, 
toda četrti otrok je na potu in zato se mora Marta preseliti 
v kuhinjo. Tam si je postlala ob oknu im »zasanjala o sobici, 
štiri stene, postelja in stol — a človek je sam, sam. Tako 
božansko sam". Sam biti, samota, to je v smislu eksistencialne 
filozofije pot do avtentičnega človeka, ne pri vseh; nekateri 

198 poudarjajo, da je človek tak samo v razmerju do drugega. 



Vendar samota je bistveni atribut avtentičnosti, lahko bi rekli 
tudi: samost. ,,Zdaj je sobica zanjo zaprta. Kam pojde črpat 
svežega zraka, kam se pojde iskat, kadar se ji bo zdelo, da 
se ne sliši več, ne vidi več, da več ne ve, kako ji je ime . . ." 
Toda naslednjo nedeljo je šla tudi njena prosta nedelja, kajti 
gospa ne zmore več sama iti z otrokom v park. ,,Ljubi ljudje, 
Francelj od petega regimenta, lepi prestar, ki imate vsako drugo 
nedeljo prosto . . ." 
Z velikim mojstrstvom naslika Majcen v enem stavku celo oko-
lje tega dekleta in dogodka, ves tisti časovni in lokalni ambient 
v njunih lokalnih barvah: tako dekle je imelo ,fanta ali pri-
jatelja rajši kot ne pri vojakih in sicer v regimentu te in te 
številke, ne v polku, kajti polk je bilo nenavadno reči v teh 
krogih. Za primero navajam prvo kitico pesmi Križ Silvina 
Sardenka iz zbirke Nebo žari (1916, str. 16): 

Čez Duklo vodi pot, 
na poti hodi polk. 
Nad Duklo čaka smrt: 
na licih mir in molk. 

Sardenko reče regimentu polk, ne samo zaradi formalnega zah-
tevka rime, temveč tudi v skladu z dostojanstvenostjo situacije. 
Mimogrede povedano, je tudi ta Sardenkova' pesem na liniji tistih 
mejnih situacij, ki so v soseščini smrti. To ni edini primer 
Sardenkove vojne lirike. 
In tistega večera je Marta - da pridemo nazaj k predmetu -
pisala pri petrolejki pismo. ,„Da ima človek vsaj petrolejko. 
Ko leže mnogoštevilna, nenasitna in nezadovoljna obitelj spat, 
se prižge svetilka, se postavi na mizo, in človek je pri njej sam, 
sam, sam . . ." Tcda tretjo nedeljo je šla tudi svetilka, kajti 
gospa jo rabi v veži. Ostala ji je samo postelja, svetilke si ne 
bo mogla kupiti, kajti pri šivilji je vzela Marta obleko,, materi 
bo morala pošiljati in - of ali things - tudi brat v Ameriki 
se je priporočil. In vendar: ,,Da ima človek vsaj posteljo . . . 
in človek, v rokah božjih truden do smrti, je v njej sam, sam, 
sam . . . " 
Po stopnjevanju napetosti v tematiki in v tesnobi, ki nastaja 
za dekleta, spominja ta črtica na nekatere pesmi Paula Ver-
lainea,, na pr. na pesem Luč. Tako stopnjevanje pa rabi tudi 
Sardenko v svoji liriki. 
V svojem spisu o naših mladih (Dom in svet, 1915, 43) je 
Grafenauer imenoval to črtico „manj zrelo". Rekel je, da to, 
kar se je Marti pripetilo*, še ni posebna nesreča. Majcen je 
po njegovem premalo poudaril, da je vedenje gospe nesocialno, • 
ker vidi v dekli samo stroj, delavno moč in nič drugega. Kot 
učenec Janeza Ev. Kreka je Grafenauer takoj opazil socialno 
krivico, narejeno od delodajalke delojemalki. On ima gotovo 
prav. Toda prav ima tudi Majcen Krivica, ki jo solicitatorica 
dela dekli, je več kot zgolj socialna krivica, je krivica narejena 199 



človeku, kajti gospodinja tu meče dekle iz ene situacije v drugo 
še slabšo in Marta ne more za vse to nič. Pritirana skoraj do 
obupa, se dekle vendar reši s tem, da sprejme v svoji zavesti 
dano usodo, ker ji še vedno nudi možnost biti sama, ker se 
kljub vsemu zvečer vedno najde in reši svojo samoto in svoje 
avtentično bistvo. Kajti to koprnenje po sebi sami je sestavni 
del njenega življenja,, to čustvo je organizirana forma njene 
človeške eksistence, da porabimo zelo lep izraz pri Sartreu.21 

L. 1923 je Majcen napisal izredno lepo pesem Sosed, upodablja-
joč kmeta, ki zapušča zemljo zaradi dolga. Tu 4. in 6. kitica: 

Brazdo sem za brazdo rezal, 
dolbel in poglabljal lik, 
krčil, grebel, plel in vezal -
preoral sem se v ta lik. 
Breg moj, ti si moj obraiz, 
strašno znan strmiš v oči mi, 
ti obraz, - brez njega jaz 
grem po svetu v taki zimi.22 

Kaj nam hoče tu umetnik povedati? Da gleda v zemlji svoj 
obraz, kot misli Debeljak? (Meddobje 1963, str. 49). Da je zemlja 
s tem poveličana? Dvomim. 
Na zemlji je dolg, gospodar ni gospodaril pametno s svojim 
premoženjem. Toda hujši je tisti dolg, ki ga je naredil sam 
nase kot človeka, ker je v ospredju njegovih interesov stala 
mrtva lastnina, namesto da bi bil isto pažnjo posvetil svojemu 
bivanju. In bil sam, sam, ssm„ kot bi ga bila lahko poučila 
dekla Marta, da sta se poznala. 
Majcnovo odklanjanje moderne civilizacije z njeno tehnokracijo, 
kultiviranjem konzuma in tzv. storilnosti ima tedaj korenine 
globoko v preteklosti njegovega dela, ki je že takrat postavljalo 
na prvo mesto človeka. Podobno so po prvi svetovni vojni mis-
leci kot je Kari Jaspers, Max Scheler in drugi opozarjali na 
to izgubljanje človeške substance in to deshumanizacijo, kot 
je imenoval ta proces Ortega y Gasset. 
Iz tega zornega kota sodobnega eksistencializma se bo morda 
tudi dalo bolje razumeti tako delo kot je Cankarjev Hlapec 
Jernej, kjer je tudi šlo v prvi vrsti za uničenje človeškega 
elementa in obraza in ne toliko za razmerje med hlapcem in 
gospodarjem. 
V posebno situacijo so postavljeni junaki v črtici Skok v glo-
bočino. Hipna zamenjava osebe v zunanjem videzu povzroči, 
da Lida skoči v vodo z namenom, da bi rešila svojega fanta. 
Danila. „Kaj je to bilo?" ji je šinilo skozi glavo in ni se še 
popolnoma zavedla pravkar ugotovljene sličnosti med Danilom 
in temle, ki ga ni več na mostu . . . ni še utegnila dvigniti 
misli iz nezavesti, da bi ji utegnilo škodovati . . . da tvega vse, 
č e . . . , če . . . " Toda v vodo ni skočil Danilo in ona ni uspela 
rešiti samomorilca. Ko leži v bolnici, ji je frustracij, ki jih 



povzroča Danilo, preveč in ga odslovi. Njena zavest za hip 
ugasne,, ko pa se povrne, vpraša: „Ali še nisem mrtva", je 
vprašala bolnica četrt ure za tem in zagledala sestre vseusmi-
ljeni . . . obraz, neskončno vljudno nagnjen nad seboj." 
Motiv take ugasle zavesti ni neznan v sodobni slovstveni umet-
nosti. Toda naša študija nima namena navajati paralele. Za nas 
je važno ono mesto v tej črtici, ki popisuje Lido v bolnici. 
»Dobivala je tako svetniško lep, tako duhovno tih obraz, da 
se je sestram nadvse prikupil. . . Zdela se jim je zbraina v 
nečem lepem, končno osredotočenem v tistem neizrečnem, kar 
gledajo bolniki pred smrtjo" (Debeljak, str. 67). 
Prav na rob groba pripelje Majcen tudi glavno osebo v na-
slednji sliki: Rdeča svetilka (Debeljak str. 47). Tudi tu nas 
sooči z mejno situacijo prve vrste. 
Ida je žena mladega ambicijoznega odvetniškega koncipienta Vla-
dimirja. »Zvečer je bil in Ida je šla mimo okna, v katerem 
je gorela rdeča svetilka. Visela je nizko v mizo in ožarjala 
troje čitajočih obrazov. Kak mir, kaka ubranost." Zato si je 
na tihem zaželela rdeče svetilke tudi v svoji obednici. Toda, 
mož ni imel dosti smisla za njene probleme in svetilke ni bilo 
in končno je Ida smrtno nevarno zbolela. 
Grafenauer analizira tudi to črtico23 in prihaja do zaključka, 
da je mož kriv njene bolezni, ker se ni brigal za njeno dušo. 
Vsaj ob večerih bi jo moral poiskati. Danes, leta 1970, tak 
empirično-psihološki problem ne bi eksistiral, vsaj ne v Ame-
riki: Ida bi gotovo imela denar in bi si kupila svetilko ter joi 
postavila v picture-window, ne eno, dve. Samote ne bi poznala, 
kajti zelo verjetno bi bila zelo busy, bila bi članica Junior Ser-
vice League, članica ali predsednica več odborov, najbrž bi šla 
zvečer vsaj dvakrat na teden v bowling in tudi igrala golf, 
bila bi torej a Society Woman with two right hands. Toda 
takrat je bilo drugače. Svetilka, to beginn with, je bila petro-
lejka, in ambient je bil strogo patriarhalen in uradniški. In 
težko si mislimo večjega mojstrai v risanju tega ambienta kot je 
Majcen. Vendar pa ima Grafenauer samo delno prav. Njegova 
interpretacija se giblje v mejah tedaj splošne socialne in dru-
žinske psihologije, ta primer je pa bolj zamotan, kot se je 
tedaj zdel. 
Podoba rdeče svetilke ni nastala šele pred oknom, mimo kate-
rega je Ida šla, ampak je bila v njeni podzavesti ali nezavesti 
že davno prej, okno jo je samo spravilo na površje, to je v 
zavestni stratum. Preden je postala zavestna, je bila temna, 
temna podoba, kot je take podobe imenoval E. Platner,24 ki jih 
je prvi omenjal. C. G. Jung, sloveči švicarski zdravnik in psi-
holog, pa bi verjetno celo krizo pripisal temu, kar on imenuje 
anima-archetyp. To so doživljajski kompleksi, ki nastopajo v 
nas usodnostno v našem najbolj intimnem življenju. Povzročajo 
lahko skrajno osebnostne nesporazume v nas, ki so lahko prav-
tsko usodnega značaja.25 



Bolezen Ide je bila posledica tako usodnostnega nesporazuma. 
Verjetno' je isto imenoval nemški zdravnik J. C. Reill passion 
ali strast; on je tudi prvi govoril o napetosti, ki jo tako do-
življanje povzroči; taka strast lahko ubije človeka.26 Ida pa 
je postala tudi žrtev impulza,27 in najboljša razlaga za vse to 
je Jungova asumpcija anime, ki jo on smatra za a priori vseh 
razpoloženj, reakcij, impulzov in podobnih psihičnih spontano-
sti (gl. op. 25). 
Primer Ide je tedaj, gledan s stališča moderne analitične psi-
hologije, dokaj bolj kompliciran kot se je zdel 1. 1915. Rdeča 
svetilka, simbol onih nezavestnih aktivnosti duše, je spravila 
Ido v situacijo, v kateri je še potem, ko je od prve krize okre-
vala iin svojemu možu obljubila, da ga ne bo z ničimer več 
nadlegovala, vendar še imela eno samo željo: ,,Kadar bi zopet 
tako nevarno zbolela in bi ne ozdravela več, temveč umrla, 
ali boš prižgal rdečo svetilko?" 
Dekla Marta, Rus, Poljak, Lida in končno tudi Luka - vsi so 
našli pot iz svojih kriz s tem, da so stopili v svoje zaklenjene 
kamrice ter se rešili v avtentično, varno bivanje, eksistenco. 
Ida se ni mogla, kajti nezavestne sile so bile močnejše kot 
njena zavest. In te sile so bile v resnici njen sovražnik št. 1; 
mož je imel pri vsem tem le podrejeno vlogo. človeška eksis-
tenca je v njej doživela svoj zlom. 
Ni razumljivo, zakaj Tine Debeljak celi zbirki Majcnovih črtic 
ni dal naslova Rdeča svetilka. Kajti daleč preko individualnega 
primera Ide ima ta svetilka tudi simboličen pomen v epohalnem 
smislu. Moderna civilizacija je pregnala avtentično podobo člo-
veške duševnosti v nezavest povsod tam, kjer ni odrešilna svet-
loba zavesti zavzela pravega odnosa do teh sil alienacije in 
uničenja najnotranjejšega jedra človeka. Majcen je imel prav, 
ko je rekel, da je imel nekaj povedati; že to, kar je ustvaril 
v črticah, presega njegovo hotenje nekaj povedati. Ti spisi v 
umetniški obliki napovedujejo stvari, ki so postale vsesplošna 
realnost šele po drugi svetovni vojni in kažejo že tedaj človeka 
v njegovi globoki krizi in eksistencialni dilemi. 

6. UMETNOST, FILOZOFIJA IN PSIHOLOGIJA. 

Vsaka historična veda se mora v svojih raziskavanjih posluže-
vati informacij, ki jih lahko dajo druge vede, kolikor se njih 
področja vsaj delno ujemajo medseboj. Posebno danes je ne-
mogoče Doedincu obvladati vso maso znanja, ki se je v zadnjih 
desetletjih nakopičila recimo v in okrog ene same stroke. Zato 
je nujno treba konzultirati zadevne specialne vede, ki jim pra-
vimo tudi pomožne vede ali znanosti. 
Med historične vede spada tudi zgodovina literature, tudi takrat, 
kadar ta veda smatra samo sebe za duhovno zgodovino (Geistes-
geschichte), kot jo je prvi kot tako označil in izvajal Wilhelm 

202 Dilthey. Kajti po njem „se človek nikoli ne more spoznati zgolj 



preko introspekcije, temveč samo preko zgodovine".28 On je 
smatral to vedo v bistvu za zgodovino idej in ta vidik je zdaj 
zelo popularen v ameriški literarno-zgodovinski stroki. Toda tu-
di če jo smatramo za zgodovino idej - in še posebej v tem 
primeru mora veda zlasti ob študiju literature 19. in 20. 
stoletja upoštevati dve znanosti, in to sta filozofija in psiholo-
gija, kajti obe sta v marsikakem oziru bolj važni kot biografija, 
umetnostna teorija, estetika in sociologija. Zato je nekoliko čud-
no, da Krauss v svojem sicer dokaj sodobnem pregledu proble-
mov literarne vede ne omenja nobene izmed njiju, niti nikjer 
ne vključuje vloge za interpretacijo. 
V znanem delu o teoriji literature, ki je doslej eden najboljših 
malih priročnikov za strokovnega delavca, imata Rene Wellek 
in Austin Warren tudi poglavji: Literature and Psychology29 ter 
Literature and Ideas.30 Pod psihologijo slovstva razumeta štiri 
stvari: 1. psihološko študijo avtorja kot tipa in individua; 2. 
študij ustvarjalnega ali kreativnega procesa; 3. študij psiholoških 
tipov in zakonov v okviru literarnih del in 4. študij efektov 
na bralca oz. poslušalstvo. Razmerje med literaturo in filozofijo 
je pa mnogo bolj komplicirano in se ga bomo dotaknili spodaj. 
Največja vrednost navedenega dela ni toliko v sistematičnih 
izvajanjih kot v obsežni navedbi bibliografije in v dejstvu, da 
poudarja važnost obmejnih disciplin, dasi jih ne imenujeta po-
možne znanosti. 
V slovenski slovstveno-publicistični praksi so bile filozofske in 
psihološke študije del literarne umetnosti vselej zelo redke, če 
ni to sploh premalo rečeno (understatement). Ta vrsta analiz 
med nami čisto enostavno ni bila popularna, pa naj gre za umet-
nike ali za publiko. Umetnike je še nekam lahko razumeti, če 
so se protivili temu, da bi kdo vlačil njihova dela skozi rešeta 
takih disciplin kot je filozofija ali psihologija. Upodabljajoči 
umetniki na pr., so bili vselej silno skeptični do umetnostnih 
zgodovinarjev, ki so bili zanje ne Kunsthistoriki, temveč Kunst-
histeriki (B. Jakac). Manj razumljivo je pa nezanimanje na 
strani bralca, kajti dejstvo je, da analitične posebne študije 
pisatelja in pesnika pokažejo vselej v mnogo boljši luči kot pai 
ga na pr. kaka sološna zgodovinska sumarizacija, ki je na Slo-
venskem zelo priljubljena. Skoraj vsakdo, ki si hoče narediti 
ime, napiše tafco ali drugačno zgodovino slovstva, za katero 
čas praktično še niti ni zrel, za detajlne študije in monografične 
obdelave enega predmeta pa ni mesta. Zato verjetno tudi ta 
naša študija ne bo zbudila posebnega navdušenja, kot ga ni 
moj uvod v liriko. 

Toda stvar je preprosta: Ali se slovenski literarni historik spri-
jazni z dejstvom, da je treba končno začeti misliti tudi na to 
delo ter si pridobi vokabular in perspektive, ki jih nudijo vede 
zunaj njegove, ali pa bomo še naprej tavali po izvoženih ko-
lesnicah in si zapirali pot do napredka. Ravno bibliografija v 
Wellek-Austinovem delu o teoriji literature je nekaj, kar naj 203 



bi slovenska stroka temeljito preštudirala in dobila pobud za 
drugačno orientacijo.31 

Med umetnostjo in filozofijo je možnih več odnosov ali raz-
merij, in to na obeh straneh: na strani umetnika in na strani 
filozofa, respektivno. Kar se tiče umetnika, je ena izmed senč-
nih strani vsake razprave te vrste, da v večini primerov zanj 
govori literarni kritik ali zgodovinar in ne on sam, kajti pravo 
sliko o tem. ali ima filozofija kako vrednost za umetnika ali 
ne in kako gleda umetnik na problem elucidacije realnosti, do-
bimo samo, če vemo, kaj misli umetnik sam. 
Najbolj preprosto razmerje je tam, kjer poet ali pisatelj že 
v delu samem izraža na umetniški način ideje, ki jih v kakem 
filozofskem sistemu najde kot sprejemljive in jih tudi parafra-
zira. Ožje je razmerje tam, kjer poetje in filozofi takorekoč 
skupaj ustvarjajo kulturno sliko dobe in tudi njeno umetnost, 
kot se je to godilo v nemški romantiki. Brez takih filozofov 
kot so« bili P'ichte, Schelling ter Hegel, romantična teorija umet-
nine in estetskega sploh ne bi bila mogoča. Pri tem še ni jasno, 
če niso ravno poetje bili glavni faktorji, saj je na pr. Hoelder-
lin sam obravnaval spoznavno teorijo in metafiziko in Hoelder-
lin ima zelo važno vlogo pri Heideggerju kot svedok njegovih 
konceptov. Goethe sam pa je bil obenem umetnik in filozof. 
Na drugi strani postane tudi filozof lahko neke vrste umetnik. 
IIenry Bergson, sloveči francoski filozof 20. stoletja, je svet 
zadivljal s svojim umetniškim jezikom in izbrušenim slogom 
ter je s tem silno vplival na umetnike. Med eksistencialisti 
zlasti Heidegger rabi v svojih spisih, tudi v glavnem delu Sein 
und Zeit (Bitje in čas) tak jezik, da meji skoraj na umetniško 
kreacijo; svoje izraze tvori s pomensko-magičino analizo osnovne 
oblike in jo potem inkorporira v svoj analitični proces. S tem 
postane tudi zelo nerazumljiv. V eseju Der Ursprung des Kunst-
werks na pr. začne z razveseljivo ontološko eksegezo umetnine, 
toda kmalu zdrkne ne samo besedotvorno, temveč tudi pome-
noslovno v poezijo, ki ne doprinese nič za razlago umetnine. 
J. P. Sartre je obenem pisatelj in filozof, a bolj važen je kot 
filozof, dasi njegova pisateljska dela osvetljujejo njegove teorije. 
Tudi Gabriel Marcel rabi zelo pesniški jezik. Izmed starih filo-
zofov je omeniti Platona; Heidegger pa smatra Anaksimandra 
za poeta in filozofa, ker si ustvarja sam jezik kot izrazilo svo-
jih idej. 
Najbolj pristen pa je tisti odnos med obema vejama človeškega 
kulturnega doživljanja, kjer umetnost na njej lastni način v 
vsakokratnem mediju (jezik, barve, kiparski materiali, zvoki, 
gibi itd.) izrazi svoje doživetje resničnosti, ki ga filozof izrazi 
z mislijo in besedo, ne da bi se medsebojno vplivala. Kajti 
,.poetična izjava in miselna izjava nista nikoli eno in isto, toda 
lahko izrazita isto na različen način", pravi Heidegger.32 

Rudolf Unger, nemški literarni zgodovinar, ki se je posebej 
204 bavil s študijem odnosov med filozofijo itd. na eni strani ter 



umetnostjo na drugi, trdi, da obe obravnavata iste teme, toda 
vsaka na svoj način; naštel je celo vrsto takih snovi in med 
temi je tudi človekov odnos do smrti.33 

Sem spadata tudi dve umetniški upodobitvi realnosti reflektira-
ne skozi zavest, kot je Cankarjeva Zaklenjena kamrica, Maje-
nov Luka in Marta in drugi njegovi liki, pa tudi Župančičeva 
Zlata jutra: vsi ti primeri so umetniške realizacije problemov 
človeškega bivanja in duha, kot jih na svoj način rešuje filo-
zofija. 
Razlika med obema pa je v kategorijah njunega duhovnega 
reda. Filozofija misli, umetnost ustvarja. V filozofiji imamo 
opravka s formulacijo, v umetnosti z likom. „Delo misli ni 
nikoli pri kraju, toda pesniška podoba je dovršena, oblika. On 
pove to, kar je neizrazno, z jezikom simbola", pravi Ernst Ro-
bert Curtius.34 Hofmannsthal pa reče še več: „Mi moremo lju-
biti samo lik, in kdor pravi, da ljubi ideje, jih ljubi vselej 
kot lik. Lik reši problem, on da odgovor na to, kar je neod-
govorljivo".3,5 

V tej kategoriji tedaj so Cankarjeva Kamrica in Župančičeva 
Zlata jutra simboli, ki izražajo pri Cankarju transcendenco du-
ha v zavesti, pri Župančiču pa subjektivno kozmično duhovno 
imanenco. Ljudje pri Majcnu pa so liki človeka, ki doživlja 
tragično usodo biti človek brez vsakih simbolnih atributov, 
direktno v svoji individualni situaciji. 
Ob času, ko sta Cankar in Majcen pisala svoje črtice, je bil 
eksistencializem še dokaj neznan fenomen. Brez dvoma je Maj-
cen poznal Kierkegaarda in od njega zvedel za besedo eksisten-
ca,. V koliko je Kierkegaard konkretno vplival nanj s svojimi 
idejami o individuu in masi, o treh stopnjah človekove reali-
zacije samega sebe, o kristjanu kot idealu eksistencialnega člo-
veka, to se odteguje mojemu znanju in prepuščam stvar drugim 
v analizo. Iz njegovih zgodnjih črtic ni mogoče sklepati nai 
posebne vplive. 

Enako je z vplivi od strani pisateljev in umetnikov. Dunaj 
je bil v času Majcnovega akademskega študija veliko središče 
mednarodnega kulturnega sodelovanja, zato je to bilo tudi naj-
bolj ugodno mesto za mladega pisatelja, da se seznani s sve-
tovnim slovstvom. Poleg ožjega dunajskega kroga je Majcen 
skoraj gotovo tam spoznal tudi dela Dostojevskega, Tolstoja, 
Nietzscheja, ki so ga morala privlačevati, saj so to umetniki, 
ki jih danes vsaka antologija eksistencializma navaja, kot pred-
hodnike tega gibanja ne samo v literaturi, temveč tudi v filo-
zofski misli. Rilkeja in Hofmannsthala smo že omenili. 
Vendar najvažnejši element v zgodnjem času njegovega ustvar-
janja je bila vojna in njeno neposredno doživljanje na fronti. 
To dejstvo samo pojasni vse, na kar nam naštevanje literarnih 
in drugih vplivov ne prinese zadovoljivega odgovora. In ker 
je Ivan Cankar sam kot rojak bil svetel zgled umetnika, ki 
je vojno doživljal kot tragično in neizbežno usodo človeka in 205 



malega naroda, zato je od te strani prišlo največ organičnih 
vplivov na mladega pisatelja. 
Ako zaključimo to analizo razmerja med umetnostjo in filozo-
fijo v luči zgodnjega Majcnovega dela, tedaj moramo reči, da 
njen namen ni bil narediti niti iz Maj ena niti iz Cankarja dva 
filozofa, temveč najti a posteriori ekvivalente doživljanja mej-
nih situacij in eksistence same, kakor to vidimo vse v Majcno-
vem delu, tam, kjer je vse to postalo predmet filozofske kon-
templacije, namreč v eksistencialni filozofiji. V skladu s tem 
smo tudi prenesli izrazje te filozofske smeri na literarno analizo 
Majcnovih in Cankarjevih del. 
Do tu dokončal 
sept. 24. 1970. 

OPOMBE: 

1 Stanko Majcen: Povestice. Zbral in uredil Dr. Tine Debeljak. Izdala 
in založila kot 48. izdanje Slovenska Kulturna Akcija v Buenos 
Airesu. Buenos Aires 1962. 

2 Slovenska sodobna lirika. Uvod napisal Rajko Ložar. Pesmi izbral 
in uredil Anton Vodnik. 1933. Jugoslovanska knjigarna, Ljubljana. 
Matjcen: str. 41-42. 

3 O naših najmlajših. II. Stanko Majcen. Dom in Svet, str. 41-44. 
Za to študijo sem pregledal tozadevne letnike Doma in Sveta v Me-
morial Library od University of Wisconsin, Madison, Wis. Ta knjiž-
nica ima vse letnike od začetka do 1. 1944. Eden izmed ranih letnikov 
ima signaturo Dr. Janka Šlebingerja, 1. 1923 pa Dr. Ivo šorlija. 
Habent sua fata libelli. Vrednost serije pa je zelo zmanjšana zaradi 
tega, ker amerikanske knjižnice v svoji ignoranci in aroganci ne 
vežejo platnic. Zamislite si Cvetje z Vrtov Sv. Frančiškai vezano 
brez platnic in Škrabčevih jezikoslovnih razprav. 

4 Stanko Majcen Pripovednik. I. Meddobje 1961, str. 185 si. II. str. 
279 si. III, Meddobje 1963, str. 42 si. 

5 Stanko Majcen: Izbrano delo. Prva knjiga 1905—1925. 1967. Za-
ložba Obzorja, Maribor. Uredila in študijo napisala Marja Boršnik. 

6 Zgodovina slovenskega slovstva. VI. V ekspresionizem in novi reali-
zem. Napisal in uredil Lino Legiša. Ljubljana 1969. Izdala in zalo-
žila Slovenska Maticai 

7 Dom in Svet 1912, str. 148-151, 176-180. 
8 S poti. Poučni roman. Ljubljana. Nova založba. 1919. 
9 Dom in Svet 1913, 333, 377, 413, 453. 

10 Citat je po knjigi oz. antologiji: Existentialism from Dostoevsky 
to Sartre. Selected and introduced by Walter Kaufmann. Meridian 
Books. The World Publishing Comp. Cleveland and New York. 1956. 
Str. 133. 

206 11 Izbrano delo I., str. 19. 



2 Rilke (1875—1926): Die Todeserfahrung. Nanaša se na smrt igralca. 
Noch ist die Welt voli Rollen, die wir spielen, 
Solang wir sorgen, ob wir auch gefielen, 
spielt auch der Tod, obwohl er nicht gefallt. 
Wir spielen weiter. Bang und schwer erlemtes 
hersagend und Gebaerden dann und wainn 
aufhebendex; aber dein von uns entferntes 
aus unserem Stueck entruecktes Dasein kann 
uns manchmal ueberkommen, wie ein Wissen 
von jener Wirklichkeit sich nieder senkend, 
so dass wir eine Weile hingerissen 
das Leben spielen, nicht an Beifall denkend. 
Iz: Ausgewaehlte Gedichte. Ausgevv. von Katharina Kippenberg. In~ 
sel Buecherei Nr. 400. Insel Verlag zu Leipzig (ca 1925). 
Baechler (1925): Eine Junge Frau an ihren gefallenen Mann. 
Warum hast du mir das Leben dagelassen, 
und die Sehnsucht, die mich niederbiegt? 
Warum irr ich noch durch leere Gassen? 
Liebster, bist du drueben aiuch verloren 
an Vergangenheit ? Was ungeboren 
zwischen mir und dir im Daemmer liegt 
waechst es auch aus deinen Traugebaerden 
fuehlst auch du es stumm bei jedem Schritt? 
Deinen Tod gabst du mir zum Gefaehrten 
meiner Naechte. Und an langen Tagen 
muss ich ihn auf meinen Schultern tragen. 
Warum mahmsit du deinen Tod nicht mit? 
Iz zbirke Die Zisterne. Tu ponatisnjeno po: Deutsche Lyrik der 
Gegenwart. Eine Anthologie. Dritte erw. Aufl. Herausgegeben und 
eingeleitet von Willi Fehse. Philipp Reclam Jun. Stuttgart 1963. 
Izbrano delo I. str. 17. 
Citirano po Thornas Langan: The Meaning of Heidegger. A Criti-
cal Study of an Existentialist Phenomenology. Columbia University 
Press. New York and London. 1959. Str. 33 in 104. Za vas ta problem 
tesnobe in smrti ter avtentičnega in neavtentičnega bivanja pa je 
najboljše prečitati dotična mesta v David Roberts: Existentialism 
and Religious Belief. A Galaxy Book. Oxford University Press, 1959, 
str. 152 si. Roberts izmed vseh avtorjev najbolje predoči bralcu 
težavno Heideggerjevo terminologijo, zato sem posnel po njem an-
xiety za tesnobo, kar sem prej imenoval anguish. Izredno dobro je 
tu razloženo, kar Heidegger, in pred njim Kierkegaard in Freud, 
razumejo pod strahom in tesnobo. Str. 153. Več o tem z ozirom na 
Cankarjevo črtico Strah v opombi ia. 
Nicola Abbagnano: Die Philosophie des menschlichen Konflikts. 
Rowohlts Deutsche Enzyklopaedie, Nr. 43. Rovvohlt, Hamburg. 1957, 
str. 22. To misel je izrazil Rilke v eni zgodnjih pesmi: 
Der Tod ist gross. 



Wir sind die seinen 
lachenden Munds. 
Wenn wir uns mitten im Leben meinen, 
wagt er zu weinen 
mitten in uns. 

16 Otto Friedrich Bollnow: Existenzphilosophie. 5. Aufl. W. Kohlham-
mer Verlag. Stuttgart, 1960, str. 25. Prim. tudi Robertsovo definicijo 
avtentičnega in neavtentičnega človeka, po pojmovanju Heideggerja. 
Bollnow je, kolikor mi je znano, prvi, ki je spravil literarno-umetniško 
podobo smrti v zvezo z njeno interpretacijo v eksistencialni filozofiji. 
Zlaisti za Rilkeja je Bollnow neobhodno važen ekseget. Str. 83-94. 

17 Ivan Cankar: Zbrani spisi, 20. zvezek. Uvod napisal Izidor Cankar. 
V Ljubljani. Nova Založba. 1936, str. 75. 

18 O. C. str. 25. To, kar Cankar imenuje strah, je po Heideggerju, 
Freudu Ln Kierkegaardu bojazen, anxiety, Angst, ne fear, Fureht, 
glej Roberts, o. c. 153. Prepuščam debato o tem filozofom, toda 
gotovo je, da je Cankarjev opis genialen. 

19 O. Župančič: V Zarje Vidove. L. Schwentner v Ljubljani. 1920, str. 
74; Zlata jutra, str. 87. 

20 V svojih izvajanjih in omembah fenomenološke filozofije se nasla-
njam na dva ameriška paperbackai in sicer: 1. Edmund Husserl: 
Ideas. General Introduetion to Pure Phenomenology. Translated by 
W. R. Boyce Gibson. Collier Books. New York. 1962. To je prevod 
nemškega originala: Ideen zu einer reinen Phaenomenologie und 
phaenomenologisclien Philosophie. 1913. In 2. Phenomenology. The 
Philosophy of Edmund Husserl and its Interpretation. Edited by 
Joseph J. Kockelmans. Anchor Books. Doubleday & Company Inc. 
Gairden City N. Y. 19C7. Kockelmans je Nizozemec in Husserlov 
učenec, zdaj na Pittsburgh University. Ta tiskani simpozium obsega 
razprave mnogih avtorjev o fenomenologiji, eksistencialni filozofiji, 
psihologiji in apliciranih vedah v svitu Husserlovih naukov in je 
ena najodličnejših publikacij te vrste ne samo v paperbackih, tem-
več tudi kot splošni uvod v te probleme. Dejansko je šele ta publi-
kacija dala avtorju te študije zadnji sunek, da se je lotil tega 
kompleksnega vprašanja. 

21 J.-P. Sartre: Psychology, Phenomenology and Phenomenological Psy-
chology v simpoziju: Kockelmans, Phemomenology, str. 482. 

22 Izbrano delo I., str. 38. Modemi izraz za ta fenomen je odtujitev 
ali alienacija. V najbolj izraziti obliki in zelo zgodaj je ta problem 
umetniško upodobil Lev Tolstoj v noveli Smrt Ivanai Iljiča. Moderno 
življenje, pravi William Barrett v svoji analizi te novele, je tako 
ekstemaliziralo posameznika, da je človek izgubil smisel za svojo 
eksistenco in po Tolstoju more samo smrt ta smisel življenju povrniti. 
(„Exisitentialism as symptom of Man's contemporary Crisis" v sim-
poziju „Spiritual problems in Contemporary Literature". Edited by 
Stanley Romaine Hopper. Harpers Torchbooks. Harper and Brothers 
Publ. New York, 1957, str. 143. O tej in ostalih povestih Leva Tol-

208 stoja, ki se z vso upravičenostjo lahko imenujejo predhodnice mo-



MARJETA DOLINAR 

BUENOS A/RES 



Nevihta (olje) 



dernega eksistencializma v slovstvu, prim. Princ D. S. Mirsky: A 
History of Russian Literature. From its beginnings to 1900. Edited 
by Francis J. Whitefield. Vintage Books. New York. 1958. 305 si. 
Dom in Svet, 1915, str. 42. 
Navedeno po knjigi Lancelot Law White: The Unconscious before 
Freud. Basic Books. New York, 1960, str. 116. To knjigo mi je 
posodil upokojeni direktor Two Rivers Library, Mr. Lee H. Gregory, 
Manitowoc. Wis. 
C. G. Jung: Bewusstes und Unbewusstes. Fischer Buecherei. Frank-
furt a/M. und Hamburg, 1957, str. 40 in 37. Angleški prevod Two 
Essays on Analytical PSychology, Translated by R. C. F. Hull, Me-
ridian Books, Cleveland and New York, 1970, ki obravnava v glav-
nem isti predmet, je mnogo težji, ker je preveč primerov iz njegove 
prakse. 
White, o. c. str. 123. 
White, o. c. str. 158. 
Werner Krauss: Grundprobleme der Literaturwissenschaft. Rowohlts 
Deutsche Enzyklopaedie, Nr. 290/291, Hamburg, 1969, str. 145. 
Rene Wellek and Austin Warren: Theory of Literature. A Harvest 
Book. Harcourt, Brace and Company, New York, 1956, str. 69 si. 
o. c. str. 98 si. 
Delo vsebuje 42 strani opomb k posameznim poglavjem in 40 strani 
bibliografije. Podoben bibliografski kompendii, dasi ne tako podroben 
kot je gornji, in tudi brez. opomb, najdemo v delu Herbert Seidler: 
Die Dichtung. Wesen. Form. Dasein. Kroeners Taschenausgabe Baind 
263. Alfred Kroener Verlag. Stuttgart. 1959. Delo obsega 712 strani 
in je najbrž doslej najobsežnejši priročnik o bistvu pesništva, proze 
ter dramatike. Za ilustracijo tega, kar si predstavljam pod posamez-
nimi analitičnimi študijami, navajam Friedricha Kainza: Das Stei-
gerungsphaenomen als kuenstlerisches Gestaltungsprinzip v Zeit-
schrift fuer angewandte Psvchologie, Beiheft 33, Leipzig 1924. Ta 
fenomen je oblikoval Majcen v črtici Služba. Pogost je v Sardenkovi 
in Župančičevi liriki in brez njega Cankarjeve proze praktično ne 
bi bilo. Zelo dober pregled analiz na področju snovi, motiva in sim-
bola je: Elisaibeth Frenzel: Stoff-, Motiv— und Symbolforschung. 
Realienbuecher fuer Germanisten. 1963. J. B. Metzlersche Verlags-
buchhandlung. Stuttgart. 
Citat po Langan, The Meaning of Heidegger, str. 109. 
Citat po Wellek-Warren, o. c. str. 104. 
Citirano po Seidler, o. c. str. 55. Seidler pa ne gleda na problem 
pravilno, ako smaitra, da je odnos umetnosti oz., pesništva samo 
do metafizike. Tak okvir pusti skoraj vse najvažnejše zunaj. 
Seidler, o. c. str. 55. 



ANDREJ ROT 

„ PISMA M R T V E M U B R A T U " 

Duhovna avtobiografija v pismih 

Tri ali štiri leta bo tega, kar sem bil pri Francu Sodju v neki 
torontski bolnici, v tisti, kjer so mu ugotovili neozdravljivo 
bolezen. Pred obiskom so bili načrti drugačni; sam mi je na-
meraval biti za vodiča po raznih kulturnih središčih v ZDA 
in Kanadi. Takrat mi je zaupal, da piše Pisma mrtvemu bratu. 
O načrtovanju nove knjige je vedel menda le še Ladislav Len-
ček. Zbal sem se, da knjiga ne bi izšla, saj Sodja ne bi prvič 
metal rokopisov v koš. Zlasti še takrat, ko je sporočil, da se 
je proces bolezni ustavil. Ni dvoma, da je knjigo zasnoval kot 
poslednjo: pisma bratu, ki je bil umrl za rakom, boleznijo, 
ki je po zdravniški diagnozi tudi njega pripravljala na odhod. 
A smrti ni bilo. Kakšna skušnjava zanj, da bi rokopisev ne dal 
v tisk! Pa pustimo to odkrivanje bralcu sedaj že izdane knjige! 
Zaprošen sem bil, da predstavim Pisma mrtvemu bratu. ,,Kako 
lahko bo to pripraviti", sem si mislil. A kmalu sem spoznal, 
da nikakor ne morem biti povsem objektiven. Prav lahko nam-
reč zaidem v skrajnost - v apologijo, ali, če se te varujem, 
v pretirano kritičnost. Obdržati pravo razdaljo- je torej težko, 
a zavedam se te težave in zato bom skušal ohraniti neko vmes-
no držo, da ne bi spontano izražal le občudovanja njegove oseb-
nosti in njegovega dela in da ne bi prišel v skrajnost in prezrl 
premnoge Sodjeve odlike. 
Predstavljam torej novo Sodjevo knjigo, ne z literarnega, niti 
teološkega, filozofskega ali zgodovinskega vidika, temveč z vi-
dika nekdanjega učenca v zavodu, kjer je bil on prefekt skozi 
16 let. 

NEKAJ ŽIVLJENJSKIH PODATKOV. 

Franc Sodja je bil rojen 31. avgusta 1914 v Bohinjski Bistrici 
v kmečki družini, ki je imela že več rodov nazaj primitivno 
usnjarsko obrt. Po štirih letih osnovne šole v Bistrici je šel 
v meščansko šolo na Jesenice. Po prizadevanju tamkajšnjega 
kateheta je čez dve leti šel v škofove zavode v št. Vidu, kjer 
je 1. 1935 maturiral. Jeseni je vstopil v ljubljansko bogoslovje, 

210 čez pol leta pa z željo, da gre v misijone, k lazaristom. 



V duhovnika je bil posvečen 1941, med vojno je deloval v 
Ljubljani pa v Beogradu in v Peči (Kosmet). Hotel je iti misi-
jonarit na Kitajsko, pa mu je oblast po vojni zadnji trenutek 
preprečila; v ta namen je napravil enoletno bolničarsko šolo, 
da bi tudi na ta način v misijonih ljudem stal ob strani. Po 
vojni je bil pet let v zaporu, ker je pomagal nekemu bogo-
slovcu zbežati čez mejo. Pobeg v Kanado je bil ilegalen: ,,Med 
dvema stražarjema sem po njivi sadil čebulo in prišel v Italijo" 
(PMB, 55). 
V Kanadi je bival osem let, 1966 pa se je preselil v Argenti-
no, kjer je ostal do konca leta 1982. Od tedaj živi v Kanadi, 
Torontu, kjer deluje v Domu Lipa za ostarele Slovence. Leta 
1984. je šel za nekaj mesecev v Tinje, nato pa za več kot eno 
leto v dom Sodalitas, od koder se je vrnil lansko leto. 
Pisma mrtvemu bratu so namenjena devet let mlajšemu bratu 
Janezu, ki je umrl leta 1982. Janez Sodja je začel študirati 
v šentvidskem zavodu, dokler tega niso Nemci zaprli. Našel j e 
pot v Beljak, tam dovršil gimnazijo, se odločil za bogoslovje 
in začel študirati v Celovcu. Leta 1945. je stopil k jezuitom, 
šest let kasneje pa v Russicum in študiral teologijo na Gregor-
jani. Leta 1953 je bil posvečen po vzhodnem obredu. Priprav-
ljal se je na ruski misijon, za čas, ko bo mogoče na delo v 
Rusijo. V Rusijo ni mogel. Delal je na ruski fari v Munchnu, 
a posvečal se je tudi slovenskim izseljencem. Apostolske poti 
so ga peljale na švedsko, v Berlin, na Irsko. Tako piše Franc 
Sodja o bratu: „Ti si sproščeno našel pot do vsakogar. Bil si 
družabnik. Kjer so te srečali in zdaj o tebi govorimo, vsi te 
pomnijo kot pogumnega, ljubeznivega, vedrega človeka. Zato ti 
je bilo duhovniško delo toliko lažje in bilo je tudi uspešnejše" 
(PMB, 36). 
K življenjskim podatkom Franca Sodja spada omemba njegovih 
knjig: 

- Prebodeno srce. Premišljevanja za junij. Slovensko dušno pa-
stirstvo, Bs. As., 1961, 181 str. 

- Pred vrati pekla. Spomini na leta zapora. Baragovo misijo-
nišče (BM), Bs. As., 1961, 135 str. Leta 1986. je izšla 2. izdaja 
s predgovorom Vinka Ošlaka in lastnim Epilogom, 145 str. 
Prva izdaja je izšla s psevdonimom Branko Bohinc. 

- Duhovne vaje, BM, 1961; 2. izdaja 1965, 201 str. 
- Kraljica apostolov. Premišljevanja za maj. BM, 1963. Druga 

izdaja predelana v Sloveniji leta 1972, 99 str. 
- Križev pot. Razmišljanja h Goršetovi plastiki v Torontu, 1963. 
- Našli so pot. Portreti konvertitov. Mohorjeva v Celovcu, 1964, 

76 str. 
- Meditacije. Duhovne pesmi. BM, 1966, 98 str. Z GeržiniČevim 

predgovorom in Vombergarjevimi lesorezi. 
- Vineencijeva podoba. BM, 1967, 148 str. 



- Lepo je biti mlad. BM, 1971. Ponatis v Sloveniji leta 1973, 
179 str. 

- Glejte že sonce zahaja, BM, 1975. Ponatis v Sloveniji 1979, 
179 str. Ponatis je izšel na Mirenskem gradu brez navedbe 
avtorja. Na str. 4 stoji: Priredil J. S. 

- Trenutki molka, BM, 1978, 213 str. Ponatis v Ljubljani pod 
naslovom Minute tihote, 1986; priredil J. Z., 253 str. 

- Karizma svetega Vincencija. Izbrane Vincencijeve misli. Ljub-
ljana, 1986, 267 str. 

- Pisma mrtvemu bratu, SKA, 1987, 208 str. 

V hrvaščino sta bili prevedeni knjigi Lepo je biti mlad in Glejte 
že sonce zahaja. Morda tudi Duhovne vaje in Trenutki molka, 
a o tem nimam zanesljivih podatkov. 
Sodjeve članke moremo dobiti predvsem v Katoliških misijonih, 
Božji besedi, Dialogu (Tinje), v Nedelji, Misijonskem zavodu, 
Družini in domu, Duhovnem življenju, Glasu in drugod. 

BUENOSAIREŠKA LETA. 

Franc Sodja je prišel v Buenos Aires leta 1966. Za seboj je 
pustil več let bivanja v Kanadi (Torontu) in neuspeli poskus 
v kartuziji v Selignacu. 
Prevzel je vodstvo Misijonskega zavoda v Slovenski vasi, La-
mis, v predmestju Buenos Airesa, kar pravzaprav ni bilo v 
njegovih načrtih. Pripovedoval nam je kasneje, da je prišel 
predvsem zato, da bi pisal. Res se je potem nekaj let kulturno 
udejstvoval pri Slovenski kulturni akciji, predaval, pisal za list 
Katoliški misijoni, se celo prvi ponudil za misijon, na Madagas-
karju (šel je potem le Franci Buh), a končno ostal kot prefekt 
Misijonskega zavoda, čeprav v Pismih mrtvemu bratu večkrat 
omenja, da ni vzgojitelj, je prav v teh 16 letih dokazal, da je 
predvsem to: vzgojitelj in duhovnik, kar je v bistvu podobno 
in mnogokrat neločljivo. Dokaz za to, da je bil resničen vzgo-
jitelj, je uspeh, ki ga je imel v Zavodu, v kolikor je sploh 
mogoče govoriti na tem področju o uspehih. 
Res pa ni bil pripravljen za vzgojitelja in zato se je vsa ta 
leta neprenehoma izpopolnjeval. Brat Janez Sodja mu je (tudi 
z Zdešarjevo pomočjo) iz Mtinchna pošiljal novejšo pedagoško 
literaturo in Franc Sodja je principe nove pedagogike vpeljal 
v Misijonskem zavodu. Gojenci smo čutili razliko, kajti sloven-
ska in argentinska šola sta bili ustrojeni predvsem na podlagi 
avtoritete, Sodja pa je iskal pri vsakem osebne sposobnosti in 
tam poskušal razviti spopolnjevanje. 

Vestno se je pripravljal, da bi res mogel posredovati to, kar 
je potrebno za izobraženca bodisi duhovnika ali laika. 
V Pismih mrtvemu bratu piše: . . . ,,v sebi nosim nekaj, kar 

212 bi me moglo voditi na razna pota. Moje zanimanje je tako mno-



gostransko, da je popolnoma razumljivo, da se nobeni stvari 
nisem posvetil tako scela, da bi bil v njej strokovnjak". Zanimal 
se je (in še danes ga zanima) za glasbo (vodil je cerkveni 
zbor v Torontu), slovstvo, arheologijo; zanimala ga je medicina; 
poskusil je s kartuzijo, pa mu razrahljani živci niso dopustili 
zahtevnega kartuzijanskega življenja. V Misijonskem zavodu nas 
je učil zgodovino umetnosti, literature, glasbe, arhitekture, mi-
sijonologijo in to podajal kar najbolj praktično. Začel nas je 
učiti klavirja, petja, poleg jezikov: nemščine, latinščine, fran-
coščine, angleščine (slovenščina je bila seveda glavni predmet). 
Večino teh predmetov je kmalu zaupal raznim profesorjem, po-
moč za poučevanje jezikov, za dodatno inštrukcijo, omogočil je 
okrog 23 študentom, da so se šli izpopolnjevat v angleščini 
v Kanado, dobil je tudi nekaj kanadskih mlajših profesorjev 
za pouk jezikov, zaupal nekatere predmete starejšim in bivšim 
učencem; in še bi bilo mogoče naštevati. 
Vpeljal je v Misijonski zavod Misijonski krožek, Marijino legijo 
in skušal predvsem nadomestiti nekdanjo rigurozno disciplino 
s samodisciplino. Zavod naj bi bila družina, kjer vsak res brani 
družinske interese in kjer ima vsak tudi svojo vlogo in nalogo. 
Mislim, da ni nihče ostal brez sadov njegove vzgoje. 
Omenil sem avtodisciplino, odgovornost. Treba je še dodati ini-
ciativo in ustvarjalnost. Sam se je zavedal: ,,Do tu jaz, naprej 
pa vi" in imeli smo v Misijonskem zavodu poročevalno agencijo, 
predavanja, literarne poskuse, redne obiske kina, teatra in kon-
certov in iz stikov z vsemi temi dejavnostmi je poskušal v nas 
buditi zanimanje, vzbujati poklice; predvsem duhovniške, a tudi 
katerekoli druge. Namen zavoda je bil namreč vzgajati predvsem 
tudi dobre laike. 
In liturgija. Vsako bogoslužje je bilo globoko in veličastno, zla-
sti tisto, ki je bilo izključno za zavodarje. In pridige: ni jih 
bilo mogoče preslišati. Sporočilo s prižnice, v učilnicah ali v 
privatnih in neobveznih razgovorih pa je bilo: odločna potrditev 
življenja, ne sebičnega, ne absurdnega, ne slabokrvnega, temveč 
življenja v obilju. 
Kljub vsemu - ni bil zadovoljen. V pismu z dne 8. julija 1986 
mi piše: „Ko skušam odbirati spomine, me silno muči, da v 
zavodu nisem bil to, kar bi moral biti. Predvsem mi manjka 
humorja za vzgojitelja. Zdaj nima pomena vse to secirati. V 
resnici vsak dan prosim Boga, naj v vseh bivših gojencih na-
domesti, česar nisem znal ali mogel dati, in popravi, kar sem 
storil narobe. Priznam pa: imel sem vas rad in dal od sebe 
vse, kar sem premogel." Podobno se izraža v Pismih mrtvemu 
bratu. A tudi večkrat pravi: „V Argentini sem zaživel. Morda 
nobeno delo ni tako izpolnilo mojih pričakovanj kot Misijonski 
zavod" (56). 
Vendar, to drobno in naporno delo v zavodu pri že razrahljanih 
živcih ga je stalo živčni zlom. ,,In ni mi kazalo drugega kot 213 



nazaj v Kanado." Težko si je predstavljati, da more 40 ali 50 
učencev človeka živčno dokončno zdelati, če ne upoštevamo, da 
je Sodja bil v zavodu vseh 24 ur v dnevu, brez oddiha, brez 
tedenskega počitka; da je spremljal razvoj vsakega študenta pri 
vseh predmetih in da je hkrati opravljal še vrsto drugih del. 
To je poklicna predanost in ne profesionalna zmernost! Ali je 
mogoče komu očitati, da se je preveč razdajal? Morda bo Sodju 
kdo očital pesimizem? Morda. A iz njega, iz njegovega dela 
in pisanja žari krščanski optimizem, vdanost božjim načrtom 
in popolno zaupanje, da se ti izvršujejo v zmagah in porazih^ 
Spet piše v Pismih mrtvemu bratu: »Ničesar ne bom dočakal. 
Nobenih presentljivih dogodkov ne upam doživeti. Naravnost 
sanjsko pa sem zagledan v daljno prihodnost, ko se bo pokazalo, 
da se je prav v tem stoletju vojska, revolucij, kriz, odpadov, 
brezboštva in krivic po tej bedni zemlji sprehajal Bog in gradil 
neopazno novo podobo človeštva. Ne vem zakaj. A v meni je 
to neomajno upanje" (135). 

SODJA PISATELJ. 

Pisateljevanje je za Franca Sodja sredstvo pastoralnega dela. 
Brez dvoma je literarno nadarjen in kot izpove v Pismih 
mrtvemu bratu bi z doslednostjo in vztrajnostjo mogel postati 
pisatelj. Kljub temu zavestno zapostavlja to sposobnost, zakaj 
Sodja je predvsem duhovnik. 
Kritika njegovih del je bila v Buenos Airesu, v krogu SKA, 
nekako nevtralna; povdarek je bil na nekaterih vrednotah, na 
tradicionalnosti njegovih pesmi ipd. 
France Papež piše v Glasu XIV. 1-2 (1967): »Idealistično ka-
toliška stvarnost je v Meditacijah dosegla nekaj vrhunskih iz-
razov. Posebno v oddelku Misli, Lesene jagode in Sinjine so 
zajete in obdelane delikatne aktualne t e m e . . . " . V Antologiji 
slovenskega zdomskega pesništva (SKA. 1980) je omenjen sku-
paj z ostalimi njegove generacije in označen kot eden izmed 
treh pesnikov ne-dominsvetovcev. 
O njem piše prof. Alojzij Geržinič v uvodni besedi Meditaci-
jam: » . . .Franca Sodja smo doslej poznali predvsem kot mi-
sijonskega strokovnjaka in pisca odlično napisanih knjig, ki 
vodijo po pokrajinah duhovnega življenja. Na žalost občinstvo 
izven Kanade komaj pozna njegove iz globin iztrgane stihe, 
spremljajoče Goršetov Križev pot" (Meditacije, str. 4). 
Jože Pogačnik v Slovenskem zamejskem in zdomskem slovstvu 
označuje Tineta Debeljaka, Antona Novačana, Štefana Tonklija, 
Vinka žitnika, Franca Sodja, Branka Rozmana, Vladimirja Kosa, 
Karla V. Truhlarja in Mihaela Rafaela Vodeba: »Vsa ta lirika 
je oblikovno izredno izdelana, v nji prevladuje sonet, kar je 
ponovno vez s slovstvenim izročilom revije Dom in svet ter 
njenega sodelavca Balantiča. Kljub temu, da je večji del pri-

214 godnega značaja ali je njen religiozni doživljaj tradicionalen, 



se je pri najboljših predstavnikih zgodil prelom v novo kva-
liteto (zlasti Truhlar in deloma VodebV (str. 80 in 81). 
Pomembna je tudi beseda, ki jo je izrekel Vinko Ošlak v 
predgovoru druge izdaje Sodjeve knjige Pred vrati pekla. Na-
našajoč se na razlike v zaporih prve in druge Jugoslavije pravi: 
..Knjiga Franca Sodja pa ni le prvovrsten dokument te osup-
ljive razlike med obema državnima sistemoma, temveč je prav 
v svoji izrazni zmernosti pretresljivo pričevanje velikega zna-
čaja in globoke duhovnosti, ki postaja na mnogih mestih že 
čista moinumentalna literatura Solženicinove vrste". In nadalju-
je Vinko- Ošlak: ,,Kar bralca najbolj prepriča, je pisateljeva 
zadržanost v sodbi, njegova tankovestna previdnost, da ne bi 
zatrjeval več, kot se je čisto zagotovo zgodilo. Z literarnimi 
vrhovi lahko tekmuje opis skrite božične maše v celici, ki jo 
grobo prekine obisk paznika in preiskovalnega oficirja. . . In 
klasičen je prizor tekmovanja, kdo bo prej napolnil vagonček 
s peskom. Ena najlepših metafor za popolno nemoč jetnika pred 
režimom, pa tud; kristjana nasploh pred oblastjo teme tega 
sveta" (str. 7). 
Omenjena knjiga Pred vrati pekla, na katero je opozoril javno 
Vinko Ošlak na Dragi '86. je brez dvoma edinstvena in kljub 
večiim svoboščinam v današnji Sloveniji, še vedno ne bi mogla 
iziti v domovini. Morda zato, ker je pisana pričevalsko, a ne 
z namenom, da bi se avtor sam hvalil. Vendar krutost zaporov 
povojne Jugoslavije je morda edino mogoče primerjati s kru-
tostjo nekaterih v emigraciji, ki so obsodili pretresliiv in do 
neusmiljenosti iskren prikaz lastne krivde. V opisu Moj greh, 
moj veliki greh, prikazuje Sodja. kako duhovniki prisiljeni pod-
pisujejo neko resolucijo zoper škofa Rozmana. Ne vem, koliko 
se je o tem govorila i*>vno. a v privatnih razgovorih in pismih 
w>m večkrat našel očitek, češ. kaj sploh more ta človek govoriti, 
saj se je popolnoma diskvalificiral. ,,Kdor je brez krivde, naj 
prvi vrže kamen." 
Omenil sem. da Sodja pojmuje pisateljstvo kot sredstvo pasto-
ralnega dela. V marsičem pa tudi kot katarzo, sprostitev ob 
ustvarjanju. Pisanje mu krajša noči, s pisanjem opredmeti svoie 
misli, ki jih tako oblikuje in izpopolnjuje. Večkrat je pravil, 
da se je v zaporu rešil s tem, da se je izpovedoval v pesmih; 
te pesmi so v Meditacijah in v prvi izdaji Pred vrati pekla. 
Iz ponižnosti in iz prepričanja, da se duhovniku ni treba po-
tegovati za posvetne položaje in priznanja, se izogiba nazivu 
pisatelj, pesnik ipd. Sam mi pravi v pismu 7. oktobra 1983: 
„Imam strah, da je oblika staromodna in jezik slaboten". Ozna-
ka dr. Franca Rodeta spregleda literarno vrednost Sodjevega 
dela in seže v globino: ,,Po mojem je to ena najboljših duhov-
nih avtobiografij, kar jih je napisal Slovenec, pa še marsikdo 
drug. Sodja osupljivo globoko zareže življenje. Vidi se, da je 215 



iz rase pristnih mistikov. Posebnost Sodjevega dela je v tem, 
da jo piše mistik iz alpskega sveta, kar je čista redkost. Mistiki 
namreč povečini prihajajo iz planjave ali iz puščave. Sodja pa 
je fant z gora in v tem je vsa posebnost in izvirnost njegovega 
izrednega pričevanja" (Glas XXXIV, 6). 

PISMA MRTVEMU BRATU. 

Pisma mrtvemu bratu je knjiga, ki je literarno manj izdelana 
kot so prejšnja Sodjeva dela, kot na pr. Meditacije in Pred 
vrati pekla. So pa v knjigi prednosti, ki prenesejo kakršnokoli 
formalno nedovršenost; še več, priznanje nedovršenosti je prav-
zaprav pogoj duhovnega napredovanja. 
Sodja piše v knjigi, tako kot govori. Tako kot nam je v Bue-
nos Airesu govoril skoraj dve desetletji. Ne mislim na pridiga-
nje, tudi to, ampak predvsem na prosto izražanje v pogovorih, 
kot smo jih tolikokrat imeli v Misijonskem zavodu. Takrat mar-
sičesa nismo razumeli, a to-, kar nam je spomin ohranil, danes 
toliko bolj razumemo. 
V knjigi ni razpravljanja, temveč odkrivanje samega sebe v 
stiku z ljudmi, z bratom; leitmotiv je gotovo „iskati božje 
kraljestvo, izpolnjevati božjo voljo, hoditi za Kristusom" (133), 
a ne s filozofsko ali teološko bistroumnostjo, kajti ,,rado se 
zgodi, da se človek zaljubi v svoje misli. In če nima duha 
preprostosti, mu lahko spodleti" (132). Izraža to, kar čuti, a 
nikomur ne vsiljuje svojega prepričanja. Pravi, na pr., da ,,pri-
vatna razodetja in prikazovanja preveč begajo ljudi. Kot da 
nam ni dovolj evangelij" (133). Govori o tistih, ki imajo v 
zakupu krščanstvo in slovenstvo (88). O tistih, ki poudarjajo 
načela, pozabljajo pa na ljubezen. Pravi, da noben beg ni ju-
naštvo in tudi s svojim begom se ne postavlja. 
Težko je označiti vrsto proze. Ni vnaprej začrtanega programa, 
ampak izsek iz življenja, kakor če bi šlo za dnevnik. Pa ni 
dnevnik, morda avtobiografija, delno tudi bratova biografija. 
Pa spet ne to, ampak le utrinki iz življenja, izraz duhovnega 
razvoja in sprotnih dognanj. Slog ni povsod enak, se spremi-
nja; najlepši soi opisi mladostnih doživetij, zlasti v gorah; naj-
močnejši pa razvozljavanje lastnega jaza in njegovih pretkanih 
pasti. 
Nihče ne pričakuje kakšne blesteče literature, kakšnih novih 
poskusov, saj gre preprosto za pisma bratu v onostranstvo z 
zelo posebnega osebnega položaja. Zato tudi ni nobene nevar-
nosti, da bi šlo ?a kakšno sfrizirano, narejeno ali napihnjeno 
literaturo. Slutnja tistih, ki knjige še niso prebrali, da v njej 
prevladuje žalost in pesimizem, je prazna. Morda bi lahko bile 
kakšne misli manj zaokrožene, brez dodatnih razlag, a to je 
tudi vprašljivo, ker je odvisno od bralca, koliko in kaj potre-

2 1 6 b u ^ e -



Koliko poguma je treba, da človek nadaljuje z delom, ko za-
črtana knjiga napade avtorja samega. Koliko poguma je treba, 
da si človek upa izpovedati svojo notranjost v tako zapletenih 
temah kot je na pr. božja milost (biti v božji milosti in vedeti, 
da nihče nima nobene gotovosti od zunaj) in skušnjavami (pri-
znanje za delo, ki naj bi bil znak njegove pravilnosti in torej 
zaslug). Prav to poglabljanje v samega sebe najbolj prevzame 
v knjigi Pisma mrtvemu bratu. In kljub temu, da se morda, 
včasih ponavlja, je tisto ponavljanje drugačno, globlje, hkrati 
pa človeško reševanje etičnih, teoloških, filozofskih problemov. 
Nekatera poglavja, pisma, so naravnost detektivsko razkrinka-
vanje egoističnih teženj. Na žalost so nekatere strani na njego-
vo lastno željo pri urejanju knjige izpadle; lahko pa upamo, 
da bodo pri drugi izdaji vključene. 
Franc Sodja se v pismih predstavi kot človek, ki je v svetu 
skrajnosti in konfliktivnosti do dna uravnovešen, živi iz glo-
boke etične zavesti, ki mu vselej narekuje polno, včasih pre-
polno mero odgovornosti, ne da bi kdaj vprašal po plačilu. 
Z vsem srcem ljubi tudi slovensko izročilo. Delo za narod in 
njegovo kulturno dediščino zna z izrednim čutom za mero pre-
liti v duhovna obzorja velikega sveta. Z domačih polj, kjer mu 
je oko iskalo po gorskih strminah v višine skalnatih vrhov in 
do neba, ga je duhovništvo preselilo v svetovljanstvo- Amerike, 
severne in južne, širino duhovnega obzorja združuje s še bolj 
žlahtno širino razumevanja do sočloveka, ki ga meri po člo-
večnosti in ne po naslovih in časteh. 
Radoveden za vse življenjske odtenke, natančno prisluškujoč 
svoji stvariteljski moči, se poglablja v skrivnost krščanskega 
smisla stvarnosti. Bolj kot človeške vrline in blesteče zmage, 
ceni človeka, njegov trud, trpljenje, njegovo še tako lahno- vsta-
janje po padcu. 
Umika se vsemu, kar seje razdor med ljudi, in v vsem išče 
vozlišča človeških povezav. Navadno gledamo v Sodju samo pri-
digarja, izrazitega govornika, pa je mnogo več, predvsem zna 
iskati in dobiti neposreden stik s človekom. Preko- pogovorov 
in preko knjig. 
Za konec - ker že govorim pri SKA, pač ne smem neomeniti, 
da je Sodja eden izmed najboljših prijateljev naše ustanove, do-
kaz za to je tudi dejstvo, da nam je zaupal Pisma mrtvemu 
bratu. 



RUDOLF CUJES 

R A Z V O J 

DRUŽBENEGA KATOLIŠKEGA N A U K A 

V SEVERNI AMERIKI - K A N A D A 

Odstotek katoličanov rimskega obreda v Kanadi je znašal 1. 1871 
42.9%. Predstavljali so ga v veliki večini francosko govoreči 
Kanadčani. Zaradi načrtnega zaviranja priseljevanja iz dežel, ki 
so bile pretežno katoliške,, je odstotek katoličanov kljub veliki 
rodnosti francosko govorečih družin stalno padal vse do ljud-
skega štetja 1. 1921, ko je znašal samo še 38.7% prebivalstva. 
Odstotek se je potem stalno dvigal sprva predvsem zaradi bolj 
rodovitnih katoliških družin, pozneje pa, ko so rojstva v Kve-
beku drastično padla, zaradi povečanega števila katoličanov med 
novimi priseljenci (sprva begunci, pozneje pa zlasti Italijani in 
Portugalci - 1. 1971 so predstavljali francosko govoreči Kanad-
čani samo še 58.3% vseh katoličanov). Hitremu porastu za 7.5% 
od štetja 1. 1921 do 1971 sledi nato zmernejši porast za samo 
0.3%, ko doseže 46.5% prebivalstva 1. 1981. K temu je treba 
dodati še približno 1% katoličanov vzhodnega obreda (v glav-
nem Ukrajinci in nekaj Slovakov; ker nimajo novega dotoka, 
se njihovo število stalno manjša). 
Te splošne državne statistike seveda ne povedo, da niso kato-
ličani enakomerno naseljeni po celi državi. V predelih, kjer žive 
francosko govoreči Kanadčani., so v veliki večini, dočim so v 
drugih predelih manjšina. Njihov vpliv na družbo je pa še 
manjši kot bi nakazovale številke same, ker je med njimi mnogo 
,,nacionalnih" župnij, kjer se suče življenje bolj okrog vpraša-
nja ohranitve vere v narodni obliki, in so bolj pasivne glede 
splošnih problemov katoličanov v družbi. 
Bolj podrobno zasledovanje razpoložljivih podatkov za poedine 
kraje kaže v nekaterih primerih kar radikalne spremembe. Za 
primer naj navedem nekaj podatkov za Toronto, ki privlačuje 
priseljence zaradi svoje velike gospodarske dejavnosti. Po držav-
nih statističnih podatkih je bilo 1. 1941 v Torontu od 900.491 
prebivalcev 121.194 rimskih katoličanov ali 13.5%, 1. 1981 pa 

218 i i h Je b i l ° 1,050.880 od 2,975.495 prebivalcev ali 33.3%. K temu 



je treba dodati še 24.070 katoličanov vzhodnega obreda. Ker so 
protestanti razcepljeni v več skupin, postanejo katoličani med 
prebivalstvom še bolj vidni. 

ORGANIZACIJSKE OBLIKE VIROV KATOLIŠKEGA 
SOCIALNEGA NAUKA. 

Prve izjave katoliškega! družbenega nauka v Kanadi so našle 
svoj izraz v pastirskih listih poedinih škofov. Vendar se pojav-
ljajo relativno zgodaj tudi že skupna pastirska pisma n. pr. kve-
beških škofov, škofov torontske in kingstonske škofije, škofov 
kvebeške, montrealske in otavske škofije in škofov poedinih 
provinc. L. 1943 so se organizirali škofje v kanadsko škofovsko 
konferenco, ki jo je Vatikan odobril 1. 1948. Reorganizirana 
je bila 1. 1977 in se je preimenovala v Kanadsko konferenco 
katoliških škofov (Canadian Conference of Catholic Bishops -
CCCB). Poleg te državne organizacije, ki vključuje francosko 
in angleško govoreče katoličane ter katoličane vzhodnega obre-
da, obstojajo še štiri pokrajinske škofijske organizacije in sicer: 
za atlantske province (New Fouindland, Prince Edward Island, 
Nova Scotia, New Brunswick), za Kvebek, za Ontario in za 
Zapad (Manitoba, Saskat,chewan, Alberta, British Columbia). 
škofijska konferenca ima šest državnih komisij. Največja med 
njimi je komisija za družbene zadeve (National Episcopal Com-
mission for Social Affairs), ki sestoji iz osem škofov (po dva 
od obeh jezičnih skupin iz štirih pokrajin). Urad vodita dva 
soravnatelja. Sprva sta bili dve ločeni komisiji, po ena za vsak 
jezik, od 1. 1973 pa obstoja enotna komisija. Naloga te komi-
sije je med drugim tudi, da pripravlja in izdaja uradne izjave 
hierarhije glede družbenih vprašanj. Pred objavo mora dobiti 
odobritev predsednika konference, ni pa ji treba iskati odobrit-
ve vsakega poedinega škofa, kar vodi včasih do nerodnih po-
ložajev. Ko je izšla n. pr. koncem decembra 1982 izjava komi-
sije ,,Etična razmišljanja o gospodarski stiski", je javno izjavil 
kardinal Carter (Toronto), da izjava ne predstavlja mnenja vseh 
škofov (kardinal ima dobre osebne stike z mnogimi vplivnimi 
gospodarstveniki). Vendar je pozneje organiziral veliko javno 
razpravo o brezposelnosti.1 Frankofonski škofje komisije za 
družbene zadeve so zbrali za svoje delo sodelavce med laiki 
in duhovniki, ki so se zbirali od 1966 do 1972 vsakih nekaj 
mesecev kot Conseil National de 1'Action. 

Družbene izjave so bile dolgo časa povezane na posebne datu-
me. Nadškof, pozneje kardinal McGuigan, jih je izdajal za pe-
pelnično sredo. Vrsto let so dajali škofje izjave glede družbenih 
zadev za delavski praznik (l . ponedeljek v septembru; to obliko 
so uporabljali od 1956 do 1976, zadnje čase pa izdajajo izjave 
samo ob določenih prilikah, kadar so mnenja, da je to potrebno. 
Od srede 60-tih let sodelujejo katoličani z ostalimi kristjani 219 



v Kanadi tako v konkretnih akcijah kot tudi v izjavah za jav-
nost ter za vlado in razne vladne komisije.2 

Razlika med francosko in angleško govorečimi katoličani 
glede njihovega števila med prebivalstvom se kaže tudi v šte-
vilu in vsebini cerkvenih izjav. Angleško govoreči katoličani 
so moruli kot manjšina posvečati vse svoje energije predvsem 
organiziranju župnij, šol in bolnišnic ter asimilaciji priseljencev. 
Pastirska pisma njihovih škofov se bolj poredko nanašajo na 
družbena vprašanja in kadar se, govore o konkretnih in bolj 
lokalnih problemih. Francosko govoreče pokrajine, zlasti pro-
vinca Kvebek, so imele že izgrajeno cerkveno strukturo' kot 
tudi šolstvo in bolnišnice v svojih rokah. Zaradi vodstvenega 
položaja v družbi so se čutili tudi bolj neposredno odgovorne 
za celotno družbo (in zlasti še za ohranitev francoske etnične 
skupine). Temu primerno najdemo v Kvebeku mnogo več izjav 
družbenega: značaja in več takih, ki zadevajo celotno družbo. 
Zlasti njihova okrožnica o Delavskem vprašanju v luči social-
nega nauka Cerkve (14. februarja 1950) je vzbudila pozornost 
tudi v Evropi. Žela je pohvalo konzistorialne kongregacije (kar-
dinal Piazza). Bila je prevedena najprej v italijanščino in poz-
neje še v več drugih jezikov. 
Jezuit E. F. Sheridan ugotavlja v zbirki škofovskih izjav (1945-
1986), da je opazna razlika med njihovimi izjavami pred 2. 
Vatikanskim zborom in po njem. Pred cerkvenim zborom so 
sicer govorili škofje o najrazličnejših družbenih problemih, niso 
pa jih analizirali in so predlagali samo bolj splošne smernice 
na podlagi zdrave pameti ter družbenega nauka Cerkve. Tudi 
so se omejevali predvsem na domače razmere. Njihove izjave 
».predstavljajo bolj versko kot družbeno razpravljanje"3. Več-
letna udeležba na Vatikanskem cerkvenem zboru je bila zanje 
,,edinstvena vzgojna izkušnja". Po vrnitvi kažejo njihove izjave 
,,presenetljivo zrelost v vsebini in v prijemu". Naglašujejo 
svetovne razsežnosti družbeno-gospodarskih problemov in stav-
ljajo vprašanja o upravičenosti sedanjega sestava ter govore 
o možnih alternativah. 
Francosko govoreči katoličani so organizirali že 1. 1911 žcole 
socisle populaire v Montrealu za širjenje papeških okrožnic in 
na pobudo jezuita Archambaulta 1. 1920 tudi Socialne tedne 
(Semaines sociales du Canada) po francoskem vzoru. Vseh je 
bilo 38 in. zadnji je bil 1. 1962. Angleško govoreči katoličani 
so jim sledili s podobno ustanovo šele 1. 1953 in so jo imenovali 
Social Life Conference. škofje so skupno določali predmet, ki 
sta ga obravnavali obe jezični skupini posebej. Po 1. 1961 so 
se za angleško govoreče katoličane vrstile eno leto državna kon-
ferenca, naslednje leto pa štiri pokrajinske konference z istim 
predmetom. Ker je Kanada zelo obsežna dežela, so pokrajin-
ske konference omogočale lažjo udeležbo zaradi manjših potnih 
stroškov. Poročila o vseh konferencah so bila objavljena v po-

220 sebnih knjigah.4 



Poljedelstvo in kolonizacija. 

Zlasti v Kvebeku je hierarhija (in nekateri duhovniki) idealizi-
rala poljedelstvo vse do „.tihe revolucije". Bili so mnenja, da 
je treba ohraniti francosko etnično skupino, da se bo ohranila 
vera, in da je treba ohraniti poljedelstvo, da se bo ohranila et-
nična skupina, škof Labreque je izjavil (15. avgusta 1918): 
..življenje na vasi je v tako popolnem soglasju z versko in 
narodno dušo, da je najodličnejše sredstvo za ohranitev naše-
ga francostva in katolištva, da ju povežejo s poljedelstvom." 
škof je so obsojali beg iz dežele tako v industrijska središča in 
še bolj izseljevanje v Združene države, ker so predvidevali, da 
bodo tam izgubili vero in etnično identiteto. Rešitev so videli 
v kolonizaciji redko naseljenih predelov Kvebeka,. Njihovo pri-
zadevanje je le delno uspelo, ker niso predvidevali, da je bilo 
kmetovanje v teh predelih skoraj nemogoče zaradi neugodnih 
klimatskih razmer. Podpirali so tudi kolonizacijo' vojnih vete-
ranov po 2. svetovni vojni. L. 1894 so ustanovili „,poljedelske 
misijonarje" z nalogo izbirati kandidate za kmetijske šole, usta-
navljati kmetijske krožke za strokovno izobrazbo in širiti za-
druge. L. 1924 so ustanovili Katoliško zvezo kmetov, škofje 
so določili tudi za kolonije posebne „misijonarje-kolonizatorje". 
škof je izven Kvebeka niso posvečali toliko pozornosti kmetij-
stvu, čeprav so tudi naglašali vrednoto povezave kmeta z bož-
jim stvarstvom. „Kmečki poklic je svet poklic, ker je kmet 
sodelavec z božjo Previdnostjo, ko preskrbuje človeštvo z živ-
ljenskimi potrebščinami. . . Ne Domišljamo si trditi, da so oko-
liščine, ki obdajajo kmečko življenje, bolj ugodne za katoliške 
ideale doma in družinskega življenja."5 ,,Ljudje na kmetijah 
so vedno bliže naravi. Ne morejo odpreti svojih oči, ne da bi 
videli številnih prič božje moči in dobrote. Negotovosti, ki so 
povezane s kmetijsko proizvodnjo, jih opominjajo na njihovo 
odvisnost od Boga. Težko bi jih bilo skušati, da bi zanikali 
obstoj Boga." 6 

Gozdarstvo. 

Tudi gozdarstvo je uživalo pozornost predvsem kvebeških ško-
fov. Skušali so ustanoviti posebne župnije v gozdnih predelih, 
da bi ustalili družine, škof Labrie je izjavil (30. aprila 1948): 
„Ker je očetovo delo v gozdu, je treba ustanoviti v gozdu 
gozdno občestvo". V Grand Va-lee je uspelo organizirati uspešno 
naselbino, ki je združevala kmetijstvo in gozdarstvo. Pospeše-
vali so tudi gozdarske zadruge, ki doživljajo zadnja leta velik 
razvoj. 

Delavsko vprašanje. 

škof je so sicer razposlali duhovnikom okrožnico Rerum no-
varum, pa ni bilo veliko odziva. Ob priliki stavke v mestu 221 



Quebec 1. 1900 je nadškof Begin naglasil pravice delavcev do 
organiziranja in je predlagal ustanovitev posredovalnih odborov 
ter arbitražnega sodišča. Nadškof Bruchesi je izdal pastirsko 
pismo o delavskem vprašanju (23. aprila 1903), v katerem je 
naglasil pravice delavcev do družinske mezde, do združevanja; 
delovni čas mora upoštevati omejitve, ki jih narekujejo zdravje, 
človeška narava in božji zakon; izrekel se je proti zaposlitvi 
otrok in žena. Toda naglasil je tudi, da delavci ne morejo zah-
tevati enakega položaja s podjetniki in da jih ne smejo sovražiti. 

Katoliške delavsllce organizacije. 

V Severni Ameriki ni katoliških delavskih organizacij. V zgod-
nji dobi so bili sicer močni ,,Vitezi dela", (kvebeški škofje so 
jih tožili v Rimu, češ da so tajna družba., in so dosegli, da so 
bili prepovedani za katoličane v kvebeških škofijah), toda niso 
obstojali dolgo in nadomestile so jih versko nevtralne delavske 
organizacije. Le v kvebeški provinci so obstajale katoliške de-
lavske organizacije precej dolgo. Prve krajevne organizacije so 
nastale že 1. 1902. Duhovnik E. Herbert je ustanovil Krožek 
Leona XIII. (Cercle Leon XIII) za vzgojo delavskih voditeljev. 
L. 1921 se je organizirala Zveza katoliških delavcev Kanade,7 

katere ustavo so odobrili kvebeški škofje. Bila je obenem ver-
sko in socialno gibanje kot tudi organizacija za zaščito delav-
skih interesov. Bila je proti mednarodnim delavskim organizaci-
jam in ni bila povezana z nobeno politično stranko. Protestanti 
so bili sprva samo pomožni člani, pozneje pa so razlike odpad-
le. Stavke so bile smatrane za skrajno sredstvo. Stavkajoči ine 
smejo preprečiti drugim dostopa do dela. Stavke iz simpatije 
so prepovedane kot tudi stavke v življenjsko potrebnih služ-
nostih. Več škofov je pozneje odredilo, da morajo cerkvene 
ustanove dati prednost podjetjem, v katerih obstoje katoliške 
delavske organizacije. Organizaciji niso nasprotovale samo med-
narodne unije, marveč tudi nekateri katoliški podjetniki, ki so 
hoteli najemati brezposelne ob nižjih mezdah. Organizacija je 
pretrgala zveze s Cerkvijo 1. 1960. V vsej tej dobi je ostala 
hierarhija zavzemala nevtralno stališče do delavskih organizacij 
z izjemo nekaterih, ki so se uradno priznavale za komunistične. 
Na splošno so škofje zagovarjali naravno pravico delavcev do 
strokovnih organizacij (v zbirki Sheridan dokumenti 3:1956; 9: 
1969; 48:1979; 58:1985; 59:1986). Škof McNeil je vzpodbujal 
katoličane, naj bodo aktivni v delavskih organizacijah. Njih 
udeležba pri volitvah more preprečiti, da bi postale zgolj pri-
vesek socialistične stranke (28. avg. 1912). Nadškof Duke je 
opozoril, da se morajo delavske organizacije zavedati nevarno-
sti komunistov in jim ne dovoliti članstva, ker bi uničila ko-
munistična načela vse pridobitve delavstva, če bi jih dosledno 
izvedli (2. feb. 1933). Kardinal McGuigan je zahteval od du-
hovnikov,, naj nagovarjajoi katoliške delavce, da bodo dejavni 

222 v strokovnih organizacijah: 



Delavske organizacije je treba prisrčno sprejeti kot po-
trebno sredstvo za zaščito delavcev pred izkoriščanjem 
kapitala. Njihov uspeh ali neuspeh v pospeševanju obče 
blaginje zavisi od kakovosti njihovih voditeljev.8 

Nadškof Pocock je organiziral in vodil v Saskatoonu 1. 1946 
študijski krožek za oblikovanje delavskih voditeljev. Posebno 
močno priznanje delavskih organizacij predstavlja izjava škofov 
za praznik sv. Jožefa 1. maja 1986. Poleg drugega je obsojena 
zloraba brezposelnosti za namerno nižanje mezd kot tudi nara-
ščajoča praksa, da podjetja ne uporabljajo svojih delavcev, mar-
več najemajo za razna opravila druge tvrdke, ki zaposlujejo 
neorganizirane in zato slabše plačane delavce (dokument 59). 

Kredifne zadruge. 

Kolikor bolj se je uveljavljalo denarno gospodarstvo in zlasti 
še, ko je začela prevladovati množična proizvodnja, se je večala 
potreba, omogočevati dostop do posojil tudi povprečnemu držav-
ljanu. V Severni Ameriki je uvedel kreditno zadružništvo glo-
boko veren katoličan Alphonse Desjardins, ki se je - poleg 
drugih dejavnosti - udeleževal tudi študijskega krožka v kolegiju 
v Levisu, kjer so duhavniki-profesorji in nekaj laikov študirali 
okrožnico Rerum novarum. Desjardins je izrabil skušnje evrop-
skega kreditnega zadružništva (dopisoval si je z vsemi voditelji) 
in je s podporo duhovnikov ustanovil prvo kreditno zvezo,, ime-
novano »ljudska banka" (caisse populaire) malo pred božičem 
1. 1900. Organizacijo je naslonil na župnije in zlasti prva leta 
so bili vodilne osebnosti v gibanju duhovniki ne samo kot pred-
sedniki, marveč v mnogih primerih tudi kot blagajniki0. Des-
jardins je tudi pomagal ustanoviti prvo kreditno zadrugo v ZDA 
(1. 1909) med izseljenci iz Kvebeka. Obenem je predaval o 
kreditnih zvezah v ZDA v francoščini in angleščini ter je sode-
loval pri sestavi prvega zakona za kreditne zveze v državi 
Massachusetts (Boston), od koder so se razširile po celotnih 
Združenih državah. Desjardinsovo gibanje se je razvilo v pravo 
finančno zadružno gibanje, ki združuje v svoji konfederaciji po-
leg »ljudskih bank" tudi vse vrste zavarovanja, investicije in 
posebno ustanovo (z nad milijonom kapitala) za pospeševanje 
znanstvenega preučevanja zadružništva. Leta 1950 so izdali kve-
beški škofje pastirsko pismo o družbenem vprašanju, v katerem 
so posebej omenili »ljudske banke" in so poudarili, da je treba 
videti v njih ne zgolj finančna podjetja, marveč da morajo biti 
»vzgojno orodje in sredstvo za izboljšanje našega gospodarskega 
sistema. Mi smo jih podpirali predvsem iz tega vidika. Toliko 
močnejši duh socialnega krščanstva mora prevevati člane in 
njih društva, ker imajo opravka z denarjem. Iz tega razlogai 
morajo študijski krožki, ne da bi zanemarjali za vodstvo pod-
jetij potrebno gospodarsko šolanje, še posebej skrbeti za social-
no šolanje zadružnikov." 12. maja 1978 so izdali posebno izjavo 223 



..Zadružništvo in razvoj v Kvebeku", v kateri so izrazili svoje 
krščansko razumevanje razvoja Kvebeka in vloge, ki jo naj 
v njem igrajo zadruge. 

Antigoniško gibanje. 

Katoliški družbeni nauk je našel izraza tudi na vzhodu Kanade 
na katoliški univerzi v Antigonishu (Nova škotska). Sprva so 
bili profesorji v veliki večini duhovniki, ki jih je pošiljal škof 
(škofija nima lastnega bogoslovja) na študij v Rim. Med njimi 
sta bila dr. J. Tompkins in dr. Moses Coady10. čeprav ni zasle-
diti v njunih spisih in govorih direktnih navajanj iz evropskega 
solidarističnega slovstva, je vsebinska podobnost tako očitna, da 
ni mogoče zanikati vpliva solidarizma na celotno gibanje. Ker 
je večina orebivalstva v Novi škotski protestantske vere, ne 
najdemo v pisanju oseb, ki so bile tesno povezane z giba-
njem, direktnih navedb iz znanih katoliških virov in zlasti ne 
iz okrožnic, ampak samo njihove ideje, da ne bi povzročili 
nepotrebnega odpora. Z uvedbo železne konstrukcije ladij je 
izgubila preje cvetoča Nova škotska svojo gospodarsko hrbte-
nico in živela v gospodarski stiski že pred 1. svetovno vojno. 
Duhovniki-profesorji so ohranili svojo povezanost s prebival-
stvom in, so razvili načrt za izboljšanje gospodarskih razimer: 
izobrazba odraslih preko- zadružništva. Organizirali so ljudi v 
študijske krožke, ki so vodili do ustanavljanja zadrug. Ko je 
tudi ostali del sveta okusil depresijo 30-tih let, so prihajali 
v množicah študirat antigoniški program (iz ostale Kanade in 
ZDA), po 2. svetovni vojni pa tudi iz dežel v razvoju. Univerza 
ima sedaj dva odseka: Extension Department za, socialno akcijo 
doma in Coady International Institute za izobrazbo voditeljev 
socialne akcije v deželah razvoja11. Za svoje delovanje so dobili 
že večkrat priznanje Vatikana, da je njihovo delo praktično 
izvajanje katoliškega družbenega nauka.12 Vodilna ideja giba-
nja je razviti programe in ustanove, ki odgovarjajo potrebam 
časa in kraja, ter omogočiti prizadetim, da prevzamejo vodstvo 
teh ustanov sami, da postanejo sami kovači lastne usode13. 
Trenutno je v ospredju dejavnosti Extension Departmenta raz-
voj delavskih zadrug. Tradicijo letnih konferenc, ki so se začele 
že pred uradno ustanovitvijo Extension Departmenta (1928) in 
so se imenovale sprva podeželske, pozneje podeželske in indu-
strijske konference, nadaljujejo sedaj po nekaj letih presledka 
Topsheejeve konference (Topshee je bil vrsto let direktor Exten-
sion Departmenta in nekaj časa Coady International Instituta). 
14 Na letošnji Topsheejevi konferenci koncem septembra je 
navedel glavni govornik škof Remi DeRoo, predsednik državne 
komisije za družbene zadeve kanadskih škofov, naslednje tri 
vidike za obnovo gospodarstva kot rezultat 20-letnega študija 
kanadskih škofov: 1. prva ravan analize mora biti osredotočena 
na osebo; ustanove morajo služiti ljudem; 2. drugo načelo je 

224 sprejem stališča revnih, kar pomeni solidarnost z obrobniki ali 



Pogled na Nahuel Huapi (akvarel) 



Zahvalo (olje) 



žrtvami družbe; resnični izvedenci so revni, ker ti vedo iz 
osebnega izkustva, kaj je narobe; 3. glavni ključ za razumetje 
in rešitev družbenega vprašanja moramo videti v delu. 

CERKEV IN POLITIKA V KVEBEKU. 
Tudi na tem področju so bile razmere v Kvebeku različne od 
razmer v ostali Kanadi. 
Na zapadu Kanade so ustanovili socialistično stranko Coope-
rative Commonwealth (CCF), katere namen je bil nadomestiti 
sedanji kapitalistični sestav z novim družbenim redom, ki bo 
onemogočil razredno izkoriščanje in v katerem bo nadomestilo 
gospodarsko načrtovanje neregulirana zasebna podjetja ter tek-
movanje. Nova stranka je doživela več posrednih in neposred-
nih obsodb kvebešltih škofov (n. pr. 16. maja 1933 obramba 
zasebne pobude in obsodba dati državi vso odgovornost za do-
brobitje poedincev ter kontrolo nad vsemi proizvajalnimi sred-
stvi). Kanadski škofje so izdali izjavo (5. oktobra 1933) - ne 
da bi izrecno omenili CCF - da morajo katoličani presojati 
nove politične stranke po tem, ali hočejo podržaviti zasebno 
lastnino, ali vodijo v razredno borbo in ali ni njih zamisel 
nove družbe zgolj materialistična. Nadškof Gauthier pa je v 
pastirskem pismu (11. nov. 1934) izrecno obsodil CCF in izja-
vil, da bi jo katoličani mogli podpreti le, če bi bistveno spre-
menila svoj program, čez deset let so končno izjavili katoliški 
škofje Kanade, da smejo podpirati katoličani »katerokoli poli-
tično stranko pod pogojem, da priznava ta stranka temeljna 
krščanska načela, ki so tradicionalna v Kanadi, in pod pogo-
jem, da pospešuje v gospodarskem in družbenem redu potrebne 
reforme, ki jih izrecno' naglašajo papeški dokumenti." čeprav 
CCF ni bila izrecno omenjena, so drugi viri, zlasti katoliški 
tedniki potrdili, da velja izjava tudi za CCF. Ker je stranka 
sama sčasoma znatno omilila svoj program, je sedaj splošno 
sprejeto, da je članstvo in podpiranje stranke dovoljeno kato-
ličanom, kar je raztegnjeno tudi na njeno naslednico New De-
mocratic Party (NDP - nekaj časa je imela NDP med svojimi 
poslanci tudi nekaj katoliških duhovnikov). Kljub temu je za-
čela dobivati NDP več podpore v Kvebeku šele nekaj zadnjih 
let. 

V Alberti so ustanovili tudi posebno politično stranko Social 
Credit League. Njena podlaga je bila knjiga C. H. Douglasa 
»Economic Democracy", ki je predlagala posebno gospodarsko 
teorijo denarja v gospodarstvu. V Kvebeku je zatrjevala, da je 
izraz papeških socialnih okrožnic. Kardinal Villeneuve je izdal 
posebno izjavo (7. dec. 1936), v kateri je med drugim poudaril, 
naj se Social Credit stranka ne skriva za njegovo avtoriteto. 
Posebna duhovniška komisija pa je po daljšem študiju izjavila, 
da Social Credit ni »pobarvan socializem". 225 



Kvebeški separatizem. 

Kvebeški škofje kot ustanova niso mogli prezreti gibanja za 
neodvisnost Kvebeka, čeprav so se v dobi ,,mirne revolucije" 
zavestno odtegnili od neposrednega vpliva na javne ustanove 
(politika, šolstvo, zdravstvo) V posebnem skupnem pastirskem 
listu .,kvebeškemu ljudstvu" (1979) navajajo odstavek iz skup-
nega pastirskega pisma kanadskih škofov za stoletnico konfe-
deracije 1967: 

Nihče ne oporeka, da ima francosko govoreča skupnost 
v Kvebeku pravico do obstoja, do normalnega razvoja 
v vseh življenjskih sferah, da ima družbene in politične 
ustanove, ki odgovarjajo njihovi lastni kulturi in potre-
bam, in da uživa tisto avtonomijo, brez katere ni mo-
goče jamčiti njenega obstoja ter gospodarske in kulturne 
rasti. 

Kljub temu opozarjajo škofje, da se ne sme noben predlog za 
ureditev razmer med Kvebekom in ostalo Kanado sklicevati na 
evangelij in da žive v Kvebeku tudi številni angleško govoreči 
prebivalci kot tudi prvotni prebivalci (Eskimi in Indijanci) kot 
tudi mnoge druge etnične skupine, ki imajo enake pravice. 
Usode Kvebeka torej ne morejo odločiti le francosko govoreči, 
marveč vsi prebivalci Kvebeka. Zanimivo je, da se omejujejo 
kvebeški škofje samo na francosko govoreče Kvebečane in da 
ugotavljajo, da se ti ne ločijo samo od angleško govorečih Ka-
nadčanov, ampak tudi od ostalih francosko govorečih kot so 
n. pr. Akadijci. 

Komunizem. 

Komunistična stranka, v Kanadi je bila organizirana 1. 1922 kot 
Delavska stranka in je spremenila ime v Komunistično stranko 
1. 1924. L. 1931 je bila prepovedana, toda že po dveh letih se 
je pojavita kot Kanadska liga za obrambo delavstva. Po nekaj 
letih je bila zopet dovoljena in se imenuje sedaj Progresivna 
delavska stranka, škofje so obsojali komunizem kot nezdružljiv 
s krščanstvom v pastirskih pismih za lastne škofije in v skup-
nih pastirskih listih za poedine pokrajine kot tudi za celotno 
državo. Toda več škofov je opozarjalo, da je komunizem v 
mnogih primerih odraz obstoječih krivičnih družbenih razmer 
in da se mora prava borba proti komunizmu osredotočiti na 
odpravo družbenega zla. Tako na primer: 

Škof Caroll (31. dec. 1936): 
Neposredni napadi na zlo (komunizem) niso dovolj. 
Dejansko delamo napako, če se osredotočimo samo na 
komunizem, ker ustvarjamo videz, da smo na strani 
ekstremnega kapitalizma in drugih družbenih zlorab. So-

226 očiti se moramo s celotnim vprašanjem družbenih pogo-



jev našega ljudstva in ravnati z njim kot z vprašanjem, 
ki ga mora reševati praktična pastoralna dejavnost. 

Nadškof McGuigan (pepelnica 1939) : 
Svoj odnos moramo spremeniti od negativnega do po-
zitivnega - od govorjenja o komunizmu do dela zal 
družbeno pravičnost, od krivljenja tistih, ki se motijo, 
in slabotnih med brezposelnimi do prizadevanja, da jih 
spreobrnemo in jim pomagamo. 

Škof Desranleau (25. jan.1947) : 
Za pobijanje komunizma je treba zgraditi pravičnejši 
družbeni red. 

ETIČNA RAZMIŠLJANJA O GOSPODARSKI STISKI 
22. decembra 1982. 
Izjave škofov o družbenem vprašanju so bila redno objavljena 
v verskem tisku, niso pa imele v večini primerov mnogo od-
meva v svetnem tisku in drugih javnih občilih. Povsem drugače 
pa je bila sprejeta izjava škofovske komisije za družbene zadeve 
koncem decembra 1982. Kot še nobena prejšnja izjava je iz-
zvala poplavo mnenj in komentarjev časnikarjev, politikov in 
celo akademikov. Glavni razlog je menda dejstvo, da naglašajo 
zadnje izjave kanadskih škofov v mnogo večji meri, da izvirajo 
glavni družbeni problemi predvsem iz obstoječega, gospodarske-
ga sistema samega, ter predlagajo zato mnoge ukrepe, ki nas-
protujejo gospodarski politiki in ukrepom, ki jih predlagajo* 
industrijci14. 

Izjava sama poudarja, da je pisana pod verskim vidikom -
.»odločitev za revne", kar vključuje tudi podpiranje njihovih 
stremljenj po spremembi družbenih struktur, ki jih izkoriščajo, 
ter vrednost človekovega dela. 
Resnost gospodarske stiske v Kanadi se kaže v zapiranju tovarn 
in velikem številu brezposelnih, zaviranju dviga mezd in od-
/zemu pravice do kolektivnega pogajanja javnim uslužbencem. 
Mnogi kraji z eno industrijo so izgubili svojo gospodarsko 
podlago, ko je ta prenehala poslovati, in so delavci izčrpali 
brezposelno zavarovanje. Nižajo se tudi zdravstvene in socialne 
služnosti in daljšajo se vrste pri zasilnih kuhinjah. Posledice 
se ^kažejo v osebnih tragedijah, čustvenih napetostih, zgubi člo-
večanskega dostojanstva, razbijanju družin in celo samomorih. 
V iskanju rešitev tem zapletenim problemom je treba dati 
prednost resničnim žrtvam depresije: brezposelnim, ljudem, ki 
žive od javne podpore, delavcem, katerih dohodki od dela 
ne dosegajo višine, ki bi jim omogočala povprečni življenjski 
standard, upokojencem, prvotnim prebivalcem Kanade, ženskam, 
mladini, majhnim kmetom, ribičem, nekaterim tovarniškim de-
lavcem in nekaterim majhnim podjetnikom. Gospodarska politi-



ka mora dajati prednost potrebam revežsv pred željami boga-
tih; pravice delavcev morajo biti zadoščene pred stremljenjem 
po kar najvišjih dobičkih in soudeležba obrobnih skupin v 
družbi mora biti zagotovljena pred ohranitvijo sistema, ki jih 
izključuje. 
Izjava priporoča vladi in gospodarstvenikom naslednje kratko-
trajne strategije, čeprav se zaveda, da so v veliki meri prav 
nasprotne, kar oni predlagajo in izvajajo; 
1. Brezposelnost je večji problem kot inflacija.15 

2. Industrijska strategija mora stremeti, da ustvari stalno in 
smiselno zaposlitev v krajih, kjer žive delavci. 
3. Treba je razviti bolj uravnovešene in pravične programe za 
brzdanje inflacije. 
4. Družbena odgovornost mora biti močneje poudarjena, kar po-
meni, da je treba preprečiti omejitve v socialnem skrbstvu in 
zdravstvu. 
5. Treba je pritegniti delavske organizacije, da bodo igrale važ-
nejšo in bolj odgovorno vlogo pri razvoju gospodarskih strate-
gij za gospodarsko ozdravitev in znižanje brezposelnosti. 
škof je so mnenja, da je sedanja gospodarska stiska odraz nrav-
nega nereda v družbi. Zato izražajo svoje misli kot doprinos 
k javni debati o gospodarstvu. 
Sedanja recesija - se zdi - je samo znak mnogo večje struk-
turne krize mednarodnega kapitalizma, v katerem se dogajajo 
globoke spremembe. Nadnarodne korporacije in banke morejo, 
pošiljati kapital iz ene države v drugo, da izkoriščajo cenejšo 
delovno silo, nižje davke in manj stroge zakone za zaščito oko-
lja. Avtamacija in računalniki nadomeščajo ljudi tako v tovar-
nah kot tudi v pisarnah. Koncentracija vojne industrije krizo 
še povečava. Kot posledica preti trajna strukturna brezposelnost 
in obrobništvo vse večjega števila prebivalstva. 
Gospodarska stiska odkriva vedno globjo nravno stisko. Struk-
turne spremembe kažejo, da je kapital glavno organizacijsko 
načelo gospodarskega življenja, kar nasprotuje nravnemu na-
čelu, da mora imeti delo prednost pred kapitalom v razvoju 
gospodarstva, ki temelji na pravičnosti. Obnovljeno naglašanje 
načela „zmage močnejšega" bo tudi vodilo do nadvlade močnih 
nad slabotnimi. Na svetovni pozornici se morata dve tretjini 
človeštva preživljati z nad manj kot petino svetovnih dohodkov, 
in v Kanadi uživa zgornjih 20% prebivalcev 42.5% osebnih 
dohodkov, dočim spodnjih 20% samo 4.1%.16 

Sedanja strategija za ozdravljenje gospodarstva jasno kaže, da 
daje prednost kapitalu na škodo dela. 
Alternativen prijem zahteva prevrednotenje vrednot in predno-
sti v gospodarskem življenju. „Cilj služiti človeškim potrebam 

228 vseh članov naše družbe mora imeti prednost pred maksimi-



zacijo dobičkov in rasti, in prednost je treba dati dostojanstvu 
človeškega dela in ne strojem" (5/1) . Treba je razviti tudi 
druge industrijske strategije za gospodarski razvoj. Megaprojekti 
vodijo do velike koncentracije kapitala ter večajo državni dolg, 
pa ustvarjajo le malo trajnih delovnih mest. Kanada potrebuje 
večjo gospodarsko neodvisnost. Treba je ustvariti nove krajevne 
industrije, ki bodo naidile zaposlitev krajevnemu prebivalstvu, 
porazdeliti kapital tako, da bodo imeli manj razviti predeli 
možnost razviti svojo industrijo, ter nuditi učne programe za 
dela, ki so potrebna. Te programe je treba izdelati v poedinih 
predelih s sodelovanjem delavskih in krajevnih organizacij. 
Trenutna gospodarska politika stremi za uvedbo najnovejše teh-
nike in odmrtjem industrij, v katerih je delež dela velik. Gos-
podarski vzorec temelji na intenzivni rabi kapitala in energije, 
ki ga kontrolirajo tujci in je usmerjen na izvoz. Temu nasproti 
postavljajo škofje alternativni vzorec, ki bo poudarjal: druž-
beno koristne oblike proizvodnje; industrijo z veliko rabo dela; 
rabo primerne tehnike; samozadosten gospodarski razvoj; last-
ništvo in kontrolo industrije po občinah (community); nove 
oblike delavske uprave in lastništva; večjo rabo obnovljivih 
sredstev energije v gospodarski proizvodnji. 
Da se morejo ljudje pravilno odločiti, morajo imeti priliko izbi-
re gospodarske bodočnosti, ne pa da jim je vsiljena od zgoraj. 
Po mnenju škofov je nujno potrebna javna debata o gospodar-
ski viziji in strategijah, ki se je morajo udeleževati vsi sloji, 
ne samo manjšina, škofje smatrajo to izjavo za svoj' prispevek 
in želijo, da bi nadaljevali s to debato po župnijah in krščan-
skih občestvih, in hvalijo tiste, ki se te debate udeležujejo. 

SPOMENICA DRŽAVNI KOMISIJI ZA GOSPODARSTVO. 
Kanadska vlada (prejšnja liberalna) je ustanovila posebno kra-
ljevsko komisijo ,,o ekonomski uniji in razvojnih izgledih za 
Kanado", ki jo je vodil bivši liberalni finančni minister Mac-
Donald. škofje so ji predložili 13. decembra 1983 posebno spo-
menico „Etična razmišljanja o družbeno-gospodarskem redu 
Kanade", ki je v bistvu razširjena izjava „Eitična razmišljanja" 
(56 odstavkov). 
Po razložitvi svojega pogleda na družbo in po analizi druž-
beno-gospodarskih problemov postavljajo škofje osem točk, ki 
zahtevajo povezanje nravne vizije in politične volje: 
,,Prvič, kaj storiti, da razvijemo jasno izjavo o namenu ka-
nadskega družbeno-gospodarskega reda, ki bo odražal temeljna 
nravna načela?" Po mnenju škofov je namen gospodarstva 
razvoj danih sredstev, ki bodo služila za kritje potreb vseh 
prebivalcev in jim bodo nudila bolj polno človeško življenje. 
..Drugič, kaj je mogoče podvzeti, da razvijemo nov skupek 
družbenih ciljev, ki bodo primerno odražali te temeljne namene 229 



in načela?" Vključiti mora zopet državno zavezanost za polno 
zaposlitev s poudarkom na trajno in smiselno delo, nove oblike 
dela ter zadostne osebne in družinske dohodke. 
..Tretjič, kaj je možno storiti, da bi dobili revni in obrobniki 
več moči, da bi mogli igrati bolj smiselno in odločilno vlogo 
pri oblikovanju bodočega razvoja našega družbeno-gospodarskega 
reda?" 
,,četrtič, kaj je možno podvzeti, da bi razvili take oblike gos-
podarskega načrtovanja za bodoči razvoj naše družbe, ki bi 
povečale soudeležbo in učinkovitost?" škof je zagovarjajo de-
centralizirano gospodarsko načrtovanje in odločanje, kar bo tudi 
olajšalo pritegnitev delavcev, revežev in obrobnikov v družbeni 
proces. 
,,Petič, kaj je možno storiti, da bi razvili nove gospodarske 
strategije, ki bodo temeljile na integralnih, samozadostnih mo-
delih razvoja?" 
,,šestič, kaj je možno podvzeti za pospeševanje novih oblik 
družbene lastnine in nadzorstva DO občinah in delavcih v naši 
družbi'" Pot do samozadostitve zahteva novih oblik lastništva 
in nadzorstva nad proizvajalnimi sredstvi. Če naj občine raz-
vijajo svoja sredstva za zagotovitev temeljnih človeških in 
družbenih potreb, morajo tudi učinkovito kontrolirati kapital 
in tehnologijo, potrebno za dosego tega cilja. Da bi mogli po-
stati delavci subjekt proizvodnje, je treba razviti industrije pod 
kontrolo delavcev. 
,,Sedmič, kaj je možno storiti, da bi zasnovali bolj uspešne in 
družbeno koristne oblike proizvodnje in razvoja?" Več pozorno-
sti je treba posvetiti rabi obnavljajoče se energije ter prevede-
nju vojne industrije v družbeno bolj koristne oblike proizvodnje. 
,,Osmič, kaj je možno podvzeti za razvoj gospodarskih strategij 
v sklopu svetovne solidarnosti?" Pri spremembah v Kanadi je 
treba upoštevati tudi posledice takih sprememb v drugih drža-
vah, zlasti kakšen vpliv bodo imele na revne države Tretjega 
sveta. 
Po mnenju Sheridana je to „najbolj popolna poedina izjava 
etičnih načel kanadske katoliške hierarhije, ki se nanaša na 
cilje pravičnega družbeno-gospodarskega reda in sredstev za nje-
ga dosego"17. Končno besedilo poročila MacDonaldove komisije 
ni pokazalo, da bi škofje nanjo kaj dosti vplivali. 

* * * 

Pri presojanju uradnega katoliškega družbenega nauka hierar-
hij v ZDA in v Kanadi je treba upoštevati več stvari, 
škofovski dokumenti v obeh državah kažejo velik vpliv social-
nih okrožnic Valikana tako po vsebini kot tudi po številnih 
navedbah, čeprav škofje o njih glasujejo* in je včasih število 
tistih, ki ne soglašajo s poedinimi dokumenti, znano (in neznat-

230 n0)> še ne smemo sklepati, da so vsi škofje zanje tudi resnično 



navdušeni. V mnogih primerih ne store ničesar ali le bore malo, 
da bi prešlo v njihovih škofijah od besed do dejanj. 
Ker je v prevladujoči logiki zapadnega sveta težko izraziti in-
tegralni družbeni nauk drugače kot v oblikah, ki odobravajo 
poedine točke obeh ekstremnih (in v realnosti nikdar ostvarlji-
vih) družbenih sestavov kapitalizma in socializma/komunizma, 
se morejo sklicevati na določene odseke izjav tako zagovorniki 
,.omiljenega" (po M. Novaku ,,demokratičnega") kapitalizma kot 
tudi zagovorniki raznih oblik socializma, očiščenega ateizma in 
deloma partijske diktature18. Na splošno je lažje najti zagovar-
janje nekoliko izboljšanega ameriškega družbeno-gospodarskega 
sestava v izjavah škofov ZDA kot zahteve po bolj radikalnih 
spremembah in alternativah v izjavah kanadskih škofov. Ta 
možnost dvojne razlage veča zmedo med katoliškimi laiki, v 
kolikor se za družbena vprašanja sploh zanimajo. 
V ZDA je skupina laikov, ki zagovarja ameriški družbeno-gos-
podarski sestav, dobro organizirana in ima tudi na razpolago 
svoja glasila. V Kanadi so bolj prikriti in je njihovo delovanje 
oz. zanemarjanje katoliškega družbenega nauka manj vidno. 
Večina zagovornikov bolj radikalne spremembe družbenega reda 
prihaja v obeh državah iz vrst misijonarjev in socialnih delav-
cev, ki so v stalnem stiku z žrtvami družbenega sistema, dočim 
je za večino ljudi srednjega stanu to svet, s katerim nimajo 
nobenega ali le malo osebnega stika. Severno-ameriška družba 
je razvila zelo učinkovit sistem, kako izločiti iz javne pozor-
nice vse nelepe strani družbenega življenja, kar vpliva seveda 
tudi na katoličane. Vsak malo bolj radikalen poziv, ki bi bil 
povezan na kake osebne žrtve, naleti pri večini na gluha ušesa 
in najde odziv samo pri manjšini. Večina je tako prežeta s 
prevladujočo potrošniško kulturo, da se niti ne zaveda, da je na 
krščanstvu temelječi družbeni nauk sploh v nasprotju z njo 
ter je zato mnenja, da zadovolji svojim družbenim dolžnostim, 
če deli z drugimi drobtine, ki padajo z njihovih miz. Svojo 
širokosrčnost pokažejo, kadar so soočeni s kakimi konkretnimi 
primeri v javnih občilih (n. pr. lakota v Afriki, žrtve naravnih 
katastrof, itd.), za krivice pa, ki izvirajo iz družbeno-gospodar-
skih struktur, ostajajo slepi kljub številnim papeškim in ško-
fovskim izjavam. 

OPOMBE: 

E. F. Sheridan, S. J. je izdal zbirko 59 dokumentov, ki so jih izdali 
škofje Kanade v dobi od 11. januarja 1945 do 1. maija 1986 v knjigi 
Do Justice! s podnaslovom: The Social Teaching of the Canadian 
Catholic Bishops (470 strani). Zbirka ne vsebuje pastirskih listov 
poedinih škofov ali pokrajinskih škofovskih konferenc. Z zvezdico (*) 
zaznamovani dokumenti so skupno delo Kanadskega cerkvenega sveta 
in katoliških škofov. 
Po vsebini se nanašajo dokumenti: 231 



12 jih govori o splošnem namenu in razdeljevanju gmotnih dobrin, o 
družbeno gospodarskem razvoju, svetovni bedi, bolezni, nepismeno-
sti (12, 17, 26-29, 34-36, 42, 45, 51); 

14 jih govori o spoštovanju človečanskih pravic (19, 25-30, 32, 40, 42, 
47, 48, 50, 58); 

12 o velikih gospodarskih razlikah v Kanadi (14, 16, 18, 20, 23, 31, 
33, 35, 36, 38, 42, 43); 

8 o obrobnosti v Kanadi in v svetu (20, 21, 22, 24, 26-29); in 
2 o razsipavanju z naravnimi zakladi (40, 50). 
1. Temeljna načela in nujni problemi — januar 1945 
2. O vseljevanju in preganjanju misijonarjev v komunističnih deže-

lah -— oktober 1952 
3. O delavskih strokovnih organizacijah - avtomaciji - stanovanjih -

potrošnji - kreditu — dan dela 1956 
4. Krščansko državljanstvo v praksi — november 1956 
5. Poziv k duhovnim vrednotam — dan dela 1957 
6. Brezposelnost: del gospodarske vojne — dan dela 1958 
7. Sodelovanje podjetnikov in delavcev — dan dela 1959 
8. Delavci in vseljevsmje — dan dela 1960 
9. Socialni nauk Cerkve — dan dela 1961 

10. Socializacija — dan dela 1962 
11. Nujno sodelovanje javnih oblasti in vmesnih organizacij — dan 

dela 1963 
12. Avtomacija — dan dela 1964 
13. Solidarnost in razdeljevanje dobrin sveta — dan dela 1965 
14. Revščina v Kanadi — dan dela 1966 
15. Stoletnica konfederacije — april 1967 
16. Gospodarski položaj kanadske družine — dan, dela, 1967 
17. O razvoju in miru — marec 1968 
18. Solidarnost Cerkve z delavci in žrtvami socialne krivičnosti — 

dan dela 1968 
19. človečanske pravice: pot do miru -— december 1968 
20.*Vsem zaskrbljenim Kanadčanom: Revščina in vest. H koaliciji za 

razvoj. Skupno poročilo kanadskih cerkva — maj 1969 
21. Nova sila — dan dela 1969 
22. Indijanci v Kanadi. Spomenica kanadski vladi — november 1969 
23.*Spomenica posebnemu senatskemu odboru za revščino — junij 1970 
24. Osvoboditev v krščanski perspektivi — dan dela 1970 
25. Krščansko stališče glede nasilja — dan dela 1971 

Spomenice tretji mednarodni sinodi škofov v Rimu: 
26. Pravičnost v svetu — september 1971 
27. Usmerjenost sinode za akcijo — oktober 1971 
28. Krščansko oblikovanje za pravičnost — oktober 1971 
29. Nad-države in večdržavne korporacije v svetovnem občestvu v 

razvoju — oktober 1971 
30. Socialna pravičnost v Cerkvi — april 1972 
31. Soudeležba, na narodnem dohodku — april 1972 
32. O pastoralnih zapletenostih političnih odločitev — april 1972 

232 33. Preprostost in soudeležba — dan dela 1972 



34.*Razvoj zahteva pravičnost — marec 1973 
35. Neenakost razdvaja — pravičnost spravlja — dan dela 1973 
36. Deliti vsakdanji kruh — dan dela 1974 
37. Povabilo ženskam, da raziščejo svoje poslanstvo v Cerkvi — sep-

tember 1974 
38. Za soudeležbo na narodnem dohodku — maj 1975 
39. O vseljevanju in politiki prebivalstva — julij 1975 
40. Razvoj severa: za kakšno ceno — dan dela 1975 
41. Spomenica posebnemu skupnemu odboru senata in poslanske zbor-

nice o vselievalni politiki — september 1975 
42.*Pravičnost zahteva dejanja. Izjava zaskrbljenosti predsedniku vla-

de in kabinetu — marec 1976 
43. O spodobnem stanovanju za vsakogar — maj 1976 
44. Od besed do dejanj: o krščanski politični in družbeni odgovornosti 

— dan dela 1976 
45. Kanadski katoliški organizaciji za razvoj in mir — februar 1977 
46. Družba, ki jo je treba preoblikovati — december 1977 
47. O odgovornih investicijah. Predsedniku odbora Bank of Montreal 

— maj 1978 
48. Družbeno-etična vodila za investiranje — april 1979 
49. človeški stroški brezposelnosti — januar 1980 
50. O zakonodaji glede nafte in plina. Poslanica predsedniku vlade 

— oktober 1981 
51. K Novemu mednarodnemu gospodarskemu redu. Poslanica predsed-

niku vlade — oktober 1981 
52. Nevtronska bomba - dovolj je dovolj! — november 1981 
53. Poslanica stalnemu odboru za zunanje zadeve in narodno obram-

bo: O pripravah za drugo izredno zasedanje Zedinjenih narodov 
o razorožitvi — februar 1982 

54.*Predsedniku vlade: O miru in razorožitvi — december 1982 
55. Etična razmišljanja o gospodarski stiski — december 1982 
56. Etične izbire in politični pozivi: Poslanica kraljevski komisiji 

o ekonomski zvezi in gospodarskih izgledih zai Kanado — december 
1983 

57.*PredsecLniku vlade o miru in razorožitvi — december 1983 
58. Obramba pravic- delavcev: nove meje — maj 1985 
59. Podpora delavskim strokovnim organizacijam — maj 1986 

' Zasliševanja so izšla v posebni knjigi „Canada's Unemployed: the 
Crisis of Our Times". Toronto, 1983. 

2 Sheridanova zbirka dokumentov vsebuje šest takih skupnih izjav. 
3 E. F. Sheridan, (ed.) Do Justice!. V uvodu, str. 36 in passim. 
4 Pri Social Life konferencah smo bili zastopani tudi Slovenci: R. ču-

ješ je sodeloval kot izvedenec pri državni konferenci v Halifaxu 
1. 1961 in ie predaval na pokrajinski konferenci v Antigonishu 1. 
1962 »Družbeni napredek in obča blaginja" (str. 28-39); poročilo 
državne konference v Edmomtonu 1. 1963 pa je objavilo njegovo 
raz-pravo „Socialna filozofija za dobo socializacije" (str. 144-157). 

5 Pastirsko pismo škofov Toronta in Kingstona, Cerkev in podeželjsko 
življenje, 2. nedelja po razglašenju 1945. 233 



Nagovor škofa MacDonalda (Edmonton), 9. januarja 1947. 
Kvebečani so porabljali bolj pogosto kot ostali izraz ,.Kanada'' in 
»kanadski", čeprav so imeli v mislih samo Kvebek. 
Pastirski list Socialno sporočilo Cerkve, 22. feb. 1939. 
Za bolj podroben opis glej poglavje Ethnic amd Eeligious Elements 
among Slovenes and among French Catholics in Quebec v knjižici: 
R. Čuješ, Slovenia — Land of Cooperators, str. 52-64. 
Neverjetna podobnost obstoja tako med osebnostjo in delovanjem 
Janeza E. Kreka in Mosesa Coadyja. 
Exte«sion Department je bil ustanovljen 1. 1928, Coady Internatio-
nal Institute pa 1. 1959. V Coady Institutu je diplomiralo doslej 
že nad 3.000 oseb iz nad 120 različnih držav, med njimi je bila 
tudi Slovenka sestra Zora Škrlj, ki deluje v Botsuani. Finančno 
podporo za vožnjo in šestmesečno bivanje v Antigonishu za štu-
dente kot tudi za fakulteto, podporno osebje, poslopja itd. dobiva 
inštitut od raznih verskih (n. pr. Misereor) in delavskih organizacij, 
zadnja leta pai največ od kanadske vladne organizacije za medna-
rodni razvoj (CIDA). 
N. pr. pismo kard. Pacellija v imenu Pija XI. (1938) in 1. 1947 kot 
Pij XII. Enako nagovor apostolskega delegata nadškofa Antomiuttija 
ob posvetitvi škofov MacDonalda (1943) in Landryja (1946). 
Naslov Coadyjeve knjige je »Masters of Their Own Destiny" (1939). 
Podoben naslov ima francoska knjiga, ki sta jo napisala Jean-Guy 
St. Martin in Georges Dragan „Maitre de notre destin par le coope-
raitisme" (1965). 
Čeprav je možno najti tudi v izjavah škofov ZDA kritične ocene 
obstoječega gospodarskega reda, jih vendar preveva duh »katoliš-
kega liberalizma", ki naglasa sairno potrebe po njegovem izboljša-
nju. Med katoliškimi laiki je glasna skupina, ki jim je bil prvi 
načrt škofovskega pisma preradikalen. Izdali so zato svoje laično 
pismo „Toward the Future" (1984). Nastopali so tudi pri raznih 
razpravah o škofovskem predlogu in so uspeli, da so škofje v ne-
katerih točkah omilili svoje stališče v dokončnem dokumentu. Michael 
Novak je celo napisal knjigo »The Špirit of Democratic Capitalism" 
(1982). 
Brezposelnost je bila predmet posebne izjave škofov januarja 1980 
(»Človeški stroški brezposelnosti") kot tudi posebne javne razprave, 
ki jo je sklical kardinal Carter po objavi Etičnega razmišljanja — 
glej op. \ 
Ko govori o načelu »zmaga močnejšega" dodaje izjava: »Medtem 
ko te Darvvinove teorije delno razlože pravilai, ki vladajo v živalskem 
svetu, niso po našem mnenju nravno sprejemljiva kot ,pravilo živ-
ljenja' za človeško občestvo." Izjava bi mogla omeniti, da je Darvvin 
sam zapisal v svojem delu »The Descent of Man" (1871), da velja 
»zakon močnejšega]" na razvojni stopnji samo do človeka. Na stopnji 
človeka pa se naravni zakon preživetja spremeni v »simpatijo". 
Več o tem: R. čuješ, Social Philosophy for the Age of Socialization 
(Proceedings of the Social Life Conference in Edmonton, 1983, str. 
145) ter Socialna filozofija za dobo socializacije (Slovenska pot, 
1. XI., 1966). 



17 Sheridan, nnm. str. 432. 
18 Celo svetovno priznani teolog-, ki je študiral pozneje tudi še družbo-

slovje, dr. Gregory Baum, vidi samo dve možnosti — ali si kapitalist 
ali pa socialist. 

DODATNO UPORABLJENO SLOVSTVO: 
Baum, Gregory, Catholics and Canadian Socialism. Political Thought 
in the Thirties and Forties. Toronto, Ont.: James Lorimer & Co., 1980. 
Baum, Grego<ry, A Call for Social Justice: A Comparison. The Ecume-
nist, marec/april 1985, str. 43-45. 
Čuješ, Rudolf, Slovenja — Land of Cooperators. Wilowdale, Ont.: Slo-
veniarn Research Centre, 1985. 
Milner, Philip (ured.), Human Development Through Social Change. 
Proceedings of St. Francis Xavier University's International Sympo-
sium Commemorating the fiftieth Anniversary of the Antigonish Mo-
vemenit, 1928-1978, Antigonish, Nova Scotia, Cainada. Antigonish, N. S.: 
Formac Publ. Co., 1979. 
Ryan, Michael, Solidarity: Christian Social Teaching & Canadian So-
ciety. London, Ont., 1986. 
Ryan, William F., The Clergy and the Economic Growth in Quebec 
(1896-1914). Quebec, Que.: Les Presses de l'Universite Laval, 1966. 
Sheridan, S. J., E. F. (ured.), Do Justice! The Social Teaching of the 
Canadian Catholic Bishops. Sherbrooke, Que — Toronto, Ont.: Editions 
Paulines & The Jesuit Centre for Social Faith and Justice, 1987. 
Troy, J. E., Option for the Poor. Reflections of a Canadian Bishop. 
Scarboro Missions, september 1985, str. 20-22. 



ANDREJ PREBIL 

KRALJ PRIHAJA 

Samostoj ne južnoameriške republike so se lepo razvijale. 
Tudi čile, le da je tu še vedno bil na dnevnem redu problem 
Aravkanije in Patagonije. Po petdesetih letih samostojnosti pa 
se je tukaj pojavila zanimiva osebnost, katero človek ne ve, 
kam naj bi jo dejal: v muzej, v norišnico ali med genije. 

Zgodovinsko dejstvo je, da se je Orllie Antoine de Tounens, 
odvetnik v okraju Perigueux v južni Franciji, poleg svoje službe 
začel izredno zanimati za zemljepis in zgodovino oddaljenih de-
žela. Posebno ga je zanimala Južna Amerika,, o kateri se je 
tedaj v Evropi še vedno veliko govorilo in pisalo. 

Orllie-Antoine, katerega je hrepenenje po tujih deželah na-
ravnost obsedlo, je še podžigal in krepil v sebi to svojo bolest-
no naravnanost z branjem knjig o čudovitih doživetjih raznih 
pomorščakov in pustolovcev, kot so bili Cook, Dumo nt d'Ur-
ville, Orbigny in toliko drugih. To branje ga je vse bolj pre-
pričevalo, da je prav on poklican, da kot vodilna osebnost 
nastopi na političnem odru Južne Amerike. Takšno sanjarjenje 
se je tako globoko ujedlo v njegovo notranjost, da je v svojih 
spominih brez ovinkov izrazil kot cilj svojih prizadevanj: ,,zedi-
niti španskoameriške republike pod imenom ustavne monarhične 
zveze, razdeljene v sedemnajst držav." Naravnost nora imperia-
listična sanja! 

Pa se njegovo sanjarjenje ni tu ustavilo, šel je dalje. Kdo 
naj bi bil prvi kralj, ki naj bi vso to komplicirano zvezo držav 
vodil, reševal probleme in to ogromno državno skupnost pri-
merno predstavljal pred svetom? Razume se, da nihče drug, kot 
on. On je tisti izvoljenec, kateremu bo dano v polnosti podariti 
svetu svoje izredne talente. Prepričan je bil, da bo to dosegel 
brez prelivanja krvi, brez vsakega nasilja. Dana mu bo ta čast 
in odgovornost s svobodnim in spontanim pristankom vseh „vlad 
zadevnih dtžav". 

To izredno častihlepje ga je gnalo na pot s takšno silo, da 
236 ni imel niti časa pripraviti se primerno za dolgo potovanje. 



Zmetal je nekaj prtljage v kovčke in se napotil proti Južni 
Ameriki. 28. avgusta 1858 se je izkrcal v obmorskem mestu 
Coquimbo, na severu čila. že na potovanju, ko se je mimogrede 
ustavljal v raznih lukah Atlantika in iskal prve zveze, je ugo-
tovil, da zamišljena zveza držav ne bo tako lahka zadeva. 

V Coquimbu se ni dolgo zadrževal. Odšel je najprej v San-
tiago, od tamkaj pa kmalu v Valparaiso. Tu se je nastanil in 
ostal približno dve leti. Začutil je prav kmalu, da se mu tudi 
tamkajšen teren pod nogami izmika. Kakor ga je to dejstvo 
bolelo, je le spoznal in si priznal, da tudi vsej čilski deželi 
ne bo kos. Tedaj šele so se mu oči odprle in je jasno spoznal, 
kje bo uveljavil svoje izredne sposobnosti: v Aravkaniji in 
Patagoniji. 

Zahodno od Kordiljere, posejane z gorskimi velikani, so 
nepregledni gozdovi še vedno zastirali svetu pogled v tamkajšnje 
skrivnostno dogajanje. Ta divjina se je razprostirala na severu 
vse do reke Bio-Biio, na jugu pa sta jo omejevali reki San Jose 
in Calle-Calle. Prav na zapadu pa je stal na straži proti zuna-
njemu svetu Tihi ocean. Tu so živeli Aravkanci, rasa krepkih 
in pogumnih gverilcev. Vsi poizkusi Špancev in zadnjega pol 
stoletja čilencev, da bi jih podjarmili, so bili neuspešni. Fron-
tera ( = m e j a ) , razmejitvena črta med evropsko civilizacijo in 
junaškimi rodovi domačinov, je bila še vedno skoro nedotak-
ljiva. 

Občasno je životarila na argentinski strani v še večji nepo-
vezanosti z okoljem Patagonija, dežela na skrajnem jugu Južne 
Amerike. Notranjščina je bito še neraziskana s strani evrop-
skega človeka odnosno novega roda, ki je nastajal z mešanjem 
krvi Evropejcev in tukajšnjih domačinov. Evropci odnosno me-
šanci so praktično imeli le dve oporišči pred vhodom v ta 
ogromni teritorij: Punta Arenas ob magaljanski ožini in 1.500 
km severneje kot gnezdo prislonjeno ob reko Negro malo selo 
Carmen de Patagones. Med tema dvema točkama se je razpro-
stiral ogromen teren, ki razen po maloštevilnih misijonarjih še 
ni prišel v stik z evropsko oziroma novonastajajočo amerikan-
sko civilizacijo. Po širni pampi so nomadski indijanski rodovi 
tehuelche (izg. teuelče) zasledovali gvanaka in noja. Meso so 
uporabljaili kot tečno hrano,, koža pa jim je služila kot ogri-
njalo, v kolikor je niso zamenjali za žganje, s katerim so evrop-
ski trgovci poceni odkupovali to dragoceno robo. Tako Španci, 
kot za njimi Argentinci odnosno čilenci vse do tedaj niso čutili 
potrebe ali pa si niso upali prodreti globlje v to divjino. 

Neosvojljiva Aravkanija in neraziskana Patagonija naj bi to-
rej postali žrtvi pohlepnega Francoza. Tu-sem je odslej usmerjal 237 



svoje poglede, svoje načrte in vse svoje sile. Že iz Valparaisa 
je začel iskati zveze na samem terenu svojega bodočega kra-
ljestva. Ker je bil prostozidar, mu je bilo olajšano delo. Za 
časa bivanja v Valparaisu je študiral španščino pa tudi teren, 
ki naj bi mu pripadel kot bodočemu kralju. V tem času mu 
je uspelo dobiti zvezo z nekaterimi aravkanskimi poglavarji in 
se jim ponuditi kot angel varuh, Tu je že v vsej potankosti 
pripravil razne razglase in dekrete. Izbral je grb in zastavo: 
zeleno-modro-belo. Celo je že vnaprej sestavil ustavo za svoje 
bodoče kraljestvo. Za vzgled mu je bila francoska ustava. 

Tako pripravljen se je poslovil od Valparaisa. Odpeljal se 
je najprej v Valdivio. Tu se je sestal z raznimi francoskimi 
rojaki, ki so mu pomagali organizirati potovanje v notranjščino 
Aravkanije. Pridružil se je karavani trgovcev vse do tja, kjer 
so se le-ti srečali z domačini in si izmenjali robo. Od tam 
naprej se je smel pomikati v notranjost le z dovoljenjem mo-
gočnega poglavarja Quilapana, ki si ga je le s težavo pridobil. 
Ta poglavar je bil namreč neizprosen sovražnik čilencev. 

Quilapan je poslal Orllie-ju krepkega fanta, ki je bil me-
šanec in je znal oba iezika. Tako mu je služil kot zanesljivi 
spremljevalec in obenem tolmač. Spremljala pa sta ga tudi -
seveda z dovoljenjem Ouilapanovim - dva Francoza: Lachaise 
in Desfontaines. Bila sta navadna trgovca., pa jima je preten-
dent na kraljevi prestol ponudil, enemu ministrstvo za zunanje 
zadeve, drugemu pa ministrstvo za pravosodje. Tako ju je pri-
dobil. 

Preden pa je pretendent prišel v ožji stik s svojimi mož-
nimi podložniki, se mu je posrečilo preleviti se v pravcato kra-
ljevsko figuro. Na to je pravzaprav že dolgo mislil, ker je 
pustil, da so mu zrasli lasje, ki so mu mogočno padali na 
ramena. Raz mršavi in bledi obraz mu je visela brada preroka. 
Površnik je imel prepasan po francosko in deloma pokrit z 
mapučkim pončom. Opasan je imel ukrivljeni meč konjenice. 

Takšen se je predstavil Quilapanu in ostalim poglavarjem. 
Očividno je napravil na vse mogočen vtis. Le tako moremo 
namreč razumeti, da si je upal že prvi dan izdati dekret trans-
cendentalne važnosti. Takole se glasi: 

,,Jaz, knez Orllie-Antoine de Tounens, upoštevajoč, da 
Aravkanija ne zavisi od nobene druge države, da je razdeljena 
v rodove in da bi bila centralna oblast v prid posameznikom 
in v splošni blagor, 

238 odrejam sledeče: 



Prvi člen 
Ustanavlja se v Aravkaniji ustavna in dedna monarhija. 

Princ Orllie-Antoine de Tounens je določen za kralja. 
Drugi člen 
Za primer, da kralj ne zapusti potomcev, se bodo vzeli 

dediči iz drugih vej družine, upoštevajoč red, ki ga bo kralj 
naknadno določil. 

Tretji člen 
Kakor hitro se ustanove državni zbori, bodo kraljevi de-

kreti imeli moč zakona. 
četrti člen 
Naš minister državni tajnik bo poskrbel, da se tale dekret 

izvede. Datirano v Aravkaniji, 17. novembra 1860. 
Podpis: Orllie-Antoine 

Za kralja: Minister državni tajnik pravosodnega oddelka 
Podpis: F. Desfontaines." 

Zanimivo, da ni bilo med navzočimi nič godrnjanja, nič 
presojanja, nič kolebanja. Enostavno so vsi poglavarji pristali 
na takšen dekret, ker so ga razumeli predvsem kot simbol 
odpora, ki jim utegne služiti pri njihovi borbi proti Čilencem. 
Ta dekret jim bo že takoj sijajna pretveza za napad nanje. 

Začeli so deževati dekreti in odredbe, ki jih je večinoma 
sestavil že za časa svojega bivanja v Valparaisu. Primerno bi 
bilo, da bi ga spremljali malo v potankosti. Pa bi se najbrž 
večina dolgočasili. Nekatere okoliščine bo pa menda le dobro 
omeniti. 

Njegova kraljevina naj bi imela kralja in kraljico. In to 
kljub temu, da je bil on dotedaj še zagrizen samec. Kaj je 
nameraval storiti, da bi to točko izpolnil, nikjer in nikoli ni 
točno povedal. Nekateri zlobni jeziki so govorili, da si je ogle-
doval mlade neporočene hčerkice imenitnih poglavarjev. Drugi 
pa se nagibajo k mnenju, da je imel za bregom kakšno evrop-
sko princeso, ki jo je nameraval pripeljati v to divjino. S tem 
da bi si pridobil naklonjenost evropskih vladarjev, ko bo šlo 
za priznanje njegove vlade. Za vsak primer, ako mu ne bi 
uspelo niti eno niti drugo ali pa bi zakon ostal brez otrok, je 
določil, da dedovanje kraljestva more preiti tudi na stransko 
linijo. 

Mislil pa je na vse. Celo besedilo prisege za ministre, sve-
tovalce, oficirje, višje in nižje uradnike je že vnaprej določil. 
Kot prostozidarju mu ni kazalo, da bi mešal Boga v tako po-
svetne zadeve. Zato naj bi v njegovem kraljestvu vsi takole 
prisegali: 



,.,Prisežem pokorščino ustavi in zvestobo kralju ter obljub-
ljam, da bom izpolnil pošteno in dostojno vse svoje dolžnosti." 

Tudi Cerkve ni mogel kar tako pustiti obstrani, ne da bi 
kaj določil. Jasno je odredil: ,,Kralj, upoštevajoč dejstvo, da 
so zelo malo primerni za kler kakršnikoli prejemki, odloča, 
da bodo krsti, poroke, dispenze, pogrebi ter druge službe in 
zakramenti brezplačni za vse ljudstvo." 

Takšni in podobni dekreti seveda niso smeli ostati zgolj 
v šumi med nepismenimi prebivalci, marveč je moral zvedeti 
zanje čimprej ves svet. Zato je poslal kopije za objavo v časo-
pise kot Mercurio v Valparaisu, Ferrocarril in Revista Catolica 
v Santiagu. 

S finim diplomaskim čutom je takoj obvestil o tem dalj-
nosežnem dogodku tudi predsednika čilske republike, Manuela 
Montt. Takole mu je napisal: 

„Mi, Orllie-Antoine prvi, po milosti božji kralj Aravkanije, 
si štejemo v čast,, da Vas poučimo o našem prihodu na sedež, 
ki smo ga pravkar ustanovili v Aravkaniji. Prosimo Boga, Eks-
celenca, naj Vas ohranja v svojem svetem in vzvišenem var-
stvu. 

Dano v Aravkaniji, 27. novembra 1860 
Podpis: Orllie-Antoine prvi." 

V svojih spominih nam Orllie-Antoine pove, da so tudi po-
glavarji Patagonije, katerim je poslal enako ponudbo, navduše-
no sprejeli stvaritev novega kraljestva. 

Ko je tako tudi od Patagonije dobil zagotovilo, da je nje-
gova zamisel prava, se je ves navdušen vrnil v Valparaiso. Tu 
je začel z vsem življenjskim zagonom širiti veselo vest po ča-
sopisju in ustmeno, obenem pa je pričel pridobivati privržence 
med francoskimi rojaki v čilu in v sami Franciji. 

Neizmerno je bilo njegovo razočaranje, ko je videl, da ga 
rojaki in celo prijatelji niso razumeli. Mnogi so namreč jemali 
to zadevo kot navadno šalo ali potegavščino. 

še bolj pa ga je bolelo, da so čilske oblasti ostale tako 
nebrižne in se sploh niso zganile, četudi se ga je lotevala obu-
panost zaradi takšne apatije posameznikov, pa vendar ni klonil. 
Začasni neuspeh ga je rajši podžgal, da se je z vso ihto napotil 
ponovno proti svojemu kraljestvu 

To pot zadeva ni bila tako lahka. Vsi so se mu odmikali. 
Celo med Francozi ni dobil nobenega prostovoljca. Videl je: 
brez denarja ne bo šlo. Denarja pa od nikoder ni bilo. Ko je 

240 spraznil vse žepe, je zbral toliko, da je mogel najeti enega 



konja in eno mulo, da sta mu nosila prtljago. Svojemu služab-
niku Rosalesu je le nekaj pesov stisnil v roke, da ga je poto-
lažil. Obema tolmačema pa je dal zgolj denarna nakazila in 
ju prepričeval, da jima bo kraljeva zakladnica, ko bo pričela 
funkcionirati, vse točno izplačala 

Sredi decembra 1861 je bil tako Orllie že spet med svojimi 
podložniki. Najprej se je ustavil ob reki Renaico na kraju, kjer 
je bil gozd nekoliko odmaknjen od brega. Od tamkaj je dobil 
stik s poglavarjem Levinom, ki ga je povabil v svojo redukcijo. 
Tu je najprej imel manjši sestanek, kjer so se predvsem dome-
nili, katerih dvanajst fantov boi šlo na vse strani Aravkanije, 
da povabijo poglavarje in njihovo spremstvo na nadvse važno 
zborovanje, ki ga kralj sklicuje. 

Čez dva dni so pričeli prihajati eskadroni. Med prvimi sta 
bila poglavarja Lencon in Levio ter njuno spremstvo. Bili so 
vsi praznično oblečeni, z najboljšim pončom preko ramen. Obo-
roženi so bili različno. Večinoma so imeli sulico, drugi le sekiro, 
tretji pa oboje. Prenekateri je ponosno nosil karabinko, ki si 
jo je v kakšni borbi s čilenci priboril in prilastil. Ko se jih je 
dovolj nabralo, so se zgrnili okoli Orllieja, poglavarja Guante-
cola, v čigar redukcijo so to zborovanje prenesli, in tolmača. 

Tedaj je Orllie uporabil vso svojo govorniško sposobnost, 
ki jo je imel v precejšnji meri. Poveličeval je njihovo deželo. 
Prepričeval jih je, da so oni edini poklicani, da vodijo svojo 
lastno usodo. Seveda, če hočejo, da bodo vzdržali v borbi proti 
zunanjim vsiljivcem, se morajo vsi povezati v eno samo enoto, 
ki se bo pod vodstvom močne roke, t. j. njegove, ubranila vseh 
sovražnikov, sklenila s sosedi mirovne pogodbe in se v miru 
razvijala. Alco pa čilska vlada ne bo razumela teh upravičenih 
zahtev, jim ne bo težko organizirati dvajset tisoč sulic. On sam 
da je pripravljen voditi jih od zmage do zmage. Zaupal jim je, 
da ima že zelo konkreten načrt, kako bo v Angolu zbral šte-
vilne sile oboroženih Indijancev in jih povedel prav do reke 
Bio-Bio. 

Ko je končal svoj navduševalni nagovor, je zavaloval skozi 
vejevje gozda močan krik in vik, da ga niso mogla zadržati niti 
mogočna debla večstoletnih dreves. Poveličevali so svojega to-
kija ( = vrhovnega poglavarja) in mu klicali slavo. 

Kocka je padla. Nazaj ne morejo več. Le naprej, v borbo 
za pravice naroda, za svobodo, za popolno neodvisnost. Prišel 
je tisti čas., ko se bo pričela spreminjati v resničnost življenja 
legenda, katero so širili po vsej Aravkaniji machi in, vedeže-
valci. Po tej legendi naj bi se na koncu vojne in sužnosti tega 
naroda pojavil med njimi beli človek. Jasno je torej, da je 



Orllie s svojo vsestransko kulturo, s svojo spretnostjo, s svojo 
prijaznostjo in finim nastopom tisti človek, o katerem govori 
legenda. Zato so odgovorni činitelji še istega dne uradno rati-
ficirali, da je Orllie kralj in toki vse Aravkanije. 

Preveč se je zaletel, šel je predaleč. Ne bi smel povedati 
pred vsemi, kakšne načrte ima. Dalekosežnost takšnih načrtov 
so celo najpreprostejši poslušalci razumeli. Orllie pač ni še za-
slutil, da ima Judeža v svoji bližini, čisto ob sebi. Popolnoma 
varnega se je počutil. Zato ni skrbel za svojo osebno varnost. 

Nesreča je hotela, da je 5. januarja 1862 odšel na pot brez 
kraljeve telesne straže, ki so bili trije poglavarji, njegovi pri-
jatelji. Zadovoljil se je s konjem zase in z mulo za svojega 
oprodo. Namenjen je bil obiskati poglavarja Trinte tik ob vho-
du v mesto Angol. 

Tega gotovo ne bi napravil, ako bi vedel, da je njegov 
oproda Rosales že navsezgodaj poslal na pot izkušenega jezde-
ca s pismom, naslovljenim sicer na ,,spoštovano gospo", ki pa 
je bilo v resnici namenjeno majorju Cortes, komandantu v Na-
cimientu. Jezdec je dirjal brez prestanka na svojem iskrem 
konju. 

Orllie s svojim oprodom pa se je počasi zibal na svojem 
konju in užival lepoto dneva. Nikamor se mu ni mudilo. Bil 
je razigrane volje ob razmišljanju o svojih dotedanjih uspehih, 
ki vsekakor niso bili majhni. Opazil je, da je bil Rosales ne-
kako odsoten v mislih. Pa si je mislil: gotovo ima probleme s 
svojo ženo. Pustil ga je pri miru. Bilo mu je kar prav. Tako 
se je mogel nemoteno posvetiti svojim načrtom. 

Nekako opoldne sta dospela na kraj, ki se imenuje Los 
Perales, ob reki Malleco. Kralju se je zahotelo, da bi se malo 
osvežil v vodi. Rosales je tudi tožil, da mu je vroče. Očividno 
mu je bilo veliko do tega, da bi se tamkaj ustavila. Kajti v 
pismu je nasvetoval komandantu prav ta kraj za sestanek. Kar 
nemiren je postajal, ko ni bilo nikjer še ničesar videti. 

Kralj razjaha in izroči konja oprodi v varstvo. Poda se 
na samoten kraj ob reki, da se nemoteno okoplje. Po kopeli 
sede pod jablano in se nasloni s hrbtom na deblo. Preden se 
preda spancu, opazi, da se kakšnih tristo metrov od tam Rosa-
les pogovarja s skupino oboroženih konjenikov. Misli, da so 
trgovci,, ki so po tistih krajih bili tedaj vedno oboroženi. Ni-
česar hudega sluteč zatisne oči in se zamisli. Le kako sem mo-
gel kdaj podvomiti o svojem uspehu, ko me vendar to preprosto 

242 ljudstvo tako visoko ceni, mu pride samopašna misel. Kakor 



doslej se bo tudi poslej vse dogodilo, kot sem si zamislil, še 
danes se bova s poglavarjem domenila, kdaj in kako naj bi 
naše sile vkorakale v Angol. Ob tej misli ga obvlada drema-
vica. .. 

Naenkrat začuti, kako mu nekdo roke pritiska na ramena. 
Dva ga zagrabita za roke, eden za desno, drugi za levo. Dva 
mu odvzameta vse, kar ima seboj. Ostala dva pa mu grozita 
z orožjem. Misli najprej, kakor pripoveduje v svojih spominih, 
da so roparji. Zato jih vpraša, če ga nameravajo ubiti. Ko mu 
eden od njih pravi v vljudni obliki, da se mu ne bo nič hu-
dega pripetilo, se šele zave, pri čem je. Bežati je prepozno. 

Ukažejo mu, naj se povzpne na konja, in odbrze z njim 
proti Nacirnientu. Trije spredaj, štirje zadaj, sredi med njimi 
kralj. Za vsemi pa se podi, kolikor pač more, Rosales na svoji 
muli. Ko proti večeru pripeketajo v Nacimiento, prebivalci ra-
dovedno prihajajo iz hiš, ne da bi pozdravili kralja, marveč 
da vidijo, koga bodo spet vrgli v temnico. 

V Nacirnientu so ga le na kratko zaslišali. Tamkajšnji ko-
mandant je namreč takoj uvidel, da takšen primer ne spada 
v njegovo območje. Zato je kralja že naslednji dan poslal v 
Los Angeles, kjer je bil sedež intendanture. 

Intendant, polkovnik Cornelio Saavedra, je že nekaj časa 
zasledoval gibanje tega francoskega stremuha in ga je zatorej 
zelo zanimalo, kaj je bilo na stvari. Kot intendant Aravkanije 
je bil prvi odgovoren za vse javno dogajanje na tem območju. 
Tako je prišel Orllie njemu v roke. 

Orllie je najbrž mislil, da bo z megalomanskim obnašanjem 
napravil globok vtis na polkovnika, žaljivo mu je dal čutiti, 
da ne zna niti francoščine, ki je bil tedaj še važen diplomatski 
jezik. Dal mu je razumeti, da se čuti do dna duše užaljenega, 
ker ga ovirajo pri dosegi njegovih upravičenih pretenzij, češ 
da ogromni predeli Aravkanije še nikomur ne pripadajo. Način 
govorjenja samega je bil naravnost žaljiv. 

Polkovnika je pogrelo. Stopil je na dvorišče in dal ener-
gičen ukaz: „Vrzite mi to budalo v temnico!" 

Orllie se je znašel v temnici, katere tla so bila precej nižja, 
kot dvorišče. Kljub vsemu so ravnali z njim še človeško. Pri-
nesli so mu krilo pokvečenih vrat in položili nanj žimnico, ki 
jo je nosil seboj. Vendar, vrata temnice so se zaprla in je bilo 
tu njegovo bivanje celih devet mescev in pol. 

Računal je, da ga bo doletela smrtna obsodba. Že je pri-
pravljal testament, v katerem je do vseh potankosti določil, 243 



kako naj se uravnava kraljevo nasledstvo. Pa ga je že čez ne-
kaj dni oveselila vest, da je intendant prenesel zadevo pred 
civilno sodišče. 

Civilni sodnik Matus si je belil glavo, kako naj bi opre-
delil ta primer, ki je bil edinstveni v vsej njegovi juridični 
praksi. Hotel je poslati svojega klienta v norišnico, češ da ni 
pri zdravi pameti. Pa so zdravniki ugotavljali, da ni nobenih 
znakov norosti. 

Tako se je zadeva zavlačevala. Orllie se je težko razbolel. 
Bolezen mu je odnesla vso njegovo veličino z glave. Kakor je 
ostriženi Samson izgubil telesno moč, tako je plešasti Orllie iz-
gubil pogum in sploh vso moralno odpornost. 

Po devetih in pol mesecih je bila izdana odredba!, da se 
prepelje Orlliea v Santiago v norišnico. Sodnik Matus je nam-
reč mimo zdravniških izjav na svojo odgovornost ,,ugotovil", 
da glava, ki je prenapolnjena s takšnimi prevratnimi idejami, 
ne more biti pravilno uravnovešena. Pred to sramoto pa je 
Orllieja rešil francoski generalni konzul v Santiagu, M. de Ca-
zotte, ki ga je vkrcal na francosko vojnio ladjo Duguay-Trouin. 
Ladja je odplula iz Valparaisa 28. oktobra 1862. 

človek bi mislil, da bo zdaj mož miroval. Pa bi bil to znak, 
da ga še ni spoznal. Že na ladji, ko je po nekaj dneh prišel 
malo k sebi, je bil spet isti Orllie. Ko pa je po dobrem tednu 
opazil, da so mu lasje počeli spet poganjati - in to prav tako 
gosti in črni, kot so bili pred boleznijo - je s pripovedovanjem 
svojih dogodivščin in svojih načrtov zabaval vso francosko druž-
bo. Nenehno je poudarjal, da se pelje v izgnanstvo, da je nje-
govo pravo bivanje v Aravkaniji, kjer ga pričakujejo njegovi 
podaniki. 

Spet bi se zmotil, ako bi kdo mislil, da bo šel v južno 
Francijo, kjer je bil rojen in kjer je imel svojo službo in večino 
sorodnikov, šel je naravnost v Pariz, prestolnico in obenem 
kulturno središče Francije. Tako se spodobi za vladarja Arav-
kanije. 

Tu je kmalu začel izdajati list z naslovom „Jeklena krona". 
Pa je list kmalu utihnil. Najbrž ni imel dovolj naročnikov; 
denarja pa tudi ne, da bi list sam zalagal, ž e leta 1863 je izdal 
svoje ..Spomine", še istega leta je izdal ..Manifest". V njem 
opisuje možnosti obogatitve na obsežnih aravkanskih predelih. 
Nadebudnim in denarja željnim Francozom nudi mastne službe 
v tej svoji ,,Novi Franciji". 

Trkal pa je tudi na vrata in srca oblastnikov. Hotel je 



vzbuditi pri njih zanimanje za te dežele v primitivnem stanju. 
Pokazati jim je hotel svojo zavzetost, da bi posredoval tem 
narodom evropsko civilizacijo in višjo kulturo. Poleg svoje kul-
turne zavzetosti pa je v isti sapi oblastem dal vedeti, dai pri-
čakuje od njih denarno pomoč. Saj bo imel neprecenljive za-
sluge za to bodočo francosko kolonijo. Morajo razumeti, da ga 
tudi propaganda za to njegovo snovanje veliko stane. 

Koliko je bilo odziva na to njegovo trkanje na trda člo-
veška srca, nikjer točno ne piše. Po vsem videzu si je moral 
v Parizu oskrbeti kakšno zaposlitev, da se je preživljal. 

Do leta 1865 ni kakšnih posebnih poročil iz njegovega iz-
gnanstva. Tega leta pa se je zopet znašel v nemajhnem proble-
mu moralnega značaja. Sv. oče je namreč izobčil iz Cerkve vse 
francoske prostozidarje. Izobčenje je zadelo tudi njega. Takoj 
je pisal v Vatikan in prosil, da bi ga razrešil izobčenja, češ 
da je pripravljen izstopiti iz framasonske lože. Sv. oče mu je 
razrešitev kmalu poslal in ga pomiril v njegovem strahu pred 
pogubljenjem. 

Zdi se, da prva leta svojega izgnanstva - če ta leta smemo 
tako imenovati - ni imel pravih in zlasti ne petičnih privržen-
cev. Bil je namreč v precejšnji denarni stiski. Le tako moremo 
razumeti njegovo nujno prošnjo na francoski senat, naj mu 
dodele dosmrtno penzijo. To prošnjo je vložil leta 1867. Penzija 
naj bi se izplačala tudi za ves čas nazaj od 5. januarja 1862, 
ko so ga čilske oblasti prijele in mu onemogočile izvrševati 
njegovo kraljevo poslanstvo, Poudarja, da je vse žrtve dopri-
našal v prid Francije in v prid tudi Aravkanije, ki naj bi po-
stala francoska kolonija. 

Istočasno s takšnimi poskusi, da bi si zagotovil ugodnejše 
življenje, pa je stalno pridobival med svojimi poznanci somiš-
ljenike in jih skušal navdušiti, da bi skupno napravili načrt, 
kako osvojiti Aravkanijo. Končno je le našel človeka svojega 
kova v osebi M. Planchu-ja. Dogovorila sta se in se brez veli-
kih priprav 8. februarja 1869 vkrcala na ladjo Oneida. Ko so 
pripluli v Buenios Aires, sta se po suhem spustila v notranjost 
kontinenta. 

Ako bi končno zadeva uspela in bi opisovali življenje mo-
gočnega kralja, bi vsekakor kazalo opisati v vseh potankostih 
to zares ahasversko tavanje po argentinskih pampah in nepre-
glednih šumskih predelih; v nevarnostih in pomanjkanju več-
krat, kot sam veliki apostol sv. Pavel. Tako pa bomo kar pre-
skočili nekaj tednov in ju dohiteli šele ob vhodu v Patagonijo, 
v mestecu Carmen ob reki Negro. Tam sta se malo odpočila 
in se naslednjega dne zgodaj napotila v smeri proti Kordiljeri. 245 



Skoro bi tega dne končalo za vedno njuno potovanje. V 
gozdu sta namreč naletela na skupino Indijancev, ki ju niso 
poznali. Brez tolmača jim niti Orllie ni mogel jasno obrazložiti, 
kdo sta in kaj nameravata. V indijanski skupini nihče ni znal 
dobro špansko, z nekaj indijanskimi besedami, ki jih je Orllie 
dotedaj obdržal v glavi, pa jim ni mogel ničesar dopovedati, 
že je bilo na tem, da jima poženejo puščice skozi srce, ko v 
bližini zahrza konj in se pokaže skozi vejevje velika postava 
poglavarja Lemunao. 

Poglavar se je takoj spomnil, da je pred nekako desetimi 
leti videl nekje to mogočno frizuro in dolgo brado, ki obdajati 
ta bledi in skoro nežni obraz. Spomnil se je celo, da je tedaj 
našel tega človeka v družbi velikega poglavarja Quilapana in 
da sta bila prijatelja. Indijanci so takoj razumeli: ne puščice 
v srce, marveč največjo pomoč, ki dobremu prijatelju gre. 

Orllieja je zazeblo Dri srcu, ko je pomislil, kaj bi bilo, ko 
bi mu takrat na ladji ali pozneje ne počeli poganjati lasje. 
S plešo do ušes bi ga namreč po desetih letih niti sam zlomek 
ne razpoznal. Odkar je bil razrešen od izobčenja, je včasih 
molil. Pomislil je: morda me je tudi to rešilo. 

Lemunao ga je priporočil poglarvarju Reuque-Cura. Ta ga 
je nekaj dni gostil v svoji hiši, nato pa ga je pospremil preko 
Kordiljere in mimo- Lonquimaya povedel vse do Mapu, indi-
janske naselbine, kjer je bil center Quilapanove moči in vsega 
njegovega političnega snovanja. 

Quilapana ni bilo doma. Bil je na obhodu okoliških pogla-
varjev, ki so bili z njim vred uporniki proti čilski oblasti. Do-
govarjali so se, kie naj bi napravili veliko zborovanje, da se 
skupno pogovore, kako bi se uspešno uprli čilski vojski in utr-
dili svojo oblast na lastni zemlji. Ko sta se Orllie in njegov 
ppremljevalec že odpravljala k počitku, je Quilapan z močno 
skupino mapuških Indijancev prihrumel na veliko dvorišče med 
kočami. Orllie se je hitro pogladil po bradi in pritrdil trari-
lonco preko čela, da bi se v čim večjem dostojanstvu predstavil 
poglavarju, šel mu je nasproti na dvorišče in v svetlobi lune 
stopil predenj. Quilapan ga je takoj spoznal, ga objel in vzdig-
nil od tal z lahkoto, kakor bi dvignil otroka. Vsi ostali pa so 
skupaj s poglavarjem z bojnim krikom pozdravili gosta, svo-
jega kralja. 

Med došleci so bili tudi trije poglavarji iz bližnje okolice. 
Vsi so posedli okoli ognja v glavni koči. Med postrežbo so 
takoj pričeli z neuradnim posvetom. Quilapan je povedal, da je 
bila večina poglavarjev za to, da se napravi veliko zborovanje 
ob reki Perquenco v nižinskem toku, kakšnih 12 km severno 



od Lautara. Mislijo, da bi bil ta kraj celo za sedež kraljestva 
najprimernejši, ker bi se tako laže pritegnili vsi prebivalci na 
zazpadni strani: Galvarinio, Traiguen, Chol-Chol, Angol, Puren 
in drugi. Planinci pa bi vendar ne imeli predaleč. Quilapan je 
s spoštovanjem vprašal Orllieja: 

,,Kaj pravi naš kralj?" 
Orllie malo pomisli in s poudarkom na vsaki besedi odgo-

vori: 
,,Idealno. Le en pomislek imam odnosno eno vprašanje: 

Ali ne bo ta kraj prenevaren, ako pride do kakšne izdaje? 
V ta razmeroma lahko dostopni kraj imajo lažji dostop tudi 
špijoni " 

„Tudi nekateri poglavarji so izrazili ta strah," pravi Qui-
lapan. ,,Zato smo vse ukrenili, da bodo vsi okoliški kraji moč-
no zastraženi. Pa tudi v oddaljenejše kraje smo že razposlali 
predstraže." 

„Se pravi, da je že vse organizirano. In kdaj nameravate 
imeti to zborovanje?" se pozanima kralj. 

„ Po jutrišnjem zgodaj zjutraj. Bolj oddaljeni bodo morali 
že jutri na pot." 

„Veseli me, da me je sreča pripeljala semkaj v tem odlo-
čilnem trenutku naše zgodovine. Z veseljem se bom tudi jaz 
udeležil zborovanja." 

Bila je že polnoč. Nekaterim se je videlo, da jih spanec 
obvladuje. Tedaj se je Quilapan dvignil, se priklonil kralju 
in rekel: 

„Kralj in njegov spremljevalec sta utrujena od dolgega 
napornega potovanja. Prav tako smo utrujeni mi, ki smo ves 
dan okrog drveli. Jutri bo še dovolj časa, da se o vsem do 
potankosti pogovorimo. Predlagam, da gremo k počitku." 

Brez besede so vsi vstali in usmerili korake vsak k svo-
jemu konju. Tudi kralj se je dvignil in bil vesel, da se je 
ta premik izvršil, še preden bi se utegnil prevrniti s pručice. 

Medtem ko ti v Mapuju počivajo, moremo skočiti malo 
proti jugu, do Toltena. Tjakaj je namreč že pred precej časa 
prenesel sedež pomirjevalnih operacij polkovnik Cornelio Saa-
vedra. Poznamo ga že iz Los Angelesa, kjer je poskrbel arav-
kanskemu kralju za tako vzvišeno osebo zares malo primerno 
stanovanje. Tedanje srečanje s kraljem pa mu je v njegovi 
službi kljub vsemu veliko služilo. Spoznal je namreč, da je 
svojo službo zanemarjal, ker je pustil vnemar vse dogajanje 247 



v notranjosti Aravkanije. To je hotel popraviti. Zato se je pre-
selil v Tolten, da bi imel te preproste prebivalce gozda bliže 
ob sebi in bi mogel imeti z njimi stalne stike. Tudi svojo tak-
tiko do Indijancev je zelo spremenil. Ni jim več govoril z viš-
ka, marveč jih je z iskrenim dialogom skušal prepričati, da jim 
upornost ničesar ne koristi, dočim bi s sodelovanjem z oblastjo 
mogli zelo izboljšati svoje življenje. Na podlagi teh razgovorov 
so se mu prenekateri poglavarji s svojimi redukcijami približali 
in se pokazali pripravljene za sodelovanje. Tudi Lemunao, ki 
je tiste dni rešil življenje vsiljivemu kralju, je že prihajal na 
sestanke s polkovnikom, še vedno pa je bil neukrotljiv mo-
gočni poglavar Quilapan, ki je vodil junaške rodove, kateri so 
pogosto napravili izpade na argentinsko pampo ali pa na čilsko 
stran do Lautara in naprej proti zapadu. 

Tedaj pa se je kot piš vetra pričela širiti preko gozdov 
Aravkanije novica, da je kralj Orllie spet med njimi. Skriv-
nostno je šel ta glas od ust do ust, jasno pa nihče ni povedal. 

Polkovnik Saavedra je hotel priti na jasno. Naročil je ofi-
cirjem in podoficirjem, naj za poglavarje in indijansko ljudstvo 
napravijo nočno zabavo, kjer naj bo na razpolago veliko opoj-
ne pijače. Pomešajo naj se mednje. Ko bodo Indijanci že opiti, 
naj izvlečejo iz njih resniooi o Orllieju. Tako je s popolno go-
tovostjo zvedel resnico o Orllieju. Hotel pa jo je tudi izvabiti 
iz njih na dostojnejši način. 

Naslednjega dne je sklical veliko zborovanje Indijancev. Po-
zval je vse navzoče, naj povedo, kaj vedo o prihodu Orllieja. 
Dolgo časa se ni nihče javil k besedi. Končno pa je vstal Le-
munao in jasno povedal, da je on sam tiste dni pomagal Or-
llieju, da je prišel varno v Quilapanovo območje. 

Cornelio Saavedra je še isti dan s svojim polkovnim šta-
bom napravil načrt, da bodo prodirali proti notranjosti Arav-
kanije istočasno od dveh strami: od Toltena proti severu in 
od Purena proti vzhodu. Občasno je razpisal visoko denarno 
nagrado za tistega, ki bo izročil oblastem Orllieja živega ali 
mrtvega. 

Kralja Orllieja so uporni poglavarji še vedno smatrali za 
svojega tokija. Zato mu je Quilapan zjutraj takoj po zajtrku 
predložil vse načrte. Ves dopoldan in še popoldan po kosilu 
sta skupaj z najbolj vidnimi in sposobnimi poglavarji študirala 
možnosti odpora in morda zmagoslavnega pohoda proti čilski 
vojski. Orllie je poudarjal, da spričo tako pičlega in primitiv-
nega orožja ter tako pomanjkljive priprave ne bi bilo pametno 

248 preveč hiteti s splošnim napadom. Vendar je bil odločno za to, 



da se naslednjega dne zborovanje v Perquencu vrši, kakor je 
bilo predvideno. Namigaval pa je, da morda le pride pravočas-
no pomoč od zunaj. Navdihnil je vsem navzočim občutek, da 
zadeva v redu poteka. Že je v mislih tudi pripravljal navduše-
valni govor, s katerim bo na zborovanju vžgal navzoče pogla-
varje iti ljudstvo. 

Tedaj pa se je začul galop konjev. Preden je Quilapan 
stopil iz hiše, da bi pogledal, kdo se približuje, so že trije 
jezdeci pridivjali na dviorišče. Bili so poglavar Reuque-Cura 
in dva spremljevalca. Hoteli so govoriti na samem s Quilapa-
nom in Orlliejem. 

Spremljevalca je poslal Lemunao iz Toltena k imenovane-
mu poglavarju, ker je pač računal z možnostjo, da ima gosto-
ljubni dobričina Orllieja še vedno pri sebi. Temu pa se je 
zdela zadeva tako važna, da ju je pospremil osebno prav do 
Quilapana. 

Lemunao je hotel opozoriti Quilapana in kralja samega, da 
je razpisana visoka nagrada za kraljevo glavo. Zato je poslal 
ta dva zaupna moža,, ki sta bila o vsem poučena. Vsi peteri so 
smatrali, da bi bilo najpametnejše, ako se Orllie čimprej umak-
ne iz dežele, ostali pa organizirajo zborovanje, kakor je bilo 
zamišljeno. 

Orllie je še istega dne z močnim spremstvom odšel na 
potovanje. Preko indijanskih predelov so mu pomagali razni 
poglavarji in prijatelji. Ko je bil že iz njihovega območja, se 
je napotil s svojim sopotnikom proti Bahia Blanca, kjer se je 
vkrcal na ladjo Patagones, ki ga je odpeljala v Buenos Aires. 
Tu se je naravnost čudil, da ga niso slovesno sprejeli kot kra-
lja. Takoj je razbobnal o svojem pohodu v Aravkanijo po ča-
sopisih La Prensa, La Tribuna in La Nacion. Nato pa je odšel 
v Montevideo, kjer je čakal na ladjo za Francijo. 

Takoj naslednjega dne po odhodu Orllieja so imeli pogla-
varji in mnogo drugega indijanskega ljudstva pod vodstvom 
Quilapana ogromno zborovanje v Perquencu. Nekateri so se 
navduševali za takojšen napad na čilske postojanke in utrdbe. 
Previdnejši pa so svetovali, naj se za splošen napad malo boljše 
pripravijo, zlasti ker morejo upravičeno pričakovati, da bo kralj 
poslal pomoč od zunaj, kakor jim je obljubljal. Bili pa so tudi 
ti za to, da napravijo kakšen manjši izpad, zlasti pa naj v pla-
ninskih in gorskih krajih pripravijo močne zasede, da bodo 
zmožni uničiti še tako močno sovražno skupino, ki bi si jim 
upala približati. Za ta previdnejši način vstaje je bil tudi 
Quilapan, ker je bil še vedno prepričan, da Orllie ni govoril 
v prazno. Skupaj z ostalimi poglavarji je bil uverjen, da bo 249 



pomoč odzuinaj prišla v najkrajšem času. Zato je to mnenje 
obvladovalo. Kmalu za tem zborovanjem so bili posamezni spo-
padi s čilskimi silami. V glavnem pa so se Quilapanove oboro-
žene skupine povlekle proti Kordiljeri in bile pripravljene na 
obrambo. 

Medtem ko se je vse to dogajalo v notranjosti Aravkanije, 
se je sumljivo sprehajala ob obali nasproti Lebu francoska boj-
na ladja D'Entrecasteaux. Kaj je delala ta ladja toliko časa 
tamkaj? 

Menda imajo prav tisti, ki jo povezujejo z obljubami, ki 
jih je Orllie dal Quilapanu pred zborovanjem v Perquencu, češ 
da bo prišlo iz Francije orožje in vojaštvo, da se bodo uspešno 
borili proti čilencem. Morda so imele celo kakšno osnovo go-
vorice, da je bil sam Napoleon III. povezan z Orlliejem in bil 
pripravljen dati mu vojaško pomoč. 

Spričo takšne možnosti je razumljiv nasvet polkovnika C. 
Saavedra vladi, naj pridružijo čimprej Aravkanijo ostalemu čil-
skemu narodu. ,,Le tako," pravi, „bodo prenehale nore aspira-
cije kakršnihkoli tujih pustolovcev." In pravi v tej noti celo 
konkretneje: „Kdo ve, če ne računa (namreč Orllie) s kakšno 
posebno zaščito, ki je niti ne slutimo!" 

Ko se je Orllie povrnil v Francijo, je spet pričel s svojo 
običajno propagando tako pismeno, kakor ustmeno. Njegova 
..Jeklena krona" se je spet pojavila, na jugu Francije v Mar-
seilleu. Ustvaril je primerno okolje, da je začel vzbujati zau-
panje. Celo> dva precej močna denarnika je že ujel na svoje 
limanice: Mahon de Monhagan in Jacobo Michael. Tadva sta 
mu najela dve ladji, Pride of the Ocean in Aurora, da bi z 
njima prepeljal ogromno prtljago, ki bi jo v glavnem onadva 
nakupila, in pa seveda njegovo kraljevsko spremstvo. Upravi-
čeno je hodil ponosno po ulicah koizmopolitskega in sofističnega 
mesta Pariz. 

Pa to dobro počutje ni dolgo časa trajalo. Kajti opolnomo-
čeni diplomatski zastopnik čilske vlade, Blest Gana, ga je po 
glavnih časopisih Francije začel razkrinkavati, dokler ga ni do 
kraja razgalil pred francosko javnostjo. Vse je padlo v vodo. 
Tudi obe ladji, čeravno sta ostali na površini vode, mu nista 
več služili. 

Vsi ga pa le niso zapustili. S pomočjo nekaterih prijateljev 
in somišljenikov se je aprila 1874. spet napotil proti Aravka-
niji. Seboj je vzel precej osehnie prtljage, poleg tega pa živila, 

250 poljska orodja in celo tri zaboje orožja in municije. 



V Buenos Airesu je vso prtljago naložil na majhno dvo-
jambornico Pampita in se usmeril skupaj s tremi trgovci proti 
Patagonesu. Od tu je nameraval prodreti v notranjost Patago-
nije in Aravkanije. 

Pa so bili spet računi brez krčmarja. Ko je namreč pristal 
v mestu Bahia Blanca in se ponosno sprehajal po glavni ulici, 
mu je prišel nasproti polkovnik Murga, kateremu so se pri pri-
či zbudili spomini na leto 1871, ko je tega človeka srečal v hiši 
poglavarja Lemunaca. četudi je to pot hodil z veliko krajšo 
brado, s pristriženimi lasmi, z očmi, prikritimi s črnimi očali, in 
se je ponosni Orllie skril pod preprosto ime Juan Prat, je vse 
drugo značilno za »francoskega kralja" še vedno ostalo. Murga, 
prepričan, da gre za isto osebo, je napravil uradno zaslišanje, 
čeravno mu ni mogel stoodstotno dokazati, da se pretvarja, 
ga ni pustil proti Patagonesu brez svojega agenta, kateremu 
je izročil zapisnik zaslišanja. Polkovnik Bosch v Patagonesu je 
prebral zapisnik in brez ponovnega zaslišanja prepričal Orllieja, 
da mu ne kaže drugega, kakor da se spet povrne, odkoder je 
prišel. 

Spet v Parizu, še vedno kralj. Zdaj šele se je domislil, 
da mu je ves čas nekaj manjkalo in da mu morda prav zaradi 
te pomanjkljivosti ni uspelo. Dvor. Kraljevi dvor. Na to bi 
moral že zdavnaj pomisliti. 

To pot se ni pokazal niti preveč zahtevnega. Svoj dvor je 
instaliral na ulici Lafayette v departmaju, ki se mu je poznal 
vsepovsod zob časa. Sredi največje sobe je dal postaviti prestol, 
na obe strani pa vrsto sedežev. Tu so se dnevno zbirali okoli 
Orllieja njegovi ministri, ki jih ni bilo malo; kajti, imel je 
zasedene vse listnice in včasih celo koga brez portfelja. Tu 
je sprejemal v avdienco visoke pa tudi manj visoke osebnosti, 
navadne svoje privržence, pustolovce, radovedneže, predvsem pa 
neštevilne upnike. 

Njegov komornik Antonio Gimenez de la Rosa je imel na 
drugi strani svoje vizitke jasno natisnjeno: ^Vojvoda sv. Va-
lentina! Član univerze v Smirni in član raznih drugih znan-
stvenih ustanov!" Obdan s takšnimi kapacitetami je seveda tudi 
Orllie pridobival na svojem ugledu. 

Takšna monarhistična fikcija je marsikoga preslepila, da 
se je ujel v nastavljeno zanko. Darovi so nekaj časa kar dovolj 
pogosto prihajali. Tako se je brez težave mogel vzdrževati ves 
ta kraljevski aparat. 

Vendar je Orllie mislil na možnost, da bo gorečnost mnogih 
kmalu popustila. Do tega popuščanja bi utegnilo priti kaj kma- 251 



lu, ako bi se praktični stiki z Aravkanijo porazgubili. Zato je 
hotel utrditi povezavo z dobrotniki in sodelavci s tem, da jim 
je podeljeval plemiške naslove. 

Dal je kovati lastne novce svojega kraljestva. Res, da ti 
kovanci niso nikdar videli Aravkanije. Vendar je bilo v Parizu 
in vsej Franciji dovolj radovednežev pa tudi gorečih numiz-
matikov, ki so hlastali za takšno novostjo. 

Prav tako se je uveljavil z redom „Južne zvezde", čigar 
statut je dal v precejšnji nakladi tiskati in zunanji znak odli-
kovanja v najboljši pariški dekorativni delavnici napraviti. S 
temi odlikovanji ni prav nič štedil. 

Bil pa je Orllie vendar toliko pošten, da se ni zadovoljil 
s samo fikcijo. še vedno mu je lebdela pred očmi prava Arav-
kanija. Poleg tega pa je bilo vedno bolj čutiti, da darovi poje-
njavajo, odlikovanja več ne vlečejo; posojila na račun bodoče 
„Nove Francije" pa so se kmalu popolnoma ustavila. Na drugi 
strani pa so upniki vse bolj pritiskali. 

Notranje hrepenenje po svoji kraljevini je krepilo njegovo 
vedno bolj rahlo upanje, da mu bo končno- le uspelo uveljaviti 
se v Aravkaniji. To vrenje v njegovi notranjosti ga je gnalo 
proti jugu. V početku leta 1876 ga spet najdemo v mestu 
Montevideo. Ko pa so od tamkaj pluli proti jugu, jih je neurje 
prisililo, da so se vrnili v Buenos Aires. Ni mu bilo lahko, še 
preden je utegnil vnovčiti trgovinske predmete, ki jih je pri-
peljal seboj, so ga zasledili njegovi upniki, ki jih tudi tamkaj 
ni manjkalo. Padli so po njem in mu vse odvzeli. 

Ni čudno, da ga je vse to potrlo. Njegovo že itak rahlo 
zdravje se je zrušilo. Ni bilo govora, da bi se v takšnem stanju 
napotil v Aravkanijo. Tako se je v januarju 1877 za vedno 
poslovil od Južne Amerike. Vozovnico so mu plačali nekateri 
francoski rojaki, ki so tedaj tamkaj bivali. 

Izkrcal se je v Bourdeauxju. Z ladje so ga odpeljali na-
ravnost v bolnico. Ko je toliko okreval, da je mogel potovati, 
je odšel v domači kraj k svojemu nečaku Adrianu de Tounens. 
S pomočjo prijateljev je na občini dobil skromno zaposlenje, 
da ne bi bil v preveliko breme nečaku, ki se je sam moral 
boriti, da je svoji družini priskrbel vsaj znosno življenje. 

Kljub skromni zaposlitvi in bolehnosti Orllie ni klonil. Slej 
ko prej se je zavedal svoje kraljevske veličine, čeravno je nje-
govi sodobniki niso znali upoštevati. To notranje prepričanje 
mu je vlivalo dovolj življenjske energije, da je še vnaprej sno-
val in pisal. Tik pred njegovo smrtjo je izšla njegova zadnja 

252 knjiga: ,Araucanie". 



19. septembra 1878 je ta namišljeni kralj Aravkanije in 
Patagonije za vedno zatisinil oči. Od vseh zapuščen in v naj-
večji revščini se je preselil v večno kraljestvo, ako je le pra-
vočasno zahrepenel po njem in se uklonil pred večnim Kraljem. 

Smrt je bila zares skromna. Svojci so pač poskrbeli, da je 
bil dostojno pokopan. Nobenemu sorodniku pa ni padlo v glavo, 
da bi njegovo smrt obešal na veliki zvon. Tudi nečaku mons. 
Adrianu de Tounens, katerega je Orllie stalno pridobival, da bi 
ga nasledil, ni prišla kakšna podobna misel. Sploh se nihče od 
sorodnikov ni hotel vmešavati v Orlliejeve kraljevske zadeve. 

Tako bi vsaka misel na Aravkanijo in Patagonijo v druži-
ni pa tudi v francoski javnosti utegnila zamreti. Celo njegove 
knjige, grb, zastava, kraljevski prestol in vse ostalo bi se moglo 
kmalu znajti med staro šaro. Da se kaj takega ne bi dogodilo, 
je Orllie pravočasno voskrbel. V tem oziru je 25. januar 1862, 
ko ga je intendant C .Saavedra v Los Angelesu ukazal vreči 
v temnico, izredne važnosti. 

Tedaj je namreč v prepričanju, da bo naslednjega dne ustre-
ljen, ob medli luči, ki je prodirala skozi špranje stene, napisal 
svoj kraljevi testament. V njem je v prvi vrsti določil svoje 
nasledstvo. Najprej je točno določil, po kakšnem redu so sorod-
niki upravičeni potegovati se za kraljevi prestol. Potem pa je 
raztegnil možnost nasledstva praktično na vse osebe, moške in 
v posebnih primerih tudi ženske. Edina zahteva je bila, da so 
bili navdušeni za Aravkanijo in Patagonijo in da so za to 
kraljestvo imeli kakšne zasluge. Spričo možnosti, da ga bodo 
naslednjega dne ustrelili,, je že takoj določil svojega prvega 
naslednika v osebi Gustava Aquiles Laviarde D'Alsena, ki ga 
je že poprej povzdignil za dednega kneza Ancasa. 

čeravno naslednjega dne ni bil ustreljen, marveč je še 
veliko let sam osebno poskušal ustoličiti se v sami Aravkaniji, 
je vendar ta testament obveljal tudi ob njegovi smrti. Tako 
je bil prvi njegov naslednik imenovani Laviarde pod imenom 
Aquiles I. Ta je vladal vse do 1902. Sledili so mu: Antoine 
II. (Dr. Antonio Hipolito Gros), ki je vladal le dobro leto. Za 
njim je zavladala njegova žena Laura Teresa I. Za njo njun sin 
Bernard pod imenom Jacobo Antonio III. Od 1951 pa visi kot 
Damoklejev meč nad Aravkanijo in Patagonijo Felipe Boiry. 
Nihče od teh pa ni od blizu videl svojega kraljestva. 

Zanimivo bi bilo pospremiti vse te odličnike skozi leta nji-
hovega kraljevanja; občudovati imenitne naslove, ki so jih de-
lili na levo in desno in z njimi osrečevali nemajhno število 
nabuhlih francoskih in celo angleških glav; študirali praktično 253 



Vrednost kolajn, s katerimi okrašeni so mnogi ponosno dvigali 
glave po pariških ulicah; pogledati pa tudi v prazne žepe tistih, 
ki so za čast potrošili več, kot bi po pameti zmogli. Vse to 
in še marsikaj, kar se je v zvezi z Aravkanijo in Patagonijo 
dogajalo v zadnjem stoletju v Parizu in po vsej Franciji, je 
vsekakor zanimivo. 

Pa nismo tako radovedni. Dovolj nam je, da smo si neko-
liko* ogledali simpatičnega Orllieja, ki se je marsikdaj pokazal 
junaka in se je za svoj ideal znal tudi žrtvovati. Tudi njega ne 
bomo več spraševali, kaj je pravzaprav nameraval. Ali je zares 
hotel ustanoviti „Novo Francijo" in tako poriniti Aravkanijo 
in Patagonijo za en korak nazaj od stanja, ki so ga že dosegli 
čilenci in Argentinci, neodvisni od Španije. Ali je nameraval, 
kar si mu le malokdo upa prisoditi, pomagati iskreno tem prvot-
nim prebivalcem Južne Amerike, obdržati se na. svojih nogah, 
razviti svoj jezik in svojo kulturo. Ako bi bil to njegov cilj in 
bi uspel, bi ga mogli proslavljati kot največjega pobornika za 
dosego človekovega dostojanstva in človeških pravic v moder-
nem svetu. 

Vsekakor je Orllie kljub vsem svojim pomanjkljivostim osre-
čil veliko src in nekatere še vedno osrečuje, človek to globoko 
občuti, ako se sreča v sredi Pariza z go. Sofie Muras, ki je 
daljnja sorodnica prvega kralja Aravkanije. čeravno vsa sklju-
čena zaradi revmatizma in umsko zaradi arterioskleroze skoro 
izgubljena, tej starki blizu devetdesetih let oči veselo zableste, 
ako ji omeniš Orllieja ali karkoli, kar je on doprinesel v prid 
po nečem nejasnem hrepeneče francoske družbe. Solza veselja 
se ji skotali po gubastih licih. Starka se zamisli in uživa. 



JOŽE RANT 

O P R O Z O R N O S T I 

„Nekje je stvarnost prozorna" 
(Vinko Rode, o. h., s. 84) 

Ko so mi prinesli Rodetovo zbirko, me je takoj pritegnil njen 
naslov, hkrati pa sem skoro nehote vzkliknil: Saj je vsa stvar-
nost prozorna. 
Medtem ko sem užival nad branjem Rodetovih pesmi, so se mi 
tam nekje ob robu zavesti misli jele prepletavati. 
Ali je res vsa stvarnost prozorna - za vsakega človeka, ki je 
res tak? To se pravi: ki je zmožen bistvene človeške dejavnosti? 
In to vsaj v tistih (redkih?) trenutkih, ko človek nekje v pra-
globini svoje biti zasluti, da je vsaka stvar več kakor samo 
tista stvar? Ali res samo „srce presega vsakdanjost" (Rode, 67)? 
Pravimo: ne ljubimo, česar ne poznamo. Toda ali je sploh 
mogoče razumsko spoznati (in dokazati) to, kar je preko našega 
izkustva in razuma, če tistega nekako vnaprej ne ljubimo? Kaj 
ne pravi sveti Janez, da, kdor ne ljubi, ne more spoznati Boga? 
Ali to velja tudi za ne-nadnaravno ljubezen? Ali je ta dana 
vsem? In v kakšni obliki? 

1. Vprašanje po temelju. 

»Skrivnost domuje v meni, 
izven mene - v svetu. 
A čut skrivnosti je v sorodu 
z Bogom" (Rode, 65). 

J. Leclercq sodi, da so nekatera mnenja - kljub marsikaterim 
zmotam - dejansko doprinesla pomembne prispevke; npr. fran-
coska sociološka šola to, da danes nobeden več ne taji dejstva 
nravnosti (ali celo etičnosti) kot človeku svojskega. Nekaj po-
dobnega bi se lahko reklo tudi o dejstvu religiozne vede. 
Priznati dejstvo še ne pomeni soglasnosti v poskusih, kako to 
dejstvo razložiti ali celo utemeljiti. 
Tomaž Akvinski je trdil (1,1,2), da se nanašajo na Boga vsi, 
ki se sprašujejo po zadnjem transcendentalnem tvornem in smo-
trnem vzroku vse ustvarjene, urejene in prigodne stvarnosti. 255 



Mnogi danes iščejo takšen „vzrok" predvsem v človeku, ki bi 
naj bil kot tak znamenje. Drugi se sprašujejo, če človek kot tak 
vzbuja vprašanje o tem, če je znak za kaj. Nekateri govorijo, 
kot da bi šlo za ,,nekaj več" v človeku, za nek ,,plus". Spet 
drugi spominjajo na Avguštinov „intimus intimiori meo". 
To globino, zgoščenost, zaslutim morda v spoznanju bitja kot 
takega, ali v ,,skrajnem izkustvu" človeškega bivanja«. Ali s tem 
ne prihajamo že do religioznega izkustva in vprašanja po njem? 
Morebiti je zato H. Fries opredelil (religiozno) vero kot „člo-
vekov odnos do temelja njegovega bistva, bivanja in smisla". 

2. „Sveto" je na našem bregu. 

,,Življenje je raztegnjeno 
na dva bregova; 
netvarni breg 
je komaj dojemljiv" (Rode, 82) 

Pred časom je izšla knjiga z eseji večih avtorjev o tim. „Sve-
tem" („he Sacre", Pariz, Aubier, 1974), ki je za francosko 
sociološko šolo osrednji pojav (fenomen) vernosti. Izraz „Sveto" 
je bržkone vzet iz krščanskega izročila, le da kaže na sodobno 
dvojnost glede religiozne vere: po eni strani spoštovanje, po 
drugi dvom. Izraz dejansko razodeva sodobno ovedenje, da gre 
za pomen, ki ga nima ne razumsko-znanstvena (racionalna) go-
vorica ne pogovorni jezik. 
Znano je mnenje R. Ottoa in Van der Leeuwa, da je Sveto „Po-
polnoma Drugo". Mircea Eliade kaže, da v tem ni tako jasen, 
a vztraja na tem, da bo Sveto vedno resnična stvarnost, ki je 
nasprotna posvetnemu (profanemu). H. Bouillard sodi, da je 
bistveno važno to, da ne istimo Svetega s posvetnim - a tudi 
ne z Božjim! Sveto je prvina posvetnega, ki ga človek doživlja 
kot pojmovno in pomensko posredništvo svojega razmerja do 
božjega. 
Govorjenje o Svetem prihaja od tod, ker je naše izkustvo bož-
jega posredno. Osebe, obredi, kraji, predmeti, so posredniški 
in s tem imajo orodno vlogo med človeškim in božjim. Poleg 
tega pa so popolnoma na človekovi strani, ne na božji. Le 
tako je Bog res transcendentalen. 
Nekateri vztrajajo na tem, da je Sveto ,.popolnoma drugo", ker 
so prepričani, da na ta način zavarujejo posvetnemu lastno no-
tranjo vrednost. Toda „cdtujuje" absolutizacija Svetega, ne pa 
božja transcendenca! Sveto je prvina posvetnega, v kateri (ver-
ni) človek prepozna božjo prisotnost in s katero izzraža svoj 
odnos - pa odnos vsega posvetnega - do stvarnosti (ali nad-
stvarnosti) božjega. Sveto je „razsežnost drugega, notranjega 

256 svetu" in potemtakem imanentno (A. Vergote). 



ANDREJA DOLINAR H R O V A T 

BUENOS AIRES 

Sončnice (olje) 



Južna pokrajina ( a k r i l i k o ) 



3. „Bog je mrtev ..pa človek ..., pa narava" 

„Kdo je tako nečloveško pahnjen 
v brezno, brez dna, 
da more z mrtvim glasom 
izničiti noč?" (Rode, 53) 

Gotovo vsi imamo v spominu boleče Nietzschejevo „veselo ozna-
nilo", da je Bog umrl. V skladu z nihilističnim gledanjem mno-
gih njemu sodobnih, je komaj pol stoletja kasneje M. Foucault 
zapisal: „č lovek je umrl ,kot oseba', ker se je spremenil v 
predmet (spoznanja; op. avt.) in se s tem reifioiral (postal reč; 
op. avt.)". Skoro istočasno se je podobno izrazil E. Fromm, v 
nekakšni parafrazi Nietzschejevega vzklika. Niti dvajset let za-
tem pa že mnogi mislijo, da tudi ,.Narava je umrla . . . ubili 
smo jo!" 
Nekateri sodijo nekoliko pretirano, da je v drugi polovici dvaj-
setega stoletja skoro izkustveno dokazano, kako brez božje po-
dobe tudi človekova podoba obledi, izgine, zdrkne globoko pod 
to, kar bi morala biti, in v tem padcu potegne s sabo vso 
naravo. 
V začetku stoletja se je človek vsedal na božji prestol. Danes 
se skuša otresti pekla in besov, ki ga mučijo v življenju člo-
veške družbe in v zavesti (ali vsaj v podzavesti) posameznikov. 
Pred dvajsetimi leti - pomislimo na hippieje in študentovske 
buke leta 68. - se je človek še zatekal v naravo, kot da bi 
bila mati, ki se neprestanoma in neizčrpno razdaja; danes pri-
čenjamo čuvati naravo, kot da bi bila nebogljena sirota ali 
o vela starka. 
Posamezniki, narodi, narodne skupnosti, vse človeštvo išče svojo 
identiteto, „svojo podob o". Sprašuje se, kje najti mero in mejo 
skoro avtonomnemu „tehničnemu razumu" (ratio technica), da 
ta ne bi bil „protinaraven". še tako prepričani eksistencialisti 
(bitnostnjaki) o tem, da ni nikjer ne človeškega bistva ne ne-
spremenljive narave (tudi če bi taka spremenljiva narava bila 
„tehne" in zato človek „technites" ne „homo technicus", kot 
sodi npr. M. Granell), pričenjajo iskati nek temelj, ki bi naj bil 
vsaj navidezno tak. Pomislimo s tem v zvezi na nezadostnost 
celo H. Bergsonovih tirn. kulturnih funkclonalizacij, ki pravza-
prav ne bi bile nič drugega kakor neke vrste splošno sprejeto 
umevanje določenega kulturnega območja o vesolju pa o človeku 
in Bogu. Ali moremo govoriti z zadostno filozofsko podlago o 
človečanskih pravicah, ne da bi sprejemali naravno pravo (ius 
-naturalizem; primer C. S. Ninos v Argentini)? 
človek zgolj človeško ne more najti Boga razen po stvareh in 
v samem sebi. Za to pa mora najti samega sebe kot del - in 
morda vrh in višek - vesoljstva. Vrh in višek, ker ima le on 
zmožnost, da si zamišlja in ustvarja prispodobne (simbolične) 
sestave: o svetu; o sebi; o tem, kar bi naj bil temelj njegovega 257 



zmerom bolj človeškega bivanja in bistva, in ki daje vsemu 
zadnji pomen in končni smisel. 

4. Znotraj (imanenca) ali onstran (transcendenca ali oboje 
v prozornosti (transparenca). 

,,0, praznik polne prisotnosti -
v prosojni svetlobi vsebiti -
si li ugasnil v črno brezno vsemirja? 
In vendar Skrivnost diha 
v srcu" (Rode, 32-33). 

Recimo, da sprejmemo pomen Svetega kot začasno (delovno) 
podmeno in ga priznamo kot prvino posvetnega, to se pravi, 
kot popolnoma imanentno. S tem pa ostaja nerešeno ne le vpra-
šanje o božji transcendenci, amoak tudi o hkratni imanenci 
in transcendenci. 
Zaradi tega nekateri rajši pričenjajo govoriti o transparenti, 
prozornosti, prosojnos^ti. že Teilhard de C Sardin je zapisal: „Ti-
sti-Ki-JE, ni ne tukaj ne tam, zakaj višine, na katerih biva, 
niso nedostopna gora, marveč bolj globoko območje stvari. 
Skrivnost sveta je, koderkoli uspemo videti, da je vesolj stvo 
prozorno". 
Prozornost je tretja razsežnost, ki je drugi dve ne izčrpate, in 
ki jo nahajamo natančno v sredi med prvima dvema. Prozornost 
je lastnost bitja, po kateri se v njem in po njem razodeva trans-
cendenčnost. Sicer v marsičem oporekani L. Bonhoeffer je to 
precej krepko izrazil takole: ,,Bog sredi sveta v onstranstvu". 
Do neke mere bi smeli misliti, da temu pomenu prozornosti od-
govarja celo K. Jaspersova ,,imanenca transcendentalne zavesti". 
Kar se zdi gotovo, je to, da gre tu za novo in neodvisno ka-
tegorijo, s katero izpovedujemo božji odnos do sveta. Kategorija, 
ki bi ne bila ,,a priori", temveč ,,a posteriori". 

Kaže, da je takšno mišljenje nujno teologiji, če hoče 
vztrajati na zakramentalnosti. Zakrament - kot enota 
,,napetosti" med dvojnim območjem stvarnosti (božje-
človeško; večno-zgodovinsko) - je ,,kraj", na katerem 
se razodeva transcendenca v imanenci in po njej. Za-
krament ima svoj delež v obeh območjih, a ni ne eno 
ne drugo, marveč nekaj tretjega. Tako izgine napetost 
med svetim in posvetnim, namesto nje pa dobimo celo-
sten pogled na obe območji, v katerem se vse posvetno* 
razodeva kot Sveto v samem sebi in po samem sebi. 
Sveto, ki ni Bog, pač pa njegova (razodeta) navzočnost. 
(L. Boff) 

Ko govorimo o prozornosti, ne smemo misliti, kot da vidimo 
nekako ,,skozi", kot da bi bil Bog nekje „zadaj" za vsem. Gre 
za neke vrste ,,zgoščenost" vesolja in človeka, vse stvarnosti, 

258 ki se tako razodeva kot nekaj več, kakor to, kar se na prvi hip 



zazna. To pa zaradi tega, ker je v njem nekaj večjega, ki pa 
je toliko nad stvarmi, da ga nič ne more obseči. A edino, kjer 
je to za človeka mogoče, je v njegovem prostoru in času, oz. 
v stvareh, ki „ustvarjajo" njegov prostor in čas, pa v prostorih 
in časih reči, ki obstajajo samo po človeški dejavnosti. 

5. Prispodobnost (simboličnost) 
,,Za nas je svet prevedena skrivnost 
v nekaj bežnih podob in besed" (Rode, 84) 

Izraz ,,simbol" prihaja od ,,symbalein". Pomeni: skupaj mečem, 
skupaj postavljam, zedinim, kar je ločeno; odtod: prispodab-
ljam, tolmačim, razlagam. 
Potemtakem je simbol bit, ki se nanaša na drugo bit, na pod-
lagi neke podobnosti med obemi biti. 
Platonska in novoplatonska šola sta govorili o ločitvi (horismos) 
med čutno-izkustvenim tukaj in pojmovno-razumskim (noetič-
nim) onkraj. Marsikdaj je to pomenilo dualizem (gnoza, mani-
hejci), a ne še v prej omenjenih šolah. Zato podoba, ki deleži 
na prapodobi (arhetipu), more biti znak te prapodobe. Tako bi 
bil ves čutni svet (v celoti in v vseh svojih delih) simbol, zna-
menje, podoba vsega nevidnega in duhovnega. Takšno govor-
jenje seveda zahteva soodgovarjajoče ontologije ali metafizike 
simbola. 
Za prvo dobo krščanstva je bil simbol (zakrament) izključno 
izpovedovanje nevidne odrešilne stvarnosti. V visokem srednjem 
veku so splošno doživljali zemljo kot ,,vestigium Dei", ker da 
je ustvarjena od Boga. Romanticizem 19. stoletja se je povrnil 
k srednjemu veku podobnem pojmovanju - in to še zdaj po-
gosto videvamo v literaturi. 
V fenoinenološko-opisnem pomenu gre v simbolu le za funkcio-
nalen odnos, po katerem se formalno stvori simbol kot tak. 
(Temu teologi dodajajo še druge kategorijalne določitve iz ver-
skega življenja in filozofskega razmišljanja.) 
Za racionaliste je simbol le „znak", ,,znak za pojem", „funkcio-
nalna podoba". Mislijo, da je pojem (oz. pomen) bolj natančen 
kakor simbol. Kar je do neke mere res v znanosti. 
Kaj pa če gledamo „vso bližnost stvarnosti"? 
Postavimo, da je formalno simbol izrazna funkcija, ki jo more 
imeti vsako (ustvarjeno) bitje. A simbol kot tak ni nekaj, ki 
je tam in se ga najde. Simbol spada v svet odnosov. Bit, ki 
ima simboličen odnos, pa ni sama nekaj simboličnega, ampak 
nekaj stvarnega, svetnega. 
Odnos, po katerem se simbol stvori, ni v stvari kot taki. Po-
trebno je človeško delovanje, ki stvari „doda" ta odnos. Toda 
to človeško delovanje ni svojeglavo. Ima temelj za to v naliki 
(analogiji) bitja in v pomenu-smislu, ki je svojski vsemu ustvar-
jenemu kot takemu. 



Kaže kot da dozdaj še ne bi bilo druge metafizične utemeljitve 
simbola kot v platonski metafiziki. To je seveda za prenekatere 
sodobne popolnoma nerazumsko (iracionalno). Toda: ali bi bila 
sploh mogoča znanost, če bi hoteli zavreči vse, kar ima pla-
tonskega, in česar ni malo? Znanost more predpostavljati, ne pa 
(do neke mere) filozofija. Ta pa lahko išče podlage za simbo-
lično gledanje v platonizmu ali pa v aristotelsko-tomističnem 
nauku o analogiji bitja. Ali pa išče novih poti in. utemeljitev. 
Na primer, novo razumevanje simbola, kot veljavne zmožnosti 
spoznanja, vključuje tudi notranji uvid (intuicijo) ali estetično 
gledanje ali umetniško (estetsko) in versko (religiozno) izku-
stvo (R. Guardini). 
Simbol (predvsem zakramentalen) je srečanje med stvarnim ob-
močjem onstran človeškega območja in osebnim območjem člo-
veka. Zato se simbolično mišljenje ne vsklada z metafizičnimi 
razlikovanji in dualizmi, temveč uhaja iz te omejenosti. 
V simbolu nikoli ne gre za tukaj ali onstran, pa tudi ne za ima-
nenco ali transcendenco. Vrednost simbola je prav v tem, da 
preseže ti dve nasprotji, ki odgovarjata metafizičnim teorijam 
o dveh svetovih. Simboličnost ali prispodobnost ni ne ta svet 
ne drugi; ne eno ne drugo. Je: ,,eno v drugem" ali ,,drugo 
v enem" (E. Cassirer) • ali morda bolj slovensko: „drug v dru-
gem". 

6. Torej razvidnost? 
»Negibni oblaki 
se vendar pomikajo ( . . . ) 
v tem prosojnem trenutku" (Rode, 78). 

Grški izraz za razviden je »enarges". Korenina je ,,arg", od-
koder latinski „argentum" (srebro). Razvidno je torej: kar ble-
šči, kar je vidno zaznatno, kar bode v oči, kar je ,,tarča". 
Ogenj je po svoji naravi viden. A ni viden, če je za kakšno 
zapreko (npr., za hribom), razen s pomočjo primernih sredstev 
(npr., z zrcali). Ali pa je viden po dimu, ki je naravni znak -
seveda za človeka, ki pozna ,,vzročno razmerje" med ognjem 
in dimom. 
Vsako bitje - s tem, da je - , je v sebi razvidno. (A ne nujno 
vidno, razen če gre za snovno bit.) Bog je torej sam v sebi 
razviden, če res biva. Ali pa je razviden za človeka? 
Neposredni in nekako vnaravni predmet človeškega spoznanja 
je to, kar je čutno zaznatno. Toda človek ima tudi zmožnost 
tvoriti pojme in prispodaibljati (simbolizirati). Potemtakem ima 
tudi zmožnost, da to, kar dojame s čuti, spozna kot obstoječe, 
kot bitje, kot bit. (Vsaj od Grkov sem, do zadnjih sodobnih 
»klasičnih mislecev", kot sodijo nekateri, seveda z važnimi do-
prinosi filozofov različnih dob.) 

260 Kar je lahko razumljivo in skoro neizogibno sprejemljivo v čut-



nem svetu, postane zagonetno, ko skušamo preiti od bivanja 
stvari do bivanja Stvarnika. Vendar če - in v kolikor - prizna-
vamo veljavnost ,.vzročne povezave" v čutnem svetu (in toli-
kor bolj, če v območju človeške logike, kljub temu, da se je 
ta v teku časa delno spremenila; oz. razvila), potem ni tako 
nespametno (nerazumsko) niti ne neizkustveno, ako po analogiji 
(naliki) sklepamo nekako takole: 
„Bog ,razloži' obstoj sveta, ki je (božji) učinek; torej Bog je." 
Svet je sredstvo, ki pripomore, da dokažemo božje bivanje. In> 
to zadošča! Seveda pa je težko umeti svet kot božji učinek. 
Zakaj če ga uvidevam kot učinek, s tem še ni rečeno, da že 
poznam njegov vzrok. Celo (in predvsem) neotomisti zelo vztra^ 
jajo na tem, da mnogi pogosto zahajajo v to zmoto. Odkriti, 
da je nekaj učinek, pomeni samo to, da se sprašujem po nje-
govem vzroku; in pa to, da sem zmožen dokazati veljavnost tega 
spraševanja po vzroku. 
č e bi hoteli strogo sklepčnost, potem bi moralo razmerje uči-
nek-vzrok izražati nujno in neposredno vzročnost. O tem seveda 
ni govora. 
Navsezadnje je važno le to: Biti učinek ne pomeni biti vzrok. 
To se pravi; ne pomeni čiste istovetnosti, istosti. 
Odkod vprašanje po istosti? Gre za prva načela (aksiome), ki 
jih sicer mnogi sodobni ne priznavajo kot taka. Toda kljub 
temu, da srednjemu veku očitajo analogično uporabo vzročnosti, 
sodobni gradijo skoro vso znanost na ti nanovo odkriti analo-
gičnosti (naličnosti). 

Smo skoraj v nekem čudnem paradoksu: Kolikokrat se 
zoperstavlja logika analogiji ali digitalnost (s korenino 
v Booleovi matematiki) analogičnosti, kot da bi bili prvi 
dve edino veljavna metoda, postopek, tehnika (spoznanj-
ska in proizvodna). A prav teoretiki v informatičnih 
vedah vztrajajo na analogiji kot metodi za zgraditev 
sistemskega vidika znanosti in celo ves vesoljski dina-
mični proces razlagajo kot postopno zmerom bolj zaple-
teno sintezo, ki nahaja sorazmerno razlago samo z ana-
logično zgrajenimi sestavi. 

Najprej logika: č e sprejemamo tim. prva načela kot neke vrste 
notranje uvide na podlagi splošnega izkustva, načela, ki so tako 
razvidna, da ni mogoč noben dokaz zanje (čeprav bi morda 
izključili s sodobnimi načelo o izključitvi tretjega: A je A ali 
ne A) ; čeprav bi šli do Humeovega skepticizma in bi zavračali 
tvorni vzrok - vsaj umske razlike med vzrokom in učinkom ni 
mogoče tajiti, č e pa razumsko ves svet pojmujemo na podlagi 
prispodobnosti in nalike kot učinek, potem je jasno, da zaradi 
obeh omenjenih prvih načel ne more biti hkrati in pod istim 
vidikom vzrok. 
Nato analogija: Svet - in predvsem človek - sta potemtakem 
nekaj naravno bleščečega; kar pritega nase; kar kaže nase; kar 
bode v oči; ,,tarča" - ki pa ni cilj! Ves svet in predvsem človek 261 



v njem, je za človeka nenujna, prigodna in v-red-usmerjena (bolj 
kot urejena) stvarnost. Obe značilnosti kažete na to, da gre 
za to, kar imenujemo učinek. Tako določeni učinek pa kaže 
na njemu odgovarjajoči vzrok. To se pravi: nujen, od katerega 
izhaja vsa prigodnost (kontingenca), tudi če bi svet trajal od 
vekov (kar se Akvincu ni zdelo nemogoče, čeravno kaže, da 
ni v skladu s katoliškim naukom); in v katerega je vse stvarstvo 
v svojem razvoju usmerjeno (oz. bi moralo biti, v kolikor bi 
človek moral biti vedno bolj sposoben, da »nadomesti" trans-
cendentalni smotrni vzrok, nekako v smislu prvotne svetopisem-
ske naloge človeku). Prigodnost in dinamično gledana urejenost 
vesoljstva (v-red-usmerjenost) govorita o vesoljstvu kot ustvar-
jenem, še bolj pa o tem, da gre za »Misel, ki ne misli sama 
sebe, odvisne od Misli, ki misli sama sebe" (Lavelle). 
Toda človek tudi razmišlja o samem sebi in o vesoljstvu. In 
prav to razmišljanje ga vodi v prepričanje, da je njegova misel 
in vse njegovo bivanje pogojeno, prigodno, nekako »sposojeno". 
Tako se prepoznava v svojem bivanju - najbože zgolj mišljenje 
ali pa tudi udejstvovanie »navzven" - kot razvidno znamenje 
za zadnji, končni temelj svojega bivanja, bistva in smisla. 

7. Nalika (analogičnost) 
»Misel sloni na spokojni ravnini, 
duh pa išče v druga obzorja" (Rode, 79). 

Mnogi sodobni filozofi zavračajo metafiziko, ki bi slonela na 
pojmu bitja. Mislijo, da gre za nekaj, kar nima utemeljitve v 
stvarnosti. Pojem bitja vključuje pojem bistva in pojem narave, 
pravijo pa, da ni ne narave ne bistva v razvojnem stvarstvu. 
Toda nekaj je brezpogojno (absolutno) resnično: vse, kar na 
kakršenkoli način obstaja, je. Z drugo besedo: biva, je bit. 
Kaj nas vodi k čemu: bitje k biti ali bit k bitju? Vprašamo 
se celo več: ali je sploh mogoče priti do pojma biti, če poza-
bimo na bitje? 
Poznan je Heideggerjev poskus priti do nedoločenega bitja. A 
če bi tega hoteli iskati v človeški biti - ki je omejena, zgodo-
vinska, pogojena (Dasein) - , obstoji nevarnost, da bi izgubili 
»odprtost" do bitja. Takšna odprta pot do bitja je mogoča šele, 
ko presežemo (transcendentiramo) vse omenjene omejitve člo-
veške biti. Tako se nedoločeno bitje ne spremeni v nekaj od-
visnega, ki bi bilo spet bit, kar ravno ne bi smelo biti! Kaže, 
da je edina možna pot do nedoločenega bitja le k samostatnemu 
bitju. 
Ta težava se da premostiti, če sprejmemo ontološko razlikovanje 
in tim. analogijo (naliko) bitja. Omenjena bit deleži na bitju, 
zato se bitje biti razlikuje od biti. Jasno je, da omenjena bit 
ne more izčrpati vse (po)polnosti neskončnega bitja, ki bi bilo 

262 P° s ebi in v sebi. To seveda zahteva razlikovati med bistvom 



in bitjem. V ti razliki se kaže bitju lastna transcendenca. Pod-
statno bitje potem ne more več biti bitje biti, ampak je čisto 
bitje. Vsaka bit se nanaša nanj, a ono ni bit, ampak po sebi 
in v sebi. Zato nima nujnega odnosa do biti, je neodvisno, loče-
no od nje, brezpogojno (absolutno). 

Za mnoge je govorjenje o Absolutnem Bitju in odprtosti 
naše biti do tega Absolutnega Bitja preveč metafizično 
ali prerazumsko. Toda videli bomo še, kako tudi človeško 
splošno izkustvo pokazuje teženje po Absolutnem, čeprav 
mu tolikrat išče (in najde?) nadomestkov. Res je pa, da 
ta odprtost človeške biti do Absolutnega ni vedno izrecna 
niti jasna. Večkrat se zakriva pod različnimi vidiki: 
Resnica, etični Usmerjevavec, Lepota; pa tudi kot Sveto. 
Metafizični „čut" dojema Absolutno kot resnico, nravni 
„čut" kot nravnega Vodnika, estetski čut kot Lepoto, 
religiozni ali verski „čut" kot Sveto (K. Truhlar). 

Vse to razmišljanje temelji končno na istosti bitja s samim seboj. 
V biti bitje nikoli ne doseže popolne istosti s samim seboj, mar-
več le v samostatnem bitju. 
Celo več! Če ne bi obstajalo samostatno bitje, bi bitje ne bilo 
istovetno samemu sebi; niti bi ne bilo brezpogojno nasprotno 
nebitju; niti bi ne bilo temelj ali smoter. Z drugo besedo: Bitje 
bi ne bilo bitje; se ne bi razlikovalo od biti, ampak bi se ,.izgu-
bilo" v njej; namesto svojega bistvenega notranjega počela, bi 
imelo le svojstva bitja. A s tem bi se izgubila tudi bit, ker 
ta je le po bitju to, kar je; to se pravi: ker le po bitju bit je. 
V vsem tem sklepanju ima izreden in nenadomestljiv pomen 
nalika (analogija). Med bitjem, ki ga deleži bit, in podstatnim 
bitjem,, je bitje, ki ni ne deležno ne samostatno; torej je nedo-
ločeno. Te nedoločenosti bitja si ni mogoče zamisliti kot enovito-
kolikost, temveč kot odnos deleženega bitja do samostatnega 
bitja. 
Enotnost bitja, ki je svojska božji imanenci, spenja most nad 
tem breznom. In razlika v bitju, ki izraža božjo transcendenco, 
nas dvigne nad vse omejeno in nas vodi k Bogu. 
Nalika ima po vsem povedanem troje prvin ali troje stopenj: 
Začnemo s trditvijo, da gre biti bitje. Nato zanikamo (oz. pre-
sežemo) omejenost, kateri je podvrženo bitje v biti. Končno 
zatrdimo svojsko neskončnost samostatnega bitja. 
Tako pridemo do Bitja-Boga nekako kot do ,,coincidentia oppo-
sitorum" (N. Cusanus). Tako Bog nresega vse človeško spozna-
nje kot neskončna skrivnost, ki nam dopušča vse naše določitve 
in določevanja, a se skriva v temi nepoznanega! In prav to 
nepoznanje nas na najgloblji način druži z Bogom! 
Tomaž Akvinski v začetku svoje Teološke Sume prinaša- dva 
najvažnejša razloga proti božjemu bivanju: obstoj zlega in po-
manjkanje razvidnosti. Razrešitev obeh ugovorov je pravzaprav 
silo lahka, čeprav nas tukaj zanima le drugi ugovor. Pomanj-
kanje razvidnosti je b°lj dokaz za božje bivanje kot ugovor proti 263 



njemu; če bi bil Bog za človeka razviden, bi bil nam enak 
ali pa mi njemu, - in potemtakem ne bi bil Bog. 

8. Dejavna zaznamenovalnost (zakramentalnost) 
,,A čas se zgoščuje 
natiho 
v vseobsežnost brezčasja" (Rode, 77). 

V svojem delu ,,V znamenju človeka" dr. A. Trstenjak obde-
luje eno samo temeljno misel: človek je bitje znamenj; moderni 
človek, ki doživlja krizo svojega človeškega obstoja in dosto-
janstva, vidi postopno vedno bolj samega sebe kot simbolično 
bitje, kot znamenje in skrivnost. To človeško lastnost skuša 
Trstenjak opisati v treh stopnjah: simboličnost, semantičnost, 
zakramentalnost. 
Simboličnost (ali prispodobnost) odkriva človeško duhovnost in 
nesmrtnost. Semantičnost (pomenska zaznamenovanost) opozarja 
na človekovo vez z Bogom. Zakramentalnost (dejavna zazname-
novalnost) - ki je sicer krščanska oblika simboličnosti in se-
mantičnosti, a je vendar globoko zasidrana v človeški naravi -
pa nakazuje na to, kako skozi ,.vsako človeško dejanje lahko 
pronica božja moč". 'Po takem gledanju je lahko vsaka dobro-
hotna beseda zakrament, ki ga podeljujemo svojemu bližnjemu. 
.,Ves svet je kakor orjaški sistem zakramentalnih znamenj ( . . . ) 
ves svet je po teh znamenjih in v njih kakor koprena, pajčolan 
božji, za katerim je skrito njegovo ,v nedostopni svetlobi' bi-
vajoče božje bistvo, skozi katerega pa se nam vendarle prav 
to bistvo svetlika in proseva". 
Za človeka, ki zna zakramentalno gledati, ni na svetu nič več 
posvetnega; zsnj je vse ..sveto", in, če je katoliški kristjan, celo 
,.posvečeno", č lovek kot zakramentalno bitje srečuje Boga v 
vsem območju svojega dojemljivega udejstvovanja; ne živi več 
kot atom, v njem živi vse vesolje. 
Zakramentalnost človekove biti torej temelji na božji vsepri-
čujočnosti, ta božja vsepričujočnost pa je vsepričujočnost nje-
govega delovanja. 

9. In vendar Skrivnost! 
„a dno skrivnosti je zaklenjen hram!" 
(Rode, 84) 

Hebrejsko-krščansko razodetje govori o- tem, da je Boga mo-
goče spoznati: „s primerjanjem" (Ivlodr 13,5) se „nevidno ( . . . ) 
po delih spoznano vidi" (Rim 1,20). Pokorščina cerkvenemu 
učiteljstvu zahteva od katoličanov, da sprejmejo (verujejo po 
pokorščini, a ne z vedenjem!) možnost naravnega spoznanja Bo-

264 6 a i n c e l ° dokazov za božje bivanje. 



To možnost je prav lahko sprejeti, če upoštevamo, za kako 
omejeno možnost gre. Dr. A. Kukovica je v zadnjem Meddobju 
dovolj jasno pisal o tem: gre za človeka, ,,ki pravilno uporablja 
um", za vse druge je „skoro nujno" (moralno nujno) razodetje; 
gre za spoznanje a posteriori, to se pravi, po stvarstvu; ne gre 
za matematično ali fizično razvidnost. 
Ali drugače povedano: do božjega bivanja (in še bolj do do-
kazov zanj) pridemo le po prispodobnosti (simboličnosti) ali 
naliki (analogiji). 
Toda nalika, na kateri temelji naše spoznanje sveta kot zna-
menja, izključuje fizično vzročno vez. (Zato Tomaž Akvinski 
govori o „transcendentalnih vzrokih".) Potreben je nekak pre-
skok v metafizično sklepanje, (s čimer dr. Kukovica nehava svoj 
spis). To pa človeku ni tako tuje, saj tudi v znanstvenem svetu 
danes mnogi govorijo o „skoku" od pojavov (fenomenov) do 
znanstvenega izreka (izjave, povedi). Morda ima prav P. Chau-
chard, ko trdi, da je več skupnega znanstveniku in mistiku, 
kakor med tema dvema in filozofom. Filozof kaže, da se boji 
takih preskokov ali pa jih hoče dokazati. Ali pa je to^ zadnje 
mogoče? Odvisno je od tega, kako razumevamo človeško ra-
zumnost oz. kako razlagamo njeno delovanje. Kaj je bolj važno 
- in težje! - : sklepati ali dokazati možnost preskoka? 
Vse je odvisno od tega, če sprejmemo, ali ne, verjetje (torej 
ne še religiozno vero!), da je ves svet neke vrste znamenje: 
naravno, ne umetno in zgolj od človeka odvisno, čeprav ga 
samo človeška prispodobnost doume kot znamenje. Tako „ver-
jetje" je samo po sebi (objektivno) težko razlikovati od reli-
giozne vere, čeprav v poedincu (subjektivno) ne pomeni vedno 
zavestne oz. izrecne religiozne vere. 
Ali drugače povedano: Vesolje (pa človek v njem, z njim in 
„nad" njim) ima nek pomen, celo nek smisel: je znamenje 
Skrivnosti. Zato razumsko dokazovanje za božje bivanje, kot 
npr. Tomaževih petero poti, je veljavno le, če prej „razumsko" 
dokažemo veljavnost prispodobnosti in nalike (simboličnosti in 
analogičnosti) na podlagi človeškega izkustva, potem pa na tej 
podlagi filozofsko zaključimo, dai je vesolje znamenje, ki vse-
buje skrivnost našega bivanja, bistva in smisla - čeprav ta 
Skrivnost presega vse vesolje. 
Prispodobnost in nalika zahtevata razumskega delovanja. Torej, 
čeprav nas „srce" (v svetopisemskem pomenu) vleče k Bogu, 
čeprav z vsem svojim bitjem biti težimo k Bogu, le razum more 
uvideti, spoznati, dokazati veljavnost prispodobnosti in naliko-
vanja v bitju. 
V skoro metatehničnem svetu, kjer imamo pravzaprav opraviti 
samo s tehnično nad-naravo, ker je narava skoraj že izginila 
- čeprav se zmerom bolj močno oglaša preko znakov, ki nam 
govore o njenem izkoriščanju, zatiranju, uničevanju, in se po 
teh znakih nekako upira (E. Mayz Vallenilla) -, je celo laže 
priti do veljavnosti dokazovanja, ki bi slonelo na prispodobnosti 265 



in naliki, ker se pravzaprav vse znanstveno-tehnološko delovanje 
gradi na takem mišljenju. 

10. Vera z vedenjem. 
„še globlje, globlje 
v bistvo biti 
naj prodre oko notranje" (Rode, 65). 

V zadnjem Meddobju je dr. V. Brumen poročal o Dragi 86. Ome-
nja, da je prof. Niko Prijatelj razlikoval med čisto vero, vede-
njem, živo vero (ki je osebno prepričljiva, a ne more »dokazati" 
svojega položaja in svoje vloge v stvarstvu) in trdno vero (ki 
si omišlja, da je včdenje, in je zato krivična do drugače misle-
čih). 
Pravi Prijatelj, da vedenje ne izključuje vere; da je pa proti 
,,trdni" veri, ker si ta umišlja, da je vedenje; to se pravi: da 
je izjava resnična in da je vera v resničnost izjave razumsko 
utemeljena ali preverjena. K temu bi si drznil pripomniti: 

1. Ali govorimo o posameznikih (o konkretnih ljudeh) ali pa 
o dejstvu religiozne vere kot take, čeprav je ta zmerom le v 
konkretnem človeku, č e gre za prvo, potem smo pred moral-
nimi sodbami (ali pred znanstveno-psihološkimi izreki). Kaj pa 
če govorimo le o dejstvu vere z vedenjem v »idealnih pogojih", 
kot bi rekli znanstveniki? 
2. Dandanes niti znanost ne preverja (verificira) svojih izjav; 
večina sprejema le tim. negativno dokaznost K. Popperja in 
I. Lakatosa. 
3. Razumska utemeljenost more biti ali znanstvena ali filozof-
ska; jasno je, da ne gre za znanstveno. 
4. Razumsko^ sklepanje ne pomeni izključno razumskega delo-
vanja. človeški razum ni nekaj popolnoma nesnovno-enovitega 
(razen v strogo metafizičnem pomenu tistih, ki sprejemajo tim. 
duhovne zmožnosti duhovne podstati - duše); vsaj delovati člo-
veški razum ne more brez tvarnih »podgradb" (infrastruktur) 
in- brez snovnih podatkov. Ves človek - in vse v njem - sode-
luje pri spoznavanju in mišljenju. Ves človek razmišlja in do-
življa; sodi o svojih in splošno človeških doživetjih in se do-
življansko spoznava v izkustvu. M. Foucault pravi, da razum 
ni območje stvarnosti, temveč orodje, s katerim stvarnost razla-
gamo. Tako nastaja odnos vsakega posameznika do vesolja, ne 
ker bi bilo mnogo vrst razlag, temveč ker imamo zmožnost, da 
zaradi orodnosti našega razuma primerjamo različne zaključke. 
5. Vera (vsaj katoliška, če se ne motim) ne zahteva vedenja 
o tem, da so izjave, ki jih veruje, resnične; še manj, da so 
razumsko utemeljene. In to ne velja samo za skrivnost Svete 

266 Trojice ali Evharistije! 



Teologi, ki razčlenjujejo teološko vero kot dejanje (ne 
kot nadnaravno milostno naravo - habitus), pravijo, da 
razum ne pristane na razodeto (ne: razumsko spoznano 
in dokazano) resnico, ker da bi imel razvidnost za res-
nico, ampak ker ima »zadostne" razloge za to (credi-
bilitas), da more volji »ukazati", naj radovoljno (volun-
tarie) pristane (creddenditas). Če bi imel razvidnost, 
bi dejanje vere ne bilo svobodno in potemtakem še manj 
nadnaravno zaslužno. 

Mislim da, kdorkoli razmišlja, mora najprej dobro poznati, kaj 
sploh drugi o čem sodi, preden bi nekako a priori zavračal to, 
kar niti ni sporno. 
V zvezi s tem se mi zdi premalo natančno, ko dr. Kukovica 
trdi, da je »predpogojna zahteva, da more človek sprejeti božje 
razodetje" to, da po naravnem umu spozna božje bivanje. To 
velja za teologijo ali katoliško filozofijo! V konkretnem človeku 
velja eno ali drugo: če priznam božje bivanje na podlagi filo-
zofskih (razumskih) dokazov, ne morem istočasno imeti vere 
(ne naravne ne nadnaravne) v božje bivanje, ker: 1. imeti filo-
zofske dokaze in priznati njih veljavnost ne pomeni še religiozne 
vere (ki ni samo vedenje!); glede tega je pomemben Pascalov 
vzklik: »ne bog filozofov, ampak Bog Abrahama, Izaka, Jako-
b a . . . " . 2. nadnaravna vera je božji dar in je »po oznanjenju". 
Takšna predhodna zahteva po naravnem razumskem sprejetju 
božjega bivanja, kot pogoj za sprejetje nadnaravnega razodetja, 
se mi zdi podobno protislovna kot luteranski nauk o upraviče-
nju po veri: če verujem, sem upravičen; a kako bom imel vero, 
ki je milostni božji dar upravičenim, če pa še nisem upravičen! 

Nekaj podobnega je tudi Marxov prehod iz »kraljestva 
suženjstva" v »kraljestvo svobode". (K temu bi lahko 
dodali še njegove »znanstvene" napovedi, katere pa ne 
samo da se niso nikoli spolnile, ampak so dejansko dokaz 
proti »znanstvenemu" socializmu; npr., nobena sedanja 
komunistično-socialistična država ni prešla v diktaturo 
proletariata (beri: partije) iz kapitalizma, ampak včasih 
skoraj iz fevdalizma, začenši s Sovjetsko Zvezo.) 

Za prenekatere »filozofske" napovedi in zahteve bi smeli reči, 
da so podobno (vsaj, in celo, samsebi!) protislovne. 
6. Trdna vera bi bila mogoča v tistih, ki so prepričani, da 
/majo za svojo vero »zadostne" razloge. Tak bi bil primer kak-
šnega teologa ali filozofa ali morda znanstvenika, pa tudi kak-
šnega človeka z bolj »dognano" vero. Toda ta trdna vera - v 
pristno vernem človeku - nikakor ne bi mogla biti krivična 
do drugače mislečih. Najprej zaradi tega, ker pravzaprav nihče 
ne ve, če res je veren. Koliko jih je, ki pravijo, da so brez-
verci, a njihovo življenje izpričuje religiozno gledanje in odlo-
čitve: npr. revolucionarec, ki se popolnoma preda svojemu cilju. 
Potem pa tudi, ker človek s trdno vero mora vedeti, da vera 267 



ni le zadeva razuma ali volje ali čustev, pa tudi ne zgolj 
milosti. 
Seveda nekateri govorijo o tem, da, kdor ni veren, je nekako 
nezrel, nezdrav, pomanjkljiv. Npr. Lain Entralgo sodi, da je 
Picasso imel svojo predreligiozno dobo takrat, ko je slikal na 
istem obrazu več obrazov-izrazov; s tem hoče povedati, da je 
religioznost neke vrste smisel za celoto, celotnost, celostnost. 
Drugi menijo da, kdor shizofrenično razlaga Rohrschachov test, 
nima tistega celostnega gledanja, ki ga zahteva npr. psihološki 
strukturalizem: vidim hišo, a ne rečem: ,.Deset oken, dvoje 
vrat, pet tisoč opek i td . . . . " , ampak: ,,Hiša". Vse to ne pomeni, 
da, kdor nima religiozne vere, je ali manj človeški ali dušev-
no bolan; (tudi pristno religiozne osebe imajo lahko nevrotično 
osebnost, celo svetniki!), č e bi pa ,,per absurdum" res bilo kaj 
takega, potem bi človek s trdno in pristno vero do takšnih 
osebnostih nikakor ne mogel biti krivičen, (da bi jih moralno 
dolžil ali jih smatral za nezrele). Kvečjemu bi smel izraziti 
svoje nerazumevanje, da kdo drugi ne prihaja do iste odločitve 
kot on sam. 
In dejansko bo nujno zmerom tako. Za vernega človeka bo 
vedno težko razumeti, kako da drugi ne verujejo; neverni bo' 
kljub svojemu najboljšemu razpoloženju zmerom težko razumel, 
da kdo more biti veren. Zakaj tako? Morda le zaradi tega, 
ker tako verni kot neverni mislita, sta prepričana, da sta v neki 
„posesti resnice". Trditi, da neverni nima vedenja o svoji neveri, 
je prav tako skrajno, kot trditi, da verni ne more imeti vedenja 
o svoji veri. Seveda pa prav to dejstvo da misliti. Vprašanje 
je, če je zaradi tega potrebno in pravilno, premakniti problem 
iz območja (zgolj) vedenja v območje (zgolj) izkustva (brez 
vedenja). 

11. Vera brez spoznanjskega procesa? 

,,Vse k luči teži! 
Smo metafizična bitja?" (Rode, 85). 

V Dragi 86 je prispeval par razlikovanj tudi dr. Stres: reli-
giozno nadarjeni in znanstveno dovzetni (za katere je vera zgolj 
verjetje); „verjamem" (ki ni ne vedenje ne religiozna vera) in 
„včrujem" (religiozna vera in njen bolj ali manj dognan iz-
raz) ; osnovna in krščanska vera (v kateri ni najpomembnejše 
varovanje). 
Stres sodi, da, če Bog je, se je treba zanj odločiti; do njega 
„ni mogoče priti z nekim spoznanjskim procesom"; ne pripelje 
do njega „neka nujnostna ( . . . ) verižna povezava vzrokov-po-
sledic". „ č e Bog je, je resničnost, ki ne more biti objektivna, 
ne more biti predmet in zato ga nujno dojamemo drugače (ne 
po spoznanju); odtod nova metodologija ali razčlenitev religioz-

268 nega izkustva". Znanstvena metodologija ni najbolj ustrezna 



(ali je sploh?) za reševanje teh vprašanj; „vsaka resničnost 
zahteva svoj lasten pristop", vera po religioznem izkustvu. 
Ker gre za navedbe, ki so zmerom delne, bom skušal o njih 
razmišljati posamič; potem pa o tem, kar mislim, da je dr. Stres 
z vsem hotel izraziti. 

1. č e bi šlo za strogo logičen spoznanj ski proces, ali bi potem 
človek sploh bil svoboden pred dejstvom vere-vedenja? Toda 
za to bi bilo treba sprejeti ontologizem ali Descartesove vrojene 
ideje. 
2. Razlikovanje med osebkom in predmetom v spoznanjskem 
procesu ni več splošno mnenje med sodobnimi filozofi. A skraj-
no razlikovanje med predmetom in resničnostjo (stvarnostjo) 
bi bil čisto navaden (in neresen) nominalizem, ki ga v takem 
pomenu zavračajo zahodni znanstveniki prav tako (ali vsaj toli-
ko) kot vzhodni ,,socialistični". 
3. Zamešavati objektivnost z reifikacijo je precej neznanstveno 
in še manj filozofsko. Ne morem drugače pojmiti, kot da dr. 
Stres sprejema ,,predmet" v spoznanjskem procesu in torej o b -
jektivnost" v znanstvenem oomenu (ali kakšnem drugem, če 
obstoji), ,,resničnost" Boga (v kolikor bi bila ta resničnost res 
taka, toda kako jo zaznati?) pa samo kot vsebino našega reli-
gioznega izkustva, ki bi seveda izključevalo (kakršenkoli?) spo-
znanjski proces. 
4. Stres trdi, da, ni mogoče priti do božjega bivanja z nekim 
spoznanjskim procesom. Morda je važen zaimek „nekim", ker 
bi to pomenilo morda, da bi bil kak spoznanjski proces, ki bi 
to dopuščal, č e ne bi bilo tako: a) Ali ne vključuje vsak odnos 
poedinca do drugih, do drugega in do samega sebe - tudi če 
bi bilo zgolj podzavestno delovanje ,,navzven" - neke vrste 
spoznanjski proces? Izraz ,,spoznanjski proces" ima silo obsežen 
pomen! b) Tudi če bi bila nadnaravna vera le po oznanilu, 
nikakor ne bi bila mogoča brez neke vrste spoznanjskega pro-
cesa, po katerem bi človek sprejel oznanilo, c) Tudi tim. osnov-
na vera (po kateri npr. sprejemamo kot stvarno resnično to, 
kar zaznamo po čutih), ni mogoča brez nekega ,,spoznanjskega, 
procesa". Razen če bi hoteli ta proces omejiti na izključno ra-
zumsko delovanje. A potem bi šlo za tako razumsko delovanje, 
ki bi pristajalo Descartesovi ,,misleči podstati", ne pa razumu 
kot ga pojmuje tako sodobno znanstveno gledanje kot npr. ari-
stotelslco-tomistična filozofija. 

12. Vera zgolj odločitev? 
„Polet želja v goreči objem ( . . . ) 
budi zavest 
globoko,tajnega sorodstva" (Rode, 85). 

Stres pravi, da, če Bog je, se je treba zanj odločiti. Kako pa 
vemo, da je? Kako se znajdemo pred tem, da se moramo odlo- 269 



čiti? Ali je res za religiozno vero v njeni »najnižji dognanosti" 
potrebna odločitev, - kakorkoli bi že izraz pomenil? 
Mogoče - tako se mi zdi - bi bila odločitev potrebna, če bi se 
božje bivanje človeku nekako »vsililo"; če bi božje bivanje 
človeka tako pogojilo kot npr. vidne reči zdravo oko ali glasovi 
zdravo uho. Mar ima človek nek poseben „čut" (za spoznanje 
brez spoznanjskega procesa) za božje bivanje? Če bi ga imel, 
ali bi smeli govoriti o odločitvi? 
Tudi če bi bilo resnično tako v najgloblji človeški stvarnosti 
(svetopisemsko »srce" ali Avguštinov „Inquietum est cor nos-
t r u m . . . " ali »neskončna želja" mnogih sodobnih), ali bi ne 
bil to, namesto »spoznanjskega" oz. »razumskega" ontologizma, 
,„izkustveni ontologizem"? In v takem primeru bi bila kljub 
temu potrebna neka mera, zavesti (precejšnja!) pa neka mera 
svobode (nemajhna!) brez katerih (kakršnakoli) vera ne bi bila 
človeški dej. Naj že gre za jamskega človeka ali sodobnega 
razumnika; naj gre za animista, teista ali ateista, ki sprejema 
le rastočo v-red-usinerjenost-vesoljstva, - odločitev za Boga, ki 
bi potemtakem bila predvsem zadeva človekove volje (kar je 
precej res!), ne more izključiti vsaj neke zavesti in torej delo-
vanja razuma. 
Mogoče bi kdo ugovarjal, češ da, gre tu za »zastarelo" gledanje 
tistih, ki (preveč) razlikujejo med duhom in telesom (a to raz-
likovanje je metafizično!), med razumom in voljo (a še sodobna 
psihologija razlikuje med obemi delovanji!), med osebkom in 
predmetom v spoznanju, med zavestjo in podzavesti o. Toda prav 
ta izključitev spoznanjskega procesa v odločitvi za božje biva-
nje poudarja in pretirava razliko med spoznanjem in odločitvijo, 
med spoznanjem in izkustvom. 
Recimo, da bi bila stvarna razlika med vsem navedenem. Toda 
kako bi človek kot tak - še bolj, če gre za »zrelega," človeka, 
razumnika ali filozofa - mogel priznati religiozno izkustvo, če 
ga bi do neke mere znanstveno ne »preveril" (da je; da je do, 
neke mere splošno; da je pristno; da ni svojsko samo nekaterim 
razvojnim stopnjam človeštva ali človečnostnemu razvoju posa-
meznika. . . ) , in bi ga potem na tej podlagi utemeljil s filo-
zofiji lastnimi dokazi (najsižebodi kakršnekoli zvrsti glede na 
filozofske struje ali na stališče posameznega filozofa). 
Seveda, če priznamo religioznost človeka na sploh kot znanstve-
no zadostno dokazano, potem je nujno, da se na nek način to) 
dejstvo javlja v poedincih. Kar bi se dogajalo po religioznem, 
izkustvu (ali po drugih izkustvih, ki bi ga v posameznikih ne-
kako »nadomeščali"). Toda: ali religiozno izkustvo (in religioz-
na vera) nujno zahtevata zavestno odločitev za Boga? Naravna 
religiozna vera, pa tudi »ljudska" nadnaravna vernost, je v 
poedincu (pre)pogosto proizvod okolja: družinskega, družbenega 
(bodisi skupin, v katerih se udejstvuje, bodisi družbeno-občilnih 
sredstev, katerim navadno slepo sledi). Kar poedinec dobi od 

270 takšnega okolja, je nekaj splošnih verjetij-gledanj in nekaj 



skupnih ravnanj-delovanj-dejanj, v katerih navadno ne sodi in 
se ne odloča, ampak jih doživlja kot del vsega tim. procesa 
socializacije (ki je skoro istoveten kulturizaciji). 
V odločitvi za Boga je torej mogoče govoriti o dveh zelo raz-
ličnih pomenih: 1. skoro nezavestno sprejetje v pretežno druž-
beno pogojenih osebnostih; 2. zavestna in svobodna odločitev 
v tistih, ki religijsko izkustvo prepoznajo kot tako in se po 
njem odločijo in odločajo ter se po novih doživetjih tega iz-
kustva v njem potrjujejo (ali ne). 

13. Samo „religiozno izkustvo"? 
,,A kaj naj občuti ubožec, 
ki je padel skozi rešeto 
verovanja" (Rode, 55). 

Skušam razumevati, kot da dr. Stres izključuje le spoznanjski 
proces, ki bi bil nujnostna verižna povezava vzrokov-posledic. 
Dandanes nihče več ne zagovarja takšnega pretiranega gledanja, 
niti v znanosti niti v filozofiji; in v filozofiji gotovo ne v po-
menu fizične vzročnosti. Že sem omenil, da, če filozofiji priznava 
kakšno vrsto vzročnosti (v zvezi z božjim bivanjem) - bodisi 
tvorno bodisi smotrno - ta vzročnost more temeljiti le na pri-
spodobnosti in naliki bitja. 
Pravim: če priznava kakšno vzročnost. Kdor prizna le religioz-
no izkustvo kot vir (temelj, osnovo, začetek, možnost . . . ? ) za 
religiozno vero, ali s tem tiho (tacite) in vključno (implicite) 
ne trdi, da je religiozno izkustvo „vzrok" za religiozno vero? 
(Razen, če bi morda naravnost istil religiozno izkustvo z reli-
giozno vero.) 
Toda odkod, religiozno izkustvo? Ali z drugo besedo: kaj je 
vzrok, počelo, vir religioznega izkustva? In še: kako se to 
religiozno izkustvo Javl ja" , kako ga človek „prepozna" ali p o -
živi" kot takega? 
Ali zagovorniki religiozne vere kot zgolj izkustva pojmujejo 
religiozno izkustvo v ontološkem (filozofsko-antropološkem) oz. 
metafizičnem smislu, ali v ontičnem? Vse kaže, da govorijo 
v ontičnem smislu. Ali mar s tem trdijo, da je vzrok, počelo, 
vir religioznega izkustva nekaj psihološkega ali družbeno-kul-
turnega? Kam bi nas pa to vodilo? 
Recimo, da zastopniki religiozne vere (kot istovetne z religioznim 
izkustvom ali kot njegovem nenujnem nasledku) skušajo iskati 
,,izvor" tega izkustva v neki splošni težnji, v nekem notranjem 
teženju, v neki neskončni želji ali pa v neki neizrazni smotr-
nosti vsega človeštva in vesoljstva. Spet sprašujem: ali gre za 
psihološko ali za družbeno-kulturno „izvornost", če ne celo za 
fizično (primer tistih, ki niso verni pa sprejemajo nek vesolj-



ski projekt)? Ali je potem takšno ,,izvornost" treba pojmovati 
ontično? 
Prvo vprašanje, ki se tu poraja, je potem tole: Kdo naj se 
ukvarja z religioznim izkustvom (in celo religiozno vero): samo 
znanost(i) ali pa tudi filozofija? in če tudi filozofija, ali samo-
analitična ali pa tudi struje, ki so še (?) metafizične? 
Religiozno izkustvo in (ali?) religiozna vera nikogar ne bosta 
privedli do odločitve za Boga ne kot ,,Resničnosti" in še manj 
kot osebnega Boga, če bi v tem izkustvu izključevali vsak s,po-
znanjski proces ali celo vsako umsko delovanje. 
Po vsem povedanem, kljub ugovorom in pomislekom, ni tako 
nesmiselno spraševanje po prispodobnosti in naliki bitjai. Gotovo 
manj kakor govoriti o „golem" religioznem izkustvu, ki, četudi 
bi bilo lastno vsem, ne bi vseh vodilo do ..odločitve" za reli-
giozno vero in bi potemtakem takšna vera bila ali „človeška 
zrelost" ali „posebna nadarjenost", z drugo besedo: milost. To-
da kaj bi to zadnje pomenilo v filozofskem smislu? Skorajda, 
bi rekel: nesmisel. 

čudno se mi zdi, da misleci, ki živijo v kulturnem (ali 
vsaj političnem) območju marksizma, ohranjajo tako 
mehanicistiČno gledanje na epistemološki problem vzroč-
nosti. Sodobni znanstveniki ne iščejo utemeljitev za svo-
je izjave na povezavi vzrokov-učinkov, vsaj ne v smislu 
tvornega vzroka. Znanstveno gledanje se je popolnoma 
spremenilo, kot da bi šlo za neke vrste prekucijo (re-
volucijo), v kateri znanost privzame nov vzorec (para-
digmo, model), če uporabimo izraz R. Kuhna. 
Mehanicizem 19. in prve polovice 20. stoletja je skušal 
reducirati vse na fizične pojave (fizikalizem), poudarjal 
je analizo in vztrajal na determinizmu. Sodobni siste-
mizem govori o zmerom večji zapletenosti (kompleksifi-
kaciji) in razširjenosti (ekspanzionizmu) vesolj stva, pou-
darja sintezo in vztraja na indeterminizmu (relativizmu) 
z dvemi značilnostmi: samoopravnost (feed-back) in, 
samsebi-enakostnost (homeostaza). čemu ne bi smeli te-
ga uporabljati v filozofiji, „servata servanda"? že pred 
leti je P. Chauchard pravilno trdil, da sodobna znanost 
(in tudi marksizem, v kolikor je v njem znanstvenega) 
nudi neprimerno več možnosti za razumsko (seveda filo-
zofsko) sprejetje božjega bivanja (ali vsaj nekega ve-
soljskega načrta-zamisli, ki je pravzaprav bistven tako 
marksizmu kot predvsem razodetim nadnaravnim ver-
stvom), kakor pa deterministično stališče o nespremen-
ljivih vzrokih-učinkih. Le da je treba malo dlje od zgolj 
znanstvene zamisli! Seveda še toliko bolj od laži-znan-

272 stvene. 



Južna pokrajina ( akr i l i ko ) 



Divje rože ( o l j e ) 



14. Iskanje ravnovesja? 
,,Zakaj se mi visokoleteČa 
misel - nehote 
sprevrača 
v navadno govorjenje?" (Rode, 103.) 

Poročilu o Dragi 86 je dr. Brumen dodal svoja razmišljanja, ki 
bi jih lahko označili z naslovom tega poglavja. Zaradi pove-
zanosti s tem, o čemer pišem, bi rad navedel nekaj Brumnovih 
misli. Nekaterim si bom drznil dostaviti nekaj pripomb. 
1. V veri ni hipotez (podmen), ki so zadeva znanosti. 
Res kaže, da v veri so le teze (trditve). S tem pa ni rečeno, 
da te trditve niso za znanost možnost za kakšne hipoteze, včasih 
zeio plodovite. Zgodovina znanosti je polna takih primerov 
medsebojnega vplivanja. Omenim samo dva, ko se je to zgodilo 
od vere na znanost, čeprav je mnogo obratnih slučajev. N. Cu-
sanus, ki je razmišljal o božjem bistvu, je svojčas menil, da 
je Bog kakor krog z neskončnim polmerom (radijem), kar bi 
pomenilo, da ne bi bilo mogoče določiti središče tega kroga, 
in na tej podlagi je (napačno) zaključil, da potemtakem zemlja 
ni nujno središče vesoljstva; to je vzpodbudilo N. Kopernika, 
da si je upal objaviti svoje delo. Leibniz je v pismu kitajskemu 
cesarju, katerega je hotel spreobrniti h krščanstvu, govoril o 
Bogu, ki je Eden, ki iz Nič tvori Mnogotero; ta Leibnizova 
uporaba novoplatonskega mišljenja je bil neiskan začetek bi-
narnega sistema v matematiki, ki je danes tolikšne važnosti 
predvsem v informatiki. 

2. Začetna vera je celostno in središčno doživljanje oz. izkustvo. 
Iz nje rastejo vse naše poznejše življenjske dejavnosti. 
3. Je razlika med religiozno vero (ki je svojevrstno dojemanje 
in doživljanje religiozne resnice) in teologijo. 
4. Tudi v religiozni veri je nujno govoriti o nekem spoznanju 
stvarnega. »Spoznanje nam pomeni neko na svojem področju, 
po svoje utemeljeno dojetje stvarnega". 
5. Osnovna vera se lahko razvije v svetovni (življenjski) nazor, 
ta pa se kaj lahko sprevrže v ideologijo. 
Opažamo, da se je prvo pogosto zgodilo. Glede na odvisnost 
od pretežnega poudarka na enem ali drugem območju, vidimo 
v hebrejski Bibliji in indijskih Vedah bolj religiozno gledanje, 
pri Grkih bolj estetsko-poetično, pri Konfuciju in Budi bolj 
etično. 
6. Celosten in središčen značaj je najbolj viden v religiozni 
veri, zato jo je tako težko ločiti od osnovne vere. Zaradi tega 
je tudi pojem religioznega izkustva zelo širok; po prof. Pri-
jatelju bi bil vsako dojemanje in priznavanje »vesoljskega pro-
jekta, ki je produkt vesoljske zavesti". 273 



Govorjenje o projektu (načrtu-zamisli) ali vesoljski zavesti je 
po eni strani zelo doloeilno in odločilno, po drugi pa hudo 
nenatančno, č e izraza umevamo v prvem pomenu, nas vodita 
(skoro?) do osebnega Boga; če v drugem, sta lahko samo 
hiperbolično označevanje znanstvenikov, ki ,,verujejo" v neko 
zmerom večjo imanentno v-red-usmerjenost, (čeprav bi mnogi 
zahtevali, da bi rekli: ,,verjamejo"). 
7. Religiozna vera je načelno dostopna vsakemu človeku. Če-
prav prof. Prijatelj pravi, da so nekateri bolj religiozno nadar-
jeni, dr. Brumen trdi, da je religiozna nadarjenost v neki meri 
v vsakem človeku, „ki ni religiozno povsem slep in neobčutljiv". 
Ali s tem dr. Brumen trdi, da je pomanjkanje religiozne vere 
v posamezniku ravno to: neka pomanjkljivost (defekt), seveda 
ontična ne pa moralna? 
Zakaj potem po drugi strani pravi, da je religiozna vera ena 
od avtonomnih oblik človeškega ravnanja in zadržanja pred 
stvarstvom? Ali so res nravnost, znanstvena zavzetost, estetsko 
izkustvo - avtonomna območja? Dr. Brumen sam trdi, da ,^rav-
nost temelji na neki religioznosti", kar še bolj poudarja v zvezi 
s krščansko vero in nravnostjo. Kaj pa, če človek prepričano 
trdi, da ni religiozno veren, pa je vendar morda celo zelo mo-
ralen? č e velja, da nravnost temelji (objektivno) na religioz-
nosti (čeprav v najširšem pomenu besede), potem bi nravnost 
v človeku, ki je res nraven (to se pravi, nekako absoluten 
v svojih odločitvah), verjetno bila (subjektivno) nepripoznana 
religioznost. 
To potrjuje tudi dr. Brumen, ko pripisuje celosten in središčni 
značaj, ki je lasten osnovni in religiozni veri, tudi nravnosti, 
ker prav ta značaj daje nravnosti tudi značaj obvezanosti. 
8. Zelo pomembni se mi zdijo dr. Brumnovi zapisi o razmerju 
med religioznim izkustvom, znanostmi in teologijo. 
Kljub vsemu povedanemu, imam dvoje pomislekov glede ne-
katerih trditev dr. Brumna. 
1. „ Vedenje sestavljajo povedi ali izjave ( . . . ) , ko smo jih še 
znanstveno preverjali ter jih imamo za gotovo resnične." 
Izraz ,,imamo za gotovo resnične" sicer omiljuje apodiktičnost 
gornje trditve. Ponavljam pa, da sodobna znanost svojih povedi 
(izrekov, izjav) nima za ,,gotovo resnične". Že to, da dr. Bru-
men pravi, da včasih mora znanost ,,prvo vedenje" popraviti 
ah spremeniti, kaže, da izraza ,,znanstvena gotovost" ali ,,znan-
stvena resnica" nista najbolj natančna. Znanstvena gotovost je 
kvečjemu verjetnost (probabilitas), znanstvena resnica je bolj 
podobnost resnici (verosimilitudo). 
2. V religiozni veri je najprej verjetje ali osnovna vera. Reli-
giozna vera pa ,,prinaša gotovost, ki osnovni veri še ne gre". 
Ta gotovost ni ne iz osnovne vere ne iz znanstvene utemeljitve, 
marveč iz „dojetja posebne lastne razvidnosti, ki jo prinaša 

274 religiozno izkustvo". 



Morda je to res. Todai: 1) Ta gotovost, ki prihaja iz religioznega 
izkustva, je torej subjektivna in je zato seveda absolutna (za 
tistega človeka; objektivno spoznanje je relativno!). 2) Ta goto-
vost torej ne more biti vera z vedenjem, o kateri govori prof. 
Prijatelj. Religiozno nadarjeni ima lahko absolutno gotovost o 
svojem religioznem izkustvu, a če se zaveda, da gre za „izde-
lek" osebnega izkustva, če je kolikor toliko objektiven (ali 
človeško zrel), si ne bo upal trditi, da je njegova gotovost enaka 
,,veri z vedenjem" v Prijateljevem pomenu. 

15. Religiozno izkustvo in „nova metafizika". 
,,Iz teka časa je nekdo otel 
za večnost 
bežne podobe, skrita čustva, 
v netvarni sij popolnosti!" (Rode, 82) 

Prepričan sem, da je za vsem tem razpravljanjem o veri, vede-
nju in verskem izkustvu glavno vprašanje tole: Ali ne gre 
v bistvu za to, da velika večina pravzaprav ne mara več govo-
riti o metafiziki? Toda ali sploh moremo mimo nje? 
Pred kratkim je v svojem eseju o ,,zadnjem" M"erleau-Pontyju 
S. Strasser trdil, da je Merleau-Ponty spremenil svoje mišljenje. 
Na kratko bi njegove trditve bile naslednje: Razlaga (herme-
nevtika) otipljivih reči, slišljivih besedi, vidnih zapisov pomaga, 
da odkrijemo, kako so po eni strani te reči, besede in zapisi 
izraz neke notranjosti; po drugi strani pa notranji „telos" teh 
reči, besedi, zapisov pomeni neko zunanjost, koncem koncev 
transcendentalno (radikalno) zunanjost" - Boga. Metafizika v 
človeku predpostavlja ,,notranjost", ta pa je ,,občutljiva" za 
zahteve radikalne zunanjosti. 
E. Levinas• govori o tem, da metafizika prehaja v novo dobo. 
Zelo prepričljivo je njegovo dokazovanje o tem, da se trans-
cendenca javlja samo v obliki „neskončne želje". S čimer pa 
ni rečeno, da bi ne smeli - in morali! - poskušati, da obstoj 
in veljavnost, upravičenost te želje tudi filozofsko dokažemo. 
Tudi če bi ta nova metafizika utemeljila trditev, da je pristop 
do božjega bivanja po religioznem izkustvu - kar se mi zdi 
pravilno - , to nikakor ne sme zanemarjati poskusov razmišlja-
nja in razumskega dokazovanja, č e bi tega ne sprejeli, v čem 
bi bilo naše stališče različno od Kantovega, po katerem bi bil 
človek nekako obsojen na to, da si zastavlja metafizična vpra-
šanja (metaphysica ut dispositio naturalis), na katera pa nikoli 
ne bo mogel dati odgovora z razumom (čistim), ampak le s 
„pametjo" (praktični razum)? Ta pamet je dejansko „volja", 
ta pa sama o sebi ne bo mogla nikoli vedeti, če je „dobra" 
ali ,,zla", če je izvolila ,,resničnost" ali „uitvaro". 
č e bi v religioznem izkustvu popolnoma izključili vsak spoznanj-
ski proces in predvsem vprašanje pa dokazovanje o veljavnosti 275 



in pristnosti religioznega izkustva, potem bi bila religiozna vera 
nujno omejena na nespoznanjsko in celo nerazumsko območje. 
Vera bi bila le zadeva »verskih nadarjencev"; toda ali ne bi 
marsikdo rekel, da so le »versko udarjeni"? Morda bi »živa" 
vera koga »pritegnila", ne pa prepričala; toda ali bi tak veren 
človek res bil priča za svojo vero kot popoln človek? 
Bržkone nikoli nihče ne bo imel religiozne vere po vedenju. 
Če pa ima vero, se ne more odpovedati temu, da bi si prizade-
val za to, da bi bila njegova vera čimbolj skladna z njegovim 
včdenjem. »Fides quaerens intellectum" velja še bolj kakor 
»Homo, animal religiosum". 
Doživeti skrajno izkustvo o tem, da je v človeku nekaj glob-
ljega; da je v vesoljstvu neka zamisel, ki se razodeva po zme-
rom večji usmerjenosti v nek red, s čimer vse stvarstvo dobiva 
svoj končni smisel; priznati veljavnost pa pristnost takšnega 
izkustva; - vse to vodi (nujno?) k pojmu prozornosti, ki vklju-
čuje zgoščenost in preobsežnost. In vsi ti pojmi ne morejo do-
biti nobene razlage-potrdila, ne da bi upoštevali in priznavali 
prispodobnost, naliko (in celo zakramentalnost). 
Tudi religiozno izkustvo ni nič drugega kot človeško izkustvo. 
čeprav bi v njem doživel vso globino človeškega bivanja in 
bistva, čeprav bi v njem doumel svoj končni smisel - nikdar 
ne bo to izkustvo drugačno kot izkustvo Svetega. To se pravi: 
zmerom bo na našem bregu, ne v onstranstvu niti onstranstva; 
z našimi zmožnostmi, ne z božjimi; zmerom bo človeško iz-
kustvo, ne božje niti božjega. 
Tako kot razumski dokazi za božje bivanje morejo spremeniti 
Boga v predmet spoznanja namesto voditi k živi Resničnosti, 
se tudi religiozno izkustvo lahko spremeni v zgolj psihološko 
doživetje in zmaliči doživetje »božjega" v utvaro. 

Z a k l j u č k i ? 

,,Ni redek bil poet, 
ki tožil je nad revščino 
ki tožil je nad revščino 
besed -
ob siju sonca kot resnice večne!" (Rode, 101) 

1. Osnovna vera je začetek in pogoj vseh naših odnosov do 
sebe, do drugih in do drugega. In to ne le v spoznanjskem 
procesu, ki se prične po naših čutih, ampak tudi po naši de-
javnosti navzven, zakaj tudi naravna osnovna vera »premika 
gore". 
2. Vera torej ne izključuje vedenja, še manj zunanje dejavnosti. 
3. Tudi religiozna vera ne izključuje vedenja (bolj ali manj 
dognanega), niti ne zunanje dejavnosti. 

276 4. Vedenje, ki je v skladu z religiozno vero, je filozofsko (v 



najosnovnejši ali strokovni obliki); filozofija se pri tem more 
opirati na znanstvene ugotovitve, vsekakor pa jih mora upo-
števati. 
5. Filozofsko vedenje ima dvoje pristopov: 
a) Razčlenitev človeške razumnosti. 
Človeška razumnost ne izključuje spraševanja po (zadnjih, trans-
cendentalnih) vzrokih niti ne sklepanja in sklepčnosti, ki bi 
vodila do takih vzrokov, najsižebo tvornega ali - predvsem so-
časno zelo upoštevanega - smotrnega vzroka. 
To sklepanje temelji najprej na prispodobnosti (simboličnosti), 
ki je človeku svojska in celo bistvena. To simboličnost moremo 
utemeljevati na platonski ontologiji (v kolikor ne zahteva dveh 
svetov) ali pa na sodobni fenomenološki analizi simboličnosti 
in človeka kot takega, ki je ,,bitje, ki simbolizira". 
Prispodobnost ima zadnjo podlago v naličnosti (analogičnosti), 
ki je prav tako svojska človeški razumnosti in ..nekako v skla-
du s fizičnim svetom". Potemtakem ni nerazumsko, če sprej-
memo pojem bitja in potem v njem nahajamo analogične raz-
like, končno pa na podlagi tim. prvih načel nekako dialektično 
pridemo do samostatnega bitja - Boga. 
Seveda je končna podlaga vsemu temu ne le ,,vera" v človeško 
razumnost pa urejenost (oz. v-red-usmerjenost) vesoljstva, am-
pak tudi preverjeno vedenje o tem, - v kolikor je to mogoče 
oz. v kolikor se razumsko zdi zadostno dokazano. 
b) Razčlenitev človeškega izkustva. 
1) Osnovna vera je nekaj neizogibnega. 
2) Splošno dejstvo religioznega izkustva, kaže, je pod znanstve-
nim vidikom zadostno dokazano, čeprav to izkustvo ni vedno 
zavestno in se lahko „zakriva" v etičnosti, estetičnosti, poli-
tičnosti (volja do oblasti), ideologijah (znanstvenostnih, tehno-
kratskih), praznoverjih (parapsihologizem, astrologija itd.) ali 
v sodobnih malikih (zvezde v kinu, nogometu, glasbenih an-
samblih, itd.). 
3) V kolikor so različna izražanja „verskega dejstva" pristna 
(živa vera, trdna vera in podobne), to se pravi, normalna, ne-
bolestna (amorbozna), vodijo k vprašanju, odkod religiozna vera 
in izkustvo v poedincu. 
Nedvomno je, da smemo in moremo razlikovati med človeškimi 
osebnostmi, ki so ali bolj religiozne ali bolj socialne ali bolj 
etične. Tudi ljudje z religiozno vero so pod psihološkim vidikom 
lahko pretežno religiozni, sociološki ali etični; in to predvsem 
glede na nagibe, ki jih vodijo v njihovem delovanju, ( če ne 
kradem, ne ubijam, ne nečistujem, ker se bojim, da bi ne prišel 
v nebesa ali bi zaslužil pekel, sem bolj religiozen; če mislim 
na to, kaj bodo drugi sodili o meni, sem bolj sociološki; če pa 
kaj storim ali opustim samo zato, ker mi tako narekuje moja 
vest - tudi in predvsem če ni v skladu z mnenjem okolja ali 277 



z božjo zapovedjo - potem sem bolj etičen.) V kolikor so vse 
te religiozne osebnosti pristne (če prvi dve sploh morate biti 
pristne), v vsaki izmed njih morem najti neke vrste utemelji-
tev te religiozne vere. A mislim, da se ne motim, če trdim, da 
bo več zahteve po veri z vedenjem v tistih, ki imajo nravne 
nagibe: le ti bodo hoteli resnično ugotoviti pristnost svojega 
izkustva in iskati skladnost svojega ravnanja z njim, obenem 
pa bodo skušali razumeti to ,,skrajno izkustvo". 
4) Govoriti o religioznem izkustvu kot da bi izključevalo vsako 
razumsko spoznanje in dokazovanje prav o tem religioznem iz-
kustvu, tako na splošno kot v posameznikih, je protislovno, 
nesmiselno in pravzaprav ,,nečloveško". To se pravi, ni skladno 
s človekom kot takim, ki, čeprav ni le zgolj razumsko delova-
nje niti ne zgolj simboličen, tudi ni zgolj izkustvo in še manj 
golo (nespoznanjsko, nerazumsko) religiozno izkustvo. 
5) Religiozno izkustvo brez razumskega delovanja (ki bi vklju-
čevalo prispodobnost in naličnost), ne more vesti do odločitve 
za Boga, ki bi bil od vesolj stva ali človeka različna Resničnost, 
še manj pa, ki bi bil oseben Bog. 
6) Nekateri sicer popolnoma „normalni" ljudje morda nikoli 
nimajo* religioznega izkustva, oz. vsaj ne zavesti o njem. Tukaj 
smo pred dilemo: Ali religiozna vera, kot ,,nasledek" religioz-
nega izkustva, je za vse, in potem je pomanjkanje religiozne 
vere nekaj podobnega kot pomanjkanje razumnosti (zavesti) v 
bebcu, otrocih, starcih (česar si marsikdo ne bo upal zagovar-
jati!)? Ali pa religiozna vera ni za vse, in potem v religioznem 
izkustvu ne gre za ,,dokaze" ali ,,odločitve" pa tudi ne za* ,.kriv-
do" ali ,,zaslugo"; nekateri bi bili pač religiozni, drugi etični, 
tretji estetski, četrti ekonomski itd. Toda kdor bi zagovarjal 
tako stališče, bi ne priznaval splošnega dejstva religioznega iz-
kustva, kljub temu da bi njegove značilnosti verjetno mogel 
prepoznati v pretežno etično ali estetsko ,,nadarjenih". 
7. Če religiozno vero pojmujemo kot človekov odnos do zad-
njega temelja njegovega „bitja in žitja", v katerem se človek 
doživi in zasluti kot „nekaj več", - kot skrajno izkustvo, da 
ima vesolje in človek v njem nek smisel, - potem je to mogočei 
samo, ker človek »sprevidi", „uvidi" prosojnost vesoljstva in sa-
mega sebe v njem, in ker to prosojnost „doživi" kot zgoščenost 
neskončnosti v stvareh z njihovim prostorom in časom. V tem 
skritem bogastvu vsega omejenega nahaja zadnji razlog tega 
„Bog-astva" - čeprav bi mu ne našel imena („Neznanemu bo-
gu", na Aeropagu) in bi zanj zmerom bil - samo? - Skrivnost. 

SKRATKA: 
Ni religiozne vere brez religioznega izkustva. Religiozna vera 
mora biti tudi razumsko delovanje, če hoče priti do odločitve 
za ..resničnega" Boga. č im bolj razumsko je to delovanje, tem 
bolj gre za vero z vedenjem in tem bolj popoln je pojem 

278 o Bogu 



A kdor „uvidi" prozornost stvarstva in se sprašuje po smislu 
svojega obstoja in obstoja vesolja - čeprav komaj zavestno, 
čeravno hote ali nehote nekako zakrito (kamuflirano) - , je že 
na poti k religiozni veri. Že išče Boga - lahko bi rekli, da ga 
je že našel - , a našel ga nikoli ne bo v svoji človeški biti\ 
,,Iščite Boga na vseh svojih potih", pravi že starozavezno sveto 
pismo. In če kdo misli, da je našel Boga z razumskimi dokazi 
ali v religioznem izkustvu, je bolje, da ga takoj ,,izgubi" ali 
,.pozabi" (M. Eckhardt), - ker je Bog zanj nehal biti Skriv-
nost. To se pravi: ker je Boga spremenil v malika! 
Vse človeško izkustvo, ne izvzemši delovanje razuma, je var-
ljivo. Ima prav H. U. von Balthasar, ko piše, da bo sodobni 
človek (ostal) veren samo, če bo prišel do pojma o „zmerom-
večjem-Bogu", 
Prav isto velja za religiozno izkustvo: moralo bo biti zmerom 
bolj globoko, iti vedno dlje in dlje: tudi zadnje in najgloblje 
»skrajno izkustvo" ne bo nikoli zadostno. 
»Boga ni nikoli nihče videl." Kristjan ga vidi v Jezusu iz 
Nazareta (Kdor vidi mene, vidi Očeta) in mu služi v bližnjih 
(Kar ste storili kateremu od teh najmanjših bratov, ste meni 
storili). Vsi ga moremo doživeti v prosojnosti stvarstva in se 
mu dejavno pridružiti v smotrni razvojnosti vesoljstva. 

,,0, hvala za posodo prosojno, 
za mikrokozmos iz ila, 
hvala za čut prostora in časa; 
hvala za zmes snovi 
v čudovitem povzetku, ( . . . ) 
čudež je, da živim, 
živim in ljubim 
ta sveti pristan večne misli" (Rode, 14). 

OPOMBA: Poudarjam, da je vse to razmišljanje (vsaj po na-
menu) filozofsko in ima samo takšno vrednost, čeravno se ome-
nja znanost in se primerja z njo, in četudi vsebuje dobršen del 
katoliškega filozofskega ali celo teološkega gledanja. Seveda ni 
mogoče, na primer, s katoliškega vidika dejansko ločiti nadna-
ravno od naravnega, religiozno izkustvo od nadnaravne milosti, 
in podobno. Toda filozofija ne more govoriti o »nadnaravnem" 
božjem bivanju v človeku, bodisi po zakramentih ali brez njih 
(npr. po Zakramentu, ki je Kristus ali Cerkev). Toda tudi te 
prek-filozofske teme (oz., če želite, stvarnosti), dobivajo ne-
kakšno predhodno razlago v tem razmišljanju o prozornosti, 
zgoščenosti in preobsežnosti. Pretirano zedinjenje (tembolj ize-
načenje ali istenje) naravne in nadnaravne božje prisotnosti je 
po mojem prav tako nevarno kot istiti religiozno izkustvo »bož-
jega" z Bogom: oboje vodi lahko v zakrit monizem; pretirano 
razlikovanje pa zavaja v nesprejemljiv dualizem. Seveda ne 
smemo pozabiti, da je za katoliško teologijo nadnaravno do 279 



naravnega kot pritika (accidens) do podstati (substantia), kar 
bi pomenilo, da bi smeli nadnaravno božjo- pričuj očnost razla-
gati kot še večjo „žgoščenost" (intenzivnost?). Ali bi zaradi 
tega mogli trditi, da je stvarnost bolj prozorna? ali da je ver-
ni človek bolj prozoren? ali da je Kristus najbolj prozoren? 
„Pomen najvišji / brez besed nam sveti / v siju Skrivnosti" 
(Rode, 101). 

13. decembra 1987. 



TONE ARKO 

KULTURA IN PROSVETA, 

T O N A S A BO OSVETA? 

Leta 1918 je imel vstop Slovencev v Kraljevino SHS vsaj nekaj 
smisla. Leta 1945 pa ni to imelo nobenega smisla. Danes pa je 
ta smisel že negativen. Negativen smisel pa seveda pomeni, da 
je iz vstopa nastal izstop. Prva politična naloga Slovencev je 
torej čimprej zapustiti Jugoslavijo, ker ta Jugoslavija danes 
Slovence duši in davi, da ne morejo zaživeti kot narod, najsibo 
to kulturno, gospodarsko ali pa politično. Istočasno se Slovenci 
duše in davijo tudi zaradi izredno visoke gospodarske tlake, ki 
jim jo nalaga današnja centralizirana Jugoslavija. Povrhu vsega 
tega pa nimajo Slovenci skoraj nobene besede pri odločanju 
o gospodarstvu in politiki, posebno v zunanji. Slovenske interese 
na Koroškem, na Primorskem in v Porabju Beograd dosledno 
ignorira, včasih jim pa kar naravnost nasprotuje. Seveda ne 
moremo pričakovati, da bodo tujci branili naše narodne interese 
ne glede na njihovo bistvenost. Tujci bodo pač najprej in pred-
vsem branili svoje interese kar je tudi pričakovati. 
Tradicionalni argumenti o naši ,,premajhnosti" in o naši "ne-
zmožnosti" samostojne in neodvisne eksistence se še vedno ponav-
ljajo v večji ali manjši meri, toda prišel je čas, da te argumente 
dodobra premislimo in pretresemo in se prepričamo o njihovi 
(ne) veljavnosti. 

Začnimo pri vprašanju majhnosti. Slovencev je nekaj manj kot 
dva milijona. Koliko je članic, držav, zastopanih v Združenih 
narodih, ki imajo prav toliko ali pa še manj prebivalcev? 
Statistika nam pove, da je bilo v letu 1985 skupno kar 159 
članic,, držav, in da jih je bilo skoraj eno petino, ki so imele 
število prebivalstva manjše kot ga pa ima Slovenija. Torej s 
stališča števila prebivalstva ima Slovenija prav iste izglede kot 
pa kar 29 drugih članic ZN. V Evropi sami bi bila Slovenija pred 
Islandijo, Luksemburgom in Malto. Islandija ima okoli 200.000 
prebivalcev, Malta in Luksemburg pa vsaka po 400.000. Torej 
bi imeli samo v Evropi kar tri države, ki bi bile za nami po 
številu prebivalstva. 
Gledano s stališča zemeljske površine pa obsega Slovenija 20.251 
km2. V tem jo sicer Islandija prekaša, vendar pa je večina zemlje 
v Islandiji malo uporabne ali pa sploh neuporabne. Malta in 



Luksemburg sta pa daleč za Slovenijo v tem oziru. Torej bi 
nikakor ne bili zadnji. 
V Evropi je seveda še nekaj manjših kneževin, ki so pa več ali 
manj protektorati svojih večjih sosedov. 
Po površini je Slovenija nekaj manjša kot Albanija, po prebi-
valstvu pa ima Albanija okoli tri milijone ljudi, toda od teh 
okoli pol milijona grške manjšine. 
č e se za trenutek omejimo samo na prebivalstvo« in zemeljsko 
površino, potem bi lahko smatrali, da bi bila Slovenija v približno 
isti kategoriji kot je Albanija. Seveda pa se ne smemo omejiti 
samo na ta dva dejavnika. Obstoja še cela vrsta drugih dejavni-
kov kot gospodarstvo, kultura, celo zgodovinski faktorji, od ka-
terih pa ima vsak drugačen razvoj v različnih državah; v primeru 
Slovenije in Albanije so pa razlike v razvoju bistvene. 

Vprašanje velikosti 
V današnjem svetu se vsi oziramo na velesile. Velesile zaradi 
svoje velikosti v sodobnem mišljenju prednjačijo z ozirom na 
sile tretjega ali celo drugega razreda. Vprašanje pa nastane: Ali 
je res, biti čimvečji, vedno tudi najbolj optimalna karakteristika 
v modernem svetu? Odgovor na to vprašanje ni preprost, čeprav 
se tak odgovor zdi na prvi pogled samoumeven. S tem vprašanjem 
se bavijo strokovnjaki v različnih panogah. Eden prvih misle-
cev o tem problemu ni bil nihče drug kot astronom Galileo 
Galilei. V svoji knjigi ..Razgovori o dveh novih vedah" med 
drugim tudi pravi: 
,,Iz tega, kar smo že pokazali, lahko jasno vidite, da je nemogoče 
večati velikost struktur do ogromnih dimenzij, najsibo v umet-
nosti ali pa v naravi; pravtako je nemogoče zgraditi ladje, palače 
ali templje gromozanskih mer na ta način, da, njihova vesla, 
rajne, trami, vijaki in skratka vsi ostali deli drže skupaj; niti 
ne more narava producirati nenavadno velika drevesa, ker bi se 
veje zlomile zaradi svoje lastne teže; pravtako bi tudi bilo ne-
mogoče okrepiti okostje človeka, konj ali drugih živali tako, 
da bi ne popustilo v izvrševanju normalnih funkcij teh živih 
bitij, če bi izredno povečali njih višino; ta povišek višine bi 
lahko dosegli samo z uporabo tvarine, ki je trša in močnejša kot 
navadno, ali pa povečali obseg kosti in s tem spremenili njihovo 
obliko tako, da bi videz in postava teh živali postala monstruoz-
na." 
Torej je že pred več stoletji rekel sam Galilei, da biti večji 
in čim večji ni vedno zaželjeno. še več, narava sama omejuje 
potom svojih zakonov pretirano velikost. 
Na primer, poznano je, da imamo v naravi nekaj manj kot 100 
različnih vrst atomov. Normalno je največji uranov atom. Toda 
poznano je, da ta počasi razpada, to se pravi je radioaktiven. 
Tukaj imamo primer, ko je jedro atoma urana naraslo do take 

282 mere, da te komponente jedra sile ne morejo več držati skupaj 



in so premagane, č e pa umetno ustvarimo jedra atomov, ki so 
še večja od jedra urana, vidimo, da vsa taka jedra razpadajo 
še hitreje kot pa jedra urana. 
Do sedaj smo se omejili predvsem na fizikalne primere. Vpra-
šanje pa je, ako obstajajo iste omejitve tudi v socialnih vedah. 
V tem primeru je odgovor še manj jasen kot v slučaju fizikalnih 
primerov, toda odgovor je isti. Da. Tudi v primeru socialnih struk-
tur ne moremo večati le-teh v nedogled. Seveda je v tem primeru 
precej več spremenljivk, toda, če vse to upoštevamo, je odgovor 
še vedno isti. Obstajajo gornje meje. 
Predvsem nas tukaj zanimajo omejitve v politično-gospodarskih 
strukturah. Britanski avtor E. F. Schumacher je o teh vpraša-
njih napisal brošuro z naslovom „Small is beautiful" (Majhno je 
lepo). Pravi, da prevladuje mnenje, da mora biti država velika, 
če hoče biti tudi cvetoča. V prejšnjem stoletju je bila Nemčija 
razdeljena na vrsto manjših gospodarsko-političnih enot. Sicer 
je res, da je Nemčija po združitvi gospodarsko in politično napre-
dovala, res je pa tudi, da ni bila Avstrija nič manj gospodarsko 
napredna, kljub temu, da je ostala izven nemškega združenja. 
Prav tako ne moremo reči, da bi bili kaj manj napredni, tako 
politično kot gospodarsko, tudi tisti Nemci, ki so ostali v sklopu 
švicarske države. Trditev, da moraš biti gospodarsko in politična 
napreden in cvetoč le, ako si velik, torej ne drži, vsaj ne za vsak 
primer. 
Pravzaprav vidimo, da so med najbolj revnimi državami nekate-
re, ki so med največjimi. Med temi bi naštel Kitajsko, Indijo in. 
celo Sovjetsko Zvezo. Na drugi strani pa so med najbolj bogatimi 
državami tudi take, ki jih prištevamo med najmanjše, na primer 
Švica kakor tudi švedska. Velikost torej nikakor ni sorazmerna 
z napredkom, najsibo le-ta gospodarski ali pa politični. 
Drži pa, da so največkrat vojaško najbolj mogočne tiste^ države,, 
ki so med največjimi. Seveda pa tudi to pravilo ne drži stood-
stotno. Znano je, da se komunistična Kitajska do sedaj ni upala 
napasti nacionalne Kitajske na otoku Formozi kljub svoji izredni 
velikosti. Vojaško je enostavno prešibka, da bi si kaj takega 
privoščila, posebno še, ker nima primerne mornarice. 
V izključno gospodarskih strukturah pa je vprašanje velikosti 
še bolj pereče. Tudi tukaj je dolga desetletja prevladovalo pre-
pričanje, da morajo biti tudi podjetja čimvečja in da bodo v tem 
primeru tembolj napredovala. Tukaj je napredek navadno dvojno 
mišljen. Na eni strani podjetje napreduje, če čimveč zasluži, na 
drugi pa, če razvije čimveč novih produktov, torej če je inovativ-
no. 
Praksa je pa pokazala, da podjetja napredujejo tem počasneje, 
čim večja postajajo. Ekonomisti si tega pojava niso mogli dolgo 
časa razložiti, ker je bil popolnoma nasproten prevladujočemu 
mnenju in tolmačenju. Sčasoma pa so si začeli nabirati dovolj 
podatkov in so začeli razumevati tudi to zagonetko. Raztolma-
čili so jo takole: Ko je podjetje razmeroma majhno,, prevladujejo 283 



večje možnosti, da se posameznik s svojimi idejami relativno 
uveljavi brez večjih težav. Podjetnost posameznika pride bolj 
do veljave in posameznik čuti, da v tej strukturi več pomeni, 
čimvečje pa podjetje postane, tem manj pride do izraza indivi-
dualna podjetnost. V velikem podjetju delo in doprinos posa-
meznika ne pride do pravega izraza. Velikost individualno pod-
jetnost duši. 
Med prvimi večjimi podjetji, ki so to negativno lastnost veliko-
sti opazili, je bilo ameriško avtomobilsko podjetje General Motors, 
ki pa ima seveda tudi veliko mednarodnih podružnic. V iskanju 
rešitve tej zagonetki so prišli do zaključka, da je potrebno imeti 
manjše produkcijske enote, če hočejo povečati uveljavljenje po-
sameznika. Podjetje so potem razdelili na relativno neodvisne 
enote, ki so imele vsaka precejšen del individualne odgovornosti. 
Razvoj je pokazal, da je bila rešitev pravilna. Podjetje je zopet 
začelo prinašati pozitivne rezultate, sicer od začetka počasneje, 
pozneje pa zopet hitreje. 
Tudi lepo število drugih takih velikanov, med njimi IBM, Gene-
ral Electric ter American Telephone and Telegraph, da omenim 
samo nekatere, je hitro prišlo do istega zaključka. Vsa ta pod-
jetja so temeljito rekonstruirali in jih razdelili na več skoraj 
neodvisnih enot. 
č e sedaj projeciramo velikost takega superpodjetja naprej in do-
sežemo velikost državnega kapitalizma, kot ga prakticirajo v 
komunističnih državah, bomo kmalu uvideli vsaj nekatere vzroke 
nenehne gospodarske stagnacije v teh sistemih. Z drugimi bese-
dami, v teh državah napredek sami dušijo, predvsem, ker je 
v nasprotju s človeškim gospodarskim zadržanjem in psihologijo. 

Aplikacija na slovenski primer 
Iz gornje diskusije je razvidno, da biti prevelik ni samo nezaže-
Ijeno, ampak je lahko tudi škodljivo. Toda pri slovenskem prime-
ru je vprašanje premajhnosti in ne prevelikosti. Odgovor mora 
zato biti nekje pri neki optimalni velikosti. Ta optimalna velikost 
pa mora biti med tema dvema omejitvama. 
Sicer obstaja tudi matematičen dokaz za to trditev, da ima vsa-
ka struktura svojo gornjo optimalno mejo. Toda zaradi števila 
spremenljivk, ki jih je veliko, nam ta matematičen dokaz ne 
more dati tudi numerični odgovor. Poleg tega pa ni mogoče 
izbrati take spremenljivke, o kateri bi se lahko vsi strinjali. 
Besedni argument je zato manj precizen, toda nič manj prepričljiv. 
Najprej se osredotočimo na vprašanje vojaške moči. V največ 
primerih so velike države močnejše kot manjše. Toda vprašanje 
je, kaj pravzaprav vojaška sila danes pomeni? Med velesilami 
obstoji nekako ravnotežje, ki pa je bolj pogojeno od možnih 
jedrskih katastrofalnih posledic, kot pa od števila takih jedrskih 
bomb. Torej klasična definicija vojaške moči, ki je odvisna od 

284 števila, najsi bodo to divizije, bombe, tanki, letala ali pa letalo-



nosilke, v tem ravnotežju velesil ne drži več. Samo kratek pri-
mer temu vprašanju. Recimo, da se Poljska osamosvoji. V neod-
visnosti pa razvije svoje lastno jedrsko orožje. Ako jo začne 
ogrožati Sovjetska Zveza, ta lahko zagrozi, da bo v tem primeru 
uporabila atomsko orožje. Kljub temu, da bi bila poljska jedrska 
sila razmeroma malo pomembna po številu, bi pa Sovjetsko Zve-
zo vseeno ogrožala do take mere, da bi Sovjetska Zveza tako 
tveganje večkrat in dobro premislila, preden bi se spustila v ka-
ko pustolovščino napram Poljski. Današnjemu človeštvu jedrsko 
orožje namreč požene strah v kosti. 
Večina manjših držav je pa še vedno oborožena s klasičnim orož-
jem, torej nejedrskim, in v teh primerih se zato lahko omejimo 
na klasično definicijo vojaške moči. Poleg tega pa se skoraj vse 
države z jedrskim orožjem kolikor mogoče omejujejo na neje-
drsko orožje, posebno v konfliktih manjšega obsega in pomena. 
Pri primerjanju posledic s klasičnim orožjem moramo potisniti 
čas nazaj v drugo svetovno vojno. Nobena država ni imela je-
drskega orožja že toliko razvitega, da bi ga lahko uporabila na 
evropskih bojiščih. Ko je Nemčija podjarmila evropske države 
drugo za drugo, je bilo hitro jasno, da tudi države kot Francija 
ali Poljska, ki se po navadnih merilih ne uvrščajo med minidr-
žavice, so nemški armadi podlegle brez resnega odpora in se niso 
mogle obdržati skoraj nič dalje kot pa veliko manjše, na primer 
češka ali Norveška. Tudi Jugoslavija je kapitulirala v nekaj 
dneh. 
Slovenci pa so vstopili v Jugoslavijo z namenom, da bi se lažje 
branili pred pohlepnimi sovražniki na vzhodu, severu in zapadu. 
Toda leta 1941 je bilo takoj jasno, da ni Jugoslavija nudila Slo-
veniji in Slovencem skoraj nobene zaščite. Pravzaprav so ostali 
narodi Slovence prepustili svoji usodi brez kakršnekoli inter-
vencije v njihovo korist. Kljub temu, da so Slovenci investirali 
in žrtvovali ogromne vsote v Jugoslavijo, pa je bilo jasno, da 
niso od teh investicij imeli nobenih obresti. Ostali narodi Jugo-
slavije niso intervenirali v prid Slovencem niti politično, vojaško 
so bili pa sami včasih še na slabšem kot Slovenci, posebno velja 
to za Srbijo. 
Vojaško torej nimajo Slovenci od Jugoslavije nobene koristi. 
Z vidika politike pa morajo Slovenci vedno podrejati svoje na-
rodne interese jugoslovanskim, ki so pa v glavnem v rokah 
Srbov in so zato največkrat jugoslovanski interesi predvsem 
srbski interesi. V večnarodni državi kot je Jugoslavija bi to ne 
smelo biti, toda tako je in tako bo, dokler bomo v Jugoslaviji. 
Pri vprašanju premajhnosti se moramo ozreti tudi na nasproten 
vidik in sicer o potrebi občevanja s svojim okoljem, tako poslov-
nim kot političnim. E. F. Schumacher v že omenjeni knjigi 
„Small is beautiful", pravi tudi sledeče: 
„V človeških odnosih obstoji potreba vsaj za dve stvari istočas-
no, ki na prvi videz druga drugo izključujeta, in izgleda, da sta 
nezdružljivi. Vedno potrebujemo prostost in red. Potrebujemo 285 



prostost veliko majhnih avtonomnih enot in istočasno urejeno 
enotnost in vskladitev na velikopoteznih, mogoče svetovnih di-
menzijah. Kadar je potrebno hitro ukrepanje, je jasno, da po-
trebujemo razmeroma majhne enote, ker je ukrepanje na hitro 
zelo individualnega ali osebnega značaja; pravtako pa ne more 
posameznik občevati z več kot le z zelo omejenim številom ljudi 
v danem času". In nato nadaljuje: „Povdariti hočem dvojnost 
človeških potreb z czirom na velikost. Edinstvenega odgovora ni. 
Človek za svoje namene potrebuje več raznolikih struktur, tako 
velikih kot majhnih, nekatere izključujoče in druge vsestranske. 
Toda ljudem je težko sprejemati dve dozdevno nasprotni potre-
bi istočasno. Vedno težijo v smeri dokončne rešitve, kakor da bi 
v dejanskem življenju sploh obstajala dokončna rešitev poleg 
smrti. V konstruktivnem delu je glavna naloga vedno nadomesti-
tev nekega ravnotežja. Dandanes trpimo od skoro univerzalnega 
malikovanja velikanskosti. Potrebno je torej vztrajati z vrlinami 
majhnosti - kjer je to primerno". 
Z drugimi besedami nam Schumacher torej pove, da točnega 
odgovora na vprašanje, kaj je premajhno in kaj je preveliko, 
ni, ter da lahko odgovor zavisi od naloge, ki jo hočemo rešiti. 
V primeru Slovenije je torej argument o „premajhnosti" brez 
edinstvenega odgovora. Skupno število prebivalstva Islandije je 
manjše kot pa število prebivalcev današnje Ljubljane. Ali je 
zato Islandija premajhna? Specifičnega odgovora ni. Kakor v 
večini drugih primerov, je odgovor preprosto, da je v nekaterih 
ozirih premajhna, v drugih pa lahko celo prevelika. Ne glede 
na odgovor pa vemo, da vsak šolarček ve, da Islandija obstaja 
in da se njeno glavno mesto imenuje Rejkjavik. Večina ljudi 
tudi ve, da je ta država otok v severnem Atlantiku. V severno-
atlantski zvezi pa ima tudi izredno vojaško pomembnost, ker 
zapira Sovjetom prosto pot v Atlantski ocean iz od njenih sever-
nih pristanišč. 
Koliko pa je šolarčkov, ki vedo za Slovenijo, za Ljubljano, za 
slovenski jezik in slovensko kulturo? Bore malo. Največkrat 
nas zamenjujejo s Slovaki in nas vprašujejo, če smo na čeho-
slovaškem? č e bi že drugih vzrokov ne bilo za izstop Slovenije 
iz Jugoslavije, jih vidimo prav tu kar lepo število. Dandanes 
gredo slovenski jezik in. druge kulturne posebnosti Slovencev 
nekaterim jugoslovanskim nestrpnežem že tako na živce, da kar 
javno predlagajo, naj bi se slovenski jezik enostavno odpravil: 
nadomestili bi ga pa s sr bo-hrvaščino, ki bi ji rekli jugoslovan-
ščina. Jasno je, seveda, da je to v očeh Slovencev nesramna pre-
drznost, obenem pa tudi pove, kam bomo prišli, če bomo ostali 
še v jugoslovanski skupnosti. 
V razmišljanju o sorodnem primeru Schumacher tudi govori o 
odnosu med Dansko in sosednjo Nemčijo. Leta 1864 je prišlo 
do vprašanja, ali naj se Danska združi z Nemčijo ali naj pa osta-
ne neodvisna in avtonomna. Končno je Bismarck priključil le 

286 neznaten del Danske Nemčiji. Velika večina ostalega danskega 



ozemlja in prebivalstva pa je ostala samostojna in avtonomna. 
Če bi se Danci v celoti priključili Nemčiji, bi bili danes narod-
nostna manjšina med Nemci. V svrho ohranitve svojega jezika 
bi bili prisiljeni v dvojezičnost; uradni jezik pa bi bil jasno 
nemški. Samo s popolnim ponemčenjem bi postali drugorazredni 
državljani. Najbolj ambiciozni in podjetni Danci bi težili, po-
polnoma ponemčeni, proti jugu v matico. Kaj bi pa potem še 
pomenil Kopenhagen? Bil bi le navadno provincialno mesto. 
Ni težko odkriti paralele med tako Dansko in današnjo Slove-
nijo, tudi ono v zamejstvu. Tudi Ljubljana je danes več ali manj 
le provincijalno pomembna. Pravtako pa morajo Slovenci v Av-
striji, Madžarski in Italiji biti tudi dvojezični, če se hočejo koli-
kor toliko uveljaviti. Seveda morajo biti vsaj dvo-, če ne celo 
trojezični tudi v Jugoslaviji sami. Slovencev in Slovenije ni v 
Združenih narodih in nikjer na zemljevidu ne moremo najti 
neodvisne Slovenije. 
Zelo zanimivo je pa tudi naslednje Schumacherjevo komenti-
ranje: ,,Sposobnosti samostojnega obstoja držav ali narodov ne 
obstoje. Samo ljudje, dejanske osebe, kot vi in jaz, so sposobni 
samostojnega obstoja, ko se postavijo na lastne noge in se pre-
živijo. Ljudi, ki niso sposobni samostojnega obstoja, ne moremo 
prenarediti v sposobne s tem, da jih mnogo natrpamo v obsežno 
skupnost. Pravtako ne moremo usposobiti nesposobne s tem, da 
jih porazdelimo v številne, manjše, intimne, bolj povezane in 
lažje upravljive skupine". 
Slovenci pa smo že od nekdaj poznani, da smo kot ljudje še 
kako sposobni postaviti se na lastne noge. O tem ni nobenega 
dvoma, č e pa smo tega sposobni kot ljudje, torej kot posamezniki, 
potem pravtako ne more biti nobenega dvoma*, da smo tega 
sposobni tudi kot narod in seveda tudi kot država. Ali se sma-
tramo, da smo manj sposobni kot Bolgari, Albanci ali celo Ita-
lijani? Vsi ti imajo svoje lastne države, čeprav jih največkrat 
imamo za manj sposobne. Zakaj potem še vedno dvomimo v 
lastne sposobnosti in v lastno trdoživost? 
Delno tu že tudi odgovarjamo na vprašanje naše zmožnosti. O tem 
bomo še razpravljali pozneje. Naše zgodovinske posebnosti z 
ozirom na ta vprašanja pa bomo proučevali v posebnem poglavju, 
še en vidik, ki je povezan tako s vprašanjem premajhnosti kot 
z vprašanjem nezmožnosti, je pa zelo obširno preučeval ame-
riški socioekonomist, profesor Kenneth E. Boulding na univerzi 
države Colorado v Boulder-ju. Profesor Boulding preučuje ta in 
slična vprašanja že dolga leta. Razne razprave je objavil v obliki 
številnih knjig in pa člankov, objavljenih v mnogih strokovnih 
revijah. Posebno pa se zanima za dejavnike, ki so pomembni pri 
razvoju in napredku, tako za ekonomske kot socialno-politične. 
Zelo rad tudi posega v fizikalne znanosti in si izposoja in apli-
cira zakone iz teh znanosti pri preučevanju socioekonomskih 
problemov. 
Leta 1983 je v reviji Science Digest objavil kratek članek z 2 8 7 



naslovom „Evolution of Riches" (Razvoj bogastev). Kakor že 
naslov sam pove, si je v tem članku izposodil teorijo evolucije 
in jo specifično uporabil pri poskusu ugotavljanja dejavnikov, 
ki so pomembni za razumevanje napredka in gospodarskega raz-
voja. V tem članku je poseben povdarek na primeru Kitajske, 
ki je bila pred kakimi 1000 leti tehnološko daleč pred Evropo. 
Danes pa jo mora prav ista Evropa in ostali zapad vleči iz skraj-
ne gospodarske in razvojne zaostalosti. K. E. Boulding predpo-
stavlja, da je napredek in razvoj možen le v primeru, da v kaki 
državi, družbi ali kulturi obstoji nekak nezapolnjen prostor, neza-
polnjena potreba, kamor je mogoče napredek in razvoj usmeriti. 
Na koncu omenjenega članka pa pravi tole: ,„Idealni primer bo-
do verjetno „otoki" z občasnim kontaktom. (Z izrazom otoki ima 
v mislih socialne enote, kakor državo, narod, družbo ali kulturo). 
Otoki so potrebni, da zavarujemo začetnike. Prav tako pa so 
otoki potrebni, da ima razvoj manjšo oviro, ki jo mora obiti, 
da se preživi, č e so otoki preveč osamljeni, potem ne bo dovolj 
razvojnih sprememb. Gibanje ali preseljevanje je zelo važen 
dejavnik v razvojnem procesu. V preseljevanje so vključeni tako 
ljudje kot ideje. Zatorej je moj idealni svet tisti svet z obzida-
nimi vrtovi, toda z vratmi v zidovih - 500 neodvisnih narodov in 
stabilen mir, vsak s svojo lastno kulturo in s svojo lastno iden-
titeto, s svojo lastno zmožnostjo za individualno spreminjanje, 
toda povezani s trgovanjem, potovanjem in s funcionalnimi med-
narodnimi organizacijami. V vsem tem pa tudi ne smemo poza-
biti, da je večina sprememb nezaželjenih, da se večina razvoja 
ne obnese in da so nove ideje po- večini slabe." Torej hoče Boul-
ding kar 500 suverenih držav, veliko več kot sedanjih 159 v ZN. 
Jasno je, da Slovenija in Slovenci nikakor nismo premajhni. 

Ali smo Slovenci zmožni samostojnosti? 
Da smo Slovenci zmožni gospodarske neodvisnosti, mislim ne 
obstoji danes noben dvom več. Trenutno držimo gospodarsko 
pri življenju več kot polovico Jugoslavije kljub temu, da smo 
le osem odstotkov celotnega prebivalstva. Storilnost v SR Slo-
veniji je visoko nad jugoslovanskim povprečjem, kar pomeni, 
da so Slovenci obenem pridni in pa tudi napredni. Trgovina je 
v Sloveniji cvetela že pod Avstro-Ogrsko, še bolj pa v prvi 
Jugoslaviji. Sedanji sistem pa slovenski podjetnosti ne pusti, 
da bi prišla do pravega izraza. Kljub temu pa Slovenija gospo-
darsko visoko nadkriljuje vse ostale jugoslovanske republike. 
Bolj kot zmožnost gospodarske samostojnosti nas tukaj zanima 
zmožnost politične samostojnosti in neodvisnosti. Rekli smo že, 
da smo z vstopom v Kraljevino SHS Slovenci hoteli sebi zagoto-
viti svojo lastno kulturo, gospodarsko in politično rast in obe-
nem nemoten razvoj v vseh treh panogah, v skladu s slovenskimi 
značajnimi posebnostmi. Pravtako smo hoteli uresničiti svoj cilj 
Zedinjene Slovenije. V novi državi so pa Slovenci kmalu spoznali, 

288 da so pri vseh teh svojih ciljih potegnili kratko. Najprej je 



skoraj tretjina Slovencev prišla pod Italijo, pravtako pa je veliko 
število Slovencev ostalo tudi v Avstriji in Madžarski. Bili smo 
in smo še razkosani na štiri neodvisne suverene države, včasih 
s skoraj nepremostljivimi mejami. 
Niti prva niti druga Jugoslavija nam ni nudila niti politične, niti 
gospodarske rasti. Kulturna rast in razvoj pa sta bila in sta še 
močno okrnjena. 
Danes streme skoro vse skupnosti v smer širše povezave in 
sodelovanja. Najbolj nam je poznana Evropa, še posebno pa 
stremljenje Evropejcev v smeri povezave. Najprej je Evropa 
osnovala povezavo na gospodarskem polju, ker je bilo to lažje 
in tudi koristi so bile takojšnje. Veliko težje pa je vprašanje 
politične in kulturne povezave, čeprav obstoji veliko število de-
javnikov, ki govore v prid povezovanja, pa Evropejci ne hitijo 
s povezovanjem v političnih in kulturnih vprašanjih. Zakaj? 
Posamezni narodi Evrope se med seboj zelo razlikujejo in to 
v več ozirih, še prav posebno pa na polju kulture, čeprav že 
več desetletij iščejo tako obliko povezave, ki bi zagotovila nemo-
ten razvoj vsakemu narodu z ozirom na njegove posebnosti, pa 
prave formule ne morejo najti. Predvsem je to težko na polju 
kulture. Vsak narod želi ohraniti svoj jezik, svoje običaje in 
navade, svoj način življenja, skratka svoje posebne vrednote. 
V skupnosti celotne Evrope bi bilo pa težko vsakemu narodu to 
stoodstotno zagotoviti, č e smatramo Jugoslavijo za nekako po-
vezano Evropo v malem, vidimo, da so narodi Jugoslavije, po-
sebno manjši, v tem oziru ogroženi. Torej, če se sto-milijonska 
Nemčija ali 50-milijonska Francija bojita za svoje kulturo in 
jezik, kako se potem tega ne bi bali mnogi manjši narodi, ne 
nazadnje tudi mi Slovenci. Jasno je, da nam nobena Jugoslavija 
ne nudi takega zagotovila, kakor ga tudi morebitna združena 
Evropa, vsaj dosedaj, ne bi mogla nuditi ostalim evropskim nai-
rodom. Prav nasprotno, Jugoslavija nas vsaj kulturno in poli-
tično ogroža do take mere, da bi vsakršno podaljšanje naše 
prisotnosti v tej državi lahko pomenilo naš narodni zaton. V 
Jugoslaviji naša prisotnost ni prostovoljna, ampak prisiljena. Le 
s silo se Jugoslavija v sedanji obliki ohranja. Pravzaprav je zelo 
malo primerov držav, ki so uspele združiti raznolike kulture, 
brez uporabe vsaj delne prisile. En tak uspešen primer je seveda 
Švica, kjer nobena od kulturnih skupnosti ne skuša imeti kake 
prednosti napram ostalima dvema. V primeru Švice je bilo zdru-
ženje prostovoljno. 
Največja demokracija na svetu, Indija, pa je morala, in do pre-
cejšnje mere mora še vedno, uporabljati večje ali manjše količine 
prisile, da se enotnost države ohrani. To povzroča stalne prepire 
in nemire, kakor nam to pokaže umor predsednice Indire Ghandi. 
Iste nemire in prepire najdemo trenutno tudi v Libanonu, kjer 
padajo žrtve dan za dnem zaradi obračunavanja. Tudi drugod 
po svetu je lepo število takih primerov. Ni izključeno, da se bo 
tudi Jugoslavija sama prej ali slej znašla v isti situaciji. Ne-
strpnost med jugoslovanskimi narodi se namreč veča in ne manjša. 



Naraščajoča nestrpnost lahko hitro privede deželo do državljan-
ske vojne. Slovenci so pa vojn že siti, posebno še, ker si še niso 
popolnoma opomogli od druge svetovne vojne. Torej bi morali 
Slovenci izstopiti iz Jugoslavije že zgolj radi možnosti državljan-
ske vojne, poleg vseh ostalih vzrokov. 
Do sedaj smo se pri vprašanju zmožnosti v glavnem omejili 
na zunanje dejavnike. Sedaj si pa oglejmo tudi notranje faktorje, 
posebno Slovencem svojske. 
Najvažnejše so tu naše narodne lastnosti. Pravtako moramo upo-
števati tudi narodni značaj Slovencev. Slovenci smo največkrat 
ponižni, krotki in v glavnem tiho. Dopustimo, da nam drugi 
takorekoč hodijo po naših glavah. Redki so med nami, ki bi se 
temu javno uprli. Večina bi seveda nikdar nič ne reklai. Odkod 
vse te karakteristike Slovencev izhajajo, je težko reči. Brez 
dvoma ima tukaj vmes svojo vlogo naša zgodovina in tudi naše 
zemljepisje. Na primer, ljudje iz doline so drugačni kot ljudje 
iz gorskih višin. 
Leta 1953 je Alojzij Geržinič napisal članek ,,Slovenski narodni 
značaj". V tem članku tudi on pravi, da je značaj pogojen od 
zgodovinskih kot tudi geografskih dejavnikov. Toda on, po mo-
jem, pripisuje preveliko pomembnost geografiji in pa premajhno 
zgodovini. Osebno sem mnenja, da značaj oblikuje v glavnem 
zgodovina. 
S krotkostjo, ponižnostjo in tihoto pa se v današnjem svetu ne 
pride daleč. Dandanes moramo ljudje kot tudi narodi nenehno 
..sitnariti", če hočemo kaj doseči. Torej so notranji dejavniki z 
ozirom na zmožnost samostojnosti pri Slovencih delno zaskrblju-
joči. Sicer je normalno, da prednjačijo zunanji dejavniki, notra-
njih pa kljub temu ne moremo enostavno ignorirati. 
Pri Slovencih pa večkrat najdemo še en dejavnik, ki ga je pa 
težko razčleniti. Ta dejavnik je slovenska ravnodušnost do po-
litike. Kljub temu, da dandanes posega politika v skoraj vsako 
dejavnost državljanov, pa pri Slovencih najdemo navadno nek 
odpor do politike. Sicer je politika res barantanje in kompro-
mis, ne moremo je pa ignorirati, češ nas ne briga. Ker je kul-
turno-politična in gospodarska bodočnost Slovenije in Slovencev 
odvisna največ prav od politike, jo zato ne smemo in ne moremo 
prepuščati drugim, posebno pa ne tujerodcem. č e hočemo sami 
sebe ohraniti kot narod in kot kulturno skupnost, je zadnji čas, 
da si vzamemo svojo usodo v svoje lastne roke. To pa seveda 
pomeni poseganje v slovensko politiko. Dandanes je vpliv poli-
tike prevelik, da bi ga mogli enostavno obiti. V politiki moramo 
sodelovati, ker nam bo drugače bila zadnja ura. O oblikah ta-
kega sodelovanja bomo razpravljali kasneje. 

Vloga in vpliv zgodovine 
Vsak narod ima svojo preteklost. Ta preteklost pa zelo pogosto 

290 pogojuje sedanje nerodne dejavnike, člani kateregakoli naroda 



so se oblikovali v svoji preteklosti. Današnje oblike narodnih 
vrednot in narodnega značaja so se oblikovale skozi celotno 
narodovo zgodovino. 
Vsak narod mora zato svojo zgodovino proučevati, jo skušati 
razumeti in se iz nje učiti. Zgodovino pa skoraj vedno pišejo 
zmagovalci, najsibodo to domači ali tuji. Vsled tega je zato zgo-
dovina lahko delno ali pa popolnoma neobjektivna, posebno pa 
še v primeru ideoloških vplivov. Pravtako je zgodovina: odsev 
trenutnega stanja, posebno političnega, včasih pa tudi gospodar-
skega ali kulturnega. Zgodovina in zgodovinski pogledi se zato 
nujno spreminjajo ne samo zaradi novih odkritij in novih tol-
mačenj,, pač pa tudi zaradi spreminjanja časovnih razmer in ne 
nazadnje tudi zaradi spreminjanja mišljenja zgodovinopiscev. 
V našem primeru so našo zgodovino večkrat pisali tujci. Mi sa-
mi smo pa istočasno to tujo zgodovino večkrat enostavno sprejeli 
in jo vzeli za sveto resnico in jo ponavljali, ne da bi se tudi 
prepričali o njeni objektivnosti. Pravzaprav je ta tuja zgodovina 
včasih dosegla že nivo navadnega potvarjanja. škode, ki smo 
jo zaradi tega kot narod utrpeli, skoraj ne moremo oceniti. V 
nekaterih ozirih je ta škoda dosegla prav katastrofalne obsege, 
šele v tem stoletju smo začeli proučevati našo preteklost sami. 
čeprav je bilo to proučevanje sedaj lastno, je bilo in je vedno 
še pod močnimi ideološkimi vplivi. Torej še vedno nismo dosegli 
resnične objektivnosti. 

Najnovejša preučevanja naše slovenske zgodovine 
Trenutno prevladujoče tolmačenje naše zgodnje zgodovine smo 
sprejeli v glavnem iz tujih rok, predvsem nemških. To tolmače-
nje trdi, da smo Slovenci prišli iz zakarpatskih močvirnatih pre-
delov in se naselili na našem sedanjem narodnem ozemlju nekje 
v drugi polovici šestega stoletja. 
Resničnih zgodovinskih dokazov za tako tolmačenje naše zgodo-
vine je pa malo, včasih pa kar nič. Noben zanesljiv zgodovinski 
vir ne govori o kakem preseljevanju. Edino, kar je kolikor toliko 
zanesljivo, je dejstvo, da so v drugi polovici šestega stoletja na-
stale na našem narodnem ozemlju neke spremembe. Tuji zgodo-
vinarji pa so te spremembe poistovetili s preseljevanjem naših 
prednikov. Nekateri slovenski zgodovinski izvedenci pa s tem 
tolmačenjem naše preteklosti niso bili povsem zadovoljni. Zaradi 
pomanjkanja zanesljivih virov so začeli razvijati nova gledanja 
in nova razumevanja posebno naše zgodnje zgodovine. 
Eden teh zgodovinarjev je dr. Jožko šavli, ki je v celi seriji 
svojih razprav, objavljenih predvsem v Glasu Korotana, glasilu 
slovenskih študentov na Dunaju, nakazal popolnoma, nove poglede 
na našo zgodovino. Tukaj bom samo na kratko povzel nekatere 
zaključke. 
Po mnenju dr. šavlija ni najbrž nikdar bilo nikakega preselje-
vanja ali priseljevanja. Slovenci in nekatera druga srednjeev-



ropska ljudstva bi naj izvirali iz naroda, ki ga nekateri zgodo-
vinarji imenujejo Veneti. Venetska kultura je bila v glavnem 
to, kar navadno imenujemo lužiška kultura, ki jo pa poznamo 
kot slovansko kulturo. Torej so bili Veneti Slovani in je zato 
tudi njih jezik moral biti slovanski. Dr. šavli z relativnim uspe-
hom kaže, da se izrazi Veneti, Slovani, Slovenci in podobno 
nanašajo pravzaprav na en in isti slovanski narod, ki naj bi se 
pojavil v srednji Evropi že kakih 1.400 let pred Kristusom. S 
tem naj bi bil začetek naše slovenske zgodovine potisnjen nazaj 
za celih 2.000 let, torej že v dobo pred ustanovitvijo rimske-
ga cesarstva. Veneti naj bi tedaj bili naseljeni na ozemlju, ki 
je obsegal vso srednjo Evropo, približno od današnje Ukrajine 
pa daleč v zapadno Evropo. Na nekaterih predelih naj bi bili 
Veneti naseljeni celo do obale Atlantskega oceana. Dr. šavlijevi 
zaključki so glede ozemlja Venetov osnovani na krajevnih ime-
nih, ki jih najdemo po celotnem omenjenem ozemlju. Na jugu 
naj bi bili Veneti naseljeni ne samo v severni Italiji, ampak 
tudi do srede današnje Švice. Na severu pa naj bi našli venet-
ska krajevna imena celo v francoski Normandiji. Poznano je, da 
se je Bodensko jezero v rimskih časih imenovalo Lacus Veneticus. 
Še dandanes pa najdemo v našem delu Evrope vse polno, imen 
in izrazov, ki naj bi spominjali na izvirne Venete. Na primer 
sosednje Benetke domačini imenujejo Venecia. Nemški pridevnik 
za Slovence je windisch. Beseda Slovenec sama ima v sebi isti 
koren,, ako odbijemo ,,Slo", torej: venec V razčlenjevanje filo-
ioških vprašanj o Venetih, njihovi pisavi in o sorodstvu venetskih 
napisov današnjim slovanskim izrazom, je posegel tudi akademik 
Matej Bor. Na osnovi slovanskih jezikov mu je uspelo prebrati 
lepo število takoimenovanih venetskih tablic. 
Mimogrede bi omenil, da tudi proučevalci etruščanske pisave ni-
so mogli nikakor razčleniti njenega pomena, dokler ni začel štu-
dirati to področje Slovenec Berlot in drugi, s pomočjo slovanske 
filologije. Ker sta bili venetska in etruščanska kultura, v istem 
zgodovinskem obdobju in sta bili druga drugi sosedi, je zelo ver-
jetno, da sta bila tudi njuna jezika včasih podobna. Seveda, se 
pa raziskave na tem področju še nadaljujejo. 
Iz gornjih podatkov je razvidno, da smo bili Slovenci v pretek-
losti vse več kot pa samo podložniki, hlapci ali pa kar sužnji. 
Take in podobne slike c Slovencih so nam prikazovali naši so-
sedje, ki nikakor niso Slovencem hoteli priznati kakšne pomemb-
nejše zgodovinske vloge, kot pa večno podrejenost. Vsa ta po-
nižujoča zgodovina je pa vplivala na Slovence katastrofalno. 
V naši psihi smo zadobili občutek manjvrednosti in to se vleče 
že dolga stoletja. Prišel je čas, da se teh umetno ustvarjenih 
manjvrednostnih kompleksov znebimo. Ta najnovejša zgodovin-
ska odkritja dokazujejo, da se brez vsakršnih pomislekov lahko 
smatramo enaki najmogočnejšim evropskim narodom. Zgodovin-
sko gledano smo botrovali mnogim evropskim kulturam, mogoče 
celo narodom. Torej se nismo mi učili od njih, ampak prav obrat-

292 no, oni so se učili od nas. Na svojo zgodovino smo zato lahko 



ponosni. Pravtako moramo biti zato tudi ponosni na sebe, na 
naš narod, na našo kulturo. 

Začnimo pri naši sedanjosti 

Prevzem oblasti v naši domovini od strani komunistov je bil 
nedvomno narodna katastrofa. Tisoči in tisoči Slovencev so se 
razpršili po celem svetu. Slovenci so se naselili v raznih državah 
večkrat z zelo različno kulturo. Začeti so morali z nič, tako 
ekonomsko kot kulturno. S tem pa so Slovenci začeli tudi od-
krivati svet, ki je bil veliki večini prej nepoznan ali pa zelo 
malo poznan, šele z razumevanjem sveta na globalni osnovi so 
Slovenci začeli tembolj razumevati evropska dogajanja in dejav-
nike in šele s tem so začeli razumevati politične, gospodarske 
in kulturne vplive zunanjega sveta na Slovenijo in Slovence. 
Istočasno pa so se začeli uveljavljati v novem okolju in jih je 
danes že lepo število, ki imajo odgovorne in vplivne položaje. 
Predvsem so ti položaji važni v takih deželah kot na primer 
v Angliji, Argentini, Kanadi, Avstraliji in v Združenih Državah. 
Politične odločitve v nekaterih teh deželah imajo globalni po-
men in doseg in brez dvoma lahko vplivajo na Slovenijo samo. 
V tem primeru bi morali Slovenci izkoristiti edinstveno priliko 
s tem, da bi gospodarske, politične in kulturne odločitve teh po-
membnih dežel usmerjali nam v prid. Na prvi videz se to zdi 
kot izredno težka naloga, toda se lahko mnogo naredi s primer-
nim vztrajanjem. 
V glavnem odločajo o najvažnejših vprašanjih politiki. Potrebno 
je zato, da imamo Slovenci stalne zveze z njimi v kakršnikoli 
državi. Kakor pri vsakem drugem podobnem pokretu, je tudi 
tukaj pomembna in važna predvsem dobra organizacija. Potrebne 
so tudi dobre zveze in pa nekaj gmotnih sredstev. 
Omenil sem že, da imajo Slovenci nekako pejorativno sliko 
o politiki in o političnem delu in delovanju. Zaradi tega je ver-
jetno, da bi se razmeroma malo rojakov odzvalo* na poziv na 
tako delo. Sicer osebno nima velika večina Slovencev nič proti 
takemu delu in bi razne pokrete najbrž odobravali, nočejo pa biti 
sami v to vpleteni. V tem primeru je zato potrebno nastopati 
in delovati drugače. 
Seveda je taka zadržanost do politike razmeroma pogosta. Zato 
poglejmo, kako to delajo drugi. Največkrat so zelo dobro orga-
nizirani. Med najbolj strumno organizirane etnične skupine na 
svetu moramo brez dvoma prištevati Žide, ki imajo tako lokal-
ne kot globalne organizacije. Eni takih organizacij svetovne-
ga merila pravijo v angleščini World Jewish Congress (Svetovni 
judovski kongres). Poleg tega, da je ta organizacija mednarodno 
osnovana, ima pa tudi zelo močne lokalne podružnice. Vse te 
podružnice so med seboj dobro povezane ter so zato zmožne, 
posebno v nekaterih vidikih, zelo hitrega in učinkovitega ukre-
panja. Vsekakor bi jih Slovenci morali vsaj malo posnemati. 293 



Organizirati moramo čimvečje število Slovencev 
V našem primeru si zamišljam za Slovence organizacijo, ki bi 
bila vsaj na zunaj predvsem družabna organizacija. Taka orga-
nizacija bi pa, morala biti masovna, zajeti bi morala čimvečje 
število rojakov. Seveda bi morala imeti tudi nekaj rahlih pogojev 
za članstvo, na primer bi člani morali biti demokratično usmer-
jeni. Osebno bi bil proti kakršnimkoli religioznim pogojem. Prav-
tako bi morali biti vključeni v tako organizacijo tudi taki, ki 
slovenskega jezika povsem ne obvladajo, toda se kulturno poču-
tijo kot pripadniki Slovencev. Torej ne bi smeli delati nobenih 
ovir za včlanjenje tistim, ki so se že rodili v neslovenskih deželah. 
V mnogih slučajih bi taki ne bili vešči slovenščine, bili bi pa 
istočasno mnogo boljši poznavalci lokalnih posebnosti kot pai 
priseljenci. Poleg tega bi pa najbrž imeli tudi boljše zveze z 
lokalnimi institucijami in z vplivnimi domačini. To so pa izredne 
prednosti, s katerimi bi se morali vsekakor okoristiti. 
še enkrat bi poudaril, da bi morali pritegniti v tako organizacijo 
vse slovensko čuteče ljudi, ne glede na nekatere njihove poseb-
nosti. V mislih imam pri tem prav vse Slovence po svetu, v 
zamejstvu in v SR Sloveniji sami. Brez dvoma bi morali biti 
zelo previdni s člani, ki bi imeli izvor v SR Sloveniji. Vzrok 
je samoumeven. 
V taki organizaciji bi bili lahko ljudje vseh strankarskih poseb-
nosti. Pravzaprav bi stranke same ne smele biti uradno prizna-
ne, ker današnji zastopniki strank (v diaspori) niso bili voljeni. 
Je sicer res še nekaj starejših Slovencev, ki so bili izvoljeni 
pod relativno svobodnimi razmerami in so vsaj takrat v resnici 
tudi nekoga zastopali, toda to je bilo pred več kot 45 leti. Pou-
daril bi rad tukaj, da nimam osebno nič proti strankam kakršne-
koli variante, toda ne zdi se mi pa prav, da se zastopniki nekaterih 
teh strank še vedno smatrajo kot veljavno izvoljeni in priznani 
politični voditelji, kljub temu, da so bile zadnje volitve že pred 
skoro pol stoletja. 
Povprečen Slovenec se politike ogiba kot vrag žegna. Zaradi tega 
mora biti pri Slovencih politično delovanje nekako prikrito. 
Zgoraj omenjena organizacija bi zato morala biti taka, da bi 
pritegnila Slovence različnih barv in ozadja, imeti bi pa mora-
la tudi posebni oddelek za politično dejavnost, tako na lokalni 
kot na svetovni bazi. Vendar pa bi bila politična aktivnost take 
svetovne organizacije le neznaten del dejanskega delovanja. 
Zastopniki tako politične kot drugih vej take masovne organiza-
cije bi morali pa seveda biti voljeni, šele taki predstavniki bi 
imeli nekaj resnične upravičenosti govoriti v imenu ljudi, ki 
so jih izbrali. 
Taka politična skupina bi morala imeti podobno vlogo kot jo 
ima pri Hrvatih Hrvatsko Narodno Viječe. HNV lahko skoraj 
smatramo za nadstrankarsko politično skupnost med Hrvati. Vsi 

294 zastopniki HNV pa so v rednih presledkih voljeni. Seveda HNV 



je izključno politična organizacija in se ne bavi z drugimi pro-
blemi kot s hrvaškimi narodnimi interesi. V nasprotju s Slovenci 
so Hrvati izrazito politični narod. Nedvomno ima pri tem svojo 
vlogo še vedno močna zavest, da so imeli vsaj za, štiri leta svo-
jo državo in da je bila ta država priznana od lepega števila, 
diplomatskih zastopstev po svetu. 
HNV pa ni samo aktivno med Hrvati v emigraciji, ampak ima 
redne diplomatske kontakte z mnogimi državami, o katerih mi-
slijo Hrvati, da bi lahko imeli kakšen vpliv na morebiten poli-
tičen razvoj v njihovi domovini. Med temi državami je tudi 
Sovjetska Zveza. Med Slovenci so nekateri zelo kritični do Hr-
vatov z ozirom na te njihove kontakte s Sovjeti. Slišijo se celo 
izrazi kot „izdajstvo" in podobno. Pripomnil bi„ da je Sovjetska 
Zveza velesila, pa najsibo to nam Slovencem všeč ali ne. Kot 
velesila bo po vsej verjetnosti imela svoj delež pri bodočem od-
ločanju o razvoju na Balkanu. Hrvati imajo zato popolnoma prav, 
da vzdržujejo diplomatske zveze tudi s Sovjeti. č e drugega- ne, 
vsaj od časa do časa zvedo za sovjetsko stališče z ozirom na 
balkanska vprašanja. Brez dvoma pa Hrvati niso avtomatično 
krivi nobenega „izdajstva", Pač pa je res, da so politično veliko 
bolj zreli kot pa mi Slovenci. Diplomatske skušnje, ki so si jih 
nabrali za časa NDH, jim narekujejo, kako morajo delovati, da 
bodo čimbolj učinkoviti. 

Seveda bi morali imeti tudi Slovenci svoja zastopstva vsaj pri 
najvplivnejših državah na svetu. Trenutno pa nimamo niti pri-
merne organizacije v ta namen. Pravtako nam manjka izvežban 
in sposoben kader, da o diplomatskih zastopstvih sploh ne go-
vorimo. č e res mislimo na uresničitev vsaj nekaterih naših na-
rodnih interesov, potem je zadnji čas, da v to tudi nekaj ukre-
nemo. Pred seboj imamo veliko dela. Zavihati bo treba rokave. 
Taka masovna svetovna slovenska organizacija bi pa morala 
imeti tudi svojo gospodarsko vejo. To pa ni potrebno samo, da 
bi si kot skupnost izboljšali svoj ekonomski položaj in drug dru-
gemu pomagali do boljše materijalne bodočnosti, ampak je tudi 
potrebno, da si zberemo nekaj gmotnih sredstev, ki bodo potreb-
na, da izpeljemo razne programe, ne nazadnje tudi politične. 
Znano je na primer, da so v ZDA Židje tako uspešni pri vplivu 
na ameriške politike prav zato, ker te politike lahko gmotno 
podprejo, če ugodijo židovskim željam. Lahko jim pa gmotno 
podporo tudi zelo hitro odtegnejo, če posamezni politik le pre-
večkrat ukrepa v nasprotju z njihovimi željami. Končen politični 
poraz takega funkcionarja so že neštetokrat povzročili prav Judje. 
Taka vseslovenska organizacija bi naj imela poleg že omenjenih 
tudi razne druge aktivnosti, kot kulturne in družabne; najvažnej-
ša pa- bi bila povezava Slovencev na svetovni ravni. Trenutno 
žive Korošci precej zase od italijanskih Slovencev, med emigra-
cijo in SR Slovenijo stikov skoraj ni, ker se jih režim boji, vsaj 
uradnih, lahko bi pa vzdrževali mnogo stikov prav na privatni 
ravni. Porabški Slovenci žive tako odrezani od vseh nas drugih, 295 



da niti ne vemo, kaj se tam dogaja; o kakšni resni povezavi pa 
sploh govora ni. Pravtako žive zelo osamljeni Rezijanci kljub 
temu, da žive v vsaj nominalno demokratični državi in ni med 
njimi in ostalimi Slovenci resnih zaprek. 
Dodal bi pa še tole. Dandanes je svetovni promet že toliko 
razvit, da za potovanje med kontinenti ni težav, razen včasih, 
seveda, gmotnih. Kar je pa še bolj zanimivo, se danes že pojav-
lja nov razvoj, ki več ne predstavlja stoodstotno samo narodno 
ozemlje kot dejanski kulturni prostor. Po svetu je že danes 
mnogo Slovencev, ki niso več prebivalci na dejanskem narodnem 
slovenskem ozemlju, ampak žive na oddaljenih kontinentih, toda 
kljub temu vzdržujejo izredno kulturno aktivnost in trdoživost, 
in to ne samo originalni priseljenci sami, temveč že tudi njihovi 
potomci, rojeni v raznih krajih po svetu izven ožjega narodnega 
ozemlja. Ta kulturna dejavnost in tako kulturno izživljanje se 
seveda razvija zelo različno v različnih okoliščinah in na raz-
ličnih kontinentih Vsekakor pa smo najbrž na pragu novega 
obdobja, ko bomo lahko živeli kot Slovenci kjerkoli na svetu, 
tako politično kot kulturno. Bodoč razvoj v tem oziru bo lahko 
silno pozitiven in bo mogoče prinesel nam Slovencem novih 
narodnih dimenzij, o katerih do pred kratkim še sploh sanjali 
nismo. 

Kultura in prosveta, to naša bo osveta? 
S tem smo začeli in s tem tudi končajmo. Slovenci smo izredno 
ponosni na svojo kulturo Pravzaprav mnogi med nami smatrajo, 
da nas je prav kultura ohranila kot narod skozi dolga stoletja. 
Vendar pa zgodovina tega ne potrdi. 
Po receptih naše »standardne" zgodovine se naša narodna eksi-
stenca začenja nekaj pred letom 600. Nekateri zgodovinarji pra-
vijo, da smo bili takrat pravi divjaki. To trditev snujejo na 
»dejstvu", da smo v bivši rimski Reciji podirali in požigali me-
sta na debelo. Vendar pa bi rad dodal, da smo se za takratne 
razmere in navade in običaje obnašali več ali manj normalno, 
torej nič boljše in tudi nič slabše kot vsi drugi tedanji evropski 
narodi. Takrat so bili namreč tudi vsi ostali enaki ali pa mogoče 
še večji divjaki. 
č e bi se obnašali bolj »civilizirano", bi najbrž nikdar ne imeli 
svoje lastne države, Karantanije. Tako smo pa Slovenci original-
ni Veneti, ki pa so imeli poseljeno kar polovico sedanje Evrope. 
Koliko je bilo venetskih držav, nam pa vsaj do danes zgodovina 
še ne pove. 
S stoletji se je slovenski narodni značaj začel nenehno spre-
minjati. Namesto svojim kraljem ali cesarjem smo prisegali tu-
jim. Od našega originalnega »divjaštva" je pa bore malo ostalo. 
Podobno pa še vedno zdivjajo" naši bližnji in daljni sosedi. 

296 Mnogi imajo za to ne le lastno kulturo in jezik, ampak tudi 



lastno državo. Nam je pa ostal samo jezik in kultura, vse 
drugo pa so nam odvzeli naši manj »civilizirani" sosedje. 
Brez dvoma je kultura pozitivna. Nas Slovence plemeniti. Toda 
s kulturo samo ne bomo dandanes nikamor prišli. Prej ko slej 
nas bodo naši sosedje hlastno pohrustali, še protestirali ne bomo 
nič. Moramo začeti sitnariti, kadar se nam godijo krivice. 
V današnjem svetu je postalo ,,sitnarjenje" standardna politična 
taktika. Koliko bi svet vedel o Palestincih, če ne bi nenehno 
„,sitnarili"? Angleži imajo pregovor: ,,The squeeky wheel gets 
the grease" (Le tisto kolo namažemo, ki cvili). Tudi mi moramo 
večkrat »zacviliti", ker drugače bodo naši gospodarji smatrali, 
da lahko delajo z nami, kar hočejo, saj smo itak vedno tiho. 
Čas je, ne samo, da moramo »cviliti" in »sitnariti" temveč da 
moramo postati borbeni. Za svoje pravice in interese se moramo 
boriti z vsemi dovoljenimi sredstvi, ker je to pri nas Sloven-
cih borba za narodno življenje ali smrt. Le dovolj bojevita 
borbenost bo odločila, ali bomo kot narod živeli ali pa umrli. 

Literatura: 
1. E. F. Schumacher, »Small Is Beautiful", Harper Colophon Books, 

Harper & Row, Publishers, New York, 1973. 
2. Aloysius L. Kuhar, »Slovene Medieval History", Selected Studies, 

Studia Slovenicai, New York, 1962. 
3. „Wbster's New World Dictionary", The World Publishing Company, 

Cleveland, 1962. 
4. Glas Korotana, Leto 1985, številka 10, Izdal in založil Visokošolski 

dom Korotan na Dunaju. 
5. Glas Korotana, 1986, Št. 11, ibid. 
6. Joseph A. Schumpeter, „Capitalism, Socialism and Democracy", 

Harper & Row, Publishers, New York, 1950. 
7. Toussaint Hočevar, „The Structure of the Slovenian Economy 1848— 

1963", Studia Slovenica, New York, 1965. 
8. Joseph A. Schumpeter, „The Theory of Economic Development" 

(prevedeno iz nemščine, originalni naslov »Theorie der wirtseliaf-
lichen Entwicklung"). 

9. Kenneth E. Boulding, „Evolutionary Economics", Sage publications, 
Beverly Hills, Califomia, 1981. 

10. Kenneth E. Boulding, „Ecodynamics", Sage Publications, Beverly 
Hills, California, 1981. 

11. Nicholas Georgescu-Roegen, »The Entropy Law and the Economic 
Process", Harvard University Press, Cambridge, Mass., 1971. 

12. Jeremy Rifkin, „Entropy, A New World View", The Viking Press, 
New York, 1980. 



KRITIHe 
TONE BRULC 

KOCBEKOV ZBORNIK 

Izšel je tolikokrat naznanjeni in zopet odpovedani Kocbekov zbornik 
v začetku leta 1987. pri založbi „Obzoria" v Mariboru in menda istočas-
no, če ne prej, tudi v Zagrebu. Kot je znano, zbornik ni izšel skoraj 
net let zaradi prispevka Spomenke Hribarjeve „Krivda in greh", zato 
bi zaradi razsežnosti, nabitosti, mnogovrstnosti in kakovosti materiala 
ostal samo pri le-tem. Posebno pa naj bi bil poudarjen vidik emigracije 
(zaenkrat samo moj!), ki je Kocbeka tudi objavljala, Kocbeka pesnika 
namreč, o Kocbeku politiku je drugače sodila. Na prvi pogled ne veliko 
drugače, saj tudi v zborniku dobimo izraze „ta sanjač, tai naivni, tisti 
nesrečni Kocbek" — torej stične točke obstajajo, še najmanj pa obstajajo 
prav ob „Krivdi in grehu" Hribarjeve, čeprav je bila večkrat citirana 
v emigracijskih publikacijah zadnja leta. Eno prednost ima prispevek 
Hribarjeve v zborniku — lahko je razumljiv zaradi čustvene obarvano-
sti. Zlato, čisto zlato, poberi ga in shrani ga!, bi človek pomislil na 
prvi pogled. Drugo je s prispevki drugih avtorjev; so pisani za elito, 
so na strokovni višini in čez, so za tak slavnostni zbornik, so za, so-
dobne bralce, bolj kot za občudovalce Kocbeka, so za ..slovenskega 
svetnika", kot ga je imenoval Josip Vidmar. 
Ni, da bi se emigrantski pismi razpisoval o ljudeh kot so: Jože Snoj, 
Dimitrij Rupel, Janez, Gradišnik, Andrej Capuder, Ivan Urbančič, Taras 
Kermauner, Denis Poniž, Niko Grafenauer, Tine Hribar. Do eksegetov 
Kocbekovega dela in življenja pač ne bo segel borni glas iz argentinske 
pampe, če pa bo, bo zadosti postrpati s čevlji: „Kaj ti, kam se siliš, 
kam rineš s svojo brkljarijo? Vse je že zapisano, ocenjeno, utemeljeno, 
preverjeno, vsi smo za to!" Le kje meni ubogemu? 
Velja si ogledati zbornik in „Krivdo in greh" še bolj, ker je ravno ta 
prispevek zadržal izid knjige. Zdi se, da je roka „tovarišije" odnehala, 
posebno zdaj, ko so slovenski zgodovinarji, politiki, funkcionarji in 
neprijatelji (ne sovražniki!) pripravili publiko nai sprejem njihove „res-
nice". Res da ni bila ta, morebiti tudi Kocbekova resnica — resnic je 
torej več —, poleg te so še polresnice, zamolčevane resnice, resnice, 
ki niso resnice, resnice, ki bodo postale resnice, itd. Že sama termino-
logija, ki se je poslužuje zbornik, bi bila pred leti odvratna, odurna, 
zoprna bivšim tovarišem, danes pa jo sprejemajo kot nekaj samoumev-
nega: krivda, greh, nedolžnost, vrednote, itd če istim dodamo še nas-

298 protja, se znajdemo v pravi zmešnjavi in moramo biti naravnost hva-



ležni Hribarjevi, da je po dialektični metodi odkrila „istost" — npr. 
istost nedolžnosti in krivde. 
Ali je res tako nevaren prispevek Hribarjeve, da je moral čakati na 
blagoslov partije toliko časa? (Z Ruplovimi besedami »koordinacije", 
kar je eno in isto). Brez dvoma je nevaren tako za nas kot za sloven-
sko družbo, razen za komuniste! Prispevek je namreč prikazan tako, 
dai njim ne škodi, ampak »drugorazrednim državljanom" in posredno 
tudi emigraciji, čeprav se tega večina ne bo zavedla. 
Vzemimo že s prve strani en takšen primer: »Prevrednotenje pomeni, 
da neka krivda ali stvar, ki nekdaj niso pomenile vrednote: nekaj, kar 
nekdaj ni veljalo, zdaj kot »veljavno" priznaš in s tem tako šele 
postaviš." 
Če bi šlo pri tem za pozabljeno in ne na novo odkrito stvar-vrednoto, 
nekaj, kar ni protislovno (novo, drugače, v novem redu), bi filozofsko 
in človeško bilo sprejemljivo. Niso pa dovoljena protislovja! 
Zastonj je pri tem mešati pojme: „V tako razgibanem obdobju zgodo-
vine se stališče pravnega, pojmovanja popolnoma spremeni, postane 
namreč politično". Pravi monstruum, novi makiavelizem, po vzdignjen 
na oltar revolucije! Gre za novo revolucijsko moralo? Pozno opraviče-
vanje umorov za dosego oblasti? Posmrtno obtožnico, kot pri Natlače-
novem umoru ? Zagovarjanje kolektivne krivde ? Ostainki semitskega 
gledanja Kocbeka? »Bolje, da pogine eden, kakor celo ljudstvo!" Citat 
je Kocbekov in po njem lahko sodimo Kocbeka — Hribarjeva samo ci-
tira in razpreza svoje poglede in mnenja, ki se ne razlikujejo na tem 
mestu od Kocbeka. Ne sodi Kocbeka, ga ne prikazuje črnega in belega, 
kot je storil Jože Snoj (čeprav črnega dosti manj!). Kot da bi z zbor-
nikom hoteli podzavestno vsiliti narodu, kako naj gleda na tega »slo-
venskega svetnika", še Snoj pravi, da je Kocbek od oktobra 1943. bil 
zunaj Slovenije in da ni nič vedel, kaj se tam dogaja. Hribarjevi, kot 
da bi ji bilo naročeno, da naj piše o rojstvu, rasti in upravičevanju nove 
revolucijske morale, katere ustvarjalci so bili komunisti, oznanjevalec-
propovednik pa Kocbek. 
Aplikacija te revolucijske morale se je preizkusila na samih krščanskih 
socialistih, posebno še po Sušicah, ko so v praksi prišli ob vso orga-
nizacijo in začeli nositi »blaženo krivdo", čeprav o tej v Kocbekovem 
zborniku ni še govora. Hribarjeva govori o njej sa.mo v zvezi z Roški-
mi poboji. Pri tem se skrbno ogiba drugih izrazov kot klanje, metanje 
živih v jame, mučenje, kar pa bi ji lahko oprostili, saj ni mogla priti 
niti do emigrantskih publikacij, kaj šele do kakšnih arhivov. 
Oglejmo si tisto »blaženo krivdo", kajti na njej sloni razlaga Kocbe-
kovega mišljenja in delovanja, v njej je srčika prispevka Hribarjeve, 
»češčena Marija, gnade si polna, blažena si med ženami, Gospod je 
s teboj in blažen je sad tvojega telesa!, Jezus!" je najbrž molil mladi 
Kocbek, kot je molila vsa njegova generacija skoraj do leta 1940. 
Iskanje, kdaj se je spremenilo »češčena" v »zdravo" in »blažena" v 
»milosti polno" in »blagoslovljen", bi spadalo v teološko stroko, gotovo 
bi našli točen datum v obredniku, pravilniku in kroniki ljubljanske 
škofije. Gre za semitski pozdrav pri srečanju in »zdravo Marijo" bi 299 



še kar lahko sprejeli, čeprav spada v dobo sokolskega razcveta in se je 
prevajalen pod njegovim vplivom morda poslužil sokolskega pozdrava. 
Če pobrskamo za par tisočletij nazaj, dobimo koron „mil" že v rnezo-
potamski kulturi z istim pomenskim nabojem, dobimo „milost" prav 
tako že v Brižinskih spomenikih za isto rabo; Trubar jo je uporabljal 
poleg nemške „Gnade" večinoma kot pleonaz.em. Le zakaj je moral 
Kocbek poseči nazaj in jo izkopati, če je pa že skoraj izginila iz raibe? 
V istem zborniku dobimo prispevek dr. Iva Urbančiča »Poetika Kocbe-
kove poezije", ki nam vsaj deloma osvetli izvor besede »blažen". Takole 
pravi Urbančič: »Naše misleče spremljanje nam odkriva, nepričakovane, 
silovite, umite, prerojene besede...". Spada »blažen" in »blažena kriv-
da" med te nepričakovane, silovite, umite, prerojene besede? Vsekakor! 
Vendar poglejmo, zakaj ? 

Izrazov »milosti" in »milosti poln", prav tako »blagoslovljen" se je po-
lastila Cerkev in Kocbek ni mogel zai »morilce, ki so pobijali morilce" 
v Rogu rabiti izraza, da so bili »blagoslovljeni in milosti polni" — upo-
rabil je »umito, silovito, nepričakovano, prerojeno besedo" — »blažen". 
Pravzaprav jo v zvezi s pokoli v Rogu uporablja Hribarjeva, Kocbek jo 
je uporabljal že prej, ko je govoril o umorih dr. Natlačena in dr. Ehr-
licha. Kar trdita oba, je, da so morilci morili morilce, da je morilcem 
bila dana milost, ki je obstajala v tem., da so se odpovedali prvobitni 
nedolžnosti in sprejeli »blaženo krivdo" za narod nase. Bili so prej ne-
dolžni, s pobojem so postali »blaženi" — še več — postali so »blago-
slovljeni", če vzamemo slovenski prevod semitskega pozdrava-molitve. 
Po pravici ali po krivici — ni važno — je Ruda Jurčec uporabil vsako 
priliko, da je Kocbeka označil za Semita in pri tem se zastavlja vpra-
šanje duhovnega dedovanja čez biološko, kar bi bila; zanimiva tema 
o bližanju, oddaljevanju, prenašanju, oplojevanju, ponarejanju, vsilje-
vanju individualnih mentalitet, morda tudi nacionalnih — tema, ki ni 
bila obdelana v zborniku. 

S filozofskega vidika Kocbekovo, združevanje nasprotujočega si ni 
torej dopustno, s poetičnega peša prav to umivanje in prerojevanje 
besed (obenem prepogosta raba nejasnih pojmov, kot: prabit, praizvir, 
praizvor, prastanje, praprebivanje, kar mu je očital že Josip Vidmar, 
ko je zamahnil z mogočno roko po »slovenskem svetniku"). Torej, ne bi 
šlo za veliko uslugo slovenski poeziji, pač pa za pomanjkljivost. Ta pa 
bi bila, opravičljiva po Jožetu Snoju, ker je Kocbek bil patološki tip. 
»Najhujši zločin ni v dejanju, temveč v opuščanju." Stavek se na,naša 
na opuščanje dejanja, ki da je najhujši zločin po revolucionarni logiki, 
ki ne rabi omahljivcev — revolucija rabi podložftike, ki se slepo pokore 
v čistosti, v izvrševanju, v dejanju in graditvi novega reda. »Blažena 
krivda" se torej razlikuje od navadne — po prvi smo »blagoslovljeni", 
če jo zakrivimo v službi naroda, po drugi ne. 
Kljub temu, da je bil Kocbek nekdaj semeniščnik, mu je ostal precej 
z b loj en pojem greha. Navezovati ga na vojaško pravo, je pravi nesmi-
sel in herezija. »Nihče med nami nima greha,, dokler ne prestopi zako-
nov vojaškega prava." Torej, je vojaško pravo mera za določevanje 

300 greha. Kot za nalašč pa se je vojaško pravo prav takrat spreminjalo; 



Kocbek je bil radoveden, če so sodbe že revolucionarne ali so še narodno 
etične. Za Kidriča tega problema ni bilo, vsaj po Kočevskem procesu 
ne, kar je pa bilo prej, je šlo na račun sektaštva. 
Morebiti bo prišla Hribarjeva navzkriž z uradnimi zgodovinarji zaradi 
uporabe izraza „državljanjska vojna" (dr. Tone Ferenc, dr. Dušan Bi-
ber idr.), ki trdijo, da državljanjske vojne ni bilo. Po Kocbeku je bila, 
in pokoli so bili iz ,,strahu, ostudne bojazni pred premaganim sovražni-
kom". S tem zadenemo nai vprašanje legitimnosti revolucijske oblasti: 
Je bila takratna družba res večinsko za novo revolucionarno oblast, 
le peščica izdajalcev ne? Ta peščica ni bila, ni predstavljala odpora 
večine takratne (in morda sedanje?) slovenske družbe in jo je bilo 
treba zreducirati in s terorizirati, da sprejme novi red? Hribarjeva citi-
ra Kocbeka: „Žal ali ne žal zapeljanih ljudi, mi moramo tako ravnati 
— ker smo ofenzivni duh!" Citat je iz „Tovarišije", ki je dnevnik iz 
prvih let državljanske vojne. 
Škoda, da Hribarjeva ni omenila Kocbekove sreče, ko mu je Dušan 
Pirjevec poklonil študijo o „Bratih Karamazovih". Nikdar nisem študije 
prebral, vendar si upam trditi, da vem, zakaj je bil Kocbek srečen. 
V njej gre gotovo za problem „blažene krivde", ki je bil problem Koc-
beka, Pirjevca in mnogih drugih, ki ga je obdelal Dostojevski v pesmi 
o Velikem inkvizitorju. 
V Sevilji, v mogočnem „auto de fe", je Veliki inkvizitor poslal v smrt 
na grmadi stotino heretikov — ad maiorem Dei gloriam! Sreča se 
s Kristusom in Veliki inkvizitor ga da vreči v ječo, zvečer pa ga obišče 
in se pogovarjata. Veliki inkvizitor ve in čuti, da ne ravna prav, toda 
svoje ravnanje opravičuje s tem, da je to v srečo ljudi. Ko pride na 
konec monologa, vzklikne: „Vsi bodo srečni, samo jaz ne!" Kristus ga 
molče posluša in potem poljubi ter odide. Za »blaženo krivdo" je šlo! 
zato je bil Kocbek tako srečen. V resnici je pesem o Velikem inkvizitor-
ju pa-rodia krščanstva — Ivan Karamazov je zblaznel, Boris Kidrič 
prav tako, v temi je umrl Edvard Kocbek, ker niso mogli prenašati 
bremena ..blažene krivde". Poblazneli so, ker so prekasno opazili raz-
Korak med ustvarjeno revolucionarno moralo partije in moralo človeštva. 
V ruščini „blaž" pomeni prav norost, blaznost. 
Izvor pridevnika „blažen" sega pri Kocbeku v leto 1942. V svojih zapi-
sih uporabi besedo za oznako duševnega stanja rablja, ki je mučil in 
pobil nosečo učiteljico Darinko čebulj in kaplana Henrika Novaka. Iz 
Kocbekovega dnevnika izvemo tudi za njegovo duševno stanje: po mu-
čenju je odšel v šotor z Borisom Kidričem, kjer sta še pozno v noč 
razpravljala, in obveljala je Kidričeva trditev, ki jo Kocbek že poto-
lažen navaja v Dnevniku: „žal ali ne žal . . . " . 
Pri tem to omenjam samo kot rojstni dan pridevnika „blažen", pa bi 
še omenil, da je tudi rabelj Ilija Badovinac postal „blažen" in blazen. 
Hribarjeva teh podrobnosti seveda ne omenja, ker jih ne pozna. Ona 
začne in neha z roškim pokolom. Iz njenega prispevka v Kocbekovem 
zborniku pa vendar izstopa presunljiv klic: „ZIočin je bil!" Da, zločin 
je bil, pobiti toliko ljudi (ne zločincev, kakor pravi ona!) že po končani 
vojni, brez sodbe, iz maščevalnosti, predvsem pa iz strahopetnosti, za-
moleati pokol pred narodom, kar je travmatiziralo celo slovensko gene-



racijo. Vendar ne prizna, da je to bil zločin nad narodom, ampak še 
naprej trdi. cla je bila „blažena krivda". Kocbek imenuje to „dar" po-
sameznika bližnjem;! — s pokolom so žrtvovali same sebe, obsodili same 
sebe na trpljenje, dvom, iskanje dokazov, da ta zločin upravičijo, da ga 
bodo potomci hvaležno sprejeli, toda „dar" je bil pretežak tako zanj 
kakor za potomce. „Družbena amnezija", ki jo je predvideval Kocbek 
v ,,Tovarišiji", ni nastopila, „Krivda in greh" Spo-menke Hribar dokazuje 
prav nasprotno. 
Pošten je človek, ki ne greši za korist, greh ni greh, če je storjen neko-
ristno, zlo ni zlo, če ga povzročim nesebično, pravi Taras Kermauner 
v opravičevanje Kocbeka v istem zborniku. Bo vsaj to držalo? Končano 
je sklicevanje na čas surove revolucionarne logike in logike tistega časa. 

VLADIMIR KOS 

PISMO IZ ZELENKASTO M A R Č N E G A TOKIA 

Buemosaireškemu „Glasu" 

V januarskem pismu tega leta sem Ti bil obljubil, da se bom s Teboj 
resno pogovoril o tako tehtni razpravi kot je A. Jantarja »Razmišljanje 
o Kosovi opredelitvi filozofije" (Med 1987— XXIII — 1/2); razprava 
šteje 14 strani (139-153) Medove dolžine in pomeni v areni razmiš-
ljanja in temeljitega znanja resničen dvoboj, ki bi ostal — po mojem 
— neodločen, ako bi ne bilo enako temeljitega „protirazčlenjevanja" 
(lahko se zasmeješ pri tej novi besedi, da jo le razumeš). 
Naj na tehtnico položim najprej mnenje tretjega v tej zadevi, g. Vinka 
Rodeta oceno vsega, kar po njegovem odlikuje Jantarjevo kritično 
lazčlembo: razgledanost, sodobnost, širokost, globokost, izredna pre-
ciznost, erudicija, mojstrska; raba terminologije (glej Glas nov.-dec. 
1987, str. 6). Na drugo stran tehtnice položim dejstvo, da se g. Jantar 
zadovolji z ugotovitvijo, da predstavlja tak in tak mislec določenim 
Kosovim stavkom nasprotno misel ali spoznanje, ne pokaže —odnosno: 
ne dokaže — pa, da je ta nasprotna misel ali tkzv. spoznanje tako 
pravilno, da v resnici ovrže Kosovo misel ali trditev; toda prav 
takšen način ugotavljanja — ni filozofski, čeprav je morda izvrsten 
n. pr. za zgodovinsko obdelavo filozofije. V filozofiji namreč ne velja 
ime odnosno določena aivtoriteta, ampak razvidnost — bolje morda: 
raz vidljivost — misli, trditve ali mnenja. Tkzv. naravne znanosti se 
skušajo dokopati do razvida s pomočjo poskusov; matematika ga išče 
z analizo kolikostnih odnosov in izpeljevanjem dokazov iz nje; filo-
zofija ima na razpolago le analizo in izpeljevanje dokazov iz nje, 
v kolikor analiza ne more pokazati, da je nekaj samo po sebi razum-

3 0 2 Uivo. Ker filozofija ne more postopati, kot to dela naravna znanost, 



in ker ne more v tej stvari posnemati matematike, je zanjo bistvene 
važnosti, da se dokoplje do trdnega spoznanja, ker bi sicer predstav-
ljala le več ali manj zanimivo — mnenje, ki bi se ga morali iznebiti, 
ko bi imeli na razpolago trdnost spoznanja, do katere se lahko do-
kopljeta — v ugodnih okoliščinah — naravna znanost in matematika: 
življenje namreč od časa do časa zahteva odločitve, ki predpostav-
ljajo vsaj nekaj trdnih ali nedvomljivih spoznanj. Če pa je filozofija 
končno le skupek več ali manj zanimivih — v eksistencializmu celo 
poetično formuliranih — mnenj, zakaj se ji ne odrečemo? Če bi se 
ji odrekli, bi s tem osiromašili človekovo ustvarjanje tako na polju 
spoznavanja kot na polju odločitev: so namreč resničnosti ali danosti, 
do katerih ima dostop le človekov duh kot tak, ker jih le duh lahko 
dojame in zato v tem smislu čutno vezana ter količinska sredstva 
ne pridejo v poštev. Vzemimo n. pr. pojem in dejstvo resnice: narav-
ne znanosti in matematika jo predpostavljajo, saj jim gre za to, da, 
doženejo čim več tega, kar je v važnem in pomembnem smislu res; 
naravno-znanstveno poročanje predpostavlja tudi moralno vrednoto 
resnicoljubnosti; toda le filozofija se lahko peča z resnico, ki nima 
kot takšna ničesar snovno-količinskega za matematiko in ničesar snov-
nega za čute in njih poskusna orodja. In kako važen je pravi pojem 
resnice, je razvidno vsaj iz opravljanja sodišč po celem svetu: sodniku 
gre za to, da ugotovi, ali se je to in ono res tako zgodilo, da je 
namreč v ravnotežje pravičnosti vdrlo zlo in temu odgovarjajoča kriv-
da, morda tako težka, da jo le smrtna kazen odstrani. So stvari, ki 
jih filozofija takorekoč le raz-kaže, ker so tako razvidne, da ne 
potrebujejo dokaza in ga zato sploh ne premorejo; n. pr. dejstvo 
lastnega bivanja za vsakogar, ki se svojega bivanja zaveda. Ali pa: 
načelo, da je količinska (ne: kakovostna) celota večja od kateregakoli 
svojega dela. Toda takšnih samo po sebi razumljivih stvarnosti mor-
da ni dosti; za razvidnost preostalih stvarnosti se moramo potruditi, 
da jih dokažemo, ne le pokažemo: njihovo nujnost moramo izpeljati 
iz tega, kar se nam nudi v premisnem materialu, v kolikor to snov 
kot takšno lahko odkrijemo. Kjer se ne moremo dokopati do nujnosti, 
se morda lahko zadovoljimo z večjo ali manjšo verjetnostjo, ki je 
pa ne smemo istovetiti z razvidnostjo, tudi če smo dospeli do ver-
jetnega zaključka po kar se da strogem izpeljevanju: verjetnost ni 
razvidnost. Seveda, kar je danes le verjetno, lahko postane kdaj 
razvidno na podlaigi napredka v spoznanju; lahko pa se tudi izkaže 
zmotno. 
(Glasu: imej potrpežljivost z menoj; moram nekaj stvari razčleniti, 
vsaj do določene mere, da dobijo tudi drugi ljudje resnejši vpogled 
v zaplet mojih misli.) 
V kakšnem osnovnem odnosu bi lahko umeli zgoraj opisani postopek 
filozofiranja do imena ali avtoritete določenega misleca? Rekel bi, 
da je v odnosu pobude ali predloga; tako je vsakdanje življenje s 
svojimi problemi pobuda za filozofiranje; in tako kot so razne zna-
nosti in umetnosti enaka pobuda. Mislečevo ime ali avtoriteta izstopa 
iz določenega zgodovinskega ozadja, ki lahko s svoje strani vpliva 
na sledečo mu dobo, tako da postane to ali ono ime posebno privlačno 
in s svojim načinom mišljenja vzbudi zanimanje pri drugih mislecih. 303 



vsaj za določeno dobo. Če ti misleci postopajo filozofsko, privzamejo 
od pobudnika idej le tisto, kar se jim zdi razvidno odnosno — kjer 
gre le za privlačno misel ali mnenje —, kar upajo do-kazati. Če 
postopajo zgodovinarsko, se lahko zadovoljijo z imeni in dosežki, ki 
jih imena v teku časa predstavljajo, čeprav je tudi v tem primeru 
zgodovinsko poučno, da znamo razlikovati med nedvomljivimi dosežki 
in pa izvirnim zarisanjem novih poti, ki so kljub vsej privlačnosti 
— in obljubi pomembnega odkritja — še neizpeljane. 
(Dragi Glas: si vztrajal do sem?? Potem se lahko obrneva nepo-
sredno k Jantarjevemu tekstu.) 
Str. 140, odst. 1: »zaključen aksiomski sestav... še v matematiki 
ni mogoč (K. Goedel) prav tako kot ne v logiki (A. Church)". Tkzv. 
Church-ov teorem zadeva le — simbolično ali matematično logiko, 
ki vendar ni celotna logika. Tudi tkzv. Goedelov nepopolnostni teorem 
ne zadeva celotne matematike; »poljski logik M. Presburger in (Nor-
vežan Th. A.) Skolem (oba leta 1930) sta bila odkrila, da je aritme-
tika, omejena bodisi na seštevanje ali na množitev, dejansko sebi 
vskladen sestav... Poljsko-ameriški semanticist in logik Alfred Tar-
ski je razvil postopek, ki omogoča razvidno samoskladje tako v osnov-
ni geometriji kot v osnovni algebri", ugotavlja Hao Wang v razpravi 
Metalgic (Metalogika ali logikai druge abstraktne stopnje) v Britanski 
enciklopediji iz leta 1974 (Macro vol. 11, str. 1081 ab). 
Istotam: „samo na sebi je — vsaj po sodobnem gledanju — filo-
zofsko delovanje samopovpraševalno". Ali nam je treba to »sodobno 
gledanje" priznati kot pravilno? Kakšne razloge navaja, da nas pre-
priča? Ali je umestno, da privzamemo to gledanje, ker je — so-
dobno? Menim, da bi se tudi g. Jantar premislil, preden bi hotel 
odgovoriti pritrdilno na vsa ta vprašanja, ki pa jih vendar moramo 
staviti, če hočemo postopati filozofsko; najbrž bomo slej ko prej 
zašli v opreko s tkzv. »sodobnim gledanjem", ki je le sodobno, a ne-
dokazano; toda to je, zgodovinsko gledano, usoda prenekaterega filo-
zofskega stališča; in zmeraj in povsod je filozofsko važno le eno: 
razvidnost, bodisi neposredna ali posredna; ali pa takšna verjetnost, 
ki obljublja razvidnost. 
Istotajrr ,,'Sestav umre s sestavitvijo' (V. Massuh)". Ali je to res? 
Kaj pomeni »sestavitev" tukaj? »Sodobna" (mislim na dobo po drugi 
svet. vojni do danes) novoreal i stična smer filozofiranja v ZDA se 
vrača k filozofskim uvidom v sestavu Tomaža Akvinca; dialektični 
materializem po svoje še zmeraj črpa iz Heglovega) sestava; Kant 
dobiva nove občudovalce svojega sistema v ZRN kot na Angleškem; 
kje tiči tukaj smrt v sestavu? 
Str. 140, med 3. in 4. odst.: »Zdi se mi, da nobeden od teh razlogov 
ne prepričuje." K I . — Ali to, kar trdim v tej točki, ki jo Jantar 
celo podpre s Cassirer-jevo ugotovitvijo (ki pa jo je bil po vsebini 
poznal že Tomaž Akvinski ; glej B. J. Lonergan-ovo knjigo Verbum. 
Beseda in misel pri Akvincu, v angl. Verbum: Word and Idea in Aqui-
nas. Notre Dame U. P. 1970, 2. izd.) — ni res? 

304 Istotam, k 2: jaz pravim le to, da um — ki ga morajo rabiti tako 



naravoslovne znanosti kot matematika — zahteva po svoji naravi po-
sredno ali neposredno uvidevnost spoznanega. Vsaka, ne le sodobna 
znanost, stremi za uvidevnostjo; kjer neposredne ni mogoče imeti, 
ostane možnost posredne ali dokazane, in sicer na podlagi snovi, ki 
je značilna za vsako posamezno znanost. Brez določene mere uvidev-
nosti sploh ni mogoče znanstveno delovati, kot to potrjuje tudi g. 
Jantar z Althuserjevo sociološko analizo znanstvenega mišljenja na-
sploh. V tem smislu govori g. Jantar na str. 141 o „dogmatičnem 
sprejetju snovne resničnosti" s strani znanstvenika; pravilneje bi bilo 
reči: za znanstvenika je značilno sprejetje neposredne uvidevnosti 
srnovne resničnosti; ta je namreč tako razvidna, da je nam ni treba 
šele dokazovati (dokazana uvidevnost ni tako močna ali očitna kot 
je neposredna uvidevnost); če pa znanstvenika kdaj napade dvom o 
tej snovni resničnosti, ga lahko reši le s pomočjo filozofije, bodisi 
svoje lastne ali samonikle ali pa sistematično izdelane, ki ima to 
prednost — če je res izdelana —, da tu ne gre za posamezne uvide, 
ampak za uvid povezave med filozofskimi spoznanji in vsakdanjim 
življenjem in njegovo resničnostjo (ki je na svoj način podlaga vsa-
kemu znanstvenemu delovanju: znanstvenik namreč je in ostane člo-
vek). Z ozirom na Kosovo trditev, da filozofija nudi spoznavnostno 
podlago znanostim, lahko razjasnuje primerjava, ki jo podaja Peter 
Alexander v knjigi Uvod v znanstveno logiko (A Preface to the Lo-
gic of Science. Sheed/Ward London in New York 1963): „Ni si težko 
predstavljati, kako razčlemba potice s strani analitičnega kemika 
izgleda drugače kot kuharičin recept zanjo, toda kemikove razčlembe 
ne moremo zavreči z besedami, češ kuharica pri najboljši volji ne 
more s to razčlembo napraviti potice" (Str. 15-16). 

Str. 140-141: tehnika je dejstvo; in tehnika se opira na uvidevnost, 
ki mora biti vsaj tako velika, da ostanejo- tej uvidevnosti nasprotne 
misli brez oviralnega pomena. Pomislimo, koliko pridobitev sodobnega 
življenja ali življenja v drugi polovici 20. stoletja temelji na znan-
stvenih spoznanjih; naj dodam n. pr. rabo atomske energije za raz-
svetljevanje mest, in vpliv sintetičnih antibiotik na zdravljenje. Kako 
tesno sta povezani tehnika in znanost, nam lahko osvetli odlomek 
iz zgodovine fizike: „Sadi Carnot, po poklicu inženir, je naslovil svo-
je slavno delo, ki že namigava na tkzv. drugi osnovni zakon termo-
dinamike, takole: Kritične misli h gibalni energiji ognja in o strojih 
kot sredstvih za njeno uporabo. Toda Camotu se ni posrečilo, da 
zgradi stroj, ki bi bil boljši od parnih strojev njegove dobe; šele 
mnogo pozneje se je ljudem posrečilo, da na podlagi glavnih (Car-
notovih) zakonitosti sestavijo stroje, ki se poslužujejo toplotne ener-
gije. Dejansko je tkzv. Carnotov stroj tehnično nemogoč... Carnotov 
stroj kot idealiziran postopek pa vseeno služi kot meja, ki je noben 
praktično delujoči stroj ne more prekoračiti, ker predstavlja konec 
strojne zmogljivosti. Celotna moderna elektrotehnika sloni na zakonu 
(elektromagnetične) indukcije, toda o tej uporabi se (njenemu od-
kritelju) Faradayu najbrž še sanjalo ni . . . In še nekaj nam kaže 
klasična fizika, ki je dosegla višek v 18. in 19. stoletju... njeni 
izsledki so svobodni in znanstveniku kateregakoli naroda na razpola-
go." (Hans Staub: Kakšen pomen in smoter ima teoretično razisko- 305 



vanje v fiziki? Was ist und zu welchem Zweck treibt man Grundla-
genforschung in der Physik? V zbirki razprav z naslovom: Problem 
napredka — danes. Darmstadt 1969, str. 112-113.) Še tehtnejši pri-
mer potrebe uvidevnosti bi mogli videti v medicini, in sicer uvidev-
nosti v celotno bolnikovo osebnost, v kateri so čutom dostopni in 
čutom kot takim nedostopni činitelji; v obojem primeru bi bila sod-
ba z besedami „saj gre le za možnost ali podmeno, ne za resničnost" 
usodna. Zdravnik dr. E. K. Ledermann raziskuje ta problem v knjigi 
Filozofija in medicina (Philosophy and Medicine. Tavistock/Lippin-
cott, London 1970; kantovsko pisana, a polna preverljivih ugotovitev), 
kjer pravi med drugim: „Medicina se za umevanje bolnika poslužuje 
različnih znanosti, deterministično usmerjenih, in za vsako od teh 
je bolnik pod učinkom različnih činiteljev: genetičnih, bioloških, bio-
kemičnih, biofizičnih, socioloških, kulturnih in zgodovinskih. Tak znan-
stveni način obdelave je zmožen odkriti, do kakšne mere se je vpliv 
teh činiteljev že dejansko odtegnil nadzorstvu — toda bolnik je tudi 
svobodno človeško bitje. Kadar zdravnik ne vzame bolnikove svobode 
resno v poštev, je posledica ta, da se bolnik čuti obsojenega... bol-
nik se več ne trudi, da si tudi sam pomaga... odnosno da sodeluje 
z zdravnikom... Državljani požirajo droge, sprejemajo injekcije in 
se dajo operirati, ne da bi slutili, kaj to pomeni telesno in duševno. 
Postali so objekt deterministične znanosti; niso več ljudje, ki se 
svobodno poslužujejo svojega raizuma" (Str. 121). 
Str. 141: „Miselni sestav je v strogem pomenu možen le v matema-
tiki (aksiomski sestav)." Nikjer ne trdim, da mora biti filozofija 
aksiomski sestav! Sestav je „(v) vseh drugih znanostih... eden iz-
med pogojev za stalni napi-edek znanosti", če filozofija ni znanost, 
zanjo sestav ne pride v poštev taiko v smislu notranje skladnosti 
ugotovitev kot v smislu napredka. In vendar vsi poznamo filozofijo 
kot neke vrste celoto, ki jo sestavljajo različna spoznanja, filozofsko 
dosežena; sestav jim omogoča medsebojno osvetlitev in s tem prodor 
v razsežnost teh spoznanj; „načelo, ki vodi ureditev skupka spoznanj 
(v celoto), nudijo ali predmeti sami ali pa je posledica načina spo-
znavanja odnosno nekaj, kar pristopi k skupku spoznanj od zunaj... 
kar zadnje sicer ne osvetli celotnega predmeta, vendar cesto uspe 
ustvariti red, ko gre za veliko število spoznanj." (Filozofski slovar. 
Ur.: W. Brugger in K. Baker (Philosophical Dictionary. Gonzaga U., 
Spokane 1974, 2. nat. str. 408). Filozofiji moremo pripisati značaj 
sestava vsaj v tem prenesenem smislu, kar ji lahko le koristi. G. 
Jantarju ne ugaja moja oznaka „sestav misli" (glej str. 140, zgo-
raj); predlaga »miselni sestav". Kot priznava g. Jantar istotam, 
„tudi znanost, tehnologija, umetnost" itd. vključujejo neki „miselni 
sestav"; toda za filozofijo je značilno, da je različna celo od mate-
matike: ta je končno odvisna od količinskih odnosov, filozofija pa 
se mora odreči tudi tem, nakar ji ostanejo pojmi in njihova povezava 
v misli — seveda realistično pojmovane, to je, vsak pojem in torej 
vsaka misel temelji na čutih in njihovi povezavi % resničnostjo. 
„Sestav misli" torej izraža prav to značilnost: misli so med seboj 

306 urejene in v njih — posamič in v celoti — se odraža resničnost, 



ki jo in v kolikor jo — kot sem bil zgoraj poudaril — dojema le 
filozofija. 
Str. 141: »Filozofskih sestavov je pa le preveč in se preveč med 
sabo izključujejo, da bi smeli z vso prepričanostjo in utemeljenostjo 
...govoriti o filozofiji kot znanosti." Ali ni prav naloga filozofa, 
da se spoprime z raznimi sestavi in jih sodi v luči ene najbolj te-
meljnih miselnih zakonitosti: resnica je le ena? Ali je za g. Jan-
tarja odločilno število mnenj in sestavov in ne njihova vsebina? Ali 
je zai hip pozabil, da je napredek znanosti pravzaprav kratica — 
da ljudje ne omenjajo (na splošno) zmot in stranpoti in neuspehov 
v znanostih, ampak le njihove (včasih silne) uspehe? »Znanost po-
meni več kot herojske posameznike; znanost je silno zamotana reka 
misli in ta reka raste, včasih spremeni tok, potem postane nekje 
mrtvilo, nekje se spet požene čez brzice; povrh je mnogo pritokov 
in mnogo stapljanj." (Slovar zgodovine znanosti. Ur.: Bynum W. F., 
Browne E. J., Porter R. V angl. Diet. of the History of Science. Mac-
millan, London Basigstoke 1983, ponat. izd. 1981. Uvod.) J. Maritain 
pa tako primerja filozofsko in znanstveno uspešnost: »Kadar se kak 
velik filozof moti, postane nekak svetilnik na čereh, ki opozarja 
mornarje: izogni se me. Nai ta način omogoča ljudem (vsaj tistim, 
ki se niso dali od njega zavesti), da se zavejo zmot, od katerih 
trpijo, jih jasno opredelijo in se borijo proti njim. To je bistvena 
potreba družbe, v kolikor ni le živalska druščina, ampak družba, ki 
jo sestavljajo osebe, ki razpolagajo z razumom in svobodo. Tudi če 
so filozofi brezupno razprti med seboj v svojem iskanju globlje, vse 
prešinjajoče resnice — jo vsaj iščejo; dejstvo, da si zmeraj znova 
nasprotujejo, razodeva, kako potrebno je takšno resnico iskati... 
Ta medsebojna nasprotovanja so priča težave, ki jo stvar tako silne 
važnosti ustvarja: ali ni vse to, kar je odločilne važnosti, tudi te-
žavnega značaja ? . . . Potem je še nekaj, kar igra vlogo pri navad-
nem poudarjanju nepremostljivih nesoglasij med filozofi: prenekatere 
trditve so poenostavljene, prenekatere vprašljive. Ni dvoma, da neso-
glasja so. Toda v določenem smislu je več skladnega nadaljevanja 
in trdnosti v filozofiji kot pa v znanosti. Nova znanstvena teorija 
namreč popolnoma spremeni način ugotavljanja problemov, o katerih 
so se do takrat drugače spraševali; filozofski problemi pa ostajajo 
— več ali manj — isti. še več: temeljne filozofske misli postanejo 
po odkritju stalna pridobitev filozofske dediščine. Lahko jih tako ali 
tako ali celo v nasprotujočem se smislu rabimo, odmisliti jih ne 
moremo več." (Filozof in družba. The Philosopher in Society. V zbirki 
Komu koristi filozofija. On the Use of Philosophy. Atheneum, Forge 
Village, Mass. 1969, 3. ponat., str. 5-6.) 

Str. 141: »Mogoče bo kdo še danes zahteval vsaj za filozofske ugo-
tovitve oz. trditve (teze) razvidnost..." Vsaj jaz. jo zahtevam, a jaz 
nisem edini s to zahtevo — sicer postane filozofija igračkanje z 
besedami in domišljijo! »Starogrški filozofi bitja so bili prepričani, 
da se bavijo z resnicami, povezanimi med seboj in razodevajočimi 
naravo tega, kar j e . . . Smisel za to, kar dejansko sestavlja predmete, 
in prepričanje, da se človek s spoznanjem aktivno priliči tem se- 3 



stavom, tako da se ti sestavi (nekako) vanj vtisnejo — ta misel 
in to prepričanje je najbrž najbolj dragocen prispevek starih Grkov 
k zahodnjaškemu mišljenju." (Martin Versfeld: Trajen Red. Str. 9. 
— The Perennial Order. Soe. St. Paul, London; Browne/Nolan, Dublin 
1954) Isti filozof je že pred 30 leti ugotovil tudi tole: »Filozofija 
se ne začne z „jazom", ki ga vsebuje trditev cogito, ergo sum; ne, 
filozofija se začne z ugotovitvijo: je nekaj, izraženo v stavku scio 
aliquid esse (vem, da je nekaj).. . Kritika je povratno delovanje, 
nujno podrejeno delovanju, na katero se po vrača; če se vrine na 
njegovo mesto, je konec z njo . . . Filozofija se mora osredotočiti na 
to, kar j e . . . le tako lahko ubeži subjektivizmu, ki vse od Descartesa 
sem čepi kot jastreb na truplu metafizike, ki je obenem tudi truplo 
zahodnjaške civilizacije." (Istotam str. 19) In 30 let pred Versfeldom 
je R. Kremer pogumno zapisal (v zbirki Sodobni misleci in neo-sho-
lastika. Ur. J. S. Zybura, str. 207; v angl. Preselit Day Thinkers and 
the New Scholasticism. London/St. Louis Mi.): »Filozofija ne more 
dokazati vseh resnic; dovolj je, da je vsaka njena dokazana trditev 
resnična." Kremerjevo zgoščeno kritiko privzema kot svojo tudi ame-
riški filozof Kurt F. Reinhardt v svoji knjigi Realistična filozofija. 
Nespremenljiva načela mišljenja in delovanja v spreminjajočem se 
svetu. Str. 23; v angl. A Realistic Philosophy. The Perennial Prin-
ciples of Thought and Action in a Changing World. Ungar, New York 
.1962, 2. izd. Reinhardt navaja z odobravanjem tudi stališče Tomaža 
Akvinskega: najprej je treba biti hvaležen vsem, ki so s svojimi 
izsledki in tudi zablodami vzbudili razmišljanje in k njemu navajali; 
potem je treba biti poslušen, to je, znati prisluhniti mnogim gla-
sovom in tako spoznavati mnogo načinov mišljenja in se usposabljati 
za razlikovanje med resnico in zmoto in za polagoma zmeraj po-
polnejši razgled po celoti; najvažnejše pa je, da v miselnih sestavih, 
ki se nam zdijo resnici najbližji, izločimo to, kar nima trajne veljave, 
ostalo pa utrdimo in podpremo z. novimi dokazi, ki bodo resnico 
napravili nepremagljivo; če te resnice še niso bile prav razvite, se 
jim moramo posvetiti s tem večjo skrbjo, da jim omogočimo zdrav 
razvoj k popolnosti. (Str. 20) Staromodnost? Reinhardt ugotavlja: 
»Sodobna znanost in tehnika sta vplivno spremenila človekove želje 
in potrebe... človeške narave pa bistveno nista spremenila... Človek 
se še zmeraj vprašuje, kot se je bil vpraševal v davnini: Kdo sem? 
Kaj sem? Kaj naj storim?" (Str. X.) V Priročniku za študij filo-
zofije (Research Guide in Philosophy. General Learning Press, Mo-
rristown N. J. 1974), ki ga je napisal Martin A. Berman, beremo 
med drugim ta napotek: »Učitelji filozofije hočejo, dai se študenti 
spoprimejo s filozofskimi problemi; to pa pomeni, da morajo o ta-
kem problemu filozofirati ali zagovarjati določeno stališče z ozirom 
nanj, kar spet pomeni, da se ne morejo zadovoljiti z golim zaključ-
kom. Do zaključka seveda lahko pridemo po različnih poteh... mož-
no je, da je kdo spontano gotov o kakem zaključku, toda filozofija 
priznava le tiste zaključke, v kolikor vanje vodijo sklepanja, o ka-
terih pravilnosti se lahko prepričamo v luči razumskega presojanja." 
(Str. 31) In cilj razumskega presojanja je uvidevnost, kolikor je je 

308 pač na razpolago; ali pa vsaj uvidevnost položaja, ko moramo reči, 



da določeno sklepanje (še) ne prepriča in da je morda (večja ali 
manjša) verjetnost edino, kar moremo trenutno o kakem mnenju 
reči. Vse skrčiti le na več ali manj verjetno mnenje pa je isto kot 
oprijeti se skepticizma; kajti tudi mnenje, da je vse le mnenje, 
vštevši to kritično mnenje, mora računati z možnostjo, da je morda 
nasprotno mnenje navsezadnje pravilno, to se pravi, da ni vse le 
mnenje; značilno za vsako mnenje je namreč, da ni gotovost, ampak 
se le nagiba v določeno smer, ki je zavita v meglo neznanja; ko jo 
razpršimo, se nam mnenje pokažei, kakršno je v resnici. 
(Glasu: če si medtem zaspal, se vzdrami; zdaj se dotakneva ene 
izmed najbolj kočljivih točk — problem znanstvenega značaja filozo-
fije.) 
Str. 141: zdi se, da filozofija ni znanost; na eni strani je preveč 
med seboj si nasprotujočih filozofij (o čemer sem pravkar skušal 
podati obračun); na dragi strani pa bi kot znanost ne mogla biti 
spoznavnostna, še manj pa bitoslovna podlaga za znanost. Je ta 
drugi del problema resničen? 
Najprej začetno vprašanje: ali si g. Jantar prisvaja mnenja Russella, 
Althuserja, Kuhna, Feyerabenda, celo neo-pozitivistov, da (nekako) 
dokaže, da filozofija ne more biti znanost? Russella, Althuserja, in 
neo-pozitiviste bi v točki spoznavnega mehanizma najbrž lahko pri-
tegnili na skupen imenovalec; toda kaj dela Kuhn v tej druščini? 
Pred seboj imam izvirnik v 2., razširjeni izdaji: Sestav znanstvenih 
prevratov (The structure of Scientific Revolutions. Chicago U. P. 
1970). Od str. 174 do str. 210 je Kuhnov P. S. iz leta 1969, s kate-
rim odgovarja kritikom, obenem pa nakaiže še neizdelane plati svo-
jega dela. V 7. poglavju tega postskriptuma beremo: „Po trditve (te-
ze) za svojo knjigo sem šel k raznim področjem... Že dolgo so na 
podoben način razčlenjevali svoje panoge zgodovinarji književnosti, 
glasbe, dragih umetnosti, političnega razvoja, in sploh mnogih dru-
gih človekovih početij: povsod in zmeraj jim pri tem pomaga ume-
vanje časovnega poteka v obliki revolucionarnih prelomov v slogu, 
okusu, in kar zadeva sestav ustanov. Moja izvirnost je v tem, da 
sem te pomene uvedel v znanosti, o katerih je doslej vladalo precej 
splošno mnenje, da se razvijajo na drugačen način. Lahko bi rekli, 
da pojem paradigme kot konkretno uresničenega modela tvori na-
knaden izvirni doprinos." (Str. 208) O celotnem 7. poglavju v P. S. 
pravi, da zahteva posebno razpravo, ki mora razčistiti problem, v 
koliko se njegove glavne teze lahko rabijo na področjih, ki niso na-
ravne znanosti (str. 175-176). Kuhn torej ne more odgovoriti na 
vprašanje, ali je filozofija znanost (vsaj v Husserlovem pomenu, kot 
je to pripravljen priznati filozofiji g. Jantar na str. 141, v 2. pogl.). 
V istem Kuhnovem P. S. stoji tudi tole: »Določeno število sodobnih 
filozofov je odkrilo važne besedno-miselne zveze, kjer se normativni 
(»treba je") in opisovalni (»tako in tako je") element tako preple-
tata, da ju ne moremo več potegniti narazen. »Tako in tako je" in 
»treba je" nista zmeraj tako ločena drug od drugega, kot se je to 
doslej dozdevalo." (Str. 207) S to opazko je Kuhn zadel najšibkejšo 
in najbolj problematično točko tega, kar g. Jantar imenuje prek-govor 309 



ali prek-govorico, Španci metalenguaje, kar je dobeseden prevod anglo-
ameriškega metalanguage; jaz bi temu rekel »prestavljeni govor" ali 
,,prestavitvena govorica" ali (še bolj v skladu s simbolično logiko) 
„prestavitveni jezik". 
„Prestavitveni jezik" ima smisel v aksiomskem sestavu simbolične ali 
matematične logike, ki nima in ne more imeti tako splošne veljave 
kot tkzv. tradicionalna, na Aristotelovih razločevanjih zgrajena logi-
ka. Nanaša se na osnovni (ali predmetni; Angloamerikanci mu pra-
vijo object-language) jezik, toda ali imamo tak čisto predmeten je-
zik? Noam Chomsky je že leta 1957 (to je, 17 let po zadnji Rus-
sellovi knjigi o tem problemu; v angl. nosi naslov An Inquiry into 
Meaning and Truth, po naše: Raziskava o pomenu in resnici), potem 
pa še posebej leta 1964 odkril tkzv. globinsko plast jezikaj odnosno 
govorice (v angl. „deep structure"). V (zdaj že svetovno znani) knji-
gi (1961) „Nekaj značilnosti teorije o skladnji" (Aspects of the 
Theory of Syntax. MIT) razčlenjuje n. pr. osnovne pojme jedrske 
fizike, o katerih ugotavlja, da so silno abstraktne tvorbe, povezane 
s predmetno resničnostjo na kar se da zamotan način. (Glej izčrpno 
analizo jezika v razpravi Alvar Ellegard-a: Preučevanje jezika. V 
angl. Study of Language. V slovarju Dictionary of the History of 
Ideas. Studies of Selected Pivotal Ideas. Scribner's Sons, New York 
1973, 2. zvezek, posebno str. 673a.) Če je že jezik naravoslovnih ved 
— posebno na primerni razvojni višini — tesno povezan s „presta-
vitveno govorico", potem odpade kriterij, po katerem bi filozofija 
spadala h kategoriji prestavitvenih jezikov, naravne znanosti pa v 
kategorijo predmetnih jezikov. Pa naj navedem v izvirniku, kar ugo-
tavlja Jose Ferrater Mora v svojem Diccionario de filosofia (Alianza 
Editorial, Madrid 1981, 3. izdaja, tretji zvezek): „Varios problemas 
se han planteado respecto a la teoria de la jerarquia de los lengua-
jes. Citaremos dos. El primero concierne a la relacion de inclusion 
de un lenguaje cualquiera Ln dentro de un metalenguaje Ln + 1 . . . 
El segundo problema se refiere a si puede o no prescindirse de un 
„pensar material" en el metalenguaje." (Stolp. 2212-2213) 
Kolikor mi je znano, se je v šestdesetih letih tega stoletja ,,presta-
vi tveni jezik" (metalanguage) precej rabil v filozofski književnosti, 
pisani v angleščini; potem pa je počasi izginil. Boruch A. Brody ga 
še razlaga v P. Edward-ovem The Encyclopedia of Philosophy (Ene. 
filozofije. Macmillan/Free Press, London-New York, 1967), pod naslo-
vom Besednjak logičnih izrazov (Glossary of Logical Terms), 5. zve-
zek, str. 68; zgoraj omenjeni Zgodovinski slovar idej (Podnaslov: 
Izbrane osrednje ideje.. . Selected Pivotal Ideas) pa izraza „meta-
language" več ne pozna; enako je z novo Brit. enciklopedijo iz leta 
1974. „Slovar modernega mišljenja" (The Fontanai Dictionary of Mo-
dem Thought. Collins, London 1977) pa navaja rubriko »metalangua-
ge" le še v zvezi z „metalinguistics" (prestavitveno jezikoslovje), 
ki se kot posebna panoga jezikoslovja bavi n. pr. s kretnjami, spre-
membami v obrazu in drugimi pojavi, ki se kulturno nanašajo na 
jezik, a niso jezik kot tak. Nekateri jezikoslovci rabijo izraz „meta-
lar.guage" za vsak jezik (odnosno sestav znamenj), v katerem go-

310 vorimo o kakem drugem jeziku. 



Denimo, da je odkritje »prestavitvenih jezikov" (lahko je takih brez 
števila) »važen prispevek", del »pomembne splošne podmene" — kot 
se to zdi g. Jantarju na str. 141, 3. odst. —: vprašanja, ali je filo-
zofija znanost ali ne, s tem tkzv. odkritjem ne moremo razrešiti. 
V kakšni knjigi o fiziki — kot to omenja zgoraj navedeni Mora — 
lahko najdemo stavek: Zakon težnosti drži. Po Russellu sta izraza 
»zakon težnosti" (odnosno primerna formula) predmetni jezik, izraz 
„drži" pa je „prestavitvena beseda"; vendar s tem še ni knjiga 
0 fiziki tudi knjiga o filozofiji. Menim, da je ogromno takih besed, 
ki tvorijo tekst takega in podobnih učbenikov naravnih znanosti. 
Znanost ali ne, tudi filozofija se včasih nanaša — filozofsko — na 
predmete, dostopne našim čutom; ali v tem trenutku neha biti filo-
zofija? G. Jantar skuša priti stvarem do dna, na filozofski ravni, 
pri čemer navaja razne zgodovinske in jezikoslovne podatke, da se 
omejim samo na nekatere; ali ravna v takem primeru manj filo-
zofsko? Mislim, da ne. 
Zdaj pa h glavnem vprašanju: če filozofija ni znanost — kaj je 
potem? Umetnost? Beletrija? V R. B. Heywood-ovi zbirki razprav 
z naslovom Dela Duha (The Works of the Mind. Chicago U. P., Phoe-
nix izd. 1966) Yves R. Simon takole razčlenjuje vrste dela v svoji 
razpravi Pojem dela (ki je neke vrste uvod v celotno zbirko): »Mi-
sel, naravnana na tehniko, je tisto delo duha, ki se ne umiri v duhu 
samem, ampak stremi po spremembi v fizični naravi. Etično delo 
odnosno delo moralne izkušenosti, je tisto delo duha, ki se ne umiri 
v duhu samem, ampak je usmerjene v človekovo nagnjenje, želje, 
voljo. Končno je še eno in sicer najvišje delo duha: pridobivanje 
resnice. To delo sestaja iz iskanja resnice.. . namen iskanja resnice 
ni iskanje samo, ampak preudarno uživanje resnice." (Str. 8-9) In 
(na str. 12): »človekovo obvladovanje fizične narave je krasna stvar. 
Edino vprašanje pri tem je: ali je najboljša stvar na tem svetu? 
Veliki grški misleci — in prav za to jim moramo ostati na veke 
hvaležni — so nam odkrili ideal preudarnega uživanja resnice kot 
vrhunec človekovega delovanja..." Zadnja razprava v tej zbirki je 
Mortimer J. Adler-ja »Filozof" in takole opredeljuje njegovo delo-
vanje: „Fo mojem je pravilno razlikovati štiri glavne zvrsti speku-
lativnega raziskovanja: zgodovino, naravne znanosti, matematiko in 
filozofijo... Najlaže je razlikovati med zgodovino in filozofijo... 

Najteže je podati na kratko razliko med naravnim znanstvenikom 
in filozofom, in to zato, ker toliko zavisi od razlikovanja med tem, 
kar se nam javlja, in tem, kar v resnici je — to razlikovanje samo 
je namreč že filozofsko pogojeno. Z razliko od zgodovinarja oba, 
filozof in naravni znanstvenik, skušata spoznati to, kar splošnove-
1 javno označuje stvari; oba skušata izraziti splošnoveljavno resnico 
brez ozira na preteklost, sedanjost, in prihodnost. Od tu naprej pa 
se pota ločijo. Tkzv. »naravne zakonitosti", ki predstavljajo znan-
stveno znanje na višku, so posplošitve načina delovanja stvari, ugo-
tovitve o nespremenljivih odnosih ali korelacijah tegai, kar se nam 
javlja. Atomski fizik nam lahko pove, v kakšnem sorazmerju so 
količine snovi pri prehodu v energijo, ne more pa nam povedati 



— ako ne postane filozof —, kaj je snov ali kaj je energija ali 
kaj pomeni dejstvo, dai sta snov in energija zamenljivi. Raziskovanje 
naravnega znanstvenika namreč ne sega ne do narave stvari ne do 
njihovih (poslednjih) vzrokov, ampak le do njihovega delovanja, v 
kolikor se nam javlja. Filozof zmeraj odkriva tisto resničnost, ki 
je srčika pojava — to, kar stvari res so in zakaj so tako. Naravni 
znanstvenik se lahko zadovolji z imensko definicijo, ki mu pomaga 
istovetiti pojave, s katerimi se bavi; filozof pa more dojeti resnično 
naravo stvari le tako, da jih izrazi z dejansko definicijo. 
Takšno bistveno gledanje razlik ima to in ono za posledico. Tako 
lahko raziskujemo stvari vprašujoč se, kako delujejo, brez ozira na 
to, kaj in zakaj so; kakor hitro vprašamo, kaj so stvari, vprašamo 
že na nek način tudi, zakaj so takšne: dejanska definicija njihove 
narave vsebuje vzročno analizo. In zato so naravno-znanstvene opre-
delitve opisnega značaja, filozofsko spoznanje pa je razlagalno. Še 
nekaj: filozof skuša ugotoviti končno odločilne vzroke, najti mora 
zares prva načela bitja in nastajanja. Naravoslovec pa se more in 
mora v svetu pojavov osredotočiti na posebne stvari, saj se ne more 
posvetiti vsem pojavom. Filozof skuša spoznati, iz kakšnih zvrsti 
obstoje stvari, kako so urejene in kako med seboj povezane, in kaj 
sploh pomeni biti odnosno nastati; in zaradi takšnega povpraševanja 
se ne more omejiti na resničnost fizičnega sveta; vprašati se mora: 
bivajo stvari tudi na nesnoven način ? Obstoji delovanje, ki je du-
hovnega značaja ? . . . tako je n. pr. narava spoznavanja problem 
za filozofa, ne za naravoslovca. Dasi je poklicno življenje tako ke-
mika kot botanika posvečeno pridobivanju spoznanj, nam ne eden 
ne drugi ne moreta povedati, kaj pomeni spoznati odnosno kaj je 
znanstveno spoznanje." (Str. 225-227) 
Podobno, čeprav še z bolj osnovnega stališča razlikuje med raznimi 
zvrstmi znanosti W. A. Wallace v razpravi „Znanost", v Novi Ka-
toliški Enciklopediji (Science/Scientia/. New Catholic Encyclopedia, 
Me.Graw-Hill 1967, zv. 12): »Aristotel je mnenja, da znanstveno spo-
znamo kak predmet, če spoznamo njegov(e) vzrok(e), če torej ve-
mo, da je določen vzrok to, kar dela predmet to, kar je, to se 
pravi, če vemo, da zaradi tega in tega predmet sploh ne more biti 
kaj drugega kot je (Anal. post. 71b 8-12). . . Poleg tega eksaktnega 
pojma rabi Aristotel besedo „z.nanost" tudi za manj natančne na-
čine spoznanja... tako n. pr. za več ali manj natančne razlage, 
vštevši tiste, ki se trudijo, da ,,na nek način napravijo razumljivo 
to, kar se nam javlja".. . Sodobni misleci se ne morejo prav zedi-
niti glede definicije znanosti; so pa istega mnenja, da so nekatera 
spoznanja znanstvena, druga pa spet ne; in da je zai znanstveno de-
lovanje značilno, da skuša odkriti red v svetu in razloge zanj. Tako 
je zdaj „znanost" naličen izraz, ki ga rabimo upravičeno na razne 
načine... a zmeraj tako, da je model (vir) nalike rigorozno doka-
zano znanje." (Str. 1190ab) Rad se podpišem pod to analizo, ki 
temelji na — recimo tudi: prastari — logični razliki med enoum-
nim, dvoumnim, in nali&nim ali analogičnim pojmom besed. Nalika 

312 ni istost; toda „šele odkritje nalike združi različna izkustvena pod-



ročja in daje možnost, da med dvema stvarema zazremo enakost... 
to naliko je zlahka spremeniti v abstrakcijo... in prav ta povezaiva 
med naliko in abstrakcijo nam razloži izredno moč in plodnost ma-
tematike. podčrtava pa nam tudi važnost maitematiziranja naravnih 
znanosti..." (W. H. Leatherdale: Vpliv nalike, modela in metafore 
v znanostih./The Role of Analogy, Model and Metaphor in Science./ 
North-Holland P. C. — Amsterdam — Oxford; Elsevier New York 
1974/str. 27) Cilj tako naravnoznanstvenega kot filozofskega delo-
vanja je kar se da gotovo spoznanje odnosno takšna stopnja spoz-
nanja, ki je v danih okoliščinah mogoča in vsaj teoretično začasna; 
oboje moramo biti zmožni uvidevaiti. Sicer pa tudi g. Jantar — vsaj 
nekako podzavestno — stremi po uvidevnosti, če že ne po razvid-
nosti, ker skrbno izbira premise za svoje sklepanje in svoji razlagi 
pripisuje vsaj nekoliko več verjetnosti kot n. pr. (z njegovega sta-
lišča) spornim Kosovim stavkom, pri čemer se opira na snov, ki 
se mu zdi v luči kritične presoje dovolj močna v ta namen. Z drugo 
besedo: g. Jantar išče vzroke, ki se mu zdijo odločilni za določeno 
stanje in določene dogodke resničnosti; zdi se mu, da se Kos v teh 
točkah moti odnosno da se vsaj ne izraža pravilno; zdi se mu, da 
ima na razpolago širše in močnejše primerjanje. Vse te stopnje 
postopanja so značilne za naravno-znanstveno delovanje, vštevši ma-
tematiko, seveda nalično značilne, ker se posamezne znanosti po-
svečajo različnim prijemom stvarnosti. Tudi če se g. Jantar moti 
— ostane na ravni znanstvenega delovanja! Ali je tako zelo napak, 
rabiti isto besedo za delovanje, ki je tako bogato zapleteno in raz-
pleteno, da mu le nalika pride do živega? Nobelov nagrajenec v 
filozofiji, Peter B. Medawar, trdi v svoji knjižici Nasveti mlademu 
znanstveniku (Advice to a Young Scientist. Harper Colophon 1981, 
str. 27): »Prepričan sem, da je znanstveno iskanje (resnice) zdrava 
pamet (common sense) na ogromno potenco". In tudi to pove iz 
svoje izkušnje: »Znanstvenik, ki je upravičeno iznajdljiv in uživa 
predstavno zmožnost, je lahko kar gotov, da se bo motil v tej ali 
oni razlagi, to je, da ne bo imel pravilnega pogleda ali pa da bo 
predlagal hipotezo, ki se potem pod kritiko zruši." (Str. 37) In še 
to: »Rad bi položil znanstveniku katerekoli dobe na srce, da je 
jakost osebnega prepričanja o pravilnosti kakšne hipoteze brez po-
mena za njeno resnično pravilnost. Je pa silovitost našega prepri-
čanja v toliko važna, da lahko kar učinkovito motivira kritično pre-
izkušnjo podmene." (Str. 39) Morda je še en citat na mestu: »Mlad 
znanstvenik ne sme izgubiti poguma, če se mu ne posreči, da vtisne 
svoje ime kakšnemu naravnemu počelu, pojavu ali bolezni... če 
se mu pa posreči, tako ali tako, da postane svet lažje umljiv — 
pa naj se mu to posreči teoretično ali eksperimentalno —, za to 
mu bodo poklicni tovariši hvaležni in ga bodo čislali." (Str. 77) 

Str. 142: »Prav v kolikor bi Kos jasno razlikoval med filozofijo in 
znanostjo, bi mogel s svojim dokazovanjem storiti veliko uslugo 
znanostim..." Toda če vzamem v poštev Kosov namen, na novo 
opredeliti filozofijo, sledi, da v ospredju zanimanja niso naravoslovne 
znanosti kot take, marveč iskanje odlik, ki so značilne — tudi za 
filozofijo, v kolikor je znanstveno delovanje in njegov izsledek. Na- 31 3 



ravoslovne znanosti uživajo tako velik — in upravičen — ugled, da 
je problem njihovega odnosa do ostalih delov v ustroju človeškega 
življenja trenutno bolj teoretičen kot praktičen; vprašanje o naravi 
filozofije pa je že mnogo let po 2. svet. vojni vsaj v angleško pisani 
svetovni književnosti — ki na svoj način vpliva tudi na Azijo, Evro-
po in Afriko in Avstralijo (morda tudi na Južno Ameriko, česar 
pa ne vem) v ospredju: so misleci, ki hočejo filozofijo priličiti na-
ravoslovnim znanostim, ki se jim zdijo edino uspešne iskalke resnice; 
in so misleci, ki tako zelo poudarjajo razliko med naravoslovnimi 
znanostmi in filozofijo, da se zdi, da je za filozofiranje potrebna 
neka skoraj nadčloveška zmožnost, ki je ne moremo in ne smemo 
istovetiti s tistim kritičnim razumom, ki usposablja naravoslovne 
znanosti, da razlikujejo med razvidnostjo in raznimi stopnjami ver-
jetnosti. Nekaj tega izključnega vrednotenja filozofije je prodrlo 
tudi n. pr. v sodobno katoliško teologijo, ki tu in tam postopa s 
podatki razodetja, kot da bi ne bilo (več) uvidevnih odnosno trdno 
dokazanih filozofskih podlag — ki brez njih ni prave teologije. Kjer 
vprašanja o naravi filozofije ni v ospredju, se dokaj mislecev za-
dovolji z zdaj že častitljivo definicijo: filozofija je ljubezen do mo-
drosti. In toliko piscev potem nadaljuje na tej podlagi takorekoč 
samoumevno, da se lahko zdi drzno, optirati za novo definicijo; in 
to tem bolj, ker se zdi, da „ljubezen" v praivkar podani definiciji 
poudarja bolj voljo kot razum, je torej nekaj, kar se v subjektivnost 
zagledanim sodobnim ljudem še posebej prilega, neredko tudi kot 
reakcija na pritisk s strani računskih in drugih strojev in — kot 
nekak stroj delujoče — organizacije življenja. Če se mi zdi vprašanje 
o novi definiciji filozofije bolj drzno kot samoumevno, s tem ne 
zanikam, da lahko človekova drža obstoji iz še drugih drznih po-
četij, ki na svoj način zahtevajo osvetlitev in rešitev. 

Dragi Glas! 
Ne karam Te, če si končno trdno zaspal; menda je treba odšteti 
od tokijskega časa trinajst ur nazaj, da se znajdeva v istočaisju. 
To sem Ti hotel reči: preskočim str. 142 in 143 in polovico naslednje 
strani, da se lotim Jantarjevega problema pod naslovom „Nara-
voslovne znanosti", str. 344 do 148, ker je miselno v zvezi z doslej 
obravnavanim problemom o naravi filozofije. G. Jantar se čudi, da 
se Kos ne ogleduje po tkzv. družbenih zinanostih. Toda g. Jantar sam 
(na str. 144 in 145) navaja težave, ki obdajajo te vede. So strokov-
njaki, ki hočejo raziskovati te vede kot vsako drugo izkustveno 
znanost; so pa spet izvedenci, ki se zavedajo — posebno recimo v 
zadnjih letih —, da brez filozofskih postopkov ne morejo prodreti 
v srčiko svojega predmeta; to velja tako za sociologijo kot za psi-
hologijo: kaj človek misli in kaj hoče pravzaprav, je dostopno v 
toliko, v kolikor človek sam o tem spregovori; misli in volja so 
namreč čutom — in instrumentom, ki se jih poslužujejo — nedostop-
ni; podatke same mora osvetljevati kritičen um, v čigar ozadju je 
raziskovalčeva sebevidnost. V kolikor družbene vede jemljejo v po-
štev dejstvo, da je v središču njihovega predmeta živo bitje čisto 

314 posebne vrste, ki ga čuti lahko odkrivajo takorekoč le na površini, 



v toliko postanejo njihova opazovanja in poskusi in podmene in 
teorije dragocen vpogled v ta del resničnosti, ki obstoji tako iz 
vidnega kot nevidnega elementa. 

Družbene vede torej tvorijo nekak most med naravoslovnimi zna-
nostmi in filozofijo, ker imajo delež na obojem. Logično in metodično 
torej zadostuje, če razčlenimo znanstveni značaj naravoslovnih ved 
odnosno filozofije, ker bodo izsledki te razčlenitve postavili v pravo 
luč tudi družbene vede. V tej zvezi se mi zdi pravilno, kar je njima 
dostopno; raziskuj s filozofskim postopkom, kar je le temu dostopno. 
Str. 147: ,.Kaže kot da bi Kos prideval matematičnim predmetom 
neko realnost... Kos isti /matematično resničnost/ z naravoslovno 
(fizično). Ali ni tu nevarnost... ?" Najprej se vprašajmo: je to, 
na kar se nanaša kakšen matematični pojem — nič? Vsaj to drži, 
da je tak pojem misel — a misel, ki se bistveno nanaša na koli-
činske odnose; do količin imajo dostop tudi naši čuti, do odnosov 
pa lahko prodre le naš um. Ko ugotovim: Danes so padli s kameli je 
v vrtu trije cveti, razodevam resničnost tudi s tem, da lahko skr-
čim vse bogastvo in edinstvenost nadlih cvetov na enakomerne enote, 
ki jih naštejem v tem primeru tri. Tudi vrt lahko opišem z. vsemi 
doživetji, s katerimi mi je — kot pravimo — prirasel k srcu; lahko 
pa skrčim njegove kote, vhod in izhod, pa droben vodnjak v obliko, 
ki ni mani resnična; lahko rečem, da je vrt pravokotnik, kar te 
vrste resničnost dela drugačno od krop:a in trikotnika in romba, itd. 
Matematični pojem izrazi nekaj, kar kak drug pojem ne more iz-
raziti: za matematiko obstoji svet iz enot, ker je tudi najmanjši 
— relativno raimaniši — delček snovi, v kolikor je neka količina, 
deljiv še naprej na enote, brez ozira na to, kar ta delček pred-
stavljal sicer (lahko je n. pr. eden izmed protonov, čigar navzočnost 
odnosno odsotnost določi naravo kemičnega elementa). Ali ni oči-
vidna značilnost snovnosti prav — količina? S pomočjo količine se 
snov lahko nahaja v določenem kraju in tudi v določenem času, ko 
se nam posreči šteti enote njenega gibanja z ozirom na kakšno 
važno merilo (n. pr. kroženje zemlje okoli sonca). Kjer ne moremo 
govoriti <ne o količini ne o kraju ali času, imamo opravka z ne-
snovjo; tako se zavedamo, da naši pojmi kot taki nimajo količine 
in ne posedujejo fizičnega kraja, da bi se v njem časovno spre-
minjali; pojme tvorimo, ker smo zmožni nesnovnega ali duhovnega 
delovanja (in imamo temu odgovarjajoče počelo delovanja). Ker smo 
snovno-nesnovna bitja, lahko rečemo, da nosimo pojme in misli v 
glavi; toda naj se še tako obogatimo s pojmi in spoznanji, nikdar 
ne moremo izjaviti: nimamo več prostora v glavi... Tudi o spre-
membi spoznanj lahko govorimo — v smislu spremenjenih pomenov. 
Ustavimo se za hip ob pomenih. 

Na str. 142 se g. Jantar vprašuje: „Ali je človek res (kot to trdi 
Kos) v-pomen-usmerjeno—bitje?" Brez pomena ostane vsaka beseda 
le skupek zvokov. V trenutku, ko raz-umem, kaj pomenijo zvoki ali 
besede še tako tujega jezika, razumem govorca. Pojme kot nosilce 
pomenov povežemo v stavek, ker lahko le s stavkom izpovemo, kaj 
in kako so stvari, vštevši nas same. 315 



V umu so tudi količine idealizirane — v skladu z. naravo uma. Dej-
stvo, da lahko skrčimo sicer tako zamotane stvari na določene enote, 
nam daje (z)možnost, da podobno postopamo z vsem, kar v mislih 
skrčimo na enote, ki vsaka vsebuje odnos do množine. Ker se vse 
to dogaja navsezadnje „cum fundamento in re", se iz tega mate-
matičnega sveta zmeraj lahko vračamo v dejansko resničnost ko-
ličin in se nam od časa do časa posreči istovetiti tozadevne miselne 
izsledke z dejanskimi količinskimi razmerami, čisti matematični svet 
— tako kot filozofski svet — ne razpolaga s poskusi; zato mora 
postopati v luči logike. S tem pa ni rečeno., da je logika isto kot 
matematika, kot to trdi med drugimi n. pr. Morris R. Cohen v sicer 
zelo zanimivo in duhovito pisani knjigi Predgovor k logiki (A Pre-
face to Logic. Dover, New York 1977): „Kaj je logikai, bolje razu-
memo, če moremo spoznati, da je istovetna s čisto matematiko. To 
istovetnost je bilo odkrilo 19. stoletje..." (Str. 9) Vsako pravilno 
matematično mišljenje je logično; ni pa vsako pravilno logično miš-
ljenje matematično! 

Nisem se spustil v vprašanje, kakšne vrste resničnost odkriva ma-
tematika; dovolj mi je bilo, da sem na to resničnost opozoril. Z 
matematiko izrazimo resničnost na način, ki ga niti naravoslovne 
znanosti niti filozofija ne morejo označiti na enak pomemben način; 
n. pr. dejstvo, da se je „2. decembra 1942... prvič nuklearni reaktor 
sprostil v samo vzdrževalno, verižno reakcijo... na, blatnem dvorišču 
čikaške univerze..." (William Craig: Padec Japonske. The Fall of 
Japan. Pan, London 1970, str. 47.) 
Menim, da B. Russell nima prav, ko trdi (ne da bi to dokazal): 

. . .vse, kar vemo (o fizičnem svetu), so naše matematične pro-
jekcije" (Str. 146). Če bi bilo to res, bi nikdar ne mogli ničesar 
dojeti razen količine, ker matematika ne more priti n. pr. do lestvice 
vseh kakovosti, ki jih resnična bitja imajo (med trikotnikom in 
krogom je n. pr. kakovostna razlika). Ta Russellov izrek je najbrž 
iz dobe, ko je bil Russell še idealist, kar je pozneje ovrgel. 
Str. 146: ali res vse Kosovo dokazovanje predpostavlja popolno sklad-
je med našimi dojmi in pojmi in resničnostjo? Najprej to: z raz-
pravico o novi opciji glede definicije filozofije nisem imel namena, 
da razložim celo filozofijo, ampak le toliko, kolikor je potrebno, da 
privedem razpravico do zaželjenega zaključka. Vendar sem vedno 
znova skušal poudariti, da naši pojmi za-devajo resničnost samo in 
da je filozofija znanost o tej resničnosti; seveda se lahko filozofija 
bavi tudi z delnimi vprašanji, tako n. pr. s problemom spoznavanja, 
z razliko med pojmom stvari in stvarjo samo, itd. Posebno tiste 
stvari, o katerih sem menil, da so ali že shranjene v spominu za 
potrebno rabo ali pa so brez težave dostopne razumu — nisem po-
sebej razlagal odnosno dokazoval; tako n. pr. prenosljivost jaza na 
druge jaze (v Jantarjevem tekstu str. 148): ali je mogoč kak drug 
dostop do nelastnega jaza, če ne prenesemo nanj po naliki to, kar 
vemo, res verno, iz neposredne sebevidnosti ? Na isti strani se g. 
Jantar dotakne moderne semiotike in pri tem vzbuja vtis, da je 

316 tudi ta (s svojimi teorijami in hipotezami) neke vrste novo odkritje; 



tudi in v kolikor je, zadeva najprej jezikoslovje, g. Jantar pa ima 
na tem mestu na str. 348 (3. pogl.) pred očmi tudi subjektivna 
doživetja; v kolikor, so ta in vsa druga doživetja spoznavno do-
stopna, ne le so, ampak morajo biti spremenjena — intencionalno, 
kot pravimo — v nesnovne pojme ali pomene, kar lahko ugotovimo 
s preprosto analizo sebevidne samozavesti; kot sem bil zgoraj omenil 
(in za ponavljanje prosim razumevanje): v trenutku, ko pripišemo 
svojim pojmom ali pomenom kakršnokoli snovnost, je s tkzv. neo-
mejenostjo človeškega duha konec. Prav zato, ker so nesnovni, so 
naši pojmi ali pomeni prenesljivi: na preteklost, bodočnost, seda-
njost, in sicer v tem smislu, da enako z enakim imenujemo, če 
že ne na zunaj, pa vsaj notranje (nekoč so to dejstvo imenovali 
»verbuin mentis"); prestavljanje iz enega jezika v drugi tudi po-
trjuje prenosljivost naših pojmov, ne pa naših fonemov in mor-
femov... 
Str. 143: „ . . .dojem . . . dejansko... pomeni... čutno (s)poznanje". 
Hm! Slovenski Pravopis leta 1962 ima samo pri besedi „dojem" 
inačice „vtis, občutek, zaznava", pri glagolih „dojema,ti" in »dojeti" 
pa nobene razlage; Kotnikov Slovensko-angleški slovar (Ljubljana 
1972, 7. izd.) prevaja „dojem" kot „impression, sensation", »dojema-
nje" kot »comprehension, seizing", »dojemljiv" kot „conceptive, com-
prehensible" in „dojeti" pomeni „to comprehend, to reailize, to under-
stand, to seize". Če odpremo tako razširjeni slovair kot je Webster's 
New World Dictionary (n. pr. izdajo 1976, 2nd College ed), nam 
slovar pove (na str. 1548), da se besedi „comprehend" in „under-
stand" lahko rabita v istem smislu, v čigar primeru pomenita »dou-
meti kak pojem"; ko pa gre za natančnejše razlikovanje, pomeni 
„understand" izčrpno spoznanje, »comprehend" pa golo prisvajanje 
pojmov; tako — pravi slovar — si tujec prisvoji pojme kakega 
ameriškega idiomatskega izraza, ne da bi ga prav razumel. Če torej 
enoglasno odločimo, da je dojem čutno spoznanje in da ga nočemo 
rabiti nalično v glagolih dojemati in dojeti, potem moramo poiskati 
kako drugo besedo, ki nam bo pomenila »izčrpno spoznanje". Mordai 
pa takšno besedo že imamo; a ker nimam (in najbrž g. Jantar tudi 
ne) slovenskega filozofskega slovarja, se moram zadovoljiti s tako 
izraženim upanjem. 

Str. 143: „S čuti zmeraj dojemam samo enkratne vtise in poedino 
bit." Dragega dela tega stavka na žalost dobro ne razumem: kako 
je mogoče, da čuti dojamejo »poedino bit" ? Kot pravi prvi del 
stavka, dojemamo s čuti »samo enkratne vtise", ki so tolikere infor-
macije o poedinem bitju; a to poedino bitje kot poedino bitje lahko 
spoznamo le z razumom, naši čuti ne vedo o biti ničesar; sicer bi 
moraji trditi — neposrednega dostopa namreč nimamo —, da tudi 
živali dojemajo poedino bit; kvečjemu dojemajo poedino bitje, a ne 
kot poedino in ne kot bitje, ker nimajo uma. V zvezi s pojmom 
»biti" (posebno z ozirom na str. 142 Jantarjevega teksta) bi rad 
pripomnil to: kolikor vem, umevam bitje kot poedino bitje, ne kot 
bit-je (zgoraj omenjeni Kotnikov slovar prevaja besedo bitje tako 
v pomenu poedinega bitja, po angleško »creature, being", kot v po- 317 



mehu bit-ja, po angleško »eksistence"); bit torej razumem ne kot 
poedino bitje, ampak kot bit-je ali ;,esse", po špansko ,,ser". Zato 
tudi pravim, da je predmet naravoslovnih znanosti ne poedino bitje, 
ampak bit; znanost hoče spoznati občeveljavne zakonitosti tega, kar 
je (odnosno: resničnosti). Meni pomeni resničnost in realnost eno in 
isto; ne morem prav razumeti, kaj hoče povedati g. Jantar s svojim 
razlikovanjem med resničnostjo in stvarnostjo; najprej stvarnost ni 
isto kot tvarnost, čeprav je razlika en sam fonem — tvarnost sem 
doslej zmeraj umeval kot lastnost tvarnega ali snovnega; stvarnost 
se mi zdi splošna lastnost vsake stvari kot stvari — česarkoli, kar 
je več kot nič — in v tej točki sovpada s pojmom resničnosti, saj 
je več kot nič, to je, saj na nek način — je. Dobra se mi zdi Jan-
tarjeva misel, da resničnost razumemo enostavno kot vse, kar ka-
korkoli je, bodisi da je bilo ustvarjeno ali ne (v tem primera bi 
morali predpostavljati dejstvo Stvairnika); toda — tudi dostop do 
stvarnosti ni nič manj povezan s spoznanjem; lahko bi rekli: celo 
bolj povezan s spoznanjem kot pa resničnost (v smislu zgoraj ome-
njene Jantarjeve različice): pri resničnosti gre tudi za božji svet, 
ki ga v filozofiji dosegamo le po naliki, pri stvarnosti pai smo tako-
rekoč na domačih tleh in je nalika le ena izmed oblik spoznanja. 
Str. 150: »Samozavestnost... / je tudi predmet/ znanosti o človeku." 
Katere znanosti o človeku? Naravoslovne prav gotovo ne, ker bi 
ne mogla sajnozavestnosti opazovati od zunaj, jo tabulirati in meriti, 
kot to mora delati s snovnimi predmeti; samozavestnost namreč ni 
dostopna čutom in njihovim instrumentom. Zato že nekaj let sem, 
vsaj v angleško govorečem svetu, muči psihologe dvom, ali je mo-
goče imeti eksperimentalno psihologijo — brez činiteflja samozavest-
nosti. Če pa to ni mogoče, potem je psihologija — tako in tako — 
tudi filozofska panoga! 
Istotam: bojim se opredeliti dejavnost filozofije kot „svet pomenov", 
da bi me kdo ne razumel napak in mi pripisal idealizem odnosno 
konceptualizem, kakor imenujemo pretiran o poudarjanje pojmov, ki 
se potem zdijo, da tvorijo od dejanskega življenja ločeni svet. Zame 
so pojmi zmeraj naperjeni — taiko ali tako — na resničnost, od 
katere zavisijo in za katero jih naš um napravi uporabne. 

Dragi Glas! Oddahniva si; dovolj sem razlagal, z edinim namenom, 
da me g. Jantar (in tisti, ki sodijo tako kot on) lahko razumejo; 
trdno upam, da me bo opozoril na to, kar je še zmeraj nejasnega 
ali celo protislovnega v moji razlagi. G. Jantarja osebno ne poznam; 
morda se za tem imenom skriva določena osebnost; kakorkoli že: 
izroči mu moje prisrčne pozdrave in zahvalo za tako obširno kritiko, 
ki tu in tam preide v odkrito hvalo, kar se v trdem in delovnem 
filozofskem svetu bolj redko pripeti; iz srca se zahvalim za kritiko, 
ki me je potegnila zai seboj, tako da sem znova premotril »osvojene 
položaje" spoznavanja. In to je zmeraj koristno! G. Jantarju želim 
iz srca, da nadaljuje s prodiranjem v filozofski svet — čudovit svet, 
če se ne motim —, toda ne le v širjavo in daljavo, ampak tudi 
v globino, ki je filozofskemu svetu obenem višina: da od zgoraj 

318 premotri zmeraj nove filozofske poskuse umevanja in se ne da od 



njihovega trenutnega blišča premotiti. To mu želim, ker si to tudi 
sebi želim; meni se včasih spodrsne noga, tako da se znajdem v blatu 
težav, zmešnjav in nejasnosti in občutim, kako lepo je biti na kakem 
vrhu filozofskih vzpetin, tako blizu modremu nebesu in pa ravnotežju, 
ki ga nudi razgled z vrha. 
Tvoj vdani daljnovzhodni pismar 

Vladimir Kos. 
( 1 9 8 8 . ) 



TINE DEBELJAK 

EL BESO (POLJUB) 
v 

Traduccidn Gregor Papež 

POEMA INTRODUCTORIO 

Con el beso tuyo me extravie por los caminos del mundo, 
lo llevo en los labios cual miel de mariposa: 
de tus flores se poso en el aspero arbusto de la endrina — 
no lo dejo que se vuele... no quiere dejar la f l o r . . . 
La tempestad me sacude — tu mariposa no se vuela, 
el rayo tropical quema — estoy a la sombra de las alas de tul, 
el trueno golpea en mi . . . no deshago los petalos de la flor; 
cuanto mas amarga es la miel — mas nos unimos . . . 

i Que son, esposa, cortamtes espinas: la patria . . . 
la desunion del mundo . . . la tierra extrana . . . el rumor del mal ? 
Lo que mas duele es esta f l o r . . . f l o r . . . delicia unica — 
en la pasionaria de mis labios — tu beso: 
en el dia — ardor frio, en la noche — ardiente claro de luna . . . 
Sufro bajo la Cruz del Sur: Amor, Fe, Esperanza... 

POEMA CONCLUSIVO 
En la pampa soy un cantaro de arcilla arrojado 
entre los cardos, espinados liquenes. 
El frio de la noche me quebro el asa — 
iquien ahora me levantara de mis destrozos? 
La extrana estrella no ilumina mis adentros, 
tampoco la luna, rociandome toda la noche — 
estoy cubierto por el cesped, a traves de el broto suspiros, 
germenes de flores — germinan en mi los zarzales... 

Oh, corazon, por que lloras en la hierba con el viento? 
Golpeas la fragil arcilla en sus caderas — 
iAgitas las alas? — ^Adoinde volar? — i A sus brazos! 

Viento, jlevantame! Llevame hasta 
su cabecera — florero como alguna vez: 

320 Vierto en ella el arbusto florido — flores por los cabellos... 



POPRAVEK 

V prejšnji številki (XXIII., 1-2) je žal izpadel odstavek na 
str. 82 pri drami Marka Kremžarja „živi in mrtvi bratje". 
Zadnja odstavka sta torej kot sledi: 

GREGOR (pograbi aparat, pogleda, če je dobro zaprt; odpravlja 
se.) Tovariš poročnik, ura je pozna. Nočem več nadlego-
vati. Gotovo si želiš samote za plodno razmišljanje. Noč 
je kakor ustvarjena za reševanje ugank; od danes naprej, 
ti ne bo več v poč i tek . . . za tuhtanje bo, prav kakor 
d a n . . . Noč za nočjo, dan za dnem. V osamljeni celici 
si pripet na nevidni verigi. (Stvarno.) Upam, da sem svo-
jo nalogo opravil. (Napravi nekaj korakov, pa se ustavi.) 
(Ironično, proti Vandini sobi.) Mala Vanka skriva svojo 
žalost v sobi. Sporočite ji moje - bratske pozdrave, čas 
je, da grem. 

TOMAŽ (ledeno.) Nikamor! Ti, ostaneš. 

Na strani 83 piše pomotoma: 
GREGOR, č e hočeš, da sem tujec . . . 

Stavek se glasi: 
GREGOR, č e nočeš, da sem tujec, recimo, da sem brat . . . 

Bralcem se opravičujemo in jih prosimo za razumevanje. 

Uredništvo. 




