


Revijo subvencionirajo Ministrstvo za znanost in tehnologijo, Ministrstvo za kulturo in Ministrstvo za okolje in prostor

Republike Slovenije. Po mnenju Ministrstva za kulturo Republike Slovenije, {t. 415 - 24/94 mb {teje revija med

proizvode, za katere se pla~uje 5-odstotni davek od prometa proizvodov.



Darij Zadnikar

Mitja Peru{

Paul C. W. Davies

Mitja Peru{

Zdenko Zeman

Dejan Jelovac

Darij Zadnikar

René Descartes

Igor Pribac

Ton~i Kuzmani}

Giovanni Sartori

Anthony Black

Ton~i Kuzmani}

5

11

23

33

53

67

75

87

91

115

117

135

145

DE SCIENTIA

ZASNOVE HOLISTI^NIH “MODELOV”
ZAVESTI 

DUH V ATOMU
Pogovor z Davidom Bohmom

O BOHMOVI ONTOLO[KI INTERPRETACIJI
KVANTNE FIZIKE IN NAVEZAVI NA
VPRA[ANJE DU[EVNIH PROCESOV
Pogovor z B.J. Hileyjem

SEBSTVO PROTI NARAVI: PRIMER ULIKSES 

SISTEM VS. @IVLJENJE 

HABERMAS IN LEBENSWELT 

PISMO O MACHIAVELLIJEVEM VLADARJU

DESCARTES, BRALEC MACHIAVELLIJA 

NAZAJ K POLITIKI 

KAJ JE “POLITIKA”? 

SREDNJEVE[KE METAFORE POLITI^NE
SKUPNOSTI 

NAPREJ K ARISTOTELU! 

vsebina



Miha Jensterle

Tanja Strbad, Bojan Radej

Karmen [terk

Dorijan Ker`an

Andrej Klemenc

173

185

205

227

241

247

265

SIBERUT

TETOVIRANJE: LEPOTA Z NAVDIHOM
SVOBODE 

O MANI IN NEKATERIH Z NJO
POVEZANIH RE^EH

ZAGATE SOCIOBIOLO[KE TEORIJE INCESTA

OIKOS DANES IN NIKOLI VE^?

prikazi in recenzije

povzetki

David Bohm, Basil J. Hiley, UNDIVIDED UNIVERSE 
(NEDELJENI UNIVERZUM. Ontolo{ka interpretacija kvantne teorije). (Mitja Peru)

Roger Penrose, THE EMPEROR’S NEW MIND (Mitja Peru{)
Massimo Cacciari, GEO-FILOSOFIA DELL’EUROPA (Igor Pribac)

PAROLECHIAVE (Igor Pribac)
Gian Enrico Rusconi, SE CESSIAMO DI ESSERE NAZIONE (Igor Pribac)

Paolo Rossi, IL PASSATO, LA MEMORIA, L’OBLIO (Igor Pribac)
Pavao Braj{a, PEDAGO[KA KOMUNIKOLOGIJA (Andrej Luk{i~)

Tanja Lamovec, KO RE[ITEV POSTANE PROBLEM IN ZDRAVILO POSTANE STRUP (Darja Vesel)
Louise L. Hay, @IVLJENJE JE TVOJE (Jasna Kamin)

�����



^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo se je oblikoval

zlasti kot dru`boslovna in humanisti~na oz. znanstvena revija. ^eprav `ivimo v

znanstveno-tehnolo{ki civilizaciji, je zelo te`ko odgovoriti na vpra{anje, kaj sploh

je znanost. Slepo vero v mite je zamenjala slepa vera v znanost. Orodje boja

proti avtoritetam je postalo vrhovna in nevpra{ljiva avtoriteta. Tak{ne okoli{~ine

zamegljujejo mo`nost znanstvenega odgovora na vpra{anje o bistvu znanosti. V

antiki je bila naloga vednosti, da odkrije resnico, danes znanost resnico proizvaja.

Kot vsaka proizvodnja pa je tudi proizvodnja znanstvenih resnic podrejena marke-

tin{kim pravilom. Znanstvena resnica je pogosto tisto, kar ho~ejo oblastne struk-

ture v politiki, gospodarstvu, raziskovalnih in kulturnih in{titucijah pripoznati za

resnico. V tak{nem okolju je znanost najbolj zanesljivo opredeliti kot produkcijo

znanstvenih ~lankov. Kaj pa je znanstveni ~lanek? To je ~lanek, ki ga objavi

znanstvenik v znanstveni reviji. Kdo je znanstvenik? Tisti, ki ga je univerzitetna

hierarhija primerno inicirala in je sposoben pisati znanstvene ~lanke. Katera revija

je znanstvena? Tu se odgovor zaplete, ker je sistem, ki znanost utemeljuje kot

produkcijo znanstvenih ~lankov, dal takim revijam strukturno pomembno mesto.

Zato so pomembni tudi kriteriji, ki vzpostavijo status znanstvene revije:

– uredniki morajo biti znanstveniki

– ~lanki morajo biti znanstveno recenzirani

– ~lanki morajo imeti ustrezno obliko (citati, literatura, tujejezi~ni povzetki itd.)

– ~lanki morajo biti citirani v drugih podobnih (praviloma tujih) revijah

– revija mora imeti zadostno {tevilo izmenjav s podobnimi (praviloma tujimi)

revijami

– ~lanki v reviji morajo biti indeksirani v razli~nih elektronskih podatkovnih

bazah itd.

Znanstvena revija mora tem kriterijem ustrezati, ker ji v nasprotnem primeru

ustavijo finan~no podporo. Znanstvena je torej samo tista revija, ki prejema

zadostno finan~no podporo. Pri ^asopisu so podporniki produkcije znanstvene

resnice ministrstvi za znanost in kulturo, izdajatelj, nekatere tuje fondacije in

ob~asno {e druge organizacije. V~asih so ti kriteriji povsem nerealni in nesmiselni.

5

De scientia



Vzemimo za primer {tevilo izmenjav. [teje se, da jih je veliko, kar znanstveno

revijo uvr{~a na pomembno mesto, ~e jih je ve~ kot 200. ^e odmislimo, da v

Evropi te`ko zberemo tolik{no {tevilo primerljivih revij istega tipa (pri ^asopisu

ni prav velikega interesa za ornitologijo in narobe), je ekonomsko vpra{ljivo letno

podariti 1000 izvodov revije. Izdatek bi po`rl ve~ji del dotacije ministrstva, ki je

postavilo tak kriterij. Ta je mogo~e racionalen za matemati~no ali podobno revijo,

ki sloni na formaliziranem jeziku, pri dru`boslovni in humanisti~ni reviji, ki objavlja

v nacionalnem jeziku, pa je to kriterij brez racionalnega merila. Izhod v sili, ki so

ga ubrale nekatere slovenske revije, je izhajanje v angle{kem jeziku. Ti poskusi so

dobrodo{li, {e posebej ~e bi bila angle{~ina bolj{a, vendar ostaja odprto vpra{anje,

v kolik{ni meri mora dru`boslovna in humanisti~na znanost prispevati k bogatitvi

nacionalne kulture in v kolik{ni meri markentin{ki promociji te znanosti in kulture.

Te`ava je preprosto v tem, ker se absolutizirajo merila, ki so zna~ilna za naravo-

slovne in tehni~ne vede. Tam lahko z nekaterimi zadr`ki govorimo o produkciji

resnice, kjer veljavnost znanstvenih stavkov preverjamo z evidenco dejstev. Stavki

dru`boslovnih in humanisti~nih ved pa ne izra`ajo dejstev objektivne stvarnosti,

temve~ so vpleteni v izra`anje in proizvajanje simbolnih pomenov. Njihova veljav-

nost se preverja v komunikaciji in prek njihovega prispevka k socialni praksi. Zato

ne morejo biti univerzalno veljavni kot npr. biokemijske formule. Lokalni problemi

imajo v dru`boslovju lahko enako znanstveno te`o kot planetarni. Humanisti~na

dedi{~ina malega naroda na~elno nima manj{e veljave od dedi{~ine velikih. Razlika

je v tem, da imajo veliki prednosti, ki jim jo daje njihova (politi~na, gospodarska,

informacijska) mo~. [tevilo citatov je zato v tem polju mo~i zelo vpra{ljiv kriterij.

Podoben problem je pri podelitvi statusa znanstveniku. Njegova pozicija v

slovenski znanosti je bolj{a, ~e dosega ustrezen rang na mednarodnih indeksacijah

znanstvene citiranosti. Kriterij je ustrezen s stali{~a naravoslovnih in tehni~nih

ved, kjer je rezultate mogo~e objektivno preverjati in je `e objava v strokovno-

znanstveni reviji pomembno dokazilo veljavnosti, ki se naslanja na tehtne recen-

zentske preskuse. V dru`boslovju in humanisti~nih vedah pa ta kriterij lahko

pripeljemo do absurda. ^e ho~ete biti citirani, objavite divjo in abotno tezo, ki je

zavita v primeren terminolo{ko modni celofan! Z vami bodo polemizirali, vas

kritizirali, se mogo~e iz vas tudi nor~evali, pa kaj, indeks citiranosti se vam bo

strmo vzpel! Nosilec znanstvenih raziskav je pri nas lahko le tisti, ki je citiran v

tujih znanstvenih revijah, kar je zabele`eno v ustreznih podatkovnih bazah. Znano

je, da je kdo, s tem ko je citiran na nekem podro~ju, legitimiran za nosilca

raziskovalnega projekta na povsem drugem podro~ju, ki nima nikakr{ne zveze s

citiranim ~lankom.

Tudi habilitacijski kriteriji, ki postavljajo univerzitetno hierarhijo, so podobni.

Pri matematikih lahko dober strokovnjak dose`e mesto rednega profesorja `e pred

dopolnjenim {tiridesetim letom, v dru`boslovnih in humanisti~nih vedah, pa tudi

6



drugih strokah, ki so bli`e naravoslovju, so tak{ni primeri izjemni. Univerza je z

novim statutom, ki vso “oblast” daje prav rednim profesorjem, izpri~ala mandarinsko

in gerontokratsko vizijo, hkrati pa postavila v podrejen polo`aj tiste stroke, ki so

pri napredovanju v habilitacijah manj prepustne. Povrh vsega pa strokovne

kriterije na Univerzi zaostrujejo, kar je potrebno in dobrodo{lo tisti, pri katerih je

bil edini kriterij napredovanja naravni proces staranja; zanj ne moremo trditi, da

ni objektiven in nepristranski.

Za znanstvenike in univerzitetne u~itelje je vedno pomembnej{e, da razvijejo

smisel za tr`enje svojih “resnic”, ki jih lahko ponujajo na kongresno-simpozijskih

“sejmih” in drugih oblikah akademskega turizma po eksoti~nih de`elah.

Tak{na vizija znanosti je sarkasti~na in pretirana, je pa nujna perspektiva, ~e

jo razumemo in opisujemo kot samozadosten in v sebi zaklju~en sistem, ki si

kriterije postavlja sam. ^e je znanstvena teorija veljavna, le kolikor je sposobna

reproducirati znanstvena vpra{anja, in je znanost le produkcija znanstvenih

“resnic”, ki so znanstvene, kolikor jih pi{ejo znanstveniki, ki so znanstveniki, ~e

so inicirani v univerzitetnih ritualih in citirani v znanstvenih revijah, potem se

tak{na znanost ne razlikuje od srednjeve{ke univerzitetne modrosti, ki je temeljila

na kriteriju, ki se uveljavlja danes: na citiranju avtoritet, ki so avtoritete zaradi

tega, ker jih citirajo. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim se v enain{est-

desetem poglavju svojega dela De occulta philosophia, kjer pi{e o tem, kako

molitve, `rtve in posvetitve vzpostavljajo povezave z bogom in ni`jimi nebe{kimi

silami, poimensko sklicuje na devetnajst avtoritet. Poglavje je dolgo eno stran in

nekaj vrstic /prim. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim, Die magischen

Werke, Fourier Verlag, Wiesbaden 1982, str. 539-540). Novove{ka znanost se je

utemeljila prav s tem, ko je zavrnila ta kriterij in se odrekla zaprtosti znanosti v

slonoko{~ene stolpe v korist preizkusu tehni~ne, kulturne in socialne prakse.

Zaprtost ima danes smisel, le kot varovalo pred politi~nimi in komercialnimi pri-

tiski, ~e pa se ta zaprtost sistemati~no goji, potem se taka znanost odreka prak-

ti~no-emancipacijski funkciji in odgovornosti, ki ji jo je podelilo razsvetljenstvo.

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo je zato samo

pogojno znanstvena revija in no~e biti za vsako ceno v znanstvenem main-streamu.

Biti del le-tega pomeni objavljati zgolj znanstvene ~lanke, ki so rezultati raziskav,

ki jih financira dr`ava in drugi mo~nej{i financerji. V tak{nih okoli{~inah lahko

mlaj{i znanstveniki nastopajo le kot soavtorji ~lankov ob svojih mentorjih, pa

~etudi so besedilo napisali v celoti. Tak{ne revije obravnavajo zgolj teme, ki so

ustaljene in jih obdaja avra resnobnosti in “znanstvenosti”. Tak{ne revije so sive,

duhamorne in nekomunikativne, pa ~eprav jih {e toliko citirajo.

Vlogo na{e revije bi lahko opredelili v kategorijah teorije civilne dru`be z

za~etka osemdesetih let. ^asopis za kritiko znanosti je civilna dru`ba misle~ih

in pi{o~ih, ki jih okvir uradne gerontokracijske univerzitetne znanosti utesnjuje.

7



Zato ne objavljamo znanstvenih elaboratov in ekspertiz, temve~ ~lanke naro~amo

in svoje avtorje spodbujamo, da se lotevajo tem, ki so dru`beno in kulturno aktu-

alne. Zato nas citirajo.

Darij Zadnikar

8







Z A ^ E T N E  O P R E D E L I T V E  I N  O P R A V I ^ I L A

@ivimo v zelo zanimivem ~asu. Raziskovanje ~loveku zunanje
narave, ki ga danes vodita predvsem kvantna fizika in fizika
osnovnih delcev, ter prou~evanje ~lovekovega notranjega sveta
se vse bolj pribli`ujeta. V tem ~lanku bomo nakazali nekatere
sti~ne to~ke in koresponden~ne modele. Bralce `e v za~etku
opozarjam, da se ne bomo mogli lotiti problema zavesti nepo-
sredno, temve~ da bomo le nakazali zasnove in ni~ ve~! Pred-
stavili bomo tiste holisti~ne modele, ki tvorijo zgolj podlago, od
koder je mogo~e {pekulirati o zavesti. Morebiti bi naslov obetal
preve~, zato moramo postaviti poudarek na besedo “zasnove”.
Nemara bi bil ustreznej{i naslov “Osnove holisti~nih modelov
duha”, kjer bi lahko bili bolj otipljivi.

Modeli nikoli ne morejo nadomestiti originala, vendar so
nepogre{ljivo spoznavno sredstvo. @e kar v uvodu bi rad izra-
zil svoje prepri~anje, da o naravi zavesti oziroma duha ~lovek
“izve” najve~ skozi neposredno meditativno-kontemplativno
izku{njo, torej skozi globinsko introspekcijo oziroma skozi
asociativno sintezo. Vzpostavitev transcendentalne zavesti same
je najbolj{e spoznanje, ki pa ne slu`i razlagi, temve~ predstavlja
le notranje poenotenje v ~istem do`ivetju!

Vendar ta ~lanek ne bo namenjen transpersonalni psihologiji,
ki se ukvarja s transcendentalno zavestjo. Z razumsko analizo

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 11-22. 11

Mitja Peru{

Zasnove holisti~nih 

“modelov” zavesti

Bohmove kvantne implikacije, 

hologrami in nevronske mre`e



se lahko lotimo le prikaza modelov, ki iz “skorje” vsaj nekoliko
posku{ajo osvetliti “jedro”. Zavest sama je skrita v “vseobsega-
jo~em” sinteti~nem procesu, ki je poskusom analize a priori
nedostopen. Vendar vseeno poglejmo, kaj nudi matemati~no-
fizikalna in nevropsiholo{ka analiza. Tako se bomo morali
sprijazniti z ovinkasto potjo, ki nas bo {ele na koncu spet
spomnila, zakaj smo sploh za~eli. Nujno se bomo sre~ali s
fizikalnimi teorijami, ki opisujejo na eni strani subatomski svet,
na drugi pa predstavljajo kozmologijo. V bistvu bomo obliko-
vali le zelo kratek in nepopoln pregled “poti” k visokemu
cilju, ki pa ga ne dose`ejo in ga ne morejo dose~i.

U V O D

V zadnjem ~asu pridobiva veljavo prepri~anje, da natan~na
znanstvena analiza konkretnih izoliranih pojavov sama ne zado{~a.

Vendar danes lahko o celostni sintezi ne le govorimo, tem-
ve~ jo tudi odlo~no izvajamo. Navdih za to nam po eni strani
prina{a “Nova doba” in obuditev vzhodnih ter pozabljenih
zahodnih duhovnih tradicij, na drugi strani pa razvoj ra~unal-
ni{tva, ki kon~no omogo~a vpogled v procese kompleksnih
sistemov. Rojevajo se modeli, ki posku{ajo na globalnem nivoju
in celostno zaobjeti osnovne zna~ilnosti kompleksnega sistema
`iv~nih celic (nevronov), sinapti~nih vezi, nevronskih konfigu-
racij in vzorcev, pa tudi njihovih posplo{itev na virtualnem
nivoju (vzorci raznih redov abstrakcije, ki so povezani z asoci-
acijami). Za to se uporabljajo trije pristopi: ra~unalni{ke simu-
lacije, matemati~no-fizikalni modeli in introspekcija.

Mo`gani in du{evnost predstavljajo neizmerno kompleksno
ve~nivojsko celoto, ki od materialne podstati prehaja k vse
bolj virtualni nadgradnji. Materialno osnovo gradijo denimo
omre`ja `iv~nih celic; zametek virtualne zgradbe pa predstav-
ljajo posebne konfiguracije teh celic. Te virtualne strukture so
atraktorji sistemske dinamike in torej svojo vlogo oziroma po-
men pridobivajo z medsebojnimi odnosi med raznimi konfigu-
racijami, ki predstavljajo dolo~ene du{evne vsebine. Fizi~no in
psihofizi~no se prvi~ sklapljata v konfiguracijah aktivnosti
`iv~nih celic, ki pa predstavljajo kvalitativno nove strukture
(Gestalte) in se nadalje strukturirajo ne v skladu s svojo mate-
rialno naravo, temve~ glede na medsebojne (ko)relacije. Vse
ve~ znanstvenikov pa meni, da se fizi~no in du{evno sklapljata
tudi prek osnovnega medija na kvantnem ali raje subkvantnem
nivoju. Osnovno fizikalno polje naj bi po mnenju nekaterih v
sebi skrivalo tudi zavest samo!

Prva sklopitev fizi~nega in du{evnega prek nevronskih kon-
figuracij ali vzorcev ni ve~ sporna. Vendar se tukaj ne bomo

Mitja Peru{

12 F I Z I K A D U H A



spu{~ali v detajle, saj se lahko bralec seznani z njimi v drugih
mojih delih.1 Ve~ji problem predstavlja seveda zavest in njen
morebitni izvor v kvantnem polju. Predstavili bomo poglede
nekaterih vodilnih humanisti~no usmerjenih kvantnih fizikov ali
nevrobiologov.

K A J  J E  Z A V E S T ?

Zavest je celovit paralelno distribuiran proces, ki vklju~uje
nepregledne mno`ice virtualnih vzorcev raznih redov abstrakcije.

Vendar zavest {e zdale~ ni samo to! Vsi to ~utimo, vendar
ne moremo dalje, razen v misti~nih do`ivetjih, kjer zavest pre-
prosto – je (in to je vse)...

Poznamo mnogo stanj oziroma stopenj zavesti: od obi~ajnega
zavedanja nekega stanja, dogajanja oziroma raznih t.i. vzorcev
(intencionalna zavest, zavest o ne~em) do transcendentalne
zavesti (neintencionalne zavesti, zavesti same na sebi). V tem
~lanku se omejimo na obi~ajno, na nekaj osredoto~eno zavest.
Le na tem nivoju, ko imamo v zavesti neke konkretne vzorce
in jih predelujemo, lahko plaho pristopimo z nekak{nimi mo-
deli. Vzorec, ki je v zavesti, je jasen, dominanten in je trenutno
“v ospredju”. V skladu z njim potekajo mno`ice procesov. Mno-
go raznih vzorcev je v asociativnih zvezah z vzorcem v zavesti.
Intencionalne (na nekaj usmerjene) zavesti torej ne moremo
lo~iti od pozornosti, volje in cilja.

Poznamo pa tudi podzavest; in morebiti nadzavest (tran-
scendenco zavesti...)? Tudi vzorci v podzavesti in spominski
vzorci kooperirajo z drugimi vzorci in se {ele prikli~ejo v zavest.
“Prehod” v zavest torej pomeni prehod v povsem nov proces,
ki je nekako rekurziven oziroma samonana{ajo~ se. O njem
pravzaprav ne vemo ni~, spominja nas le na samopodobne
fraktalne vzorce, ki jih v dolo~enih pogojih ustvari kompleksna
sistemska dinamika (danes poznana ve~inoma kot “kaos”). Ker
nam ne preostane drugega, preidimo raje k obravnavi mo`nih
kandidatov za holisti~ne kompleksne sisteme, ki lahko rekon-
struirajo pojave te vrste.

S T I ^ I [ ^ A  H O L I S T I ^ N I H  M O D E L O V  Z A V E S T I

Pokazali bomo, da imajo vsi holisti~ni modeli duha in
zavesti skupna obele`ja. Najvidnej{i izmed takih modelov so:
Bohmova teorija kvantnih implikacij (Lit 1, 3), Pribramova holo-
nomska teorija mo`ganov (Lit 7), holografska teorija du{evnosti
in vesolja (Lit 7, 8, 23), Stappova interpretacija kvantne
mehanike s S-matriko (Lit 15), “bootstrap” teorija (G. Chew

Zasnove holisti~nih “modelov”zavesti

F I Z I K A D U H A 13

1 Npr. v ~lanku “Nev-
ronske mre`e kot modeli
mo`ganskih procesov”,
Anthropos, {t. 5-6,
1993, v predvidenih
~lankih v naslednjih
{tevilkah ^asopisa za
kritiko znanosti in
predvsem v knjigi Vse v
enem, eno v vsem –
mo`gani in du{evnost
v analizi in sintezi,
DZS; Ljubljana 1995.
Pose`e pa seveda lahko
po ob{irni tuji literaturi.



idr.) (Lit 2, 18) ter nenazadnje posplo{itve asociativnih in siner-
getskih nevronskih mre` (H. Haken, J. J. Hopfield, T. Kohonen
idr.) (Lit 6, 12, 8). Osnovni matemati~ni principi teh modelov so
vselej: kolektivno sistemsko procesiranje (paralelno distribuirano
in sinteti~no), holizem (delovanje elementov sistema po na~elu
“vsi za enega, eden za vse”) in nelokalna “holografska” zasto-
panost informacijske vsebine po na~elu “vse v enem, eno v
vsem”. Modeli se razlikujejo po razli~nih te`i{~ih svojih pristo-
pov in po svojem izvoru: po nivoju obravnave (fizikalni, biolo-
{ki, nevro-psiholo{ki) in po na~inu modelske izvedbe (kvantno
fizikalna, opti~na, nevrofiziolo{ka, ra~unalni{ka, psiholo{ka).

Lastnosti razli~nih modelov se prepletajo in se rekonstruirajo
na zelo razli~nih nivojih. Kompleksni sistemi namre~ nimajo
“repa in glave” in njihova “logika” je ~esto paradoksalna. Zato
njihove modele najprej predstavimo kar skupaj.

David Bohm v knjigi Wholeness and Implicate Order (Lit 1)
poljudno predstavlja svoj pogled na probleme duha in zavesti
skozi kvantno teorijo. Vendar ne uporablja “klasi~nega” pristopa
kvantne mehanike, temve~ jo dojema na nivoju kompleksnega
sistema, v pogojih zelo visokih energij in rekonstruirane simetrije.
Posebej poudarja celostno soodvisnost. Za ponazoritev paralelno
distribuiranega procesa, ki zaznamuje kvantni medij, uporablja
analogijo s holografijo.

Holografija je posebna vrsta tridimenzionalne fotografije, ki
spominja na mo`gansko asociativno pomnjenje (Lit 23). Holo-
gram je plo{~ica, ki jo osvetlimo z laserskim `arkom neposred-
no in posredno prek odboja od predmeta, ki ga fotografiramo.
Intenziteta interferen~nega vzorca se na hologramu ka`e v pre-
pustnosti plo{~ice. Tako lahko v hologram zapi{emo ve~ vzor-
cev hkrati, tako da so v njem vzporedno-razpr{eno shranjeni.
S holograma lahko prikli~emo dolo~en vzorec, ~e hologram
naknadno presvetimo z ustreznim svetlobnim vzorcem. Prikli-
cana slika je tridimenzionalna in vidna z vseh mo`nih kotov.
Tudi ~e hologram presvetimo le z delnim vzorcem, bo rekon-
struiral celoten vzorec, saj bo povzro~il tak{ne jakosti in faze
elektromagnetnega valovanja (svetlobe), kot bi jih povzro~ila
prisotnost dejanskega predmeta. Le ostrina v podrobnostih bo
malo manj{a in prav tako tudi koli~ina mo`nih zornih kotov.
V vsaki to~ki holograma je implicitno zastopana celotna vsebina
(vsi vzorci), hkrati pa je vsak vzorec zakodiran po vsem holo-
gramu. Tukaj prvi~ opozorimo, da so ti pojavi v tesni analogiji
s procesi v asociativni nevronski mre`i. Matemati~no-fizikalni
princip je takoreko~ isti, izvedba pa je pri holografiji opti~na,
pri nevronski mre`i pa ustreza sistemu `iv~nih celic. (Znano
je, da so nevronske mre`e najustreznej{i model mo`ganov.)

Bohm uvaja izraza eksplicitni (materialno realizirani oziroma
manifestirani) red in implicitni (skriti, latentni, mo`ni, vendar

Mitja Peru{

14 F I Z I K A D U H A



{e nerealizirani) red. Poslu`uje se tudi sorodnih izrazov: razviti
red (angl. unfolded order) in zaviti oziroma v ne~em drugem
zaobse`eni red (angl. enfolded order). Dinamika kompleksnega
sistema (nevronskega ali kvantnomehanskega) se mu zdi kot
{irok in mno`i~en proces zavijanja in razvijanja materialne in
informacijske vsebine. Elementi sistema (nevroni ali to~ke
oziroma delci) zbirajo informacije ali materijo oziroma energijo
od drugih, potem pa jo spet razpo{iljajo drugim (difundirajo).
Do takega dojemanja nujno pridejo poleg sistemskih kvantnih
fizikov tudi raziskovalci nevronskih mre` (Lit 27).

Bohm izhaja pri raziskavi takega celostnega simetri~nega
procesa iz subkvantnega nivoja, denimo iz vakuumskih fluk-
tuacij, katerih procesualne splete imenuje “hologibanje”.

B O H M O V A  P R E D S T A V I T E V  K V A N T N E
M E H A N I K E  I N  P R O B L E M  Z A V E S T I

Predstavimo Bohmovo teorijo v njenem izvornem podro~ju
– kvantni fiziki in fiziki “osnovnih delcev”. Bralcu se bo sprva
zdelo, da to nima nobene zveze z zavestjo. Ne bi mu mogel
zanesljivo odgovoriti, v ~em bi bila ta zveza, vendar se zdi
nujno iskati v tej smeri. Mnogi kompleksni sistemi ka`ejo, da
jih je nujno treba obravnavati celovito in da bolj ali manj ohra-
njajo simetrijo “vse v enem, eno v vsem” (~e niso lokalne neho-
mogenosti prevelike). Tako je nosilec informacij in pomena sis-
tem kot celota na globalnem nivoju, ne na lo~enih lokalnih
mestih. Zdi se, da zavesti ni mogo~e lokalizirati. Nekateri (Lit
24) menijo, da so mo`gani le sprejemnik-oddajnik oziroma ter-
minal, ra~unalnik pa je osnovno kvantno polje, na katerega so
mo`gani oziroma du{evnost priklju~eni. Osnovni medij omo-
go~a kolektivno paralelno distribuirano obdelavo informacij, ki
je decentralizirana. Princip delovanja bi bil podoben kot pri
notranji asociativni nevronski mre`i v individualnih mo`ganih,
le da bi mo`gani igrali vlogo “nevronov” v kozmi~ni mre`i. V
vi{jih stanjih zavesti naj bi bil vstop v kozmi~ni medij mogo~,
v ni`jih pa bi bila zavest osredoto~ena na notranjo vsebino
“terminala” samega. Jungova kolektivna zavest (Lit 17) bi bila s
tem tudi naravoslovno legalizirana.

V tem kontekstu ne bi bili mnogi parapsiholo{ki pojavi in mis-
tika ni~ nekompatibilnega s fiziko. [lo bi le za fiziko kompleksnih
sistemov (sinergetiko, asociativne nevronske mre`e in kvantno
holografijo v posplo{enem smislu), ne pa za fiziko na individual-
nem nivoju, kot se v glavnem ka`e danes. Zato so Bohmove
kvantne implikacije pomembne za raziskave zavesti in duha.

Telegrafsko preglejmo nekaj osnovnih Bohmovih tez: Pred-
laga zamenjavo mere (razmerja (lat. ratio), kvantitete) s kon-

Zasnove holisti~nih “modelov”zavesti

F I Z I K A D U H A 15



tekstom (okoli{~inami). Pomen ti~i po njegovem mnenju v
obstoju samem (veljalo bi dopolniti: kolikor obstoj ne~esa
mobilizira neki proces). Pomen, ki dobi svojo vlogo {ele v
nekem kontekstu (okoli{~inah), organizira vse. Bistvo pomena
je v tem, da vsebina postane kontekst in obratno. S tem se
vsebina in kontekst izmenjujeta tako, da na razli~nih nivojih
prehajata drug v drugega in se soustvarjata. Obstoj ne~esa
(npr. delca) v sebi torej kodira zna~ilnosti vsega sistema, v
pogojih zlomljene simetrije pa {e posebej dolo~ene lastnosti
(denimo vplivov prostorske okolice).

^e je zavest njena vsebina, potem je zavest pomen (dodaj-
mo {e: kolikor vsebina spro`i proces). Zdi se, da zgornji stavki
ne opisujejo le filozofsko-psiholo{kih pojmov (zavest, pomen,
vsebina), temve~ tudi ustrezne sistemske fizikalne procese.
Pravzaprav nam ni treba ve~ lo~evati med opisom procesov v
nevronski mre`i, med opisom kvantnega dogajanja na simetri~-
nem nivoju in med opisi transpersonalne psihologije. Vpra{anje
je le, ali gre samo za analogijo med temi nivoji ali celo kar za
identi~nost v nekem smislu. Torej: ali je zavest implicitno zasto-
pana v kvantnem polju?

Razli~ni delci so projekcije vi{jedimenzionalne realnosti, ki je
ni mogo~e zreducirati na delce same in interakcije med njimi.
To velja tudi za du{evne vzorce. Bohm navaja primer: ^lovek
na dveh zaslonih opazuje dogajanje, ki ga v sosednji sobi sne-
mata z razli~nih zornih kotov dve kameri. Dogajanje na zaslo-
nih je projekcija pravega dogajanja v ni`jo dimenzijo. ^lovek
lahko razbere neke korelacije med dogajanjima na obeh zaslo-
nih, to pa {e ni dovolj za dolo~itev vzro~ne zveze med proce-
soma na enem in drugem zaslonu. Dogajanje v sosednji sobi je
nekaj ve~ – neka celota, ki jo kameri le projicirata na ustrezne
zaslone (podprostore). Ugotovitev nekak{ne vzro~ne zveze med
vsebinama zaslonov je manj verna predstavitev realnosti kot pa
neposreden celovit opis samega dogajanja v sobi.

Celotni red je implicitno vsebovan v vsakem obmo~ju pro-
stora in ~asa: Vsak del vsebuje vso strukturo, saj je stanje dela
odvisno od te strukture; in vsa vsebina je zaobse`ena v vsa-
kem delu. Ta dva Bohmova stavka veljata tudi za holograme
in za simetri~ne asociativne nevronske mre`e. Lahko pa se
uporabita tudi za ugotovitev, da duh ni (le) v mo`ganih, ampak
je implicitno razprostrt nad vso materijo!

Vse te analogije vodijo Bohma do zaklju~ka, da iz “morja
neskon~ne energije” izhajajo {tiri osnovne stvari: energija, ma-
terija, pomen in samozavedanje. Pomen povzro~a kondenzacijo
energije v neko regularno materialno (eksplicitno) obliko.
Objektivno in subjektivno sta enakovredni in vzporedno kom-
plementarno razvijajo~i se kategoriji, ki pa imata skupni izvor
v osnovnem polju oziroma vakuumu (po starem poimenovanju).

Mitja Peru{

16 F I Z I K A D U H A



Tako tudi obstoje~e-kot-nujnost (eksplicitno) in obstoje~e-kot-
mo`nost (implicitno) bivata hkrati ter se izmenjujeta in drug
drugega pogojujeta v realizaciji. Vendar je po Bohmu skupni
izvor vsega praimplicitno, ki je le ~ista mo`nost. Gre za multi-
dimenzionalni implicitni red, imenovan “hologibanje” (po starem
vakuumske fluktuacije). To, da je implicitno bolj fundamentalno
kot eksplicitno, zveni skoraj idealisti~no ali celo solipsisti~no.
Ali lahko to prvotno simetrijo ozna~imo kot ~isto zavest? Mislim,
da ne nujno. Lahko pa jo dojemamo kot Ni~ in Vse hkrati.

In spet – kaj so lahko Bohmove multidimenzionalne impli-
citne strukture drugega kot atraktorji dinamike posplo{enega
nevronskega sistema, ki virtualno izhajajo kot Gestalti eksplicitnih
struktur (nevronskih vzorcev)? In tukaj izhaja implicitno iz
eksplicitnega, prej pa smo rekli obratno. Spet za~arani krog, ki
ga ne moremo razre{iti, zaradi takih paradoksov pa svet sploh
obstaja... Ali je zavest izraz te rekurzivne medsebojne imitacije?

Na dlani pa je, da duhovno ne izhaja iz fizi~nega in da fizi~no
ne izhaja iz duhovnega, temve~ sta oba izpeljanki ene osnovne
realnosti (Enega, Absolutnega; transcendentalnega Duha oziroma
Zavesti? itd.). Ta se ka`e kot notranjedinami~na enovita celota.

B O H M O V  E K S P E R I M E N T A L N I  I N  
T E O R E T S K O - M A T E M A T I ^ N I  O K V I R

David Bohm je svetovno priznan kvantni fizik. V fizikalni
javnosti je najprej zaslovel z objavo opisa Aharonov-Bohmovega
efekta. V fizikalnem jeziku bi ta pojav opisali v kratkem takole:

Imamo magnetno polje, vendar je omejeno na geometrijsko
senco med dvema re`ama. Poskrbimo, da elektroni, ki jih po-
{ljemo skozi ti dve re`i, potujejo le v podro~ju, kjer magnetnega
polja ni. Tedaj se interferen~ne ~rte na zaslonu premaknejo,
premik pa je sorazmeren z magnetnim pretokom, ki so ga
objele poti elektronov. Dobimo torej dodaten prispevek k fazi
valovne funkcije. Ta pojav dokazuje, da je na fizikalno stanje
(tukaj na elektrone) mogo~e vplivati tudi takrat, kadar nanj ne
deluje kaka zunanja sila. Nadaljnje raziskave ka`ejo, da je
posrednik o~itno celovit osnovni medij – kvantno polje. In ~e
njegovo celovito pre`etost “pokvarimo”, efekt izgine (Lit 3).

To je bil eksperimentalni primer, sedaj pa si poglejmo {e
teorijo. Stanje fizikalnega sistema opi{emo v kvantni mehaniki z
valovno funkcijo, ki je sestavljena iz vrste neodvisnih “normalnih
nihanj”. ^e pa ta linearni primer raz{irimo v nelinearnost, tedaj
valovnih funkcij ne moremo kar preprosto se{tevati. Pribli`ek z
vsoto neodvisnih normalnih nihanj sicer lahko ohranimo, vendar
tako, da dodamo njihovo sklopitev: Normalna nihanja so potlej
povezana z neko interakcijo in so tako soodvisna.

Zasnove holisti~nih “modelov”zavesti

F I Z I K A D U H A 17



Valovna funkcija dolo~a le statisti~no porazdelitev potencial-
nosti oziroma verjetnosti za dolo~ene mo`nosti, katerih udeja-
njenje pa je odvisno od trenutnih eksperimentalnih okoli{~in.
Valovna funkcija torej ne podaja opisa dejanskih lastnosti indi-
vidualnega objekta, procesa ali dogodka, temve~ le verjetnosti
za realizacijo teh lastnosti pri danih fizikalnih pogojih.

Bohm za valovno funkcijo uporabi nastavek, ki ga sestavljata
amplituda in eksponentni ~len s fazo (spremenljivka S deljena s
Planckovo konstanto). Z njo re{uje Schroedingerjevo ena~bo in
pri tem dobi dve realni ena~bi. Od teh je ena v bistvu klasi~na
ena~ba gibanja, ki pa vsebuje tudi dodatni ~len, v katerem
nastopa potencial. Ta potencial je Bohm imenoval kvantni
potencial, ki naj bi nosil celostne kvantne efekte (take, ki so
funkcija sistema kot celote). Kvantni potencial v splo{nem ne
povzro~a pojemajo~e interakcije med delcema, ko se razdalja
med delcema ve~a. To je druga~e kot pri obi~ajnih interakcijah
med delci, npr. pri delovanju elektri~nih ali gravitacijskih sil
med nabitima oziroma masnima delcema, ko velikost sile pada
s kvadratom razdalje med delcema. Ti zakoni so posledica
zlomljene simetrije, saj nehomogenost polja (obstoj delcev) vodi
do t.i. sen~enja – medsebojnega oviranja delcev z npr. razli~nimi
naboji. Vakuum se namre~ polarizira in s tem nastajajo delci in
antidelci, katerih prisotnost predstavlja lokalne nehomogenosti;
te pa razbijajo celovitost. ^e pa se dvignemo z nivoja posamez-
nih delcev in njihovih “zdrah” na nivo celotnega sistema, vzide
novo stanje, ki ga zastopa kvantni potencial.

Kvantni potencial ne more biti izra`en kot determinirana
funkcija vseh koordinat posameznih delcev, temve~ je odvisen
od kvantnega stanja sistema kot celote. Kvantni potencial pred-
stavlja (poleg klasi~nega potenciala) dodatno silo, ki deluje na
delec, vendar ne pojema z razdaljo. Dva sistema sta torej lahko
v neposredni interakciji kljub veliki prostorski oddaljenosti. Prek
kvantnega potenciala se deli organizirajo v skladu s celoto. V
posebnih primerih pa se kvantni potencial celote zreducira na
vsoto posameznih komponent: Celota se razstavi na mno`ico
neodvisnih konstitutivnih delov. Primere koordinirane oziroma
korelativne dinamike sistema najdemo v superprevodnosti
(elektri~ni tokovi brez upora), superfluidnosti (tokovi teko~ine
brez viskoznosti) in raznih drugih pojavih kolektivnega stanja
oziroma gibanja elektronov idr. Ni ve~ difuzije in sipanja elek-
tronov. Take daljnose`ne korelacije razpadejo, ko ve~amo tem-
peraturo oziroma {um.

Mitja Peru{

18 F I Z I K A D U H A



I M P L I C I T N I  R E D  I N  
V I R T U A L N E  S T R U K T U R E

Vrnimo se s tega izleta po kvantni fiziki spet v du{evnost.
Videli bomo, da je za modeliranje du{evnosti (razen ko gre za
sekven~ne logi~ne procese) najprimernej{a kognitivna sinergetika.

Ta se posebej poslu`uje asociativnih nevronskih mre`, ki so
virtualno oziroma implicitno hierarhizirane. Sedaj lahko doka`e-
mo, da kratek pregled kvantne fizike ni bil met v prazno, saj si
Bohmova kvantna teorija in sinergetske nevronske mre`e delijo
skupno lastnost: eksplicitno realiziran sistem v obeh primerih
nosi {e vso nadgradnjo implicitno realiziranih struktur. Le
namignimo, da v sinergetiki implicitne strukture organizira
dejavnost t.i. parametrov urejenosti, v kvantni mehaniki pa to
vlogo igrajo verjetnostni koeficienti za lastne funkcije.

Nevronski vzorci v matemati~nem formalizmu dokaj ustrezajo
kvantnim lastnim funkcijam. Razlika je le v nivoju oziroma v
naravi osnovnega elementa sistema: V prvem primeru je to
`iv~na celica (nevron), v drugem pa so to neki “delci” ali raje
“to~ke” na subkvantnem nivoju (kot prikazuje Bohm). Vzorci
kot konfiguracije stanj nevronov v mre`i pa niso le eksplicitne
tvorbe, marve~ dobijo svoj pomen {ele v odnosu do drugih
konfiguracij. [ele dejstvo, da je neki vzorec bolj stabilen od
drugega ali da je bolj podoben drugemu vzorcu kot tretjemu
ipd., daje dolo~enemu vzorcu dolo~eno vlogo. Pomemben ni
torej vzorec sam, temve~ njegovo mesto v kontekstu drugih
vzorcev in sistema kot celote. Kak vzorec lahko privla~i mnoge
druge konfiguracije, tako da se le-te vse bolj pretvarjajo vanj.
Zato re~emo, da je tak vzorec atraktor sistemske dinamike in
predstavlja minimum energije – stabilno stanje.

Pomembne torej niso realizacije vzorcev prek aktivnosti
posameznih nevronov, ki tvorijo vzorec, temve~ velikosti nji-
hovih obmo~ij atrakcije in njihova stabilnost nasproti drugim
vzorcem. Taki atraktorji, ki so `e virtualne tvorbe, pa se potem
asociativno povezujejo v implicitne hierarhi~ne strukture.
Vzorec ima torej dve manifestaciji: je konfiguracija materialnih
nevronov in je atraktor in stanje z minimalno energijo nasproti
drugim mo`nim konfiguracijam. Prva manifestacija je eksplicit-
na, druga pa je implicitna oziroma virtualna. Navadno vzorci
za razliko od obi~ajnih konfiguracij predstavljajo neko vsebino
(imajo nek pomen), saj so se le s stalnim potrjevanjem realne-
ga okolja lahko stabilizirali. Vzorci so Gestalti – kvalitativno
nove strukture, ne le vsote osnovnih elementov. Njihov pomen
ni zastopan v njihovi materialni realizaciji, temve~ v njihovih
medsebojnih (ko)relacijah in transformacijah (asociacijah).
Pomen je torej nadmaterialne procesualne narave, saj je
funkcija notranjih kontekstualnih odnosov vsega sistema.

Zasnove holisti~nih “modelov”zavesti

F I Z I K A D U H A 19



Bohm v kvantnem sistemu najde “urejene sekvence zavijajo-
~ih in razvijajo~ih se domen (struktur)”. Delec namre~ ni kom-
paktna gibajo~a se struktura, temve~ “vzorec”, ki se vedno znova
resonan~no ustvarja v novih okoli{~inah (“prostorsko premak-
njen”) kot implicitna lastnost celega sistema. V teoriji nevronskih
mre` pa govorimo o asociativnih verigah, katerih ~leni (vzorci)
se sproti ustvarjajo s paralelno distribuiranim procesom.

Z A V E S T  –  I M P L I C I T N I ,  F R A K T A L N I ,  
D I N A M I ^ N I  G E S T A L T  V I S O K E G A  R E D A ?

Virtualne strukture so prvi korak od biolo{kih nevronov in
vzorcev proti vi{jim du{evnim procesom in zavesti. Vendar se
zavesti kot take {e niso dotaknile, ~eprav je zavest gotovo
~isto impliciten proces. Zavest potrebuje dinamiko posebne
vrste – rekurzivno in samovsebovalno.

Kompleksni sistemi delujejo na vseh svojih nivojih hkrati.
Tudi zavest sama je proces na ve~ nivojih. Lahko govorimo o
transcendentalni zavesti ali pa o osredoto~eni zavesti. Slednja
je zgolj dinami~ni Gestalt zelo visokega reda, ki lahko za~asno
izgine (npr. ob po{kodbi ~lovek zgubi zavest). Predvsem ta
drugi primer ka`e, da zavesti ne velja “iskati” (le) v nekem
“onostranstvu”, temve~ prej v posebnih “fraktalnih procesih”
vzdol` poti, ki so podobne tistim po t.i. Moebiusovem traku
(~e se izrazim bolj alegori~no).

Kaj pa transcendentalna zavest sama na sebi? Ali je celo
nekaj primarnega, fundamentalnega? Ali je nujno preiti pri
iskanju “izvora” oziroma “nosilca” zavesti na nivo kvantne
teorije polja ali zado{~ajo `e nevropsiholo{ki procesi – seveda
implicitni na visoko virtualnem nivoju? Ali pa svoj pravi
pomen pri zavesti dobijo nevronski in (sub)kvantni procesi
{ele v vzajemni medigri?

Na nelinearne samointerakcije v kvantni kromodinamiki (v
gluonskem polju), ki so morebiti odgovorne za samozavedanje,
opozarjata dva poljudna ~lanka v reviji @ivljenje in tehnika (Lit
21, 22). Samointerakcija naj bi povzro~ila dinami~no reakcijo
polja na svojo lastno prisotnost. Odprta ostaja natan~na opre-
delitev, v kak{nem smislu bi se to dogajalo oziroma ali gre res
za zvezo z zavestjo. Samointeraktivni spontani zlom simetrije
naj bi tudi poru{il prvotno globalno ravnovesje in homogenost
ter spro`il procese tvorbe delcev, interakcij med njimi in vse
kompleksnej{ih vezanih sistemov. Implicitni soobstoj (super-
pozicija) vseh mo`nih oblik se s tem sprevr`e v eksplicitno
realizacijo dolo~enih oblik.

O tak{nih procesih samih seveda lahko govorimo, ne moremo
pa se prepri~ati, ali so dejansko povezani z zavestjo. Zdi se, da

Mitja Peru{

20 F I Z I K A D U H A



imajo raziskave sodobne fizike in poro~ila meditantov oziroma
mistikov vse ve~ skupnih obele`ij, vendar zaklju~kov ni mogo~e
dajati. Tako bo problem zavesti verjetno {e ostajal zavit v skriv-
nost. ^ista zavest je dostopna v neposredni sinteti~ni izku{nji kot
najvi{ji nivo zavesti, v ni`jih stanjih zavesti pa se zabri{ejo mo`no-
sti analiti~nega zasledovanja narave te fokusirane (intencionalne)
zavesti. Ve~ina meni, da v trenutku spoznavanja ali zavedanja ne
moremo dojeti taistega spoznavanja ali zavedanja samega.

To se lahko zgodi edinole ob popolnem poenotenju zave-
danega in zavedajo~ega, ko izgine kakr{nakoli razlika in avto-
nomnost enega ali drugega. Je s tem tudi samozavedanje samo
transcendirano? Tedaj bi dvosmerno veljalo: zavest oziroma
zavedanje je samozavedanje. Zavest sama na sebi bi potem-
takem nujno bila poenotena z vso energijo (materijo), implicit-
nim (mo`nim) in eksplicitnim (nujnim) v eno prasubstanco. Ta
prasubstanca (ki ima mnogo razli~nih imen) pa bi razpadala v
svoje posamezne projekcije, kot jih dojemamo mi. Tukaj se ne
znebimo logi~nih paradoksov, le v misti~nem do`ivetju se zdi
vse popolnoma jasno. Vsak ~lovek naj se po svoje opredeljuje,
kaj je zanj resni~no in kaj iluzorno. Merila ni!

Vsekakor pa je obi~ajna intencionalna zavest (zavest o nekem
vzorcu) in “lokalno” samozavedanje (izven misti~ne enotnosti)
nekaj, kar je lo~eno od transcendentalne zavesti. Pri vsakdanjem
samozavedanju ~loveka gre za sekundarno samozavedanje kot
samonana{anje – kot rekurziven proces. Temu pa bo, kot je
bilo re~eno, najbr` treba slediti s pomo~jo teorije kaosa.

Verjetno smo glede analiti~nega iskanja in poskusov “mode-
liranja” zavesti {ele ~isto na za~etku. Primerjava z introspek-
tivno sintezo je pri tem nujna.

OSNOVNA LITERATURA

1) BOHM, D.: Wholeness and Implicate Order. Routledge in Paul
Kegan, London, 1980.

2) FRAUENFELDER, H. HENLEY, E. M.: Teilchen und Kerne. Subatomare
Physik. Oldenbourg, 1979.

3) HILEY, B. J. PEAT, F. D.(ur.): Quantum Implications. Essays in
Honour of David Bohm. Routledge, London, NY, 1987.

Zasnove holisti~nih “modelov”zavesti

F I Z I K A D U H A 21

Mitja Peru{, dipl. ing. fizike, podiplomski {tudent kognitivne
znanosti na Oddelku za filozofijo Filozofske fakultete in
podiplomski {tudent fizike na Fakulteti za naravoslovje v
Ljubljani. Avtor knjige Vse v enem, eno v vsem, DZS, Ljubljana
1995. Poslu`uje se modela asociativnih nevronskih mre` in
sinergetike pri problemih interdisciplinarne narave, ki jih
ponujajo kompleksni sistemi.



4) LANDAU, L. D., LIF[IC, E. M. (BERESTECKI, V. B., PITAJEVSKI, L. P.):
Lehrbuch der Theoretischen Physik, zv. III: Quanten-
mechanik / zv. IV: Relativistische Quantenmechanik,
Akademie-Verlag Berlin, 1967, 1970.

5) PENROSE, R.: The Emperor’s New Mind. Concerning Computers, Minds,
and the Laws of Physics. Oxford Univ. Press, London, 1989.

6) HAKEN, H.: Synergetic Computers and Cognition. A Top-Down
Approach to Neural Nets. Springer Verlag, Berlin itd., 1991.

7) HAKEN, H., STADLER (ur): Synergetics of Cognition. Springer Ver-
lag, Berlin itd., 1989.

8) KOHONEN, T.: Self-Organization and Associative Memory.
Springer, Berlin itd., 1984.

9) MacGREGOR, R. J.: Neural and Brain Modeling. Academic Press, 1987.
10) McCLELLAND, J. L., RUMELHART, D. E., PDP research group: Parallel

distributed processing – Explorations in the Microstructure
of Cognition: zv. 1: Foundations / zv. 2: Psychological and
Biological Models. Bradford book, MIT Press, London 1986.

11) WASSERMAN, P. D.: Neural Computing. Theory and Practice.
Van Nostrand Reinhold, New York, 1989.

12) HOPFIELD, J. J.: Neural networks and physical systems with
emergent collective computational abilities. Proc. Nat. Acad.
Sci. USA zv. 79 (1982) 2554.

13) STRNAD, J.: Iz take so snovi kot sanje; DZS, Ljubljana, 1988.
14) GEORGI, H.: “A Unified Theory of Elementary Particles and Forces”.

Scientific American, april 1981, str. 40.
15) STAPP, H. P.: “S-Matrix Interpretation of Quantum Theory”. Physical

Review, vol. D3 (1971) 1303-20. 
16) LURIJA, A. R.: Osnovi neuropsihologije. Nolit, Beograd, 1983 (1973).
17) PAULI, W., JUNG, C. G.: Naturerklärung und Psyche. Einfluss

Archetypischer Vorstellungen.../ Synchronizität als ein
Prinzip akausaler Zusammenhänge.

18) CAPRA, F.: The Tao of Physics. An Exploration of the Parallels
Between Modern Physics and Eastern Mysticism. Fontana,
Collins, 2. izdaja, 1982.

19) WALSH, R. N. VAUGHAN, F. (ured.): Psychologie in der Wende.
Grundlagen, Methoden und Ziele der Transpersonalen
Psychologie. Rowohlt, Hamburg, 1987.

20) PAJIN, D., GASPARI, M.(ur.): Mistika istoka i zapada. De~je
Novine, Gor. Milanovac, 1989.

21) HAGELIN, J. S.: “Ali je zavest enotno polje fizike?” @ivljenje in
tehnika, junij 1990, str. 26 (prir. A. Rus).

22) RUS, A.: “Na poti k enotni sliki sveta”. @ivljenje in tehnika, maj
1990, str. 21.

23) SCHEMPP, W.: “Bohr’s Indeterminacy Principle in Quantum Holog-
raphy, Self-adaptive Neural Network Architectures, Cortical Self-
Organization, Molecular Computers, Magnetic Resonance Imaging
and Solitinic Nanotechnology”. Nanobiol. 2 (1993) 109.

24) BERKOVICH, S. Y.: “On the Information Processing Capabilities of
the Brain: Shifting the Paradigm”. Nanobiol. 2 (1993) 99.

25) PERU[, M.: Nevronske mre`e. 1992 (neobjavljeno).
26) PERU[, M.: “Nevronske mre`e kot model mo`ganskih procesov”.

Anthropos 5-6 (1993). 
27) PERU[, M.: Raziskave asociativnih nevronskih mre` s fizikal-

nega vidika. dipl. delo, Univerza v Ljubljani, FNT-fizika, 1993.
28) PERU[, M.: “Synergetic Approach to Cognition- Modeling with Neural

Networks”. Konferenca “Connectionism & Ph. Mind”, Bled Junij
1993 (predvidena objava v Acti Analytici).

29) PERU[, M.: Vse v enem, eno v vsem. Mo`gani in du{evnost v
analizi in sintezi. DZS, Ljubljana, 1995.

Mitja Peru{

22 F I Z I K A D U H A



Ali lahko razlo`ite, kako se va{a interpre-
tacija razlikuje denimo od Bohrove kopenha-
genske interpretacije kvantne mehanike, ki jo
v glavnem imenujemo tudi uradno mnenje?

D. B.: Ni povsem jasnega uradnega mnenja,
pa~ pa obstaja, po moje, nekaj razli~ic. Toda
splo{na ideja je, da kvantna mehanika ne more
opisati “dejanskosti”, torej tistega, kar se dejan-
sko zgodi, kot nase nana{ajo~ se proces. ^e
re~emo, da se nekaj “dejansko zgodi”, lahko
kvantna mehanika le opi{e, kaj bi bilo mogo~e
opaziti na merilni pripravi.

Mar ni ravno to, kar lahko opazimo ali
izmerimo, vse, kar `elimo od kake teorije?

D. B.: Da, ~e predpostavite, da je to vse, kar
potrebujete. Toda s tak{nim pogledom so te`ave.
Kopenhagenska interpretacija daje le formulo,
ki opisuje verjetnost tistega, kar lahko opazi
del merilne naprave. Toda sama naprava sestoji
iz ravno tak{nih gradnikov, kot jih {tudiramo
(t.j. delcev, podvr`enih kvantnim u~inkom).

Atomov?

D. B.: Da, atomov. ^e `elite torej razprav-
ljati o obstoju naprave, bi morali v principu
uporabljati kak drug kos naprave, da bi ga
lahko opazovali in tako naprej.

To je tako imenovano neskon~no vra~anje
(infinite regress)?

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 23-31. 23

Duh v atomu

Pogovor z Davidom Bohmom

Pogovarjal se je Paul C. W. Davies

David Bohm je bil ve~ kot 30 let priznana svetovna avtoriteta na podro~ju kvantne mehanike, pred

svojo upokojitvijo pa je bil profesor teoreti~ne fizike na Birkbeck Collegeu v Londonu. Po njegovih

zaslugah je EPR1 poskus dobil svojo moderno obliko. V svoji karieri je bil Bohm vodilni zagovornik

{ole skritih spremenljivk in je napisal mnogo ~lankov, v katerih je posku{al oblikovati iz~rpno

kvantno teorijo. Skupaj s svojim sodelavcem Basilom Hileyjem je utemeljil nelokalno teorijo

kvantne mehanike, ki temelji na ideji “kvantnega potenciala”. Bohm je dobro poznan tudi zaradi

svojih filozofskih pretresov moderne fizike. Umrl je leta 1992.



D. B.: Da. Wigner je zaustavil ta za~arani
krog z izjavo, da pojav zares postane resni~en
tedaj, ko se ga nekdo zave.

Kaj menite o tej posebni interpretaciji?

D. B.: To je le en na~in gledanja na stvari.
Moje mnenje je, da obstaja neko podro~je, kjer
je tak{no gledanje upravi~eno, {e posebej pod-
ro~je ~love{kih odnosov; ljudje se zavedajo drug
drugega in imajo lahko med seboj izreden vpliv.
Nisem pa prepri~an, ali tak{no gledanje dr`i
pri poskusih v laboratorijih, kjer delajo fiziki.
Zdi se mi, da je na tej stopnji univerzum
neodvisno resni~en in da smo mi njegov del. 

Ali mislite, da obstaja zunanji svet neod-
visno od na{ega bivanja in neodvisno od
na{ih opazovanj?

D. B.: Vsak fizik to gotovo verjame. Govori
se na primer o vesolju, ki se je razvijalo, {e
preden je bil kdo, ki bi ga lahko opazoval,
razen morda Bog. In ~e “opazovanja” ne `elite
pripisati Bogu, kot je to storil {kof Berkeley
(in ve~ina fizikov tega ne `eli), potem sploh
ne morete re{iti problema obstoja vesolja brez
fizikov ali kogarkoli, ki bi nanj gledal.

Kot sem razumel, je bila debata med Ein-
steinom in Bohrom v tem, da je Einstein vztra-
jal, da na{a opazovanja ne pokrijejo realnosti,
ki `e obstaja, medtem ko je Bohr trdil, da na{a
opazovanja pravzaprav ustvarjajo to realnost.
Vi ste torej bli`je Einsteinovemu stali{~u?

D. B.: Bohr pravzaprav ne trdi tega. Pravi,
da se ne ukvarjamo z ni~imer drugim kot s
pojavi, videzi in pravilnostmi v pojavih. Konec
koncev naj bi po njegovem bila realnost neja-
sna in nedolo~ljiva.

Va{ nazor o~itno bolj simpatizira z Ein-
steinovim, da torej na{a opazovanja ne pokri-
jejo realnosti, ki v nekem smislu `e obstaja.

D. B.: Sam se uvr{~am med Einsteina in
Bohra. Pravim, da obstaja podro~je, kjer na{a
opazovanja ustvarjajo realnost, kot pri med-
~love{kih odnosih: ko se ljudje zavejo drug
drugega in med seboj komunicirajo, ustvarjajo
realnost dru`be. Vendar menim, da vesolje

kot celota ni odvisno od nas in na{ega opa-
zovanja.

Zdi se mi, da s privzetjem tak{nega
stali{~a ukinjate mi{ljenje v vesolju?

D. B.: Ne, rekel sem, da je mi{ljenje realno,
zelo realno. [e posebej sem poudaril, da ima
med ljudmi mi{ljenje izrazit pomen. Mi{ljenje
vpliva ne telo, med~love{ke odnose, dru`bo.

Toda ne vpliva na atome?

D. B.: Nisem mnenja, da mi{ljenje znatno
vpliva na atome. Vsaj ~love{ko mi{ljenje ne.
Mogo~e bi lahko sprejeli tak{no gledanje, kot
ga je imel {kof Berkeley, da je bilo bo`je mi-
{ljenje odgovorno za nastanek materije. Toda v
tem primeru se ne smemo izena~evati z Bogom.

V va{i knjigi Celovitost in implikatni red
(Wholeness and Implicate Order) govorite, da
se celovitost nana{a na oboje, mi{ljenje in
materijo, ki nas obdaja. Ali bi lahko razlo`ili,
na kak{en na~in sodita mi{ljenje in materija
skupaj v konceptu celotnosti?

D. B.: To se nana{a na implikatni red2.
Morda bi najprej lahko govorili o Descartesu,
ki je razlikoval med razumom in materijo.
Trdil je, da obstaja misle~a substanca, ki jo
imenujemo razum, in raztezajo~a se substanca,
ki jo imenujemo materija. Ti dve substanci se
med seboj tako razlikujeta, da je te`ko uvideti
njuno povezanost. Na{e misli na primer nimajo
(prostorske) razse`nosti.

Da ne moremo ugotoviti, kje v prostoru so
locirane?

D. B.: Res je. Po Descartesu naj bi Bog
vlo`il ~iste in posebne misli v ~love{ki razum.
Ker je Bog ustvaril mi{ljenje in materijo in vse
drugo, je zato lahko vlo`il tudi misli v razum
ljudi, da so ti lahko razumeli raztezajo~o se
substanco. Ko pa je bil Bog izpu{~en pri razlagi
stvari, ni ostalo ni~ ve~. Razum in materija sta
ostala popolnoma nepovezana. Toda implikatni
red, zaobse`eni (enfolded, op. prev.)3 red ka`e,
da lahko na razum in materijo gledamo na
podoben na~in. Kvantna mehanika lahko vidi
oba, razum in materijo, kot zaobse`ena.

Paul C. W. Davies

24 F I Z I K A D U H A



Bi vas lahko prosil za razlago, kaj mislite
z implikatnim oziroma zaobse`enim redom?
Ali lahko morda podate enostaven primer?

D. B.: Najenostavnej{i primer je, ~e nekaj-
krat prepognete list papirja in na njem nari{ete
vzorec. List nato razgrnete in dobite celo serijo
novih vzorcev. Ko je bil list papirja zlo`en, je
bil kon~ni vzorec impliciten (zaobse`en).
Kvantna mehanika sedaj predlaga, naj bi bil to
na~in, na kakr{nega se ka`e pojavna realnost
iz globljega reda, v katerem je zaobse`ena.
Realnost se razgrne (unfold, op prev.)4, s
~imer razkrije vidni red, in se spet zavije. Real-
nost se neprestano zavija in razvija, tako da se
zdi nespremenljiva. In sedaj lahko re~ete, da
predlagam, naj misli, ~ustva in razum delujejo
na podoben na~in. Samo dejstvo, da re~emo:
neka misel je implicitna (zaobse`ena), pomeni
to, da vsebuje neko drugo zaobse`eno misel.

Da, toda zaobse`eno v ~emu? Kako so na{e
misli zaobse`ene?

D. B.: Ta hip se bom sku{al temu vpra{anju
izogniti in bi raje pokazal na formalno podob-
nost med razumom in materijo. Tega pri Des-
cartesu {e ni bilo. Descartes je pojmoval misel
kot zaobse`eno in materijo kot raztezajo~o se.
Jaz pa trdim, da sta obe zaobse`eni in da se
obe razgrinjata, zato sta po svoji osnovni
strukturi podobni, ~eprav se sicer mo~no raz-
likujeta. Njuna podobnost po osnovni strukturi
je to, kar nam omogo~a razumeti mo`nost
njune povezanosti.

Kar pravite, se mi zdi zelo podobno vzhodni
filozofiji. Verjetno bi bilo to nekaterim {tuden-
tom zena precej doma~e. Ali mislite, da va{e
mi{ljenje na tem podro~ju podpira vzhodni
misticizem?

D. B.: Morda, toda ideja zaobse`enosti se je
pojavljala tudi `e na zahodu. Nikolaj Kuzanski
je obravnaval podobne ideje `e pred nekaj sto-
letji. Uporabljal je tri klju~ne besede: implicatio
(zaobse`eno), explicatio (razvito) in complicatio
(vse zavito skupaj). Trdil je, da ima realnost
zaobse`eno strukturo in da ve~nost hkrati zavija
in razvija ~as. Mislim tudi, da stvari ne bi smeli
kategorizirati kot vzhodne ali zahodne, pa~ pa
jih gledati po njihovi lastni vrednosti. Mislim, da

kvantna mehanika {e posebej nagovarja k zaob-
se`enemu redu. ^e na kvantno mehaniko gle-
date s tega zornega kota, potem mnogo njenih
~udnih lastnosti dobi smiselnej{i pomen.

Lahko poveste zakaj? Kaj je bistvena zna-
~ilnost kvantne mehanike, ki vas je napeljala
na idejo zaobse`enega reda?

D. B.: To je predvsem valovno-del~ni dua-
lizem. Lahko re~ete, da se nekaj razkrije kot
del~na ali pa kot valovna entiteta. Matematika
kvantne mehanike, ~e jo natan~no pogledamo,
ustreza tej zaobse`enosti. Zelo podobna je
matematiki holograma.

Hotel sem `e re~i, da bi hologram utegnil
biti zelo lep primer implikatnega oziroma
zaobse`enega reda.

D. B.: Res je eden najbolj{ih primerov, kjer
vidimo, da je vzorec zaobse`en v fotografski
plo{~i, in ko nanjo posvetimo z lu~jo, se
vzorec razvije v vidno podobo. Vsak del
fotografske plo{~e vsebuje informacijo o celoti,
tako da se celota razvije iz vsakega dela.

Va{ pogled na svet atomov torej vklju~uje
dejstvo, da je informacija o dolo~enem fizikal-
nem sistemu nekje zakodirana, in sicer na
nejasen na~in, ki nam je obi~ajno nedostopen.

D. B.: Da, toda po definiciji je gledanje
nejasno, ~e ga izvajamo na obi~ajen na~in,
kajti koda, kot na primer v DNK, je nejasna
kolikor opazujemo z majhno pove~avo.

^e vzamemo znan primer kraja in
gibalne koli~ine delca glede na Heisenbergovo
na~elo nedolo~enosti, lahko izberemo bodisi
prvo ali drugo kot dobro definirano, toda
nikakor ne obeh hkrati.

D. B.: Res, te lastnosti lahko zakodiramo
tako, da se razvije bodisi ena ali druga.

Toda rekli ste, da imata obe koli~ini dobro
definirana smisla, dobro definirani vrednosti,
poskus pa nam lahko da ali eno ali drugo.

D. B.: To ni povsem natan~no. Naslednji
primer razvitega reda je seme. ^e vzamete

Duh v atomu

F I Z I K A D U H A 25



seme, le-to vsebuje zakodirano informacijo, in
ko ga daste v zemljo, se razvije substanca rast-
line iz zraka, vode, zemlje in son~ne energije.
Ti materiali bi se gibali na sebi lasten na~in,
toda s tem drobnim zrnom informacije nastane
drevo namesto ~esarkoli, kar bi sicer nastalo.
Drevo potem lahko proizvede seme, iz katerega
lahko zraste novo drevo, itd. Ne morete pa re~i,
da je bilo drevo v semenu; vrsta drevesa, ki se
je razvila (njegova oblika in velikost) ni odvisna
le od semena, temve~ od vse okolice. ^e greste
v gozd, lahko vidite, da drevesa stalno rastejo,
umirajo in se nadome{~ajo z novimi drevesi, in
~e bi gozd obiskali vsakih sto let, bi rekli, da
so se drevesa o~itno premaknila iz enega mesta
na drugo. Dejansko se drevesa stalno razvijajo
in spet zavijajo in to je slika, ki bi jo rad uve-
ljavil pri razlagi gibanja materije na najosnov-
nej{em nivoju. @elel bi re~i, da imajo `ivljenje,
razum in ne`iva materija podobno strukturo.

Kolikor se zavedam, ni nobenega poz-
nanega eksperimenta, ki bi ga ne bilo mogo~e
zadovoljivo razlo`iti z razpolo`ljivo kvantno
mehaniko. Ali temu nasprotujete?

D. B.: Ne, toda to kli~e po vpra{anju. ^e
je edini namen fizike razlagati poskuse, potem
bi bila fizika mnogo manj zanimiva, kot je v
resnici bila. Zakaj `elite razlagati poskuse? Mar
v tem u`ivate ali kaj?

Moje stali{~e je, ~e smem biti tako drzen
in ga izraziti, da fizika zadeva proizvajanje
modelov o svetu, ki bi nam pomagali povezati
en tip opa`anj z drugim. Imamo bolj{e ali
slab{e modele. In ni~esar takega ni kot “realni
svet” v smislu, da nekaj obstaja “tam zunaj”,
in kar zajemajo na{i modeli le kot gole prib-
li`ke. Vse, kar lahko kadarkoli storimo, so
torej opazovanja; kaj drugega naj od fizike
sploh pri~akujemo?

D. B.: Mislim, da opazujemo in eksperi-
mentiramo z na{im na~inom mi{ljenja in da so
vpra{anja, ki jih postavljamo, tudi dolo~ena z
na{im na~inom mi{ljenja. In tiso~e let si ljudje
niso postavljali pravih vpra{anj. V kvantni
teoriji postavljamo dolo~ena vpra{anja in dobi-
vamo dolo~ene odgovore. Ni pa izklju~eno, da
smo le stisnjeni v pasti in omejeni le na dolo-
~en na~in mi{ljenja.

Mislite torej, da bi s privzetjem novega
na~ina mi{ljenja, novega pristopa k
mikroskopski fiziki bilo mogo~e konstruirati
povsem druga~na vpra{anja in jih morda
skleniti s povsem druga~no teorijo?

D. B.: Da. To se je pravzaprav `e ve~krat
zgodilo. ^e se vrnemo h gibanju planetov:
stara ideja o epiciklih je vodila ljudi k postav-
ljanju dolo~enih vpra{anj, potem so nas
Newtonovi zakoni spet napeljali na povsem
druga~na vpra{anja. Statisti~na mehanika vodi
v en sklop vpra{anj, kvantna mehanika tvori
spet drug sklop vpra{anj, itd. Vpra{anja, ki jih
zastavljate, so v glavnem dolo~ena s teorijo, s
teoreti~nimi koncepti.

Toda obi~ajno sledimo dolo~enemu na~inu
pribli`evanja k snovi tako dolgo, dokler se ne
pojavi kak eksperiment, ki z njim ni ve~
zdru`ljiv.

D. B.: Mislim, da to predpostavlja, da je to
edina pot. Morda bi nam lahko kdo kaj vtepal
v glavo 200 ali 300 let, preden bi spremenili
svoje ideje. Na primer nelokalnost je bila
o~itno tu `e pred 50 leti, toda le malo fizikov
se tega zaveda. ^e jim bo to kdo vtepal v
glavo nadaljnjih 50 let, bodo to morda tudi
uvideli.

Spregovoriva sedaj nekoliko ve~ o nelokal-
nosti. @elel bi vas povpra{ati o va{em odzivu
na Aspectov5 poskus, ki so ga pred ~asom
izvedli. Kot razumem, moramo spri~o Aspec-
tovih rezultatov opustiti bodisi to, kar bi lahko
imenovali objektivno realnost (zunanji svet
obstaja neodvisno od na{ih opazovanj), bodisi
lokalnost (ideja, da si razli~na podro~ja vesol-
ja med seboj ne morejo po{iljati signalov
hitreje od svetlobe). Kateri od teh dveh ste se
pripravljeni odre~i?

D. B.: Pripravljen sem se odre~i lokalnosti,
za katero mislim, da je samovoljna domneva.
V zadnjih nekaj stoletjih ji je bilo posve~eno
posebno mesto, ~e pa gremo nazaj 1000 ali
2000 let, je skoraj vsakdo razmi{ljal nelokalno.

Toda mar ne zahajamo s tem v stra{ne
paradokse, kot je po{iljanje signalov v svojo
lastno preteklost?

Paul C. W. Davies

26 F I Z I K A D U H A



D. B.: Ne, to bi dr`alo le v primeru, ~e bi
bile obstoje~e teorije povsem dore~ene. Bistvo
obravnavanja novih na~inov gledanja na stvari
je v postavitvi vpra{anj v druga~ni obliki in
protislovjem se je mogo~e izogniti.

Torej `elite zavre~i posebno teorijo rela-
tivnosti?

D. B.: Ne `elim je zavre~i, ampak le trdim,
da bo dana{nja teorija relativnosti pribli`ek k
mnogo {ir{emu pogledu na svet, ravno tako
kot je Newtonova mehanika pribli`ek relativ-
nostne teorije.

Toda gotovo morate odobravati idejo
po{iljanja signalov hitreje od svetlobe.

D. B.: Da, imam vizijo, ki podpira to idejo
in ki ne nasprotuje nobenemu `e izvedenemu
poskusu.

Ali imate v mislih morda kak{en nov pos-
kus, ki bi lahko potrdil nelokalnost va{e teorije?

D. B.: To je {e nekoliko prezgodaj, ker
smo v ~udni situaciji, kot tedaj, ko je Demo-
krit predlagal svojo atomsko hipotezo pred
nekaj tiso~ leti. ^e pravite, da o ne~em nima
smisla razmi{ljati, dokler ni mogo~e predlo`iti
poskusa, ki bi preveril hipotezo, potem bi to
moral biti konec Demokritove ideje. Tedaj je
bilo nemogo~e predlo`iti tak poskus. Tudi ~e
bi bil kdo dovolj genialen, da bi si poskus
zamislil, ni bilo razpolo`ljive opreme, ki bi
kakorkoli omogo~ila uresni~itev zamisli. In
vendar je bila ideja dragocena.

Torej pravite, da dejansko nismo le nespo-
sobni preveriti signaliziranja, hitrej{ega od
svetlobe, temve~ si tudi vi ne morete brez obo-
tavljanja zamisliti na~ina, kako bi bil poskus
lahko izveden.

D. B.: Mislim, da morate predstavo dlje
~asa skrbno gojiti, preden lahko naredite kaj
novega. ^e re~ete: “o ne~em bom premi{ljeval
tako dolgo, dokler se bom lahko ukvarjal z
poskusom”, kako je potem sploh mogo~e
predlagati kaj novega. Pogosto je potrebno
mnogo let preden sploh sprevidimo, kak{en
poskus bi lahko izvedli. Dva tiso~ let je bilo

potrebnih, da se je nabralo dovolj teoreti~nega
znanja o atomih, preden je bil predlo`en
ustrezen poskus. Kaj torej menite? Da naj
nih~e ne razmi{lja, preden se ne pojavi ideja o
poskusu? Poskusi ne bi nikoli bili izvedeni, ~e
ne bi kdo poprej o njih razmi{ljal.

Ali verjamete, da bi bilo z uporabo kvant-
nih u~inkov in povzro~anjem stikov, hitrej{ih
od svetlobe, med lo~enimi sistemi mogo~e
po{iljati signale v preteklost?

D. B.: Ne, mislim, da se protislovja ne bodo
pojavila na na~in, kot ste formulirali vpra{anje.
Tak{na protislovja bi se pojavila, ~e bi bila re-
lativnost absolutna resnica.

Kako natan~no bi lahko pri{lo do signali-
ziranja, hitrej{ega od svetlobe?

D. B.: To bi zahtevalo nekaj zgodovinske
razlage. Leta 1951 sem predlagal alternativno
interpretacijo kvantne mehanike. Obstajata dve
stopnji: prva, ki se nana{a na delce, in druga,
ki se nana{a na polja. Na prvi stopnji pravim,
da je elektron v bistvu delec, toda poleg vseh
drugih potencialov, ki jih ima, na primer elek-
tromagnetnega potenciala, ima {e poseben
potencial, ki sem ga tedaj imenoval kvantni
potencial.

Ki si ga lahko grobo zami{ljamo kot nekaj,
kar “skaklja” okrog elektrona?

D. B.: Da. Kvantni potencial ima nove last-
nosti, med katerimi je najpomembnej{a ta, da
njegov vpliv ni odvisen od njegove velikosti,
pa~ pa le od njegove oblike, tako da ima
lahko mo~an vpliv tudi na velikih oddaljeno-
stih. Na ta na~in je mogo~e razlo`iti poskus z
dvema re`ama.

Tega je mogo~e razlo`iti tudi s pomo~jo
interference med valovoma, ki potujeta skozi
dve re`i.

D. B.: To ni razlaga, temve~ bolj opis. ^e
bi bil elektron val, potem bi to bila razlaga,
toda ker se elektroni ka`ejo kot delci, to ne
more biti ustrezna razlaga. To je le na~in
metafori~nega govorjenja, mar ne? Pravzaprav
bi morali re~i, da kvantna mehanika ni~esar

Duh v atomu

F I Z I K A D U H A 27



ne razlaga, ponuja le formulo za dolo~ene
rezultate. Jaz pa se trudim podati razlago.

Kako je mogo~e s pomo~jo kvantnega
potenciala razlo`iti interferenco?

D. B.: Kvantni potencial, ki se prena{a kot
valovanje, lahko vpliva na delce celo na velikih
oddaljenostih od obeh re`, kajti njegov vpliv je,
kot sem `e rekel, odvisen od oblike in ne od
velikosti. Kvantni potencial oziroma val se pre-
cej razlikuje, glede na to, ali je druga re`a od-
prta ali zaprta. Tako se lahko delci, ki pridejo
skozi re`o, odklonijo zaradi kvantnega poten-
ciala celo na ve~jih razdaljah od re`e na tak
na~in, da tvorijo interferen~ni vzorec. To ka`e
na novo lastnost celovitosti, ki je na neki na~in
podobna temu, kar je rekel `e Bohr, toda jaz
predlagam razlago.

Torej je del informacije, ki jo nosi kvantni
potencial oziroma valovanje, tudi informacija
o eksperimentalni pripravi?

D. B.: Da. Poleg tega pa tudi o stanju dru-
gih delcev sistema itd. Zato imate, kakor ime-
nujem jaz, nelokalno povezavo. Ta informacija
prina{a novo kvaliteto celovitosti v smislu, da
se vsak del giblje na na~in, ki odseva stanje
celote. Mo`no je, da je povezava zelo {ibka
pri navadnih pogojih, toda obstajajo posebni
pogoji, v katerih lahko postane pomembna,
kot na primer pri superprevodnosti ali pri
poskusu z dvema re`ama, ki sem ga ravnokar
opisal.

To valovanje oziroma potencial, ki ste ga
vpeljali pred mnogo leti, o~itno ni enak valo-
vanju, ki ga imamo v mislih, kadar govorimo
o valovnih aspektih materije.

D. B.: Ne, to je nova vrsta valovanja, ki ga
imenujem tudi “aktivna informacija”. Pojem
aktivne informacije poznamo `e iz ra~unalni-
{tva. Tudi ~e vam jaz nekaj re~em in ~e vi
potem nekaj naredite, je to o~itno aktivna
informacija. ^e bi na primer jaz ustrelil, bi se
vi odmaknili. Iz tega je razvidna koristnost
koncepta aktivne informacije pri `ivih, inteli-
gentnih sistemih in ra~unalnikih. In kar pred-
lagam, je, da materija v splo{nem ni nekaj
povsem drugega.

Poznamo razli~ne tipe potencialov, kot so
elektri~ni potencial ali gravitacijski potencial;
na kak{en na~in je mogo~e primerjati kvantni
potencial s temi potenciali?

D. B.: Tudi kvantni potencial zadovoljuje
dolo~eno ena~bo, ~eprav bolj prefinjeno. Raz-
likuje pa se po tem, da njegov vpliv ne pada
nujno z razdaljo in je aktiven ter ni odvisen
od jakosti potenciala, temve~ od oblike.

Torej ni ni~esar podobnega v fiziki?

D. B.: Ne, toda pogostokrat smo `e bili v
situaciji, ko je nekaj `e bilo vpeljano, {e pre-
den je bilo tudi zares prisotno.

Prej ste omenili, da ~eprav ideja o kvant-
nem potencialu vsebuje pojem {irjenja signa-
lov hitreje od svetlobe, ne nasprotuje trenut-
nim eksperimentalnim rezultatom. Nam lahko
poveste, kako je to mogo~e?

D. B.: To vklju~uje raz{iritev ideje kvantne-
ga potenciala na polje, celotno polje univerzu-
ma, ki ga imenujem “superkvantni potencial”.
(To bi morda zahtevalo nekaj ve~ razlage.) To
bi v osnovi vneslo so~asno povezavo med
polji na razli~nih mestih, kar pa ne nasprotuje
relativnostni teoriji, saj lahko iz statistike vseh
izvedenih poskusov poka`emo, da je kvantna
mehanika v soglasju z relativnostno teorijo.

To pomeni v skladu s prepovedjo po{ljanja
signalov hitreje od svetlobe.

D. B.: Tu ne more biti govora o signalizi-
ranju, ker vendar uporabljamo le statisti~ne
poskuse.

Ali nimamo nobene kontrole nad vplivi, ki
se {irijo hitreje od svetlobe?

D. B.: Ne, dokler bomo imeli opraviti s po-
skusi dana{njega dosega, je teorija relativnosti
varna. Toda ~e bi uspeli pri prodiranju globlje,
bi morda na{li kaj hitrej{ega od svetlobe. Potem
bi rekli, da imata relativnost in kvantna mehani-
ka isto limito, namre~ statisti~no limito.

Obi~ajna ovira pri signaliziranju, hitrej-
{em od svetlobe, so protislovja, ki se pojavijo,

Paul C. W. Davies

28 F I Z I K A D U H A



br` ko znamo zakodirati in po{iljati informa-
cijo hitreje od svetlobe. Medtem pa pravite, da
tak{ne kontrole v mikrosvetu nimamo in da je
vse zabrisano z nepredvidljivo naravo kvant-
nih pojavov.

D. B.: Da in mo`no je celo dokazati, da ni
mogo~e zaradi tega dobiti nikakr{ne nekonsi-
stentnosti, in da ~e bi kakorkoli pri{li globlje,
bi lahko presegli te limite.

Zdi se nekoliko ironi~no, da ~e `e ne
spodbijate Einsteinove teorije relativnosti, jo
vsaj mo~no spreminjate, morda v nasprotju z
duhom prvotne teorije. Kaj mislite, kaj bi s
tem naredil Einstein?

D. B. Nisem ravno prepri~an, da bi se
moralo vse nujno izte~i tako, kot je pri~akoval
Einstein. Precej stvari je tak{nih, kot je pri~a-
koval, toda tudi on ne more imeti vsega prav.

En argument zoper uporabo va{ega kvant-
nega potenciala je lahko to, da zveni zelo
zapleteno: nima enostavnega sistema ena~b,
kot ga ima, recimo, elektri~ni potencial.

D. B.: Sistem ena~b je le Schroedingerjeva
ena~ba bodisi za problem enega telesa ali za
problem ve~ teles. Narava nam govori, da je
sama ideja elektri~nega polja preenostavna. In
jaz posku{am pokazati, da sta v naravi kom-
pleksnïst in prefinjenost, ki sta podobni zaple-
tenosti razuma. Ho~em re~i, da smo imeli pre-
enostaven pogled na naravo.

Ali mislite, da je to posledica newtonovske
redukcionisti~ne tradicije razsekavanja sveta
na drobne ko{~ke?

D. B.: Da. Ne vem, ali je Newton res za tem,
toda ti, ki so mu sledili, so gotovo po~eli tako.

Medtem pa vi vse bolj simpatizirate s sin-
teti~nim oziroma holisti~nim nazorom, kjer
moramo upo{tevati celoten sistem, da bi
razumeli njegove posamezne komponente.

D. B. Tako je. Vesel sem, da ste na to
opozorili, kajti vpra{ati se moramo, kako raz-
lo`iti mo`nost in uspeh analize sveta, razbitega
na neodvisne dele v okviru navadne mehanike.

Odgovor je, da ~e ima valovna funkcija poseb-
no lastnost, ki jo imenujem faktorizabilnost (to
je matemati~ni pojem), potem ugotovimo, da
se razli~ni deli obna{ajo med seboj neodvisno.
Pri obi~ajnih pogojih je to dober pribli`ek,
toda kvantnomehani~ni poskusi so lahko tako
zastavljeni, da prihaja do situacij, kjer valovna
funkcija ni faktorizabilna, tako da demonstrirajo
celovitost.

Se lahko vrnem na Aspectov poskus? Ali
trdite, da v primeru dveh fotonov, ki potujeta
v nasprotnih smereh in dose`eta relativno
mo~no oddaljeni to~ki, lahko njuno sodelova-
nje pripi{emo potovanju signala med njima
hitreje od svetlobe?

D. B.: Mislim, da je beseda signal napa~na,
ker ima dolo~eno konotacijo, ki pomeni, da
lahko po{iljate sporo~ila. Na tem mestu bi bilo
bolje uporabiti besedo povezava. Povezava
nastane tako, da to, kar se zgodi enemu delcu,
vpliva na to, kar se bo zgodilo drugemu. Obi-
~ajna kvantna mehanika ne razlo`i Aspectove-
ga poskusa, pa~ pa le nudi sistem ra~unanja
(rezultate poskusa). Razlikovati bi morali med
razlago in sistemi ra~unanja; in kvantna meha-
nika je ra~un, ki nam omogo~a napovedovati
statisti~ne rezultate, a ne daje nikakr{ne razlage,
kar je poudaril tudi `e Bohr.

Toda ali se razlaga v fiziki sploh kdaj
pojavi? Mar ne proizvajamo enostavno le
modelov in izumljamo zanje jezik?

D. B.: Modeli razlagajo neko stvar v tem
smislu, da poka`ejo, kako se dana stvar ka`e
oziroma pojavlja, razlaga pa jo naredi razumlji-
vo. Kvantna mehanika pravi, da je narava
razen kot ra~un nerazumljiva in da je vse, kar
lahko storim, ra~unanje z ena~bami ter ravna-
nje z eksperimentalno pripravo in primerjanje
rezultatov.

Ali si lahko zami{ljate kak{no enostavno
podro~je fizike, ki bi nam nudilo razlago?

D. B.: Veliko klasi~ne fizike daje razlago,
kolikor je seveda pravilna.

Na kak{en na~in? Ali ne gre le za jezik in
modele, ki jih povezujemo z opa`anji?

Duh v atomu

F I Z I K A D U H A 29



Uporabljamo besedo razlaga, toda ta se mi
zdi rahlo brez pomena. In vse, kar dejansko
po~nemo, je uspe{no povezovanje opazovanj.

D. B.: Nisem tak{nega mnenja. Mislim, da
so opazovanja drugotnega pomena. Ne morem
razumeti tolik{nega poudarjanja prioritete po-
skusa v moderni fiziki. Vzrok za to je pozitivis-
ti~na filozofija, ki je zaznamovala dvajseto sto-
letje. ^e se ozrete kakih 200 ali 300 let nazaj,
opazite, da bi vsakdo razumel, kaj je razlaga, in
nih~e tega, kar so posku{ali dose~i pozitivisti.

Res je, toda vzemimo poseben primer:
“zakaj jabolko pade”. Pravimo, da je razlaga
ta, da obstaja gravitacijsko polje in da preko
njega deluje na jabolko Zemlja. Toda potem
pridemo do problema razlage gravitacijskega
polja...

D. B.: Da, vendar smo navedli vsaj vzrok
tega, kar se je dejansko zgodilo. Pravimo, da
jabolko sledi neko pot, in razumemo, kako
jabolko pride od tod do tam s prehodi med
vmesnimi stopnjami. ^e pa bi vzeli kvantno
mehaniko, bi morali priznati, da razlage ni
ve~; imamo jabolko tukaj in drugo jabolko na
tleh in nobene predstave, kako bi obe jabolki
med seboj povezali. Niti ne vemo, ali se nekaj
bo zgodilo, toda imamo ra~un, ki nam daje
statistiko {tevila prihajajo~ih jabolk na neko
mesto. To je podobno kot pri zavarovalni
dru`bi, pri kateri razpolagajo s statistiko o
tem, koliko ljudi iz dolo~ene kategorije bo
umrlo v dolo~enem letu. In to je vse, kar jih
zanima. Toda to ni razlaga.

^e se vrnemo k jabolku in o njem mislimo
popolnoma klasi~no, potem lahko jabolko le
opazujemo in merimo, kje se ob dolo~enih
~asih nahaja itd., in ~e nam kon~no uspe
narediti uspe{no teorijo, lahko vsa ta opa`a-
nja med seboj pove`emo.

D. B.: Mislim, da je to drugotnega pomena.
Vsekakor je za teorijo pomembneje, da podaja
koncepcijo tega, kar se dejansko dogaja.

Daje nam enostavno miselno podobo o
tem, kar se dogaja, namre~ da jabolko pada
po zvezni trajektoriji na tla. Toda ali ni ta
podoba le iluzija?

D. B.: Kaj potem pomenijo ra~uni?

Ra~uni so model, ki nam omogo~a, da ta
opazovanja pove`emo skupaj.

D. B.: Zakaj jih `elite povezati?

Ker se mi zdi, da je fizika sposobna opa-
zovati svet.

D.B.: Zakaj je sposobna opazovati? Menim,
da je to ideja, ki se je pojavila pred ve~ sto-
letji. Ljudje se je oklepajo, ker so se je nau~ili
od svojih u~iteljev. Toda zakaj pravite tako?

Ker je to poklic eksperimentalnih fizikov,
da merijo svet.

D. B.: Toda fizika se ni za~ela zgolj s pos-
kusi, za~ela se je, ko so si ljudje za~eli posta-
vljati vpra{anja. In tudi nobenih poskusov ne
bi bilo, ko bi ne bilo ustreznih vpra{anj. Ljudje
so se zanimali za svet iz mnogo {ir{ih razlogov.

Tu se je smiselno spomniti na Popprovo
idejo o tem, kaj obravnavati kot znanstveno.
Trdi, da moramo biti sposobni pokazati, da je
teorijo mogo~e falsificirati. To pa je odvisno
od sposobnosti, da pridemo do tak{nih opazo-
vanj, ki nasprotujejo teoriji.

D. B.: To je Popprova ideja. Jaz pa se
sku{am vpra{ati, zakaj naj bi ga jemali kot
avtoriteto. Obstaja vse polno idej, ki so jih
ljudje imeli, in Popper je predlagal idejo, ki
ima svojo odliko, toda ni nujno, da je absolut-
no resni~na. ^e nekdo pravi, da je Popper
podal zadnjo besedo o tem, kaj je znanost,
zakaj bi mu moral verjeti?

Naj sklenem. Torej je to, kar po~nemo v
odsotnosti kakr{negakoli poskusa, le razprav-
ljanje o razli~nih filozofskih stali{~ih?

D. B.: Izvorno je filozofija pomenila
ljubezen do modrosti, danes pa postaja vrsta
tehnike. Mislim tudi, da na{a moderna doba
pada v reduciranje vsega na tehnike in da
umika pomembnost celovitosti. Ljudje so
postopno zapadli temu po~etju in pravijo, da
je vse, kar ne sodi v razli~ne tehnike, enos-
tavno brez pomena. Morate priznati, da se je

Paul C. W. Davies

30 F I Z I K A D U H A



to razvilo zgodovinsko in da tega ni mogo~e
obravnavati kot absolutno resnico.

^eprav sediva tukaj in razpravljava o tem,
kaj naj bi se imenovalo filozofija (ogromno je
bilo `e re~enega o konceptualnih temeljih
kvantne mehanike, ki se mi zdijo bolj filozofi-
ja), torej predvidevate dobo v prihodnosti (ne
vemo kdaj), ko bodo izvedeni pravi poskusi,
ki bodo pokazali {ibkost in nezadostnost
dana{nje interpretacije kvantne mehanike.

D. B.: Da, toda mislim, da se poljubni
temeljni poskusi porajajo na podlagi filozofskih
vpra{anj. ^e se vrnemo v zgodovino, v ~as
antike, je bila znanost v glavnem spekulativna.
Ljudje so znanstveno metodo {ele kasneje do-
polnili s poskusi. Sedaj pa ubiramo druga~no
pot in pravimo, da so poskusi skoraj edina
“znanstvena stvar” v znanosti. Tako smo prav-
zaprav za{li v nasprotno skrajnost. Znanost
seveda nujno vklju~uje oboje: vpogled v ideje,
ki ima celo prednost pred poskusom, in pos-
kus. ^e odmislite filozofijo, odmislite tudi
vpogled v ideje. Edini sprejet in razpolo`ljiv
vpogled je dandanes skozi matematiko, ki je
edino podro~je, kjer si ljudje dopu{~ajo svobo-
do. Z matematiko se lahko brez poskusov
igrajo kolikor `elijo. Pred nekaj ~asa sem v
New York Timesu opazil ~lanek o tem, da so
formulirali supergravitacijo, ki je zelo obetavna,
a da ne bo mogo~e re~i ni~esar dolo~enega {e
nadaljnjih 20 let. Torej se nih~e ne prito`uje,
dokler gre za matematiko. Ljudje mislijo, da je
matematika resnica, vse drugo pa ne.

Res je, da je matemati~na eleganca krite-
rij, ki ga ljudje uporabljajo za podpiranje
teorije na tistih mestih, kjer manjkajo poskusi.

D. B.: Vendar ~e dovoljujete matemati~no
eleganco, zakaj ne bi {e elegance razumnosti?
Vsak fizik ima vsaj nekaj filozofije, toda trenut-
no sprejeta filozofija je izjemno neelegantna,
celo surova.

@al mi je, da se spet vra~am nazaj, toda
ali verjamete, da bo v prihodnosti mogo~e
narediti tak{ne poskuse, ki bodo lo~ili med
temi razli~nimi interpretacijami?

D. B.: Da, toda ne, ~e ne bomo resno
pretehtali teh idej v odsotnosti poskusov.

Ta hip nimate v mislih nobenega poskusa,
ki bi ga v ta namen lahko predlagali?

D. B.: Ne, pa~ pa `elim povedati, da ~e bi
vsi zavzeli tak{no stali{~e, reko~: “ni~esar in
nikogar ne bomo poslu{ali, dokler nam ne
predlo`i ustreznih poskusov”, potem nih~e
nikoli ne bi predlagal ~esa zares novega.

Prevedel in priredil Franci Merzel

Prevedeno po P. C. W. Davies in J. R. Brown:
The Ghost in the Atom. Cambridge University
Press, 1986, str. 119-143.

1 Miselni poskus Einsteina, Rosena in
Podolskega, s katerim so `eleli pokazati na
nezadostnost kvantne mehanike.

2 Glej opombe pri pogovoru z Basilom Hiley-
jem v tej {tevilki.

3 Enfolded – zavit, zaobse`en, impliciten,
vklju~en. Besedo “enfolded” poslej prevajam
kot zaobse`en (-a, -o), pri ~emer se njen
pomen vselej nana{a na nekaj nerazvidnega
in prikritega, ki se komplementarno oblikuje s
kr~enjem eksplicitnega na implicitno.

4 Unfold – razgrniti, razviti, odpreti, razkriti.

5 Poskus, izveden leta 1982, ki je potrdil
Bellovo neena~bo.

Duh v atomu

F I Z I K A D U H A 31





^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 33-49 33

O Bohmovi ontolo{ki

interpretaciji kvantne

fizike in navezavi na

vpra{anje du{evnih

procesov

Pogovor z dr. Basilom J. Hileyjem

Pogovarjal se je Mitja Peru{

Dr. Hiley je bil rojen v Burmi. Otro{tvo je pre`ivel v Indiji, kjer je njegov o~e slu`boval v britanski

kolonialni vojski. Doktoriral je s podro~ja fizike spinskih sistemov. Ukvarja se predvsem z osnovami

kvantne fizike in s fiziko trdne snovi ter polimeri. Predava splo{no teorijo relativnosti na londonskem

Birkbeck Collegeu.

Prof. Davida Bohma, svojega dolgoletnega sodelavca in znanega kvantnega fizika ter misleca, je

spoznal na nekem znanstveno-filozofskem kolokviju. To ga je motiviralo, da se je potrudil dobiti

slu`bo na Birkbeck Collegeu in tako postati Bohmov kolega.

Njuno sodelovanje je bilo odtlej zaznamovano s {tevilnimi diskusijami o poglabljanju konceptualnih

izhodi{~ kvantne teorije in o njenem podtemeljevanju, vklju~no z navezavo na du{evne procese.

Postavila sta Bohm-Hileyjevo ontolo{ko interpretacijo kvantne fizike.

Dr. Hiley je z Bohmom soavtor knjige Nedeljeni univerzum; ontolo{ka interpretacija kvantne teorije,

katere pregled je podan tudi v tej {tevilki ^asopisa za kritiko znanosti. Z D. Peatom je uredil knjigo

Kvantne implikacije; eseji v po~astitev Davida Bohma. Je tudi avtor {tevilnih strokovnih ~lankov. Sicer

je vnet predavatelj in odprt za ideje z drugih podro~ij, denimo filozofskih, kar je pri naravoslovnih

znanstvenikih `al redka vrlina.

Pogovor je nastal ob gostovanju dr. Haileyja na mednarodnem simpoziju avgusta 1994 v Mariboru.

Pred zapisom pogovora {e nekaj opozoril.

Ko Hiley govori v prvi osebi mno`ine, misli sebe in Davida Bohma ter (morebiti tudi) druge zago-

vornike ontolo{ke interpretacije.

V besedilu se pogosto pojavljajo strokovni izrazi “lastno stanje”, sinonim “lastni vektor” ali kvantna

ina~ica “lastna valovna funkcija” ter izraz “kolaps valovne funkcije”. Lastno stanje je posebno fizi-

kalno stanje, ki karakterizira sistem. Navadno je bolj stabilno in igra odlo~ilnej{o vlogo v sistemu.

Valovna funkcija (psi) v kvantni mehaniki (KM) opisuje kvantni sistem. “Kolaps valovne funkcije” je



1 Kvantna mehanika (KM) ima napovedno
mo~ in ni v nasprotju s poskusi, vendar obstaja
veliko te`av z njenimi osnovami. Kako vidite
to stanje?

Basil J. Hiley: KM omogo~a izra~un pravilnih
verjetnosti za dano eksperimentalno situacijo,
vendar mislim, da potrebujemo od znanosti ve~
kot le napovedi. Na tem podro~ju so te`ave s
KM. Nisem edini, ki to verjame. Murray-Gell
Mann je rekel, da vsi vemo, kako ra~unati, kako
uporabljati KM, vendar nih~e med nami v res-
nici ne razume, kaj ti~i za kvantnim formaliz-
mom, kaj nam pravi o naravi.

Na to pa je treba na neki na~in odgovoriti.

2 V zadnjih letih je pri{lo do o`ivitve idej
profesorja Bohma in vas, kajne? Primeri so
Hollandova knjiga in mnoge druge, va{a knji-
ga Nedeljeni univerzum, mnogi ~lanki, npr. v
New Scientistu (27. feb. 1993), Scientific Ame-
ricanu (maj 1994) idr. Kje so vzroki za to?

B. J. H.: Najprej, mislim, da so k temu
prispevala kolektivna dela, narejena na osnovi
te alternativne interpretacije KM, ki se imenuje
de Broglie-Bohmova interpretacija, ali kot bi jo
jaz imenoval, ontolo{ka interpretacija. Obstaja
velika nelagodnost zaradi kvantne fizike v
splo{nem. Nekateri poskusi dosegajo raven, ko
lahko opazujemo vedenje posameznih kvantov
ali posameznih delcev ipd. Drugi~, narejeno je
bilo temeljito preverjanje Bellove neena~be1 in
izvedeni so bili mnogi poskusi, ki so izhajali
iz tega. Ti so pokazali, da ima KM nekatere
nelokalne zna~ilnosti. To je vzbudilo veliko
zanimanja. Imamo tudi krizo pri poskusih, da
bi kvantizirali gravitacijo. Tukaj je nekaj funda-
mentalnih problemov in tako smo bolj ali
manj prisiljeni priznati, da ne razumemo KM
povsem. Morebiti je KM omejena in zato ne
moremo zdru`iti gravitacije s KM. V splo{ni

teoriji relativnosti imamo npr. te`ko razlo`ljivo
vpra{anje ~asa. Torej moramo znova predelati
osnove. Mislim, da so knjige Petra Hollanda
ter Davida Bohma in mene predlagale alterna-
tivo, ki morda ka`e novo pot naprej.

3 Elektron zapada zveznim transformacijam
med svojo valovno in del~no naravo. Kako vi
razlagate to dvojnost, poslu`ujo~ se svojih poj-
mov implikatnega in eksplikatnega reda?

B. J. H.: Koncept zveznih transformacij med
valovno in del~no naravo dojemam kot zelo
zmedeno. Nih~e pravzaprav ne opazuje valov-
nih lastnosti. Kar opazujemo, so statisti~ne po-
razdelitve posameznih kvantnih dogodkov. Ko
jih nekdo analizira, je videti, kot da bi jih lahko
razlo`ili z valovnimi zna~ilnostmi. Vendar prav-
zaprav nikoli nismo videli valovne narave kvant-
nega. Rezultati poskusov so diskretni dogodki,
ki jih lahko razlo`imo, ~e predpostavimo valov-
no kakovost. Zvezni prehod med valovi in
delcem postane zabrisan in ni jasen, gladek.

De Broglie-Bohmova interpretacija je edina
interpretacija KM, ki prina{a ontologijo. ^e
pogledamo stali{~a Nielsa Bohra in posebej
ljudi, ki so analizirali Bohra, dobimo vtis, da
nam je Bohr dal najbolj konsistentno interpre-
tacijo KM, vendar je epistemolo{ka interpreta-
cija. Ta izhaja, kot se zatrjuje, iz problema
lo~itve opazovanega od opazovalnega aparata.
John Wheeler mi je pisal, da ontolo{ka inter-
pretacija KM ni mo`na, vendar smo mi poka-
zali, da je mo`na. Zdi se, da je treba tukaj
preiti od mehanicizma k neki vrsti organizma
ali organicizma. V tem kontekstu lahko {e
naprej obdr`ite delce z valovi, ki delujejo na
delce. Val ima zdaj novo kvaliteto; je kot
informacijsko polje. Vendar je v teoriji relativ-
nosti tudi to stali{~e te`ko zagovarjati. Nismo
prepri~ani, ali obstaja stalna struktura elektro-
nov in ali vedno sledijo zveznim traektorijam

Mitja Peru{

34 F I Z I K A D U H A

prehod iz kvantnega stanja, ki je superpozicija (nekak{na “me{anica” ali matemati~no linearna

kombinacija) lastnih valovnih funkcij, v ~isto kvantno stanje, ki je opisano z eno samo lastno

funkcijo. To pretvorbo spro`imo, ko delamo meritev na kvantnem sistemu in ga s tem neizbe`no

zmotimo ter predruga~imo. V bistvu eksperimentator soodlo~a o tem, v katero lastno valovno

funkcijo bo “kolapsiralo” stanje sistema, in s tem tudi sodolo~a rezultat merjenja. Odprta

vpra{anja globljega pomena “kolapsa” ali “redukcije valovne funkcije” so obravnavana

v intervjuju. Drugi strokovni izrazi so sproti opisani v o{tevil~enih opombah.



(gibalnim potem). Morda je vpleteno kaj glo-
bljega. Pristop z valovno funkcijo je bil obdr-
`an, ker je bil sposoben priskrbeti nekak{no
ontologijo, vendar individualnosti ne bi bilo
mogo~e vklju~iti v kartezijansko kategorijo. V
tem je protislovje. Zato sva David Bohm in jaz
postavila vpra{anje alternativnih kategorij za
KM. V tem kontekstu je Bohm imel idejo im-
plikatnega in eksplikatnega reda. Potlej delec
pojmujemo kot serijo razvijanj (unfoldements,
op. prev.) iz globlje strukture, ki jo imenujemo
hologibanje (holomovement, op. prev.).

4 Po va{i interpretaciji ima delec hkrati
dobro definirano pozicijo in gibalno koli~ino,
ki pa sta nam nedolo~ljivi. V kak{nem smislu
bi lahko ta trditev bila negacija Heisenbergo-
vega na~ela nedolo~enosti?

B. J. H.: Nekateri gotovo razumejo to trditev
kot zanikanje na~ela nedolo~enosti. In se zelo
spra{ujejo ob tem. V nerelativisti~ni fiziki pred-
postavljamo obstoj delcev in da imajo pozicije
in gibalne koli~ine, ki pa so nam neznane. Da
bi dolo~ili njihove pozicije in gibalne koli~ine,
moramo postaviti na pre`o dele merilnega apa-
rata. Imamo curek vstopajo~ih delcev in mora-
mo dolo~iti pozicijo enega. En na~in, da to iz-
vedemo, je, da postavimo steno z re`o (luknji-
co) pred curek. Potem pride do nenadzorljivega
prenosa gibalne koli~ine med re`o in delcem,
ki prileti skozi re`o, tako da gibalna koli~ina
pred meritvijo ni enaka gibalni koli~ini po me-
ritvi. Zares moramo sodelovati pri procesu me-
rjenja in neizbe`no preoblikujemo proces, ki
ga preiskujemo. Mi in na{e merilne naprave
igrajo dejavno vlogo v kvantnih procesih. Skozi
to dejstvo prihaja na~elo nedolo~enosti nazaj v
ontolo{ko interpretacijo. Torej, ne gre za nega-
cijo na~ela nedolo~enosti, temve~ za razlago,
kako do na~ela nedolo~enosti pride.

4b Moramo torej lo~evati epistemolo{ki vidik
na~ela nedolo~enosti in njegov ontolo{ki vidik?

B. J. H.: Da. Sam pravzaprav gledam na to
na dveh ravneh: Imamo raven dejanskih entitet.
John Bell jih je imenoval “beables” (dobesedni
prevod bi bil nekako: “bitki” ali “bitnosti”, op.
prev.). Te tvorijo raven, na kateri re~emo, da
so stvari tak{ne, kot dejansko SO. Potem ima-
mo drugo raven, ki jo imenujemo raven opaz-

ljivk – epistemolo{ka raven. Ni`ja tej ravni je
ontolo{ka raven. Torej ne trdimo, da je obi-
~ajna interpretacija KM napa~na. Obi~ajna
interpretacija KM je omejena na raven opaz-
ljivk (nekih opazovanih koli~in) in dodaja, da
ni ni~esar ni`je od njih. Mi pa pravimo, da
lahko razlo`imo pojave z globljo ni`jele`e~o
ontologijo. (Lahko bi rekli realnostjo, vendar je
treba biti zelo pazljiv pri uporabi te besede!)

5 Kaj so tako imenovane “skrite spremen-
ljivke” in kak{no vlogo imajo? Bi podali pri-
mere? Med na{o diskusijo v Londonu ste
dejali, da ne marate pojma “skrite spremen-
ljivke”. Kak{en drug pojem predlagate?

B. J. H.: Res se po~utim zelo nelagodno
ob pojmu “skrite spremenljivke”, iz dveh razlo-
gov. Prvi~, pojem je skoval, mislim, von Neu-
mann v svoji knjigi Matemati~ne osnove kvant-
ne mehanike. Zgradil je dokaz, ki pravi, da ~e
bi obstajali dodatni parametri (~e bi bila ni`je-
le`e~a ontologija), tedaj KM ne bi bilo mogo~e
izpeljati z njihovo pomo~jo. Ne bi dobili uje-
manja s poskusi, ~e bi vpeljali te parametre.
Postali so znani kot “skrite spremenljivke” in
ta pojem je samodejno povezan z von Neu-
mannovim izrekom. Danes vemo, da je von
Neumannov izrek napa~en; ne zato, ker je
karkoli v dokazu napa~no, temve~ zaradi
predpostavk, ki jih je postavil. Govoril je le o
zelo omejeni vrsti dodatnih parametrov. Drugi~,
v ontolo{ki interpretaciji ni nobenih dodatnih
parametrov, imamo le pozicijo in gibalno
koli~ino. Zato, ~e uporabljamo pojem “skrite
spremenljivke”, bi kdo mislil, da obstaja neka
dodatna struktura, ki jo je treba upo{tevati. Pa
je ni. Vzrok, zakaj jih je David Bohm v svojem
~lanku imenoval “skrite”, je v tem, da so skrite
v smislu hkratne nedolo~ljivosti pozicije in
gibalne koli~ine za nas. Namre~, ne moremo
jih opazovati skupaj.

Da bi jih opazovali, moramo spremeniti
stanje, sodelovati.

Raje uporabljam bolj nevtralno besedo
“beables” (“bitnosti”), ki jo je skoval John S.
Bell. Tukaj imamo nov polo`aj. Prihaja od
ontologije, ki deluje. Ne dodaja nobenih novih
parametrov. Torej, ~e le imenujemo pozicijo,
gibalno koli~ino, vrtilno koli~ino “bitnosti”,
tedaj ne potrebujemo nobenih eksoti~nih
novih vrst parametrov.

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 35



5b Ali bi potemtakem razlo`ili, kaj so “bit-
nosti” (“beables”)?

B. J. H.: “Bitnosti” so zgolj tiste lastnosti, ki
jih delec dejansko ima neodvisno od na{ih
meritev.

5c Torej, vklju~no s pozicijo in gibalno
koli~ino, vendar brez opazovalca. To bi bila
intrinzi~na (prava, dejanska, apriorna) gibalna
koli~ina?

B. J. H.: Da, nekaj intrinzi~nega v delcu, ki
lahko ima te lastnosti – to je “bitje” (being,
op. prev.). Od tod prihaja beseda – iz “biti”
(to be, op. prev.). To je, kar je. Kar vidimo, so
pojavi, in razlo`iti moramo te pojave na osnovi
tega, kar je. Zato se intrinzi~ne lastnosti, ki jih
pripisujemo delcem, imenujejo “bitnosti”.

5d Torej so bitnosti neke zna~ilnosti na tej
ontolo{ki ravni, ne epistemolo{ki.

B. J. H.: Da, to~no. To so spremenljivke, ki
jih potrebujemo, da naredimo ontologijo kot
koherentno celoto.

5e Ali se pripisujejo delcem ali poljem?

B. J. H.: Obojim.

6 Pravite, da so “skrite spremenljivke” ali
recimo raje “bitnosti” nelokalne? Kaj to
pomeni?

B. J. H.: Vzemimo preprost primer, ko
imamo dva delca. Tedaj imamo za bitnosti
poziciji in gibalni koli~ini obeh delcev. To so
parametri, povezani z lokalnim delcem. Vendar
ni mogo~e razlo`iti rezultatov poskusov brez
vpeljave zveze ali neke vrste interakcije med
dvema delcema. ^e je KM strogo pravilna,
potem je ta zveza takoj{na. V ontolo{ki inter-
pretaciji gre na tej ravni za takoj{no zvezo na
daljavo. To je nelokalna narava. Torej ne gre
za to, da so parametri nelokalni. Gre za sklo-
pitev2 med njimi. Ta je takoj{na in zato nelo-
kalna. Torej imamo nelokalne teorije “skritih
spremenljivk”.

6b Pri tem mi ni jasno naslednje: Pravite,
da so “skrite spremenljivke” brez interakcijskih

zakasnitev nelokalno povezane. To zveni, da
so same lahko tudi lokalne.

B. J. H.: Da, to je zelo zanimivo vpra{anje.
V Bohmovi ontolo{ki interpretaciji vzamemo
predpostavko, da so delci sredi{~a aktivnosti v
hologibanju in da so ta sredi{~a aktivnosti na
razli~nih pozicijah v prostoru.

V ontolo{ki interpretaciji imamo delec in
valovanje. Valovanje ni nekaj, kar bi bilo neod-
visno od delca. To sta le dva vidika istega
procesa. Torej imate prav, ko spra{ujete, ali ju
je res mogo~e lo~evati. Vzrok, zakaj gremo k
implikatnemu redu3, je v tem, da gledano stro-
go na ontolo{ki ravni ne moreta biti lo~ena,
na vi{ji ravni pa ju lahko vidimo lo~eno.
Torej, kot da sta skupaj, pa vendar nekako
prostorsko lo~ena. Zelo te`ko je najti besede,
ki bi to opisale na tem nivoju, razen ~e gremo
globlje v implikatni red. Morda so kategorije,
ki jih {e vedno uporabljamo, neustrezne...

7 Dejali ste tudi, da nimate radi pojma
“subkvantni medij”. Razumem, da je delitev
na ni`je in vi{je ravni umetna, vendar potre-
bujemo neke koncepte zavoljo analize. Kako
bi vi re{ili to te`avo?

B. J. H.: “Subkvantni medij” je bil na~in
govora Louisa de Broglia in Jeana-Pierra Vigiera
(ta misli, da je ta medij dejansko realnost).
Tukaj se spominjam zgodnjih razprav o vlogi
etra pri elektromagnetnih pojavih4. Sklep je
bil, da ne potrebujemo etra – vakuum zado-
stuje. Dejansko je Einstein rekel, da nismo na-
meravali razlo`iti etra z mehanskimi lastnostmi
snovi. Sedaj pa ljudje, pozabljajo~ Einsteinove
opombe, `elijo vpeljati mehanisti~ni subkvantni
medij; radi bi obdr`ali kartezijanske kategorije,
kar pa je napa~na smer.

V kvantni teoriji polja imamo koncept
vakuuma. Navadno bi ljudje dejali: Vakuum
pomeni, da ni ni~esar tam. Potem pa najdete
pojme kot “neistovetna vakuumska stanja”,
vakuum fluktuira itd. Kaj pomeni imeti neisto-
vetni ni~? Ali je ni~ ali pa je nekaj. Tako pride
ideja, da vakuum pravzaprav ni prazen. Morda
je “poln”. To poznamo kot polarizacije vaku-
uma, kjer se ustvarjajo virtualni pari pozitron-
elektron iz vakuuma.

Ka`e, da vakuumsko stanje ni prazno,
temve~ je medij neke vrste. Einstein je rekel:

Mitja Peru{

36 F I Z I K A D U H A



“Nisem izganjal ’kvantnega etra’, marve~
odklanjam, da bi imel mehanske lastnosti.”
^e odstranimo mehansko naravo, potem ne
vidim {kode v ponovni vpeljavi pojma sub-
kvantnega medija. Zares verjamem, da je neki
globlji ni`jele`e~i proces, ki ga nismo {e za~eli
razumevati.

7b Ta ni`jele`e~i proces imenujete hologibanje?

B. J. H.: Da, to bi se lahko razumelo kot
subkvantni medij, ~e ho~ete. Jaz le ne maram
besede “medij” zaradi njenega mehanisti~nega
prizvoka. Obstaja nekaj, vendar se odvija tako
hitro, da ne moremo diskriminirati, ne moremo
{e pobrati ven nobenih detajlnih oblik. Te in-
variance (stalnice) se razkrajajo dale~ prehitro,
da bi jih na{e merilne naprave ulovile. To hitro
aktivnost imenujemo hologibanje.

8 V svoji interpretaciji vzamete procese (ne
kakih elementarnih delcev) za osnovne. Vendar
bi nekateri ljudje dejali, da so procesi sestav-
ljeni neelementarni pojavi, ki izhajajo iz ne-
ravnovesja med osnovnej{imi elementi, kajne?

B. J. H.: Da, ampak to pomeni potem iti
nazaj k redukcionisti~ni filozofiji. Mislim, da
nam nelokalnost v KM pravi, da moramo opu-
stiti redukcionizem. Ideja holisti~nega pristopa
ne prihaja le iz ontolo{ke interpretacije Davida
Bohma. ^e pazljivo berete Nielsa Bohra, potem
najdete pojme kot “celovitost eksperimentalnih
pogojev”, “celovitost pojavov”, kar implicira, da
ne morete analizirati stvari. Niels Bohr je imel
prav pri tej to~ki. Ta holisti~na narava je v on-
tolo{ki interpretaciji razvidna skozi nelokalnost.

V kvantnih procesih je celovitost, ki je ne
moremo razlo`iti. Zdi se, da je protislovje, da
so delci skupaj in hkrati narazen v prostoru.
Torej, ~e imamo stanje, ki zahteva neko vrsto
holisti~nega opisa, tedaj moramo za~eti z neko
vrsto osnovnih elementov, ki jih ne moremo
deliti naprej. Namre~, ~e jih bomo delili naprej,
reko~, procesi so sestavljeni iz podprocessov,
ki so nadalje sestavljeni iz podpodprocesov
itd., potem gremo spet po redukcionisti~ni
poti. Ni mogo~e analizirati osnovnih procesov
s ~imerkoli globljim, ne da bi jih radikalno
spremenili. Zato je Niels Bohr rekel, da ni
ostre lo~itve med opazovalcem ali opazovalno
napravo in opazovanim. ^e ho~emo interagirati

z njim, da bi dobili ve~ informacij o njem,
spremenimo vse eksperimentalne okoli{~ine in
zato spremenimo pojav sam. Torej moramo
nehati s poskusi redukcionisti~ne razlage
kvantnih procesov.

8b Tukaj me moti, da poudarjate holisti~-
no naravo hologibanja, hkrati pa je hologiba-
nje pojem, ki nadome{~a vakuum. Zdi se, da
kar je bilo prej popolnoma prazno, je sedaj
napolnjeno z ne~im. Ali smo mi odgovorni za
to – za zlom simetrije vakuuma – pri merjenju,
pa tudi konceptualno?

B. J. H.: To je zelo globoko vpra{anje: ~e
smo v holisti~ni naravi, ali lahko imamo delne
vidike, kako razstavimo to celoto v stanje, kjer
lahko sploh govorimo o njej. Da bi obrav-
navali to v okviru pojma implikatnega reda, je
David Bohm vpeljal idejo eksplikatnega reda.
Znotraj implikatnega reda je vselej mogo~e
najti posebne vrste eksplikatnih redov, ki
odra`ajo razne vidike hologibanja. Tedaj ni
ve~ mogo~e odraziti “vsega”.

Opazovalec postane en “pol” in proces
drugi “pol”, vendar je to le pribli`ek; v resnici
sta {e vedno dela istega celovitega procesa.

9 Kaj je vloga algeber pri matemati~nem
formaliziranju pojma implikatni red?

B. J. H.: Kot teoreti~ni fizik se po~utim
zelo nesre~no ob splo{nih konceptih, razen ~e
najdem kake matemati~ne strukture, s pomo~jo
katerih lahko obdelujem te koncepte. Ko smo
raziskovali, kako najti matematiko za zvezo
implikatni-eksplikatni red, sem bil pred mnogi-
mi leti opozorjen na Hamiltonov ~lanek z
naslovom “Algebra kot ~isti ~as”. Med branjem
tega ~lanka se mi je zdelo, da so algebrajski
elementi tisti, s katerimi lahko opi{emo pro-
cese. Grassman je imel podoben pristop. Rekel
je: matematika se ti~e misli. V matemati~ni
strukturi lahko nosimo obliko misli, ne njene
vsebine. Ko govorimo o mislih, govorimo o
postajanju (becoming, op. prev.), ne o bitju
(being, op. prev.). Kako nastane nova misel:
ali je neodvisna od prej{nje misli ali vsebuje
sled prej{nje misli? Ali ima stara misel poten-
cialnost nove misli? Ta proces med staro in
novo mislijo je zvezen in ne morete delati
poddelitve. Grassman je za~el razvijati mate-

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 37



matiko, ki uporablja dvoto~kovne entitete. Te
raziskave so kon~no vodile v to, kar sedaj
imenujemo Grassmanove algebre. V Cliffordovih
rokah je algebra postala povezana z aktivnimi
gibanji – rotacije, translacije in tako naprej.
Algebra ujema bistvo gibanja in, ko gledamo
razli~ne vidike algebre, morebiti opisujemo
procese prej kot stvari, potujo~e v prostoru in
~asu. KM se lahko popolnoma postavi v alge-
brajsko obliko. To je Heisenbergov matri~ni
pristop. Zato se zanimam za algebre in izgleda
zelo obetavno.

10 Pravite, da valovna funkcija ni funkci-
ja stanja. Zakaj ne?

B. J. H.: Vse te`ave z interpretacijo KM izha-
jajo iz odnosa, ki ga imajo ljudje do valovne
funkcije. ^e jo smatramo kot stanje ne~esa, ima-
mo vse paradokse – paradoks “Schroedingerjeve
ma~ke”5, kolaps valovne funkcije itd. ^e pogle-
dam ontolo{ko, bi rekel, da je psi res nekaj, kar
lahko pripi{emo objektu, ki ga opazujemo. Ne
opi{e pa objekta popolnoma – ni najpopolnej{i
opis stanja, kolikor ga lahko najdemo.

Presenetilo me je, da Niels Bohr v nobe-
nem od svojih del nikoli ne omenja problema
merjenja. ^e jih pazljivo berete, ugotovite, da
pravi, da psi ni funkcija stanja, je le del algo-
ritma, iz katerega lahko izra~unate verjetnosti
izidov danih poskusov. Zdaj vidite, zakaj ni
hotel povezati valovne funkcije s stanjem sis-
tema. Zato, ker je dejal, da ni mogo~e lo~iti
opazovanega sistema od opazovalca. Kaj pome-
ni pripisati oznako ne~emu, ~esar ne morete
deliti od drugega? ^e tedaj re~ete, da je to le
del algoritma, tedaj problema kolapsa ni, ker
ni funkcije stanja.

Zato sem prejle rekel, da ima Niels Bohr
najbolj konsistentno interpretacijo KM. Vendar
so z Bohrom problemi, ko predpostavi, da
klasi~ni svet obstaja. V modernih kozmolo{kih
teorijah, po katerih je bil svet ustvarjen v kvant-
nem dogodku, ni klasi~nega sveta. Zato je po-
trebno ponovno preverjanje, kaj KM zares
pomeni.

V ontolo{ki interpretaciji Davida Bohma
ima psi drugi pomen. Smatra se, da je realno
polje ali dve sklopljeni realni polji. V tem pri-
meru vsi kvantni paradoksi izginejo! Ne dobi-
mo t.i. problema merjenja, ne dobimo “para-
doksa Schroedingerjeve ma~ke” itd. Vsaka od

teh treh interpretacij ima svoj nabor problemov.
Katera je pravilna? Ali je vsaj ena med njimi
pravilna? Vse tri so na neki na~in neustrezne
in morali jih bomo prese~i. Nismo {e na{li
pravih kategorij, v katerih bi razumeli kvantne
pojave, in zato moramo iskati nove. En pred-
log je implikatni red.

11 Kaj je delec po va{em mnenju?

B. J. H.: Na kateri ravni?

11b Bi primerjali ontolo{ko in epistemo-
lo{ko raven, s poudarkom na ontolo{ki, ker je
epistemolo{ka bolje poznana?

B. J. H.: V Bohmovi ontolo{ki interpretaciji,
ki je bila dobro dodelana, je predpostavljeno,
da ima delec neko sredi{~e, neko jedro.
Obstaja torej neki lokalni center tega celostne-
ga procesa, ki ga opi{emo s poljem in delcem.

Uporabljajo~ implikatni red, bi si lahko
predstavljali delec kot neko zunanjo manifesta-
cijo nekega celovitega procesa razvijanja-zavi-
janja (unfolding-enfolding process, op. prev.).
Delci bi se pojavljali le kot “rahlo `uborenje
na povr{ini vode”. Mi vidimo le povr{ino.

Vi ste enkrat dejali, da vidimo le “vrh
ledene gore”. V resnici pa imamo ogromno
strukturo spodaj. To “`uborenje” predstavlja
delce v hologibanju. Ni bilo dalje analizirano.
Delci so nekak{ne kvazistabilne semiavtonomne
zna~ilnosti tega procesa v ozadju.

12 Kaj vam pomeni pojem “polje”? Kak{na
je zveza med poljem in delcem?

B. J. H.: Konvencionalni fizik bi rekel, da
se lahko iznebimo delcev – saj je vendar vse
grajeno s kvantnimi polji. Mene pa skrbi, da je
prav to povzro~ilo toliko te`av v splo{ni rela-
tivnosti, ko jo `elimo kvantizirati. Za opis polja
potrebujemo prostorsko-~asovno mnogoterost
in potrebujemo jo klasi~no. Splo{na relativnost
ka`e globoko zvezo z gravitacijskim poljem in
prostorsko-~asovno mnogoterostjo. ^e je gravi-
tacijsko polje kvantizirano, tedaj polje fluktuira,
zato tudi prostor-~as fluktuira. Kak{en je pomen
polja, ~e sama struktura, v katero postavimo
polje, fluktuira, se trga? Pojem polja izgine v
tem kontekstu. Zato tudi teorija polja ni dovolj
in moramo iti k procesom, ne k procesom v

Mitja Peru{

38 F I Z I K A D U H A



prostoru-~asu, temve~ k procesom, iz katerih
prostor-~as izhaja.

13 Ka`e, da je delec, denimo elektron,
zelo kompleksna struktura. V kak{nem smislu?
Notranje kot kompleksni sistem (ali “konfigu-
racija”) “skritih spremenljivk” ali “bitnosti”
(beables, op. prev.)? In zunanje kot element,
ki je vpleten v kompleksno kolektivno vedenje
polja kot celote, ter je tako sodolo~en s sistem-
skim okoljem?

B. J. H.: Ve~ina fizikov jemlje elektron kot
to~kasti delec. V poskusih, ki so bili narejeni,
da bi na{li polmer elektrona, predpostavijo, da
ima notranjo strukturo, ki jo opi{ejo z oblikov-
nim faktorjem (form factor, op. prev.). Naredijo
sipalni eksperiment in ugotovijo, kak{en je
oblikovni faktor. Ne najdejo nobene strukture.
Torej, ~e ima elektron polmer, je manj{i od
10e-15 cm. Naravni sklep je, da je to~kast.

Ampak zdi se zelo te`avno razumeti, kako
lahko to~ka procesira informacijo lastnega polja,
ki prihaja nazaj iz okolja. Zato v ontolo{ki
interpretaciji postuliramo, da bi lahko bila neka
struktura med 10e-15 cm in 10e-33 cm, ki je
Planckova dol`ina.

Ljudje sklepajo, da pri njej propade prostor-
~as (jaz mislim, da se to zgodi `e prej). Ve~
velikostnih redov je med dana{njimi eksperi-
mentalnimi omejitvami in Planckovo dol`ino,
torej je dovolj prostora za globljo prostorsko
strukturo. Vendar potem gremo v implikatni
red, kjer se elektron obravnava kot neka vrsta
se`emanja energije v skupek, ki se nato spet
raztaplja, se spet zbere skupaj in tako naprej.
To pa se ne dogaja v prostoru-~asu. Imamo
lahko strukturo v elektronu, ne da bi bila v
prostoru-~asu.

Vendar je vpra{anje, kaj ta struktura je,
prepu{~eno prihodnjim raziskavam.

13b V vpra{anju sem omenil {e drugo
mo`nost, da so lastnosti elektrona podane z
njegovo vlogo v celotnem sistemu...

B. J. H.: Mislim, da je to res. Delec je
veliko bolj kompleksna struktura, ki vklju~uje
tako okolje kot tudi sebe. Korelacija med
dvema vidikoma je tisto, kar je pomembno.

14 Kako vidite “bootstrap teorijo”?

B. J. H.: To je ideja Jeffreyja Chewa, ki je
na neki na~in povezana z zadnjim vpra{anjem,
da vsaka stvar determinira vsako drugo. ^e
imamo holisti~no situacijo in ekspliciramo del
le-te, tedaj drugi deli postanejo implicitni, ven-
dar potem lahko eksplicirate drug vidik... Je
nekak{no “bootstrapiranje” v tem6.

Chewova ideja je bila, da je vsak delec
sestavljen iz vseh drugih delcev. Ni osnovnih
delcev. To je v splo{nih pojmih ista ideja kot
na{a, v posami~nem pa je “bootstrap teorija”
fizike osnovnih delcev le postavila dvom, ali
sploh imamo nabor osnovnih delcev. To ni
ustrezno vpra{anje za implicitni red, ker ta se
v bistvu ti~e procesov. Invariance v tem procesu
so delci. Delci7 niso sestavljeni iz drugih del-
cev, ampak so invariantne oblike hologibanja.
Torej niso zgrajeni drug iz drugega, ampak so
vidiki tega splo{nega procesa. Je nekaj sorod-
nosti, pa tudi nekaj razlik z “bootstrap teorijo”.

15 Kvantni potencial je odvisen od kvant-
nega stanja celotnega sistema na na~in, ki ne
more biti definiran preprosto kot delci plus
interakcije med delci. Odvisen je od mnogo-
del~ne valovne funkcije (many-body wave-
function, op. prev.), ki se razvija v skladu s
Schroedingerjevo ena~bo. Kako je kvantni
potencial odvisen od celotnega mnogodel~nega
sistema?

B. J. H.: ^e predpostavimo subkvantni
medij (kljub te`avam, o katerih sva govorila
prej), potem lahko po{iljamo nelokalne inter-
akcije skozi subkvantni medij. Lahko re~emo,
da kadarkoli je kak{en delec ali skupina del-
cev na dolo~enem mestu v prostoru-~asu,
tedaj je neka motnja tega medija odgovorna za
koordiniranje gibanj delcev, ki so vklju~eni v
mnogodel~ni valovni funkciji. S trditvijo, da ne
moremo imeti vnaprej predpisane valovne
funkcije, pa menimo, da lahko imamo drug
nabor delcev z drugo neproduktno valovno
funkcijo v istem obmo~ju prostora-~asa kot
prvi nabor delcev, in vendar se nabora delcev
povsem razli~no vedeta. Ni mogo~e najti sub-
kvantnega medija, ki bi povzro~il u~inek, da
bi se oba nabora delcev vedla na razli~en
na~in. Na istem mestu v prostoru-~asu se v
resnici skupina delcev obna{a na povsem
razli~en na~in od drugih naborov delcev. Zato
ne moremo imeti polja, ki korelira delce, kot

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 39



predpisano funkcijo pozicije... Ker sta na istem
mestu, vendar se vedeta razli~no na teh mestih
v prostoru.

Kvantni potencial se izka`e za nelokalnega,
zato ker je valovna funkcija nelokalna. Valovna
funkcija je funkcija delcev na mestu ena, mestu
dve, mestu tri itd. ob istem ~asu. Kvantni
potencial se lahko izra~una iz tega, zato mora
tudi kvantni potencial biti na mestih ena, dve,
tri itd. ob istem ~asu! Ta konkretni opis ga
razkrije za nelokalnega, takoj{njega. V globlji
teoriji kvantni potencial izhaja kot pojav iz glob-
ljih ravni – implikatnega reda in hologibanja.

16 Trdite, da je kvantni potencial infor-
macijski potencial. Kak{na je razlika med silo
(ali interakcijo) in informacijo?

B. J. H.: V klasi~ni fiziki je amplituda polja,
ki povzro~a potencial, neposredno povezana z
jakostjo sile. ^e so med plavanjem v morju
valovi zelo majhni, ob~utimo zelo majhen
u~inek. ^e pa imajo valovi zelo velike ampli-
tude, ob~utimo zelo velik u~inek. Tako ampli-
tuda valov dolo~a, kaj se bo zgodilo. To je
klasi~no potiskanje in potegovanje.

Na drugi strani je sila, ki jo dobimo s
kvantnim potencialom, neodvisna od ampli-
tude polja. To pomeni, da imamo lahko zelo
veliko amplitudo in ob tem zelo majhno silo
ali pa zelo majhno amplitudo in zelo veliko
silo. Majhne amplitude so uporabljane v radij-
skih signalih, na primer avdiofrekvence nosijo
radijski valovi. Zelo majhne signale radijski spre-
jemnik potem oja~i in dobimo obi~ajni zvok. Z
radijskimi valovi prena{amo informacijo.

Predlagamo, da elektron obdeluje informa-
cijo na valu z ob~utljivostjo na stopnjo spre-
membe stopnje spremembe (drugi odvod)
amplitude. Tako ni potrebe po sili, ki bi
padala z inverznim kvadratom razdalje (kot
velja pri klasi~nih silah). To je lahko nosilec
nelokalnosti, saj zahteva le zelo majhne ampli-
tude za prenos teh signalov. Predlagamo, da je
polje, ki povzro~a kvantni potencial, informa-
cijsko polje. To ni informacijsko polje v tistem
smislu, v katerem je radijski signal informacija
za nas, temve~ moramo uvideti dejanski smisel
informacije. Informacija dobesedno pomeni
formirati od znotraj (in-formation, op. prev.).
Energija za zvo~nik prihaja iz baterije (tukaj {e
vedno lahko uporabljamo analogijo z radiom)

iz radia samega. V primeru elektrona ta ener-
gija prihaja iz elektrona samega tako, da spre-
meni gibanje in se odziva na informacijo v
signalu. Kot nosilca informacij raje uporabljamo
kvantni potencial kot klasi~ne potisne sile. Torej
ne gre le za razli~no silo, ampak za skrajno
razli~no kakovost sile. Poudariti je treba, da ta
informacija ni Shannonova, ki se uporablja pri
komunikacijah, temve~ je druge vrste.

16b Od kod elektron dobi energijo, da se
lahko odzove na to informacijo?

B. J. H.: Energija prihaja od znotraj, lahko
pa prihaja tudi iz vakuuma (hologibanja).

Pri stacionarnem stanju se energija ohranja
in pride do izmenjave energije med kineti~no
energijo, klasi~no potencialno energijo in
kvantno potencialno energijo – jemanje ene
vrste energije in vra~anje v drugi obliki. Vendar
vse to prihaja iz notranjosti elektrona samega.
V nekem smislu gre za samoorganizacijo. Elek-
tron organizira samega sebe zato, ker je polje,
ki je del elektrona, nelo~ljivo od elektrona
samega. Predlagamo torej, da je samoorganiza-
cija prisotna na zelo osnovni ravni.

17 Uvajate tudi drugi pojem – superpoten-
cial (ki ga uravnava Schroedingerjeva super-
valovna ena~ba), ki je v takoj{njem (nelokal-
nem) stiku z vsemi delci. Kaj to pomeni?

B. J. H.: Moramo naravno raz{iriti nerela-
tivisti~no KM v relativisti~no podro~je, sicer bi
imeli le delno razlago. Izziv je bil opisati
fotone na primer. Obstaja velika razlika med
na~inom, s katerim jih opisuje de Broglie, in
na~inom, s katerim jih opisuje Bohm. Midva z
Bohmom sva ugotovila, da obravnava fotonov
kot delcev z nerelativisti~no KM ne deluje.
Zato smo bili v primeru bozonov prisiljeni
preiti k teoriji polja. Izkazalo se je, da bi v
teoriji polja lahko uporabljali podobno vrsto
na~el, kot jih uporabljamo v teoriji delcev.

V teoriji delcev imamo polje in valovno funk-
cijo tega polja; tako imamo valovni funkcional.
Ta valovni funkcional je re{itev ena~be, ki je
podobna Schroedingerjevi. V nekem smislu je
foton stvar ne valovne funkcije polja, temve~
polja samega. Tako tukaj dobivamo dve ravni.
Diskretna manifestacija elektromagnetnega polja,
foton, izhaja iz klasi~nega polja, ki ga nadzoruje

Mitja Peru{

40 F I Z I K A D U H A



ali vodi superpolje. To superpolje zado{~a
Schroedingerjevi superena~bi in povzro~a super-
kvantni potencial. Tako kvantni potencial nad-
zoruje polje in fotoni so pravzaprav vidiki tega
polja. S tem imamo dvonivojski nadzor fotonov.

18 Vi bi se radi izognili posebni vlogi
opazovalca v kvantni teoriji. Zakaj? Kaj pred-
lagate za nadomestek?

B. J. H.: Vzrok, zakaj kdo misli, da opazo-
valec ne bi smel igrati take pomembne vloge,
kot so mu jo dale dolo~ene interpretacije KM,
je v kozmolo{kem problemu. Zdaj verjamemo,
da je vesolje nastalo v kvantnem dogodku. ^e
`elimo obravnavati evolucijo tega kvantnega
dogodka, moramo vedeti, da v tistem ~asu
zagotovo ni bilo opazovalcev. Ne moremo
uporabljati teorije, ki je odvisna od opazovanj.
Opazovalec ne sme priti v opis kvantnih pro-
cesov. KM je bila uvedena, da bi razlo`ila sta-
bilnost materije. ^e je kvantna teorija odvisna
od opazovanj, tedaj je struktura te mize odvis-
na od opazovalca. To je noro! Zemlja je bila
tukaj pred ljudmi, ki so jo opazovali!

Zatorej, zakaj imamo teorijo (ortodoksno
KM, op. M. P.), ki je tako odlo~ilno odvisna
od opazovalca?

Vpra{ali ste me, kaj predlagam namesto
tega. Kvantni prehodi naj bi bili nekaj, v ~emer
opazovalec ne bi igral nobene vloge. Ne bi
smelo biti nobene potrebe po opazovalcu. ^e
uporabljamo pojem informacije, imamo nove
kvalitete, ki jih imenujemo aktivna informacija,
pasivna informacija in neaktivna informacija.
Aktivna informacija deluje na delec v dolo~e-
nem ~asu; pasivna informacija ni dostopna
delcu v tem trenutku. Vendar bo v poskusu z
dvema re`ama informacija o tem, da je druga
re`a odprta, kon~no dosegla delec in bo delo-
vala nanj. Torej informacija postane aktivna v
kasnej{em ~asu. Neaktivna informacija, ki se
zaradi nekih ireverzibilnih procesov9 izgubi in
delec je ne dose`e nikoli ve~. S konceptom
neaktivne informacije lahko dejansko razlo`i-
mo meritev brez vklju~itve ~love{kega opazo-
valca. V prisotnosti merilne naprave je postala
informacija neaktivna in je delec ne more ve~
obdelovati. To je ekvivalentno “kolapsu valovne
funkcije” v obi~ajnem pristopu KM. Pri nas
valovna funkcija ni kolapsirala; informacija le
ni ve~ dostopna delcu.

18b Kdo odlo~a o tem, katera informacija
bo aktivna in katera neaktivna?

B. J. H.: Nih~e ne odlo~a. Da bi videli, kaj
se zgodi, moramo pogledati ena~be... Poglej-
mo paradoks “Schroedingerjeve ma~ke”: Foton
leti v zaboj, katerega stene ga z verjetnostjo
ena polovica prepustijo skozi ali ga s polovi~no
verjetnostjo ne prepustijo. ^e je prepu{~en
skozi steno, foton spro`i pi{tolo, ki ustreli
ma~ko. ^e obdelate kvantni potencial za
primer, ko je pi{tola streljala, morate obdelati
tudi pozicijo smodnika, spro`ilca itd. v strelni
poziciji. ^e uporabite isto pozicijo za nestrelni
primer, dobite rezultat ni~. Kvantni potencial
objektivno ne deluje zaradi makroskopskih
gibanj delcev, ki so vklju~ena v napravi. Tako
se izka`e, da je kvantni potencial enak ni~.
Torej, nih~e ne odlo~i. Je ni~ in v tem smislu
postane neaktiven. Torej sploh nobene ~love{-
ke intervencije ni.

Obstaja verjetnost povrniti vse z vrnitvijo
vseh pozicij vseh vpletenih delcev, vendar ~e
to naredimo, potrebujemo drugo napravo.
Zaradi drugega zakona termodinamike entropi-
ja nara{~a, zato ne moremo obrniti vsega.
Torej, ~e imamo ireverzibilen proces, informa-
cija postane neaktivna za vselej.

19 Obstaja ve~ odgovorov na vpra{anja
glede “kolapsa valovne funkcije”. Ali bi se
strinjali, da je to vpra{anje nivoja obravnave:
globalno ali holisti~no ni nobenega “kolapsa”,
lokalno ali “individualno” (po zlomu kvantne
celote na lo~ene dele – opazovalca in opazo-
vanega, na primer) pa imamo “kolaps”?

B. J. H.: Mislim, da sem v bistvu to obraz-
lo`il `e prej. Ni kolapsa, ker je informacija {e
vedno tam, le delcu ni dostopna. Torej, ~e
imate skupino delcev in izvedete merjenje na
nekaterih, tedaj merski proces razbije korela-
cijo, ki je implicitna v valovni funkciji, tako da
informacija teh delcev ne more biti sporo~ena
preostanku delcev. Informacija postane neak-
tivna in zlomi sistem na dva lo~ena dela.

20 Zdi se, da sta predlagana dva opisa. V
prvem je fizikalni sistem opisan s Schroedin-
gerjevo ena~bo in ga potem du{evnost (mind,
op. prev.) ali zavest “kolapsira”. “Kolaps” ni
opisan s Schroedingerjevo ena~bo. Na globalni

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 41



ravni pa je meritev plus du{evnost ali mi{ljen-
je ali zavest opisana s Schroedingerjevo ena~-
bo in tukaj nezvezni “kolaps” ni potreben. Ali
lahko ti dve ravni sobivata?

B. J. H.: To izhaja iz obravnave von Neu-
mannovega in Wignerjevega pristopa h KM. Z
vklju~itvijo kolapsa predpostavijo, da je valovna
funkcija najpopolnej{i opis stanja sistema. Von
Neumannov argument je bil, da najprej lahko
uporabimo Schroedingerjevo ena~bo za sistem,
nato uporabimo KM za merilni instrument plus
sistem, potem za oko plus merilno napravo
plus sistem, nato {e za opti~ni `ivec itd. in
tako nadaljujemo dalje in dalje v du{evnost.
Nato mora priznati, da kon~no obstaja stanje,
ki ga oseba zaznava. Torej je to v nekem
smislu dualisti~ni pristop. To, kar se zgodi v
du{evnosti, karkoli `e je, se zgodi izven fizike.
V tem pristopu bi von Neumann in Wigner
rekla, da ne morete analizirati dalje, morate
narediti rez. Ne morete analizirati du{evnosti.
To je nekaj povsem onstran na{ih izku{enj.

No, to pa se sedaj precej spreminja. Ljudje
`elijo razumeti du{evnost in zavest. Zato niso
zadovoljni s sedanjim stanjem KM, ker mislijo,
da mora biti du{evnost prav tako del kvantnih
ena~b... Ne mislim, da je KM konsistentna na
tej ravni.

21 Ali bi lahko rekli, da “vsi deli univerzu-
ma kolapsirajo valovno funkcijo vseh drugih
delov”? (Lahko uporabljamo besedo “kolaps” v
va{em smislu?)

B. J. H.: Strinjam se z vami, da je te`ava,
ko za~nemo s kvantno kozmologijo in je vse
povezano z vsem drugim. Razlo`iti moramo,
kako obstaja klasi~ni svet. ^e ho~emo razlo`iti
to, moramo obravnavati podcelote. Procesi v
teh podcelotah so odgovorni za “kolaps valov-
ne funkcije”. Tako v tem primeru vsak del
univerzuma v nekem smislu kolapsira valovno
funkcijo vsega drugega. V svoji knjigi sva
posku{ala pokazati, da je mo`no, da klasi~ni
svet izide iz kvantne celote, vendar me detajli
{e vedno skrbijo.

22 Ali bi primerjali “kolaps valovne
funkcije” in rekonstrukcijo tridimenzionalne
slike iz holograma10?

B. J. H.: V kak{nem smislu mislite?

22b Mislim, da je “kolaps valovne funkci-
je” analogen priklicu slike iz holograma. Ko
rekonstruiramo sliko iz holograma, po{ljemo
referen~ni `arek {e enkrat skozi hologram in
s tem dobimo iz njega ustrezno posamezno
sliko. Torej v obeh primerih gre za neko vrsto
prehoda iz implikatnega v eksplikatni red –
izmed mnogih mo`nih stanj dobimo eno.

B. J. H.: Pravzaprav me spra{ujete precej
bolj splo{neje: kako eksplikatni red izhaja iz
implikatnega reda. Ne mislim, da imam zado-
voljiv odgovor na tej ravni. Obstaja veliko raz-
li~nih eksplikatnih redov. Kako torej odlo~imo,
kateri morajo biti udejanjeni v dolo~enem
~asu? Zdi se, da to zahteva drug proces – pro-
ces eksplikacije. To pa je kon~no povezano z
drugim vpra{anjem, kako se pojavi klasi~ni
svet. Ker namre~ potem, ko se klasi~ni svet
za~ne pojavljati, lahko ta svet uporabljamo za
eksplikacijo razli~nih manifestacij hologibanja.

23 Penrose pravi, da gravitacija “kolapsira”
valovno funkcijo. Wigner in von Neumann
sta govorila, da zavest “kolapsira” valovno
funkcijo. Kako bi vi definirali supergravitacijo,
supersimetrijo, zavest, in kak{na je zveza ali
razlika med temi pojmi, vklju~no z vaku-
umom ali raje hologibanjem?

B. J. H.: Oh, to je res veliko vpra{anje, za
katerega bi lahko porabili ure diskutiranja. Dal
bom nekaj namigov. Razlo`il sem `e Wignerjevo
in von Neumannovo stali{~e; poglejmo {e Pen-
rosovo. Penrose ima zelo zanimivo idejo, ki
izkori{~a celo posebno zna~ilnost splo{ne teo-
rije relativnosti: energija ne more biti lokalizi-
rana. Meni, da je ta nelokalna zna~ilnost splo-
{ne relativnosti povezana s kvantno nelokalno-
stjo. Zato predlaga, naj bo gravitacija tista, ki
je odgovorna za kolaps. In ~e je to res, bi to
bilo enkratno, ker bi nam priskrbelo objektivno
pot gledanja na kolaps. Toda ta pristop pred-
postavlja, da je valovna funkcija najpopolnej{i
opis stanja sistema. To je predpostavka, ki
sem jo jaz postavil pod vpra{aj.

Supersimetrija je na~in kombiniranja fermi-
onskih in bozonskih struktur. V njej bi lahko
pretvarjali fermione v bozone in bozone v
fermione11. To po mojem znanju ne bi bilo

Mitja Peru{

42 F I Z I K A D U H A



preve~ uspe{no, ker predpostavlja mnogo
razli~nih delcev, ki niso bili opazovani. Super-
gravitacija izhaja iz tega, zato ker je prvikrat
videti, da se gravitoni pojavljajo kot neke
reprezentacije teh supersimetri~nih grup. Spet
je tukaj velika ekstrapolacija in nisem prepri-
~an, ali je to resen predlog na tej stopnji,
~etudi je zelo zanimiv.

Kako je zavest povezana z vsem tem, je
zelo te`avno vpra{anje. Gotovo je bila zavest
vpeljana z Wignerjem, vendar tukaj ni razlage
zavesti, ker zavest uporablja za razlago “kolapsa
valovne funkcije”. Z drugimi besedami, Wigner
verjame, da KM potrebuje zavest. Na drugi
strani Penrose meni, da zavest potrebuje KM,
ker verjame, da je enotnost zavesti lahko zajeta
bodisi v holisti~nem pogledu na naravo bodisi
v dejstvu, da obstaja sobivanje vseh od mnogih
vej valovne funkcije. ^e kdo lahko pripravi
gravitacijo, da “kolapsira” eno vejo, potem so
te stvari nekako povezane z zavestjo. Pravi, da
ni mogo~e narediti umetnointeligen~nega mo-
dela zavesti in da je vpleteno nekaj drugega.
Uporablja idejo neizra~unljivosti. Meni, da je
kolaps mesto, kjer lahko prenehamo z izra~un-
ljivostjo. ^e bi lahko imeli zavest in kolaps
povezana skupaj, tedaj bi imeli nekaj, kar ni
izra~unljivo, in torej nekaj, kar gre onstran
mo~ne umetne inteligence. Vendar ni jasno
obrazlo`il, ko sem z njim govoril novembra
(1993). Ni razlo`il, kako gravitacija kolapsira
valovno funkcijo, vendar utegne njegova nova
knjiga pose~i globlje v ta vpra{anja.

23b Penrose pravzaprav pravi, da je neka
kriti~na koli~ina nevronov tista, ki povzro~i
neko vrsto faznega prehoda12, podobnega
“kolapsu valovne funkcije”.

B. J. H.: Da, potrebno je dovolj energije za
ustvarjenje gravitona...13

24 Zakaj je “kolaps valovne funkcije” tako
skrivnosten? Ali se mu res lahko izognemo,
tudi konceptualno? ^e bi rekli, da valovna
funkcija “kolapsira” eno lastno stanje in ga
tako eksplikatno realizira, hkrati pa so vsa
ostala lastna stanja {e vedno prisotna impli-
katno (in tudi potencialno), bi to bilo prav?

B. J. H.: Gotovo lahko to postavite takole.
Vendar, {e enkrat, tukaj je ve~ razli~nih ravni.

^e vzamemo ontolo{ko interpretacijo, imamo
problem s “kolapsom valovne funkcije”. Vzrok,
zakaj dolo~ena veja ostane aktivna, vse druge
pa postanejo pasivne, je podan z za~etnimi
pogoji. ^esar pa v ontolo{ki interpretaciji ne
moremo storiti, je, to~no nadzorovati za~etne
pogoje. Tako v odvisnosti od za~etnih pogojev,
ki jih imamo, lahko vemo, da je npr. “Schroe-
dingerjeva ma~ka” definitivno mrtva ali `iva.
Za~etni pogoji so v ontolo{ki interpretaciji
nenadzorljivi in nepredvidljivi.

25 Ali bi sedaj, prosim, opisali svoj pojem
predprostora in kako posku{ate izpeljati pros-
tor-~as in materijo iz osnovnega ni`jele`e~ega
hologibanja?

B. J. H.: ^e uspete kvantizirati gravitacijsko
polje, bo fluktuiralo na enak na~in, kot ima
kvantizirano elektromagnetno polje v sebi fluk-
tuacije. ^e predpostavimo, da je splo{na teorija
relativnosti prav{nji na~in za obravnavo gravi-
tacije, tedaj vemo, da je metri~ni tenzor poten-
cial za gravitacijsko polje. Metri~ni tenzor pove,
kak{ne so merske lastnosti prostora. Torej, ~e
gravitacijsko polje fluktuira, tedaj metri~ni ten-
zor fluktuira. Kaj fluktuirajo~e polje pomeni?
Ena pot je postaviti veliko razli~nih prostorov-
~asov v linearno superpozicijo, vendar to nare-
di zmedo...

To je pravzaprav vpra{anje kategorij. Tukaj
se {e naprej vzdr`ujejo kartezijanske kategorije.
Na{ predlog je, da ko za~nemo s procesom
(definitivno ne smemo za~eti s prostorom-
~asom), tedaj bo prostor-~as iz{el kot vrsta
eksplikatnega reda. Predprostor je ta vidik
hologibanja, iz katerega lahko izpeljemo pros-
tor-~as v obliki nekega eksplikatnega reda.

26 Kaj je hologibanje? Ali je ni~ in hkrati
vse? “Ni~”, ko z njim ne interagiramo ekspli-
citno; “vse”, ko zlomimo simetrijo s tem, da
naredimo interakcijo z njim?

B. J. H.: Lahko re~emo tako. Na{a ideja je,
da “ni~” (nothing, op. prev.) pomeni, da ni
ni~esar (no-thing, op. prev.). To je povezano z
vakuumom. Nam se zdi zelo te`avno razumeti
razli~na vakuumska stanja. Spomnite se, da ko
je Maxwell govoril o vakuumu, ga je definiral
kot nekaj, kar ostane, ko vzamemo ven vse
(vse stvari) (everything, op. prev.), kar poz-

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 43



namo. Torej, ne gre zares za ni~ (nothingness,
op. prev.). ^e so v njem kake zna~ilnosti, ki
jih ni mogo~e vzeti ven (to pomeni, da v
njem ni nobenih stvari), to {e ne pomeni, da
tudi v vakuumu ni nobenih procesov. Stvar ali
delec je le semiavtonomna kvazistabilna zna-
~ilnost; ima kon~ni `ivljenjski ~as; ni entiteta v
sebi. ^e ne bi imela kon~nega `ivljenjskega
~asa, je ne bi nikoli videli. Vendar to ne po-
meni, da ne obstaja. Procesi, gibanja so v
vakuumu tako hitri, da moramo zaklju~iti, da v
njem ni stvari, vendar pa je veliko energije in
aktivnosti, ki je brez oblik. Ko merite ali inter-
agirate z vakuumom, zlomite simetrijo in stvari
ustvarjate v njem.

27 Ali obstaja ve~ vrst vakuuma ali
hologibanja?

B. J. H.: Da, obstajajo neistovetna vakuum-
ska stanja. Bogoljubov je v Rusiji naredil tak{ne
transformacije, ki predstavljajo spremembe iz
enega vakuumskega stanja v drugega, in zmo-
gel jih je uporabiti za razlago pojavov super-
prevodnosti in superfluidnosti14. Hologibanje
vsebuje vse te razli~ne vakuume.

28 Kak{na je vloga du{evnosti in zavesti v
va{i interpretaciji KM?

B. J. H.: ^e vzamete Bohmovo ontolo{ko
interpretacijo, potem je mo`no vklju~iti du{ev-
nost, vendar ne neposredno, kot npr. v von
Neumann-Wignerjevem pristopu. Ne prika`emo
kvantnih pojavov neposredno, temve~ vselej
osvetlimo njihove u~inke na klasi~no materijo.
Pravimo, da so nekateri deli materije udejan-
jeni in da so kvantne zna~ilnosti bolj subtilne,
te subtilne zna~ilnosti pa se ka`ejo v manifest-
nem redu. Ko preidemo k mo`ganskim funkci-
jam in mi{ljenju, je najbolj{a pot razlage, ~e
obravnavamo, kaj se zgodi, ko vidimo senco v
temi. Takoj je tukaj kemi~ni odziv – adrenalin
te~e, kri te~e hitreje, elektrokemi~ni procesi se
dogajajo, postajamo prestra{eni in za~nemo se
potiti. ^e je ta senca prijatelj, se vse to takoj
neha. Torej, misli imajo kemi~no plat, pa tudi
subtilno plat. ^e ho~ete, lahko idejo raz{irimo
na vse fizikalne procese in re~emo, da ima
vsak proces v naravi svojo manifestno plat in
svojo subtilno plat. Lastnosti, podobne du{ev-
nim, se vedno izra`ajo v subtilni plati. V KM

na ni`ji ravni imamo kvantne procese na sub-
tilni plati; imajo “du{evnim podobne” (mind-
like, op. prev.) lastnosti. Te zna~ilnosti postaja-
jo bolj in bolj izrazite, ko preidemo k materiji
mo`ganov. Torej imamo v mo`ganih kemi~no
plat, ki je manifestna plat, in subtilno plat –
misli. Misli so torej izra`ene v subtilni strani.
[e vedno se zdi, da gre pri teh dveh plateh za
dualizem. Vendar je bila Bohmova ideja, da ~e
pogledamo manifestno stran, vidimo nekaj
manifestnih zna~ilnosti in nekaj subtilnih zna-
~ilnosti. ^e pogledamo subtilne zna~ilnosti,
opazimo nekaj subtilnej{ih zna~ilnosti, tako da
tiste zna~ilnosti, ki niso tako subtilne, sma-
tramo za manifestne. Imamo celo hierarhijo...
Kadarkoli naredimo rez, vselej dobimo mani-
festni pol in vselej subtilni pol. Nikoli ni dua-
lizma; vedno sta le dve strani in skupaj tvorita
enoto, kjer se du{evno in materija dejansko
zdru`ita in postaneta nelo~ljiva – ~etudi na
vi{ji ravni lahko lo~imo med manifestno in
subtilno platjo. Pa~ pa je ves ta proces du{ev-
nost in Bohm {teje aktivnost za tisto, kar ses-
tavlja zavest. @ivimo v vesolju, v katerem so
delitve pojavi, ne bistva.

29 Ali vas smem zdaj vpra{ati neposredno,
kaj je du{evnost po va{em mnenju? Kaj je
osnovni medij du{evnosti?

B. J. H.: Du{evnost ni entiteta zase. Du{ev-
nost so razmerja med tistim, kar se lahko
manifestira na dolo~eni stopnji, in subtilnimi
zna~ilnostmi znotraj tega manifestnega reda...

29b Kaj je narava teh subtilnih zna~ilnos-
ti, ki so “podobne du{evnim”?

B. J. H.: To so zna~ilnosti, ki delujejo kot
informacije. Na primer, ~e se sprehajate in se
pojavi senca, ima to vlogo aktivne informacije
opozorila, ki gre v mo`gane in spro`i kemi~ne
procese. Nato pride nadaljnja informacija in
status prej{nje informacije se spremeni. Lahko
postane neaktivna. Tako imamo zvezno spre-
membo informacije od aktivne k pasivni do
neaktivne. Proces je tisto, kar ka`e “du{evnosti
podobno” kakovost (“mind-like quality”).
Du{evnost je sposobna procesirati to informa-
cijo. Kako jo procesira? Z nevronskimi mre`ami
ipd.? To je nekaj, kar posku{ajo raziskovati
ljudje, kot ste vi.

Mitja Peru{

44 F I Z I K A D U H A



29c Torej, to vpra{anje ostaja, ali ti procesi
potekajo na nevronski ravni ali na kvantni
ali na obeh ravneh?

B. J. H.: Na~elo kvantnih procesov je tisto,
ki je pomembno, ne KM sama. Ne uporablja-
mo Schroedingerjeve ena~be na vseh ravneh.
Raje re~emo, da so na vsaki ravni mehanske
zna~ilnosti, ki jih vodijo klasi~ni procesi, in
subtilne zna~ilnosti, ki jih vodi nelo~ljivost. ^e
ho~ete, je to vrsta kvantnega potenciala, ven-
dar ne nujno kvantni potencial, ki izhaja samo
iz Schroedingerjeve ena~be. Lahko izhaja iz
veliko subtilnej{ih procesov. Vendar je bistvo v
pogledu v notranjost teh procesov in vpra{a-
nju, ali se pojavi celovitost. Nismo {e prevedli
tega v detajlne odnose s procesi v mo`ganih.
Videli smo, kako te zna~ilnosti vzhajajo v KM,
moramo pa {e videti, kako se pojavljajo v
mo`ganih.

30 Jaz raziskujem analogije med asocia-
tivnimi nevronskimi mre`ami in kvantno
teorijo. Med njima vidim velike podobnosti.
Ali mislite, da sta ti dve ravni v neki vrsti
fraktalnega razmerja?

B. J. H.: Da, o tem sva z Davidom Bohmom
diskutirala, preden je umrl. Vpeljal je (v knjigi
skupaj z Davidom Peatom) nov pojem genera-
tivnega reda. Implikatni-eksplikatni red sam
zase ni zadosten. Vzemimo za primer proces
razvijanja (unfolding, op. prev.), ki je ponazor-
jen kot poskus s kapljico ~rnila, s katerim se
prikazuje implikatni red. Pri njem ustvarite
strukturo in poka`e se, da se obnovi tudi kas-
neje15. Res potrebujemo globlji red, v katerem
je mo`nost ustvarjati nove strukture in nove
rede. Evolucija, na primer, ne poteka zgolj
slu~ajno; nekaj ustvarjalnosti je v tem hologi-
banju. Zato Bohm potrebuje generativni red,
za katerega pravi, da ima nekaj skupnega s
fraktali kot samopodobnost. Vendar mislim, da
moramo iti {e globlje od tega. Imamo dve
vrsti gibanj: eno linearno, ki je bilo razvitje
~rnilnih to~k, in tudi globlje gibanje, ki ga {e
nismo povsem obvladali, to je spreminjanje
celotnega gibanja in ustvarjanje nove informa-
cije in novih oblik. Kako to naredite z nevron-
skimi mre`ami, ne vem. Nisem {e videl, da bi
to kdo postavil v obliko generativnega reda. Z
njim gremo onstran KM. Govorimo o obliki, ki

lahko nosi vsebino. Ta red prevzema ideje
KM, vendar ne uporablja ena~b KM. Najti
moramo primerne ena~be.

31 Ali bi bilo primerno identificirati, le
zavoljo modeliranja, “skrite spremenljivke” ali
“bitnosti” s formalnimi nevroni v modelu
nevronske mre`e (torej ne s pravimi nevroni
kot togimi biolo{kimi celicami, temve~ kot
abstraktnimi matemati~nimi to~kami)?

B. J. H.: To gotovo je tisto, kar tudi sam
posku{am raziskovati – kako matematizirati
proces. Imamo `e nekaj zasnov, uporabljajo~
kombinatorno topologijo, kjer lahko analizira-
mo strukturo procesa s simpleksi itd. John
Shawe-Taylor je dejal, da je struktura, o kateri
sem govoril, zelo podobna nevronskim mre-
`am. Rad bi to raziskal podrobneje, to pred-
stavil v matemati~ni obliki ljudem, ki delajo s
teorijo nevronskih mre`, in sodeloval z njimi,
da bi videli, ali res lahko zdru`imo ta dva
nabora idej.

32 Kako bi se odzvali na hipotezo, da je
specifi~na zavestna interakcija, ki uporablja
znanje o kvantnem sistemu, potrebna za
“lokalni kolaps” valovne funkcije? Namre~, v
hologramu (in v nevronskih mre`ah tudi) sis-
tem rekonstruira (“kolapsira v”) lastno stanje
(vzorec), ~e nekdo spro`i tak{no rekonstrukcijo
s tem, da predstavi mre`i samo del vzorca.
Tako s poznanjem enega dela vzorca lahko
spro`i samoorganiziran proces sistema, ki
rezultira v rekonstrukcijo celega lastnega stan-
ja ali vzorca. Brez poznavanja dela vzorca bi
bila mo`na samo naklju~na interakcija in s
tem bi bila zelo majhna verjetnost, da bi
tak{na naklju~na interakcija vsebovala “delno
informacijo”, potrebno za “kolaps”. Znanje pa
zelo dvigne verjetnost za tak dogodek. Kak{en
je va{ odziv na to?

B. J. H.: En vidik, ki manjka v kvantnem
sistemu, je ideja aktualizacije. Vzrok za to je,
da KM vztraja pri unitarnih transformacijah. Te
pa niso ni~ drugega kot prepisovanje. Ni~ no-
vega ne prihaja iz tega...

Prigogine je tudi delal na tem, in na{e teo-
rije imajo, kot ka`e, veliko podobnosti. On je
raziskoval vpra{anje ~asa, vpra{anje ireverzibil-
nosti. V implikatnem redu, ki ima ireverzibil-

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 45



nost v sebi, imamo mo`nost izpeljati ~as.
Imamo mo`nost usmerjenosti, pribli`evanja
enemu atraktorju, dolo~anja evolucije sistema.
To bi bilo treba dodati KM, da bi jo pripeljali
bli`e temu, kar delate na podro~ju nevronskih
mre`, kjer imate atraktorska obmo~ja itd. To
manjka v KM ali se zdi, da v KM ni nujno.
Prigogine trdi, da bi to lahko re{ilo problem
kolapsa, ~e bi gledali na psi kot na najbolj
popoln opis kvantnega sistema. Nisem prepri-
~an, ~e ima v tem prav; tukaj je nekaj velikih
te`av, je pa zelo zanimivo. Nekaj je treba do-
dati KM, da dobi energijske vrta~e, ki prina{a-
jo stabilnost in mo`nost razpoznavanja vzorcev
v teoriji nevronskih mre`. Proces rekonstrukci-
je ni nujno kvantnomehanski pojav, saj lahko
rekonstruiramo hologram preprosto zato, ker
so odnosi `e implicitno zastopani – vse lokal-
ne relacije, vsi prostorski odnosi in odnosi
sosednosti so `e notri. Bistvo je najti algori-
tem, ki bo zapolnil manjkajo~e ~lene teh
odnosov. To izhaja iz algeber procesov (ena
med njimi je Fourierova analiza). Torej, nisem
prepri~an, ali bo KM v pomo~ ali oviro pri
razumevanju teh problemov.

Nisem prepri~an, ali je to odgovor na va{e
vpra{anje. Kaj mislite s slu~ajno interakcijo?

32b ^e nimamo znanja o delu lastnega
stanja (vzorca), tedaj se kolaps ali, analogno,
rekonstrukcija vzorca ne bo pojavila. Naklju~na
interakcija je ne bo povzro~ila. Potrebujemo
zelo specifi~no interakcijo, ki vklju~uje infor-
macijo.

B. J. H.: Da, zlahka se da uvideti, zakaj
pomaga, ~e imamo znanje, saj poberemo ven
tiste odnose, ki ustrezajo. Od kod prihaja to
znanje? Iz spominskih sledi. Vidite, to bi lahko
naredili povsem mehani~no. Lahko bi imeli
celotno bazo podatkov. Va{i lastni vektorji
ozna~ujejo spomine. ^e imate dolo~ene lastne
vektorje, tedaj se sistem prelije k dolo~eni
celoti – kjer imamo celotno informacijo in
spomin o prej{njih izku{njah. Ne mislim, da je
tukaj karkoli ustvarjalnega; je ~isto mehani~no,
razen ~e sem zgre{il bistvo va{ega vpra{anja.

Jaz tega, kar spro`i kolaps, ne bi imenoval
“znanje”. Jaz bi to imenoval “spominsko znanje”.
Znanje je vedeti o ~em. Gledamo v knjigo in
tam je vse zapisano; to ni dinami~no; to ni
razumevanje...

32c Seveda, za znanje potrebujemo spomin...

B. J. H.: ^e govorimo o sodbah, potem je
to spet nekaj drugega. ^e imamo nekaj, kar
nam pove, katero lastno stanje uporabiti, tedaj
imamo nekaj, kar presega mehani~no...

32d Da. Tukaj mislim na znanje kot nekaj,
kar dolo~i za~etne pogoje za proces rekonstruk-
cije vzorca.

B. J. H.: Odlo~iti? Izbrati lastno stanje, ki
bo uporabljeno.

32e Da... No, to je bolj vpra{anje kognitiv-
ne ravni.

B. J. H.: Ne mislim, da moreta KM sama
in splo{na oblika Bohmovih predlogov glede
zavesti karkoli pomembnega re~i o tem na tej
stopnji. Vpra{anje je, ali je du{evnost povsem
mehanska. ^e je, potem lahko uporabljate
na~ela klasi~ne mehanike.

32f Ne, ne verjamem tega (vsaj ne za zavest).

B. J. H.: Dobro, torej du{evnost ni mehans-
ka; holisti~na je. Zato mora biti neko preve-
vanje manifestnega vidika in subtilnega vidika.
Kaj je to v primeru pojma “znanje”, ki ga vi
uporabljate, v tem trenutku ni jasno.

32g Vpra{anje je, do katere stopnje so
klasi~ni kompleksni sistemi zadostni in na
kateri ravni potrebujemo zavest in KM, da
sodeluje pri du{evnih procesih.

B. J. H.: To je zelo globoko vpra{anje, na
katerega moramo odgovoriti. Z drugimi bese-
dami pravite, kar sem `e sam prej rekel, da
moramo ugotoviti, kateri manifestni vidiki
prikazujejo subtilne vidike du{evnosti podob-
nih kakovosti, ki izvedejo odlo~itev. Ni jasno,
ali so za to odgovorni dolo~eni nevrotrans-
miterji, ali je odgovorno dendritsko polje ali
neko superpolje ipd.16 Ali lahko du{evnost
vpliva na kvantni potencial? Trenutno ne
vemo odgovora.

32h Mislim, da tudi teorija nevronskih
mre` potrebuje pojme, kot so implikatni in
eksplikatni red.

Mitja Peru{

46 F I Z I K A D U H A



B. J. H.: Strinjam se. Vpra{anje je, kako te
splo{ne ideje, o katerih sem govoril, prevesti v
posamezne situacije, v katerih se ukvarjamo z
mre`ami ipd.

33 Na koncu posebno vpra{anje: Kak{na je
vloga transcendentalnih meditativnih in
misti~nih do`ivetij v kontekstu vsega intervju-
ja? Profesor Bohm je razmi{ljal tudi o tem,
kajne? In vi osebno tudi?

B. J. H.: Ne vem povsem natan~no, kaj
mislite s transcendentalno meditacijo. Bohm
gotovo ni bil ~lovek, ki bi hotel transcendi-
rati..., vendar je zagotovo ~util, da ima ~lovek
tudi duhovno stran. Ne bi ga imenoval reli-
gioznega ~loveka, bil pa je zelo tenko~uten,
zelo zavesten, vedno je iskal harmonijo, razu-
mevanje, koherenco. V nekem smislu je tudi
to neka vrsta duhovnosti. Zelo je bil zavzet z
vpra{anjem, kako obravnavati celovitost, kako
lahko govorimo o njej, kako jo lahko analizira-
mo in uporabljamo; kako smo lahko ustvarjalni.
Potem je za~el razvijati ideje, ki imajo dolo~ene
resonance z vzhodnja{kimi tradicijami, medita-
cijo, misti~nimi izku{njami. Ne verjamem, da bi
jih imenoval misti~na do`ivetja; govoril je o
ti{ini duha, ki bi omogo~ila implikatnemu redu
du{evnosti, da bi vzpostavila nove eksplikatne
rede ali dopustila generativnim redom, da bi
bili ustvarjalni... Posku{al je to narediti v duhu.
V tem smislu lahko re~emo, da je bilo to mis-
ti~no do`ivetje. Vendar ne misti~no do`ivetje v
smislu, v katerem bi veliko ljudi uporabljalo
besedo.

33b Hotel sem vas vpra{ati, ali je mislil,
da je mogo~a izku{nja oziroma do`ivetje
celote, o kateri je ~esto govoril, in na kateri
ravni nastopa ta celovitost, ki jo je mogo~e
do`iveti v duhu?

B. J. H.: Gotovo je ~util, da misli neposredno
zaznavajo implikatni red. To mi je povedal ob
mnogih prilo`nostih. Nikoli ni trdil, da bi kdaj
imel misti~na do`ivetja; zavedal se je tega, ker
se je pogosto prito`eval nad {umom misli.
Poudariti moram, da je bil David Bohm zelo
zaseben. Te`ko mi je bilo z njim na~eti disku-
sijo take vrste. ^e posku{am to izlu{~iti iz naji-
nih razprav, vem, da dosega misti~ne ravni ni
bila na urniku. Posku{al je razumeti implikatni

red, vendar ker je to zahtevalo presego celo
misli, je bilo v tem smislu nekak{no misti~no
do`ivetje.

34 To je odgovor na moje vpra{anje...

^e sklenemo: ali so ostale {e kak{ne teme,
ki v tem intervjuju niso bile obdelane;
moramo karkoli dodati ali poudariti?

B. J. H.: Navedenih idej ne predstavljamo
kot utrjene teorije. To so prej predlogi na zelo
primitivni razvojni stopnji. Vzrok, zakaj potre-
bujemo eksplikatni red, je ta, da zelo pogosto,
bodisi v du{evnosti bodisi v KM, lahko prika-
`emo le delni vidik realnosti.

Vklju~eni smo, sodelujemo v naravi in to
nujno pomeni, da nam ni omogo~en pogled
na naravo od zunaj, “pogled tretjega o~esa” in
razumski pregled celote realnosti.

Privzemimo, da v KM pozicija izhaja iz
procesa. Lahko ekspliciramo pozicijo, ne mo-
remo pa ni~esar re~i o gibalni koli~ini, ali pa
lahko ekspliciramo gibalno koli~ino, ne da bi
lahko karkoli povedali o poziciji. V tem smislu
ima na~elo nedolo~enosti nekaj skupnega z
opazovanji, vendar nekaj ontolo{kega. Zelo
smo si doma~i s tak{nimi stvarmi, ki se doga-
jajo v mo`ganih, saj lahko ustvarimo miselni
vzorec in ga ohranimo v zavesti, vendar tedaj
ne moremo hkrati obdr`ati drugega. Prav
gotovo v du{evnosti ne morete imeti prikaza-
no vse naenkrat. Veliko miselnih vzorcev je
medsebojno izklju~ujo~ih se. Ekspliciramo en
miselni vzorec ali ekspliciramo drugega, ne pa
vseh hkrati, saj je “oko”, ki opazuje du{evnost,
del du{evnosti same.

Pojem implikatnega reda je namenjen
temu, da ljudje z njim eksperimentirajo; ni
predstavljen kot dokon~na oblika, zato potre-
buje veliko raziskav in razprav.

Iz angle{kega zvo~nega zapisa prevedel 
in opombe napisal Mitja Peru{.

1 Bellova neena~ba odlo~a o tem, kdaj so
nelokalne interakcije (interakcije na velike dal-

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 47



jave) oziroma korelacije mo`ne, celo tudi tak{ne,
ki se med zelo oddaljenimi mesti zgodijo takoj,
brez najmanj{e ~asovne zakasnitve. Z drugimi
besedami: pove, na kateri globlji ravni so zelo
oddaljene stvari medsebojno neposredno povezane.

2 Sklopitev je povezava med npr. delci, ki pov-
zro~ajo medsebojno odvisnost in interakcije ali
tudi npr. poenotenje v lastnostih (frekvenci ipd.).

3 Implikatni red (implicate order) je “kvantni
svet obstoje~ega v mo`nosti”. V dolo~enih
okoli{~inah se iz tega “morja potencialnosti”
udejanjajo dolo~ene strukture – eksplikatni red
(explicate order).

4 V~asih so se ukvarjali z vpra{anjem, ali je za
prenos elektromagnetnega valovanja potreben
ni`jele`e~i medij – eter. Danes velja, da etra ni
in da se elektromagnetno valovanje {iri skozi
vakuum. Vendar pa se je danes spremenil pogled
na vakuum, saj se ne smatra ve~ za “praznino”,
in to na neki na~in obuja staro diskusijo o
“etru”, vendar na precej globlji ravni.

5 Paradoks ma~ke je opisan v odgovoru 18b.
Pi{tola je uperjena v ma~ko, spro`i pa jo lahko
foton, ki se po KM lahko pojavi le z dolo~eno
verjetnostjo. Tako je tudi to, ali je ma~ka mrtva
ali `iva, dolo~ljivo samo z dolo~eno verjetnostjo.
Foton pa se po KM lahko nahaja v superponi-
ranem (“me{anem”) stanju. Ali je potemtakem
lahko tudi ma~ka hkrati mrtva in `iva?! Mi
ma~ko vedno vidimo le mrtvo ali le `ivo. Ali
torej, ko gledamo ma~ko, “kolapsiramo njeno
valovno funkcijo” v eno izmed jasnih lastnih
stanj?! Zmeda s hipoteti~no “Schroedingerjevo
ma~ko” ostaja `e desetletja.

6 Angl. bootstrap = vezalka, pentlja. “Bootstra-
piranje” pomeni prepletanje v smislu, da vse
implicitno (Bohm bi rekel implikatno) dolo~a
eno in hkrati eno dolo~a vse.

7 Mi{ljeni so delci enakega velikostnega reda
oziroma celo iste vrste.

8 ^e so delci med seboj neodvisni (nekorelirani),
se da mnogodel~no valovno funkcijo, ki opisuje
sistem ve~ delcev, napisati kot produkt (zmno-
`ek) valovnih funkcij za posamezne delce. Torej
neproduktna valovna funkcija pomeni, da sis-

tema ve~ delcev ni mogo~e obravnavati zgolj kot
skupino posameznih delcev, ampak ima tak sis-
tem {e dodatne kolektivne lastnosti.

9 Ireverzibilni procesi so taki, ki se ne dajo obr-
niti. Pri njih entropija nara{~a, pri reverzibilnih
pa ostaja enaka.

10 Holografija je vrsta tridimenzionalne fotografije,
ki se dobi z interferenco dveh `arkov. V hologra-
mu se shranijo medsebojni odnosi (korelacije)
med razli~nimi zornimi koti, fizikalno pa je to
zastopano v prepustnosti holograma, ki je sora-
zmerna s fazno razliko med `arki. Vsak del
holograma implicitno (po Bohmu implikatno)
nosi celotno vsebino holograma, torej “vsak del
zrcali celoto”. Hologram je primer implikatnega
reda! Ko pa ga znova presvetimo z enim izmed
prvotnih `arkov, ki je prvi~ nosil sliko nekega
predmeta, se pojavi ustrezna tridimenzionalna
slika, tudi ~e predmeta zdaj ni ve~ na prvotnem
mestu. Tak{en priklic ene izmed slik iz hologra-
ma, v katerem je “me{anica” ve~ slik, ustreza
Bohmovi eksplikaciji (vzpostavitvi eksplikatnega
reda iz implikatnega). To je podobno “kolapsu
valovne funkcije” in priklicu spominskega vzorca
iz nevronske mre`e.

11 Fermioni so delci s pol{tevilskim spinom, bozoni
pa delci s celo{tevilskim spinom... Detajle o fiziki
delcev naj bralec poi{~e v poljudni knjigi J. Str-
nada Iz take so snovi kot sanje. Od atomov do
kvarkov, Ljubljana, MK, 1988.

12 Fazne spremembe so globalni prehodi iz enega
(agregatnega) stanja v drugega (npr. vretje vode).

13 Tukaj gre za analogijo med dvema procesoma,
ki sicer nastopata na velikostno zelo razli~nih
ravneh, vendar je sistemska dinamika zelo
podobna. Za rekonstrukcijo nekega vzorca v
nevronski mre`i je potrebna dolo~ena kriti~na
koli~ina (“kriti~na masa”) nevronov, ki potrjujejo
oziroma podpirajo ta vzorec. Podobno tudi v
Penroseovi teoriji gravitacije (ki jo uprablja tudi
za ugibanja o mo`ganskih procesih) o nastanku
gravitona (nekak{nega “kondenzata” gravitacij-
skega polja oziroma energije) potrebujemo
dolo~eno koli~ino energije.

14 Superprevodnost pomeni, da za elektri~ne
tokove ni nobene upornosti, superfluidnost pa,

Mitja Peru{

48 F I Z I K A D U H A



da za tokove teko~in ni viskoznosti. Oba izhajata
iz koherentnih pojavov (stanj, kjer delci nastopajo
korelirano oziroma so ujeti v kolektivno enotno
dinamiko).

15 Zgodi se, da v kako snov zame{amo kapljice
~rnila in dobimo rahlo po~rnjeno homogeno
zmes. ^e nato me{amo v enaki meri v nasprotno
smer, se za~etne pege ~rnila obnovijo. Homogena
zmes je primer implikatnega reda – strukture, ki
lahko ob povratku za~etnih okoli{~in rekonstru-
ira takratno stanje – eksplikatni red. Implikatni
red je torej struktura, ki potencialno (kot mo`-
nost) nosi v sebi tudi mnoge eksplikatne rede. Ti
ob pravem povodu ali ustreznih okoli{~inah iz-
stopijo iz implikatne polivalentne celote, v kateri
se nam zdi, da ni ni~esar.

16 Nevrotransmiterji so kemi~ni prena{alci `iv~nih
signalov v sinapti~nih stikih, ki ve`ejo izrastke
dveh nevronov (`iv~nih celic). Sistem sinapti~nih
vezi predstavlja spomin. Dendriti so izrastki
nevrona, ki imajo podobno funkcijo se{tevanja
signalov kot nevron sam. Ta Hileyjev stavek
namiguje na to, da se matemati~no-informacijski
principi obdelovanja in pomnjenja informacij (ki
so danes `e kar dobro znani) lahko izvajajo na
razli~nih ravneh in v razli~nih fiziolo{ko-fizikal-
nih medijih, ni pa jasno, kateri konkretni miselni
procesi so kodirani v katerih konkretnih fizikal-
nih procesih. Kandidati za kognitivno procesira-
nje so poleg nevronskih mre` in kvantnih siste-
mov tudi razne strukture znotraj celic (citoskele-
ton, posebej mikrotubuli), sistemi samoorganizi-
rajo~ih se elektri~nih dipolov, razna koherentna
stanja (Froelichova) itd. Tem razli~nim kompleks-
nim sistemom pa je sistemska dinamika, ki je
informacijsko pomembna, precej podobna.

O Bohmovi ontolo{ki interpretaciji kvantne fizike ...

F I Z I K A D U H A 49









Problematika subjekta in kritike subjekta ni tema, ki bi dolo-
~ala delo Maxa Horkheimerja od samega za~etka. V njegovem
mi{ljenju se pojavlja {ele na prehodu iz 30-ih v 40-a leta, v
obdobju, katerega zna~ilnosti so izsilile lo~itev od prve koncep-
cije kriti~ne teorije in izstop iz okvirov marksizma. Od trenutka
vstopa v igro pa ta tema odlo~ilno oblikuje tako Horkheimerjevo
mi{ljenje kot tudi identiteto same kriti~ne teorije.

Zagotovo se ni te`ko strinjati s trditvijo, da v Horkheimerje-
vem opusu ni zaokro`enega glavnega dela, v katerem bi bile
sistemati~no in pregledno podane glavne teze, kategorije, na~ela
itd. Namesto tega so na razpolago {tevilni ~lanki, predavanja,
eseji, govori, dnevni{ki zapisi, aforizmi, intervjuji, fragmenti lite-
rarnih poskusov... Nagnjenje k takim oblikam vsekakor izhaja
tudi iz dejstva, da se sistemsko mi{ljenje od samega za~etka
dojema kot suspektno. Horkheimerjevo `ivljenjsko delo je, kot
je zapisal A. Schmidt v njegovem nekrologu, “objektivno krhko
(brüchig), zaznamovano z borbami in katastrofami stoletja”.1 V
vsej tej razpr{enosti in nesistemati~nosti – pravzaprav zavestni
proti-sistemati~nosti – pa je vendarle mogo~e jasno razbrati niz
prehodnih tematsko-problemskih rde~ih niti in integrirajo~ih
motivov. Najva`nej{i motiv in povezujo~i element Horkheimer-
jevega mi{ljenja od za~etka 40-ih naprej je vsekakor `e ome-
njeni problem subjekta, oziroma problematiziranje geneze sub-

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 53-66. 53

1 A. Schmidt, Zur Idee
der Kritischen Theo-
rie, Carl Hanser Verlag,
München, 1974, str.
137.

Zdenko Zeman

Sebstvo proti naravi: 

Primer Ulikses



jekta in napor okrog njegovega samokorigiranja ter re{evanja
skozi radikalno samokritiko.

Seveda vodi pot do kritike subjekta skozi zgodnej{e faze
Horkheimerjevega miselnega razvoja. Na za~etku bomo v
najbolj grobih potezah skicirali temeljne zna~ilnosti za~etne
pozicije kriti~ne teorije in dolo~ili glavne razloge za zapu{~anje
te pozicije konec 30-ih. Ve~ pozornosti bomo posvetili izposta-
vljanju klju~nih tez novega stali{~a – kritike subjekta, Horkheimer-
Adornovo rekonstrukcijo zgodovinske prvobitnosti subjekta pa
bomo ilustrirali s komentarjem njune posebej u~inkovite in
pomensko bogate (re)interpretacije Homerjeve Odiseje kot
temeljnega besedila celotne zahodne kulture in civilizacije.

O D  S O C I A L N E  F I L O Z O F I J E  D O  K R I T I K E
P O L I T I ^ N E  E K O N O M I J E

Horkheimerjevo miselno pot je mogo~e razdeliti na tri
glavne faze (~e ne upo{tevamo tudi prve, “predkriti~ne”). Prva
od njih se ume{~a v obdobje od 1931. do 1937. leta. Na nje-
nem za~etku se nahaja definiranje teorije dru`be kot socialne
filozofije, na njenem koncu pa koncepcija kriti~ne teorije
dru`be, utemeljena na (poznemu kapitalizmu prilagojeni) kritiki
politi~ne ekonomije. To je obdobje, v katerem se je kriti~na
teorija porodila in razvila do jasne in zaokro`ene oblike. Kot
je znano, je Horkheimer s prevzemom funkcije direktorja
frankfurtskega Instituta za dru`bene raziskave prevzel v krogu
teoretikov, zbranih okrog Instituta, poleg institucionalnega tudi
kognitivno dominirajo~ polo`aj. Poleg organizacijskih poslov,
zna~ilnih za direktorsko funkcijo, je namre~ dobil tudi nalogo,
naj definira splo{no koncepcijo Instituta. Zato se vsi njegovi
prispevki, objavljeni v ^asopisu za dru`bene raziskave, bolj ali
manj neposredno ukvarjajo s preizpra{evanjem temeljnih na~el
in osnovnih epistemolo{ko-metodolo{kih premis teoretsko-
raziskovalne platforme, ki se skriva pod nalepko “kriti~na
teorija dru`be”. Ve~ina sodelavcev je v njegovih ~lankih, ki so
definirali splo{ni program in kategorialne okvire, na{la argu-
mentacijsko hevristiko in teoretsko-politi~no usmeritev. Vendar
pa so bili vplivi obojestranski – kakor je Horkheimer oblikoval
intelektualno fizionomijo Instituta, tako je tudi skupnost, zbrana
okrog Instituta, povratno vplivala nanj in na njegova stali{~a.2

Za~etno definicijo kriti~ne teorije, ~eprav {e ne s tem ime-
nom, je Horkheimer formuliral na svojem nastopnem predavanju
leta 19313, v katerem je skiciral koncepcijo socialne filozofije, ki
naj s pomo~jo raziskav posameznih znanosti dospe do pravilne
razlage usode ljudi kot ~lanov skupnosti in do spoznanja celot-
nega dru`benega procesa. Vodilno metodi~no na~elo tega pro-

Zdenko Zeman

54 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

2 “Iz kroga okrog starega
Instituta je Horkheimer
edini, katerega produk-
tivne dose`ke je mogo~e
vrednotiti samo v kon-
tekstu sodelovanja z
drugimi... Zato ostaja
Horkheimerjevo `ivljenj-
sko delo prepleteno z
institucionalnim kontek-
stom.” (J. Habermas,
Tri teze o zgodovini
delovanja Frank-
furtske {ole, Theoria,
1-2/1985, str. 5)

3 M. Horkheimer, Die
gegenwärtige Lage
der Sozialphilosophie
und die Aufgaben
eines Institutes für
Sozialforschung, v:
Sozialphilosophische
Studien (Hrsg. von W.
Brede), Fischer, Frank-
furt am Main, 1981,
str. 33-46.



grama je bilo stalno pre`emanje in razvijanje filozofske teorije in
prakse posameznih znanosti, skrb za ~lovekovo sre~o – najprej
za ~loveka kot posameznika, seveda pa tudi za ~love{ki rod –,
ki je bila jasno definirana `e v tem predavanju, pa je ostala
trajen programski motiv in normativna podlaga celotnega
Horkheimerjevega dela. Ker pa je po drugi strani veljalo, da
sre~e ni mogo~e dose~i brez vna{anja uma v svet, je kriti~na
teorija videla svojo glavno nalogo v raziskovanju mo`nosti in
predpostavk za vzpostavljanje umne organizacije dru`be.

Zaokro`eno in takoreko~ klasi~no formulacijo je kriti~na
teorija tega obdobja dobila v znanem besedilu Tradicionalna
in kriti~na teorija (1937). Najkraj{e re~eno, kriti~na teorija je v
tem obdobju samo sebe razumela kot materialisti~no utemeljeno
teorijo dru`be, ki interpretira materijo po ekonomskem in ne
po ontolo{kem klju~u. Sodobni epohi primeren lik materializma
pa je prepoznala v “znanosti o fundamentalni dru`beni vlogi
ekonomskih odnosov”4, torej je postala njena metodi~na
hrbtenica Marxov model kritike politi~ne ekonomije, adaptiran
na poznokapitalisti~ne razmere in dodatno “polep{an” z uvaja-
njem psihoanalize. Poleg tega je bila kriti~na teorija definirana
tudi s svojo prav posebno nastrojenostjo, ki je gladko zavrgla
webrovski ideal “hladne”, vrednostno nevtralne znanosti in se
odlikovala tudi z razkrinkavajo~o pristranskostjo, ogor~eno
voljo za vzpostavitev umnih razmer itd., itd. – vse to skupaj
pa je privedlo tudi do konstrukcije specifi~nega pojma interesa,
izkustva in subjekta te teorije in do definiranja kriti~ne teorije
kot “celovite intelektualne, s prakti~nimi nalogami in borbami
povezane dru`bene dejavnosti” (KT I, 180).

P R E H O D

Kakor hitro pa je pri{la do prej omenjene formulacije, je
kriti~na teorija vstopila v obdobje vse bolj bole~ega ozave{~anja
lastne neprimernosti rasto~im zahtevam ~asa. Kot je znano, je
bila druga polovica 30-ih zaznamovana z dramati~nimi dogodki
epohalnih razse`nosti: izostanek revolucije na Zahodu (ki bi po
kriterijih politekonomske kritike morala biti mogo~a), vzpon in
stabilizacija nacisti~ne ureditve v takratni Nem~iji, razo~aranje nad
dogodki v Sovjetski zvezi in porast dvomov v potenciale socia-
lizma kot takega, kataklizma druge svetovne vojne z grozo anti-
semitizma v sredi{~u... – vse to je izpostavljalo material, ki ga
ni bilo mogo~e razumeti s teoretskimi sredstvi, ki so bila na
razpolago pravkar skovani kriti~ni teoriji. Med ruvanjem s tem
(pre)trdim teoretskim orehom je Horkheimer na prehodu iz 
30-ih v 40-a leta napisal vrsto besedil, v katerih zapu{~a ali se
pripravlja zapustiti izvirno marksisti~no paradigmo kriti~ne teorije.

Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 55

4 M. Horkheimer,
Kriti~ka teorija, 1.
zvezek, Stvarnost,
Zagreb, str. 53 (v
nadaljevanju: KT, {tevil-
ka zvezka, {tevilka
strani).



To obdobje, ki se za~ne 1937/38. in kon~a 1942. leta, razu-
memo kot novo fazo Horkheimerjevega miselnega razvoja (in
razvoja kriti~ne teorije) – fazo “prehoda”, v kateri dokon~no
zavr`e idejo o primatu metodi~nega modela kritike politi~ne
ekonomije in dela na pridobivanju teoretskih predpostavk za
novo stali{~e. Nekatera od najpomembnej{ih spoznanj, ki jih
najdemo v tekstih iz obdobja 1938-42, lahko v najbolj grobih
potezah zvedemo na naslednje: 1. sfera ekonomije izgublja
fundamentalno mesto v celoti ~lovekove socialno-zgodovinske
biti5; 2. vra~a se vera v spoznavno-kriti~ne potenciale filozofije
(ki se jih je kriti~na teorija, ko je opustila idejo o socialni filo-
zofiji in kot prednostno prevzela kritiko politi~ne ekonomije,
preve~ zlahka odrekla)6; 3. odkritja kriti~ne rekonstrukcije
geneze zahodnega uma, ki ta um izpeljuje iz procesa samo-
ohranitve7, resno omaja zaupanje v umnost, zna~ilno za
kriti~no teorijo 30-ih.

S E B S T V O  P R O T I  N A R A V I :  
G E N E Z A  S U B J E K T A

Aktualne socialno-zgodovinske razmere in tegoben epohalni
dekor so torej postavljali probleme, ki jih znotraj teoretskih
koordinat, dolo~enih z napetostjo med proizvajalnimi silami in
proizvodnimi odnosi, ni bilo mogo~e dojeti. Ker se je dozde-
valo, da kataklizmi~ni dogodki, ki so konec prve polovice 20.
stoletja prizadeli ves zahodni svet, predstavljajo totalni, nepre-
klicni zlom celotne zahodne kulture in civilizacije, se je pred
kriti~no teorijo kot najpomembnej{e seveda postavilo vpra{anje
o razlogih za tak{no stanje stvari. Treba je bilo torej kriti~no
rekonstruirati razvojno logiko in samo naravo te kulôure in
civilizacije. Glede na to, da je Horkheimer (pa tudi Adorno, s
katerega mi{ljenjem se je Horkheimerjevo v 40-ih nerazdru`no
prepletalo8) celoto tega dogajanja, oziroma ~lovekovega teoret-
sko-prakti~nega prisvajanja narave, mislil kot proces razsvet-
ljenstva – najpreprosteje dojetega kot stalno napredujo~e
samopostavljanje ~loveka za gospodarja lastnega sveta – se je
rekonstruiranje zgodovine Zahoda pri njiju dogajalo kot pre-
izpra{evanje dialektike razsvetljenstva. V tak{ni rabi je pojem
razsvetljenstva torej izgubil svoj obi~ajni pomen in zajel ne le
vso zahodno (= me{~ansko) misel (v nekem pismu Löwen-
thalu Horkheimer pojasnjuje: “Razsvetljenstvo je tukaj identi~no
z me{~ansko mislijo, pravzaprav z mislijo nasploh...”9), ampak
tudi celoten zunajteoretski kontekst te misli – “resni~no gibanje
me{~anske dru`be kot celote z vidika njenih idej, utele{enih v
osebah in institucijah” (DA, 4). Zahodna zgodovina in epoha
razsvetljenstva sta postali sinonima.

Zdenko Zeman

56 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

5 Prim.: M. Horkheimer,
Die Juden in Europa
(prva izdaja v: Studies
in Philosophy and
Social Science, vol.
VIII, 1939), v: Horkhei-
mer, Pollock, Neumann,
Kirchheimer, Gurland,
Marcuse, Wirtschaft,
Recht und Staadt im
Nationalsozialismus,
Europäische Ver-
lagsanstalt, Frankfurt
am Main, 1981, str. 33-
35; M. Horkheimer,
Autoritärer Staat, v:
Gesellschaft im Über-
gang (Hrsg. von W.
Brede), Fischer, Frank-
furt am Main, 1981,
str. 13-35.

6 Prim.: M. Horkheimer,
Dru{tvena funkcija
filozofije, v: KT II,
254-270.

7 Prim.: M. Horkheimer,
Um i samoodr`anje,
Kulturni radnik 5/1972,
str. 90-119.

8 O tej bli`ini sta izrec-
no spregovorila tudi oba
misleca sama. V skupaj
podpisani zabele`ki ob
novem datiranju Dia-
lektike (datirani z
aprilom 1969) najdemo
tudi stavek: “Nih~e od
zunaj si ne more brez
te`av zamisliti, v kolik-
{ni meri sva oba odgo-
vorna za vsak stavek.
Velike odlomke sva na-
rekovala skupaj; nape-
tost dveh duhovnih tem-
peramentov, ki sta se
povezala v Dialektiko,
je njen `ivljenjski ele-
ment.” (M. Horkheimer,
T. W. Adorno, Dialek-
tik der Aufklärung,
Fischer, Frankfurt am
Main, 1989, str. IX; v
nadaljevanju DA in
{tevilka strani). V pred-
govoru k predavanjem
iz leta 1944 (Eclipse



Temeljni problem, pred katerim sta se zna{la Horkheimer in
Adorno na za~etku 40-ih, se je kazal v podobi samodestrukcije
razsvetljenstva. Ker sta hkrati mislila, da svobode v dru`bi in
torej tudi svobode vsakega posameznika ni mogo~e priboriti
brez zares razsvetljenega mi{ljenja, se nista niti mogla niti hotela
odre~i razsvetljenstva. Ker pa sta povsem jasno spoznala tudi to,
da se `e v samem pojmu razsvetljenstva – ne pa {ele v konkret-
nih zgodovinskih oblikah in dru`benih ustanovah, v katerih se
je utele{al – nahaja klica prav tistega samouni~enja, ki se je odi-
gravalo pred njunimi o~mi, je naloga kriti~nega rekonstruiranja
zahodne civilizacije in kulture zadobila obliko naloge samoosve-
{~anja razsvetljenstva. To samoosve{~anje pa se vr{i s pomo~jo
prou~evanja skrbno izbranih, eksemplari~nih kulturnih in misel-
nih modelov, ki so potegnili na povr{je tisti temeljni “sklop”, ki
se nahaja v samem izviru celotne zahodne civilizacije in kulture
– genezo sebstva, katerega samokonstituiranje je vse v znaku
odlo~nega gospodovanja nad vsem in vsakomer.

Ko sta pojmovno fiksirala to na novo iznajdeno jedro zgo-
dovinskega `ivljenja, sta Horkheimer in Adorno posegla po
pojmu, ki v kriti~ni teoriji 30-ih skorajda ni obstajal – po pojmu
subjekta. Zato je mogo~e rekonstrukcijo dialektike razsvetljen-
stva – katere protislovja in posledice so vse od znamenite isto-
imenske knjige (1942-44) osnovna preokupacija obeh mislecev
– imenovati tudi kritiko subjekta. Temeljna tema tako definira-
nega teoretskega sklopa postane problem rojstva subjekta iz
samopostavljanja sebstva proti naravi, glavni akterji svetovno-
zgodovinske drame samokonstituiranja subjekta pa so ~lovek –
kot posameznik in kot vrsta – z ene ter poni`ana in poteptana
notranja in zunanja narava z druge strani. Rekonstrukcija te
drame ka`e, da je usoda vsake od obeh “strani” nerazre{ljivo
prepletena z usodo druge. Vsaka od njiju trpi ru{ilne posledice
odnosov, katerih ustroj se ravna po zakonih vladavine subjekta
in univerzalnega zatiranja, ki ga proizvaja ta vladavina: s propa-
dom narave nujno propade tudi posameznik.

Razvijanje teorije in kritike subjekta pa predstavlja pomem-
ben odmik od temeljnih dolo~il izvirnega programa kriti~ne
teorije dru`be in hkrati odlo~ilen izstop iz marksisti~ne tradici-
je.10 Zato imamo obdobje, ki se za~enja leta 1942, se pravi z
za~etkom dela na Dialektiki razsvetljenstva, za tretjo fazo
Horkheimerjeve miselne poti. Ob tem pa vendarle velja omeniti,
da z omenjenim pomikom glavne teoretske osi analiza, ki
ustreza marksisti~nemu diskurzu, ni povsem izlo~ena iz igre,
ampak je vklju~ena v nov, splo{nej{i in fundamentalnej{i kon-
tekst. Druga~e re~eno, kapitalisti~na oblika dominacije in izko-
ri{~anja se dojema le kot specifi~na oblika temeljnega odnosa,
zna~ilnega za me{~ansko obdobje zahodne zgodovine: gospostva,
vladavine (Herrschaft).11 Zakon o vrednosti tako ni preprosto

Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 57

of Reason) Horkhei-
mer izjavlja, da je hotel
z njimi orisati posame-
zne aspekte obse`ne
filozofske teorije, ki se
jo je v zadnjih letih
vojne trudil razviti sku-
paj z Adornom: “Te`ko
bi bilo re~i, katere misli
prihajajo od mene in
katere od njega; najina
filozofija je ena sama.”
(M. Horkheimer, Zur
Kritik der instrumen-
tellen Vernunft, Gesa-
mmelte Schriften,
Band 6, S. Fischer,
Frankfurt am Main,
1991, str. 26). Tudi
Adorno v predgovoru k
delu Minima moralia
navaja, da knjiga pri~a
o neprekinjenem notra-
njem dialogu s Hork-
heimerjem: “v njej se ne
nahaja niti en motiv, ki
ne bi prav toliko pripa-
dal Horkheimerju kot
tistemu, ki je na{el ~as
za formuliranje.” (T. W.
Adorno, Minima mora-
lia, Veselin Masle{a,
Sarajevo, 1987, str. 10).

9 Pismo Löwenthalu s
23. maja 1942 (navede-
no po: M. Jay, Dialek-
ti~ka imaginacija,
Svjetlost; Globus, Saraje-
vo; Zagreb, str. 407). V
zvezi s tem je umestna
tudi Skuhrova pripom-
ba, da je treba Dialek-
tiko razsvetljenstva
brati kot “fenomenologi-
jo me{~anskega duha”
(A. Skuhra, Max Hork-
heimer. Eine Einfüh-
rung in sein Denken,
W. Kolhammer,
Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz, 1974, str. 64).

10 S tezo o izstopu se
strinja ve~ina interpre-
tov (H. Dubiel, M. Jay,
Z. Tar, A. Skuhra, A.
Wellmer itd.).



razveljavljen, ampak se samo spremeni njegovo “mestno {tevilo”
– ne funkcionira ve~ kot edini ali kot glavni, ampak kot eden
od mnogih integracijskih principov instrumentalnega uma (ob
predikacijskem principu matemati~ne znanosti, principu totali-
tete razrednokapitalisti~nih oblik gospostva, prisili h konfor-
mnosti kulturne industrije itd.).

Omenimo na tem mestu, da je Horkheimer po Dialektiki
razsvetljenstva nadaljeval z razmi{ljanjem o dialektiki razsvet-
ljenstva (= kritiki subjekta) s kritiko instrumentalnega uma, t.j.
z razmi{ljanjem o aporijah zahodne racionalnosti – se pravi z
obratom k problematiki, ki jo je anticipiral `e v besedilu o umu
in samoohranitvi iz 1942. leta. Prou~evanje zgodovinske poti
zahodnega uma, ki ga je v omenjenem tekstu `e enozna~no
razumel kot ukvarjanje s klju~nimi aspekti zahodne kulture in
civilizacije, pa je dobilo dovolj trdno oporno to~ko {ele s pre-
vzemom stali{~a, razdelanega v Dialektiki razsvetljenstva, kajti
{ele tam je sam um dovolj prepri~ljivo vstavljen v resni~no
zgodovinsko `ivljenje. Ker je interpretiran kot glavno orodje
subjekta, ki je jedro celotnega zgodovinskega `ivljenja, se v nje-
govi zgodovinski poti zrcali tudi tisto bistveno same zgodovine.

P O J E M  S U B J E K T A

Ko sta Horkheimer in Adorno iskala pojem, s katerim bi fik-
sirala vzpon sebstva v znaku absolutnega gospodovanja, sta,
kot smo `e rekli, izbrala pojem subjekta. Ta izbira nikakor ni
slu~ajna – gre za pojem, ki spada med tiste malo{tevilne, za
katere lahko z vso pravico re~emo, da zavzemajo eno od
osrednjih mest v zahodni filozofiji, pa tudi v vsej zahodni tradi-
ciji. Njegovega pomena in te`e ni mogo~e razbrati iz pomena,
ki ga dobiva v vsakdanji pogovorni rabi. V vsakdanjem govoru
ta izraz najpogosteje ozna~uje nekaj posami~nega – (~love{ko)
bitje, fizi~no osebo itd. –, kar je v glavnem dojeto kot nasprotje
tistemu objektivnemu in ob~emu. Vsakdanji govor s pojmoma
subjekta in subjektivnosti v glavnem misli na ozkost pogleda,
poljubnost, enostranskost, nepredvidljivost ali celo muhavost.

Seveda pa je pomen pojma v domicilnem filozofskem kon-
tekstu povsem druga~en. ^eprav je {ele razmeroma pozno
postal eksplicitna tema zahodne filozofije, je na tak ali druga-
~en na~in v njej prisoten `e ve~ kot dve tiso~letji, v tem ~asu
pa je uspel prehoditi pot od razmeroma marginalnega (v antiki)
do fundamentalnega, osrednjega pojma (v novove{ki filozofiji).12

Ker se tukaj `al ni mogo~e spustiti v ob{irnej{o razpravo o
tem problemu, nam preostane poudariti le tiste momente, ki
so posebej zanimivi za na{o temo. Glede tega je treba posebej
izpostaviti Heglovo koncipiranje subjekta ali, {e o`je, dejstvo,

Zdenko Zeman

58 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

11 Prim: M. Jay, Dia-
lekti~ka imaginacija,
str. 405; H. Dubiel,
Wissenschaftsorgani-
sation und politische
Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main,
1978, str. 112-113; J. P.
Arnason (ki referira o
tak{nem stali{~u pri J.
Habermasu in A. Hon-
nethu), Dijalektika
prosvjetiteljstva i
postfunkcionalisti~ka
teorija dru{tva, Theo-
ria, 3-4/1986, str. 153.

12 Gl. iz~rpno razpravo
o temi subjekta v: H.
Burger, Subjekt i sub-
jektivnost, Globus,
Zagreb, 1990.



da je to koncipiranje razvilo in posebej poudarilo tiste dimen-
zije subjekta, ki zadevajo ob~osti in nadindividualnosti. Pri Heglu
je namre~ vzpostavitev spoznavnega, moralnega ter nravstvenega
ali pravnega subjekta pomenila radikalno opu{~anje individu-
alne posebnosti. Subjektne forme so konstituirane kot v bistvu
nadindividualne in objektivisti~ne, medtem ko se posameznik
– ~eprav velja za njihovo neovrgljivo izhodi{~e in prebivali{~e
– v svoji posameznosti ka`e le kot nepopolni reprezentant
subjekta in subjektivnosti subjekta ter kot material, iz katerega
se konstituira subjekt v svoji splo{nosti. Pomembnost koncep-
cije, ki vztraja na nadindividualnosti in ob~osti, izhaja iz dejstva,
da {ele ta dolo~ila kapacitirajo pojem subjekta za dojemanje
karakterja in kompleksnosti vseh tistih raznovrstnih in daljno-
se`nih mo`nosti in u~inkov, ki jih je ustvaril ~lovek v svojem z
vsemi socialnozgodovinskimi protislovji obremenjenem `ivljenju,
in ki se nato izmikajo njegovemu zavestnemu vplivu in pre-
segajo njegove (ne le posami~ne) mo~i. Na ta na~in dojeti
pojem subjekta ni omejen na posamezno (kot je to ve~inoma
pri njegovi “zdravorazumski”, pogovorni rabi), ampak postane
uporaben za teoretske “predmete” na vseh ravneh – od posa-
meznega sebstva, zavesti, zavesti o sebi itd., vse do subjektnih
formacij dru`be, kot so razredi, stranke, gibanja, dr`ave, dru`be,
pa tudi ~love{tvo v celoti. Zato sprejemamo definicijo, po
kateri je treba subjekt razumeti kot “zbir ~love{kih zmo`nosti
in njihovo usklajenost glede na neko intenco”, pri ~emer “je
lahko ta intenca vsebinsko zelo razli~na”.13 Ta definicija nas
po eni strani jasno spominja, da subjekt v kon~ni fazi ~rpa iz
posami~nega, ~eprav ga ne moremo zvesti nanj, po drugi
strani pa implicira mo`nost, da se potence, o katerih je govor,
~eprav so nedvomno ~love{ke, emancipirajo od namenov last-
nih tvorcev in konteksta, v katerem so nastale, ter dobijo
najrazli~nej{e dimenzije in smeri.

O D I S E J :  P R O T O T I P  S U B J E K T A

Po mnenju Horkheimerja in Adorna v celotnem kulturnem
korpusu zahodne civilizacije ni dela, ki bi zgovorneje pri~alo o
dialektiki razsvetljenstva od Homerjeve Odiseje. Kot “prazgodo-
vina subjektivnosti” (DA, 62, 85) predstavlja “temeljno besedilo
evropske civilizacije” (DA, 52). O tej dialektiki pri~a celoten
ep, posebej zgo{~eno, na na~in “navdahnjene alegorije”, pa v
pripovedki o sirenah (XII. spev).

Odisejevo tavanje od Troje do Itake predstavlja pot skozi
mite telesno {e povsem {ibkega in nesamozavestnega sebstva.
Na homerski stopnji je to sebstvo {e v toliki meri funkcija tis-
tega neidenti~nega, nepovezanih in neartikuliranih mitov, da se

Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 59

13 H. Burger, prav tam,
str. 9-10.



mora nujno naslanjati na njih. Subjekt {e ni “v sebi ~vrst, iden-
ti~no ustrojen”, njegova struktura je {e vedno “majava in efe-
merna” (DA, 54-55, zabele`ka 5). Notranja organizacijska forma
individualnosti je ~as, insistira pa se, da je njegovo do`ivljanje
na tej stopnji {e tako slabotno, da ostaja enotnost pustolov{~in
zunanja in se njihovo sosledje pojavlja le kot sprememba kraja
dogajanja. Pustolov{~ine, ki jih do`ivlja Odisej, so vse po vrsti
preizku{nje, ki se ga trudijo skreniti s poti u~vr{~evanja njego-
vega sebstva. Vendar pa je ta pot definirana z enozna~nostjo
svojega cilja: s povratkom domov, vrnitvijo na njegovo trdno
posest, z eno besedo – s samoohranitvijo. A prav tisto skrenju-
jo~e in zastra{ujo~e, kar se neprestano pojavlja na njegovi poti
in grozi s slabitvijo in raztekanjem fluidnega in negotovega
sebstva, daje tisti dragoceni material uporu, nasproti kateremu
se lahko edino izgradi in utrdi njegova identi~nost. Tako pos-
tane jasno, da enotnost sebstva ni zgolj nasprotje mnogovrst-
nosti, ampak se oblikuje {ele z zanikanjem te mnogovrstnosti.
Drasti~neje formulirano, pre`ivi samo tisti, ki se “najpogumneje
predaja gro`nji smrti in ki z njeno pomo~jo postane trden in
mo~an za `ivljenje” (DA, 54).

Organ, s pomo~jo katerega sebstvo pre`ivlja vse pustolov-
{~ine, je lokavost.14 Pralik odisejevske lokavosti je moment
prevare ob vsakem `rtvenem obredu. Vsa ~love{ka `rtvena
dejanja namre~, ~e se izvajajo bolj ali manj zavestno in po
planu, varajo tistega, ki so mu namenjena, ker ga pravzaprav
podrejajo primatu ~love{kih namenov in ga s tem razre{ujejo
njegove mo~i; kalkulacija lastne vloge negira mo~, na katero
se obra~a. Sebstvo je ~lovek, od katerega se ve~ ne pri~akuje
magi~na mo~ nadome{~anja – konstituiranje sebstva prekinja
prav tisto “fluktuirajo~o zvezo z naravo” (DA, 58), ki se menda
ustvari z `rtvovanjem sebstva. Re~emo lahko celo, da “ima
celotna demitologizacija obliko neustavljive izku{nje, da je
`rtvovanje zaman in odve~” (DA, 61).

Sebstvo nastaja in se krepi z zoperstavljanjem izginjanju v
slepi naravi, `rtev pa vedno znova spominja na naravo in ka`e
na njene zahteve. Kajti sebstvo vedno ostane le del narave,
nekaj `ivega, kar se `eli zoperstaviti ne~emu `ivemu. Pozaba
`rtve torej predstavlja zanikanje te osnovne, utemeljujo~e zveze
in je istozna~na z odstranjanjem vseh ovir pri uresni~evanju
vladavine nad zunaj~love{ko naravo in drugimi ljudmi. To
zanikanje ni ni~ ve~ in ni~ manj kot “jedro celotne civilizacijske
racionalnosti”, ki se ka`e kot “postaja kipenja mitske iracional-
nosti”, kajti “z zanikanjem narave postane moten in neprozo-
ren ne samo telos zunanjega obvladovanja narave, ampak tudi
telos lastnega `ivljenja” (DA, 61). Ko ~lovek izgubi zavest o
sebi kot naravi, postanejo ni~ni tudi vsi nameni, zaradi katerih
se sploh ohranja pri `ivljenju, ves dru`beni napredek, rast

Zdenko Zeman

60 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

14 Insistiranje na mo~i
uma in posebej na
lokavosti kot Odisejevi
klju~ni karakteristiki ni
omejeno na specialisti~-
no literaturo in globin-
ske vpoglede v proble-
matiko. Mirno lahko
trdimo, da predstavlja
ob~e mesto v korpusu
“ob~e kulture” zahodne-
ga ~loveka in kot tako
najde mesto tudi v
popularnej{ih prikazih.
Tukaj za ilustracijo
navajamo le dva naklju-
~no izbrana primera. V
nekem mitolo{kem
priro~niku lahko prebe-
remo naslednjo karak-
terizacijo Odiseja: “Je
lokav in premeten,
pre`ivi bolj po zaslugi
pameti kot grobe sile,
majhen, izredno pre-
pri~ljiv v dokazovanju,
impresiven kot oseba
zaradi mo~i in ostrine
intelekta.” (M. Senior,
Who’s Who in Mitho-
logy, Orbis, London,
1985, str. 162.) V
znanem prikazu juna-
kov anti~nih mitov V.
Zamarovskega pa lahko
preberemo naslednje:
“Njegovo juna{tvo, sme-
lost, vztrajnost in pred-
vsem lokavost so vstopili
v pregovore, ki so `ivi
{e danes... Ostal je
junak par excellence
za vse ~ase...” (V. Zama-
rovsky, Junaci anti~kih
mitova, [kolska knjiga,
Zagreb, 1985, str. 237,
243.)



materialnih in duhovnih sil, in, kot zaostrujeta Horkheimer in
Adorno, celo sama zavest.

Sebstvo temelji na gospostvu ~loveka nad samim sabo,
gospostvu, ki je – ~eprav se dogaja v imenu sebstva – vedno
tudi virtualno samouni~enje, kajti tisto, kar je z njim premagano,
potla~eno in uni~eno, ni ni~ drugega kot “tisto `ivo” (DA, 62),
se pravi prav tisto, iz ~esar izhaja edini zamisljivi smisel samo-
ohranitve. Torej postane tisto, kar spro`a mehanizem samooh-
ranitve, na koncu samo `rtev tega mehanizma. Kajti vsa sofisti-
cirana ma{inerija moderne industrijske dru`be se lahko zvede
na “golo naravo, ki sama sebe trga na ko{~ke” (DA, 270). Pro-
tiumnost proizvodno najrazvitej{e oblike dru`be, totalitarnega
kapitalizma – katerega premo~na tehnika namesto zadovolje-
vanja ~lovekovih potreb grozi z iztrebitvijo ~love{tva – pred-
stavlja le najnovej{o izvedbo protiumnosti izvirne situacije –
junakovega izogibanja `rtvi; ne le v tem smislu se ka`e Odisej
kot prototip, pralik me{~anskega individuuma.

Zgodovina civilizacije je hkrati tudi zgodovina introverzije
`rtve, se pravi zgodovina odrekanja. Odisej predstavlja sebstvo,
ki se neprestano ovira in (samo)obvladuje (~eprav se zdi, da
njegovo odrekanje {e nima tistega definitivnega zna~aja; je prej
prelo`itev kot trajna odpoved). To podrejanje pa pridobi zna~aj
“objektivnosti” in samostojnosti {ele z umestitvijo v subjekt in z
osvoboditvijo od mitskih vsebin, s ~imer postane ob~i racionalni
zakon. To je logika, ki se razvija “v zvezi la`ne dru`be” (DA,
62), kjer je vsakdo odve~en in prevaran. Kdor pa bi se poskusil
odpovedati samega odrekanja in bi brez kakr{negakoli odla{a-
nja, “tukaj in zdaj”, posegel po neokrnjeni celoti, bi seveda
izgubil vse, ker se dostojanstvo vseh, tudi tistega najodli~nej{ega,
junaka, dose`e edino za ceno “poni`anja nagona po celi, ob~i,
nerazdeljeni sre~i” (DA, 65). Formula Odisejeve lokavosti je v
tem, da se “lo~eni, instrumentalni duh” resignirano prilagaja in
daje naravi, kar je njenega, s tem, da jo vara. Obvladovanje
skozi prilagajanje – ta lokavost anticipira klju~no potezo me{-
~anskega zna~aja. Zahteva za to in tak{no lokavost je artikuli-
rana v zahtevi me{~anskega razsvetljenstva po treznosti, po
takoimenovanem smislu za dejstva, po realnem odmerjanju
odnosa mo~i. @e v “realisti~nem” odmerjanju odnosa mo~i, ki
ga na svojem potovanju ka`e Odisej – torej v odmerjanju, ki
vidi lastno pre`ivetje v odvisnosti od priznavanja lastnih pora-
zov in vra~unava mo`nost lastne smrti – najdemo zametek
principa “me{~anske deziluzije, zunanje sheme introverzije
`rtve, odrekanja” (DA, 65). Iracionalnost tega ratia pa pride na
povr{je v pripravljenosti za prilagajanje me{~anskega uma
vsaki neumnosti, na katero naleti kot na ve~jo silo. Skovano v
ognju tako ustrojene lokavosti nosi sebstvo na sebi trdnost,
urezano z naprezanjem in samoponi`evanjem.

Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 61



Na homerski stopnji pride tudi do spremembe v bitju jezi-
ka, ki postane ozna~evalec, se pravi, da se pretrga tisti prvotni
odnos, v katerem {e ni mogo~e lo~iti besede od predmeta, ki
je z njo ozna~en. Z distanciranjem besede od stvari je osvojen
vzvod, s katerim mi{ljenje lahko dobi mo~ nad realnostjo, a ta
distanca je hkrati tudi izvor trpljenja (kajti “beseda pozna samo
sebe kot {ibkej{o od narave, ki jo je prevarala” (DA, 76)).
Odisejeva lokavost daljnose`no dolo~ujo~e sestoji iz uporabe
te razlike in `ivi od “procesa, ki se odvija med besedami in
stvarmi” (DA, 68). Ena sama beseda lahko ozna~uje povsem
razli~ne stvari, se pravi, da lahko pomeni nekaj ali ni~, kar
Odisej posebej nazorno spozna, ko se znajde v nevarnosti, da
bi postal postavka na Polifemovem jedilniku, avtorja pa to
spoznanje o bistvu besede in njene posledice generalizirata:
tisto, kar odkrije Odisej v naravi besede, je `e tisto, kar se v
razviti me{~anski dru`bi imenuje formalizem – distanciranje od
vsake mogo~e vsebine, iz ~esar nujno sledi tudi nominalizem,
ki je “prototip me{~anskega mi{ljenja” (DA, 68). V na~inu, na
katerega je Odisej prevaral Polifema – pri tem je uporabil dis-
tanco med stvarjo in besedo in se mu predstavil kot Nih~e
(prim. IX. spev, posebej verze 364-436) – v tej afirmaciji ali {e
prej v golem re{evanju lastne ko`e s popolnim samoponi`a-
njem, v mimikriji tistega “Nih~e”, je `e mogo~e razbrati tisto
temeljno, za celotno zahodno civilizacijo paradigmati~no stali{~e
subjekta: Odisejevo “samopotrjevanje je tukaj in v celotni
epopeji samozatajevanje” (DA, 75).

Jezik je hkrati edini medij, v katerem je mogo~e ohraniti
tako spomin, v katerem so shranjene vse nejevolje, se pravi
ves material, na katerem se je konstituiralo in konsolidiralo
sebstvo, kot tudi notranjo formo individualnosti – zavest o
trdni ureditvi ~asa (kot glavna dezintegracijska gro`nja sebstvu
se v Odiseji pojavlja prav mo~ odvzemanja spomina, pozabe,
na primer v epizodi z Lotofagi (IX. spev), pri sre~anju s Kirko
(X. spev) itd.).

Kot smo `e omenili, je vsa stvar zgo{~eno prikazana v XII.
spevu Odiseje oziroma v epizodi s sirenami.15 Njihovo “medeno
petje” je poziv k izginjanju v preteklem, s potopitvijo vanj pa
bi se definitivno izgubila tudi vsaka prihodnost, ker bi zmanj-
kalo zbranosti duha, brez katere ni ohranitve eksistence v
naravi. Kot zamenjavo za suspenzijo sebstva nudijo sirene
nepopisen u`itek, popolno narkoti~no upijanjenost, ki tudi
popolnoma otopi in na koncu sname glavo z ramen. Vendar
pa je Odisej dozorel v trpljenju in se pri tem upiral in naspro-
toval raznovrstnim smrtnim nevarnostim, groznim ali manj
groznim silam razpada. Enotnost njegovega `ivljenja, identi~nost
njegovega sebstva, se je ustalila v `e omenjani trdni ureditvi
~asa, v kateri se mu, kot to navdahnjeno formulirata Horkhei-

Zdenko Zeman

62 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

15 Prim.: Homer, Odise-
ja, XII. spev, verzi 142-
200.



mer in Adorno, “kakor voda, zemlja in zrak razcepljajo... pod-
ro~ja ~asa” (DA, 39). Tridelna shema ~asa osvobaja sedanji
trenutek preteklosti in ga postavlja na dispozicijo, pri ~emer
tisto preteklo ume{~a onstran meje nepovratnega. Vendar pa
Odisej ni brezprizivno zaloputnil vrat pred predhodno stopnjo,
kajti njegovo sebstvo je {e zelo blizu pred~asovnemu mitu, iz
katerega naro~ja je iz{el, tako da se mu tudi lastna do`ivljena
preteklost ob~asno dozdeva kot zamegljen mitski pred~as.
Nevarnost izgube pravkar izbojevanega sebstva preti od vsepo-
vsod; prepustiti se napevu siren bi pomenilo pasti nazaj v
vrtinec pred~asa, zbrisati mejo med lastnim in tujimi `ivljenji
do nerazlikovanja, torej raztopiti sebstvo v praoceanu gole na-
ravne biti, pred katero je komaj pobegnil. Dejstvo, da sta v
sirenskem klicu zdru`ena gro`nja z uni~enjem in oznanilo ulti-
mativne sre~e, `e na neki na~in odseva del resnice o tirnici
civilizacije, ki je med drugim dolo~ena z napetostjo med
pokor{~ino in delom na eni in prividom popolne izpolnitve,
lepote brez mo~i na drugi strani.

Izzivanje siren pa je tako mo~no, da nima tisti, ki jih sli{i,
nikakr{nih mo`nosti. V tak{ni situaciji obstajata za Odiseja le
dve mo`nosti re{itve. Ena je namenjena njegovim sopotnikom.
Njihova u{esa so zama{ena, ker preprosto ne smejo sli{ati;
kdor dela, se mora namre~ osredoto~iti na nalogo, ki mu je
dana, in odvre~i vse drugo. Nagon po skrenitvi s poti je treba
pregoreti z dodatnimi delovnimi napori. Za to koncentracijo je,
ko je zapustila Odisejevo ladjo, dru`ba naju~inkoviteje poskr-
bela. Drugo mo`nost namenja Odisej samemu sebi. Kot zem-
lji{ki posestnik, za katerega delajo drugi, si lahko privo{~i
sli{ati sirene, toda le tako, da vnaprej nevtralizira nevarnost, ki
prihaja od njih, se pravi tako, da se da trdno privezati k jam-
boru. Njegovo poslu{anje tako ni speto z realno nevarnostjo,
kajti tisti, ki veslajo in od katerih je torej odvisna usoda cele
ladje, ne sli{ijo niti usodnega klica siren niti ne morejo reagi-
rati na Odisejeve obupne pozive, naj ga odve`ejo; vedo le za
nevarnost in gospodarjev enozna~ni ukaz. Druga~e re~eno,
tisti, ki delajo, reproducirajo tako svoje kot izkori{~eval~evo
pre`ivetje, medtem ko je gro`nja temu sklopu v celoti, izziv
siren, prezentna samo izkori{~evalcu, in to v obliki, v kateri ji
je `e odvzeta ru{ilna mo~ in je nevtralizirana v goli predmet
kontemplacije ({e posebej, ~e sprejme zna~aj umetni{kega
dela). Tako se torej `e pri zapu{~anju mitskega razideta manu-
alno delo in u`ivanje v umetnosti (in u`ivanje nasploh).

@e v epu vsebovana pravilna teorija, ugotavljata Horkheimer
in Adorno, uporabljena na Odisejevi ladji, fiksira celotno dia-
lektiko razsvetljenstva. Posebej transparentno se ka`e v feno-
menu zamenljivosti. Zamenljivost je namre~ ukrep gospostva,
kajti najmo~nej{i je tisti, kdor se lahko da zamenjati pri ve~ini

Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 63



opravkov. Zamenljivost je hkrati motor napredka in motor
regresije. Regresije zato, ker izklju~enost iz dela, prav tako kot
neprimerna vklju~enost vanj, rezultira kot pohabljenost. Kot je
to pregnantno formulirano pri Heglu, v znamenitem poglavju o
gospostvu in su`enjstvu v Fenomenologiji duha, iz katerega
citirata tudi Horkheimer in Adorno, “je gospodar... med sebe
in njo (stvar – op. Z. Z.) vrinil su`nja, s ~imer se povezuje z
nesamostojnostjo stvari in jo preprosto u`iva; stran samostoj-
nosti pa prepu{~a su`nju, ki stvar obdeluje”.16 Ta opis zadeva
mutatis mutandis tudi bistvo dogajanja na Odisejevi ladji med
potjo mimo siren. Odisej se torej da zastopati pri delu, njegovi
slu`abniki pa, ~eprav so blizu stvari, v delu ne morejo u`ivati
niti se razvijati, ker se odvija pod prisilo, iz obupa, z nasilno
izklju~enimi ~utili. Zato slu`abnik ostaja telesno in du{evno
podjarmljen, a tudi gospodar neizbe`no regradira, ker si, ko si
odvzame delo na stvari, odvzema tisti heterogeni material, v
odnosu do katerega je edino mogo~e adekvatno (samo)osvestiti
sebstvo, kot to natan~no ka`e prav Heglovo izvajanje samoza-
vesti v omenjenem poglavju Fenomenologije. ^eprav jo je, kot
bi rekel cinik, nekoliko la`je prenesti, ni nepremi~nost ukazu-
jo~ega ni~ manj pogubna od zama{enosti u{es poslu{nih.

Resija, o kateri je govor, pa seveda ni omejena le na ~utila,
ampak zadeva tudi intelekt, ki se je lo~il od ~utilnega podro~ja
z namenom njegovega podrejanja. Z lo~evanjem nastane {koda
za vsako od teh ~love{kih mo~i. V njihovem odnosu pa odseva
dru`beni odnos tla~itelja in potla~enih. Avtorja opa`ata razvojni
lok, katerega kraka spajata Odiseja in figuro dana{njega (indu-
strijskega) vodje, naivnega generalnega direktorja, kajti na
koncu stoji isto kot na za~etku: v funkciji vodje je odslikano
omejevanje mi{ljenja na organizacijo in upravljanje, redukcija
duha na “aparat gospostva in samoobvladovanja, kakor ga je
`e od nekdaj dojemala me{~anska filozofija” (DA, 42). Podobna
~rta kontinuitete spaja tudi podjarmljene, Odisejeve vesla~e na
eni in moderne delavce v tovarni in drugod na drugi strani.
Tudi nemo~, konformizem in topost dana{njih “vesla~ev” ne
izhaja toliko iz zavestnega poneumljanja kot iz delitve dela in
konkretnih pogojev njegovega odvijanja, `e “delavci” na Odise-
jevi ladji pa so bili zaradi jasne dru`bene delitve dela zvedeni
na manipulabilni material, ukro~en s prisilo kolektivnega takta.
Regresija dana{njih mno`ic se ka`e tudi v novi obliki zasleplje-
nosti, druga~ni od tiste za~etne, mitske. Totalna dru`ba, ki
zajema vse odnose in spodbude, nezaustavljivo oblikuje ljudi v
nasprotju z “zakonom razvoja dru`be, principom sebstva” (DA,
43) – in jih, kot neusmiljeno ugotavljata avtorja, pretvarja nazaj
v dvo`ivke (Lurche).

Zdenko Zeman

64 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

16 Hegel, Fenome-
nologija duha, nave-
deno po prevodu M.
Kangrga, Naprijed,
Zagreb, 1987, str. 126.



*  *  *

Odisej torej – lahko sklenemo skupaj s Horkheimerjem in
Adornom – predstavlja prototip subjekta, prvi model tiste ko-
ordiniranosti in smotrne zbranosti vseh mo~i in potenc, ki je
omogo~ila utrditev Sebstva in za~rtanje jasne meje med njim in
Naravo. Ta meja, kot nam pri~a Homerjev ep, v Odisejevi
osebi {e ni postala povsem trdna in neprebojna, ampak jo je
bilo treba vedno znova definirati, utrjevati in potrjevati. Odise-
jeva vrnitev na Itako je prepolna preizku{enj, ki mu ne grozijo
samo s fizi~nim uni~enjem, ampak tudi z ne~im mnogo huj{im
od juna{ke smrti – z uni~enjem temeljne strukture njegovega
obstoja, dekompozicijo sebstva, ki se mu je {ele pravkar uspelo
iztrgati iz fluktuirajo~e zveze z naravo in hiti pozabiti svoj izvor.
Gospodarjenje in pozaba narave – to sta po Horkheimerju in
Adornu temeljna motiva celotne zahodne kulture in civilizacije,
preizku{nje pa, podobne tistim, ki so se pojavljale na Odisejevi
poti, so konstitutivne za celoten zgodovinski potek zahodnega
~loveka. Te preizku{nje se pojavljajo celo v vsakem posami~nem
otro{tvu – ogrnjena v pla{~ materinske skrbi in osvobojena
neposrednih gro`enj (vsaj praviloma) ontogeneza skraj{ano, v
zmanj{anem merilu, rekapitulira dramo filogeneze.

Glede na identiteto same kriti~ne teorije pa velja za konec
spomniti, da je z zapu{~anjem Marxa in obratom k Homerju
jasno signalizirala dejstvo, da je na za~etku 40-ih na{la povsem
novo interesno podro~je. Namesto v sferi, ki jo definira nape-
tost med proizvajalnimi silami in proizvodnimi odnosi (katere
skrivnost je vsaj deloma de{ifrirala kritika politi~ne ekonomije),
je odkrila klju~no dimenzijo svetovnozgodovinskega dogajanja
v nekem {ir{em in fundamentalnej{em “sklopu” – v odnosu
med ~lovekom in Naravo. Skladno s tem so se seveda premak-
nile tudi njene temeljne teoretske reference – namesto truda s
posodobitvijo in plodno uporabo teoretske paradigme, skovane
sredi 19. stoletja na podlagi zgodnjega kapitalizma, je novo
stali{~e na{lo oporne to~ke v najstarej{ih knji`evnih spomenikih
evropske kulture, zanimivej{e sogovornike od Marxa pa je na{lo
v Kantu, Nietzscheju, markiju de Sadu in v za Horkheimerja
vsekakor neizogibnem Schopenhauerju. Prvo artikulacijo novega
glavnega problema kriti~ne teorije, ~lovekove postavljenosti v
vlogo gospodarja v svetu, je Horkheimer na{el celo `e v Stari
zavezi (v Knjigi geneze), proti hladnosti “napredka” in uprav-
ljanega sveta je hotel aktivirati tudi teolo{ko tradicijo (posebej
pojem du{e), predlagal je re{itev religije na na~in, da bi bil
vanjo vklju~en tudi dvom, itd. itd. Ko je odkrila problematiko
subjekta, je kriti~na teorija torej nujno odprla tudi povsem
nove teoretske fronte in izgubila vsako vero v metodolo{ki
monizem, s ~imer se je tudi njen materializem osvobodil “stro-

Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 65



gosti” in “~istosti”, ki sta ga odlikovali v 30-ih letih, ko {e ni
iskala teoretskih zaveznikov zunaj materialisti~ne tradicije.

Prevod: Darinko Kores-Jacks

LITERATURA

BURGER, Hotimir (1990): Subjekt i subjektivnost, Globus, Zagreb.
^A^INOVI^-PUHOVSKI, Nade`da (1980): Subjekt kriti~ke teorije,

Kulturni radnik, Zagreb.
DUBIEL, Helmut (1978): Wissenschaftsorganisation und politische

Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main.
HABERMAS, Jürgen (1988): Filozofski diskurs moderne, Globus,

Zagreb.
HOMER (1987): Odiseja (prev. T. Mareti~), Nakladni zavod Matice

Hrvatske, Zagreb.
HORKHEIMER, Max, Kriti~ka teorija dru{tva, zv. I in II, Stvarnost,

Zagreb. 
HORKHEIMER, Max (1981): Sozial-philosophische Studien, Aufsätze,

Reden und Vorträge 1930-1972 (Hrsg. von Werner Brede), Fis-
cher, Frankfurt am Main.

HORKHEIMER, Max, Um i samoodr`anje, Kulturni radnik, 5/1972.
HORKHEIMER, Max (1991): ’Zur Kritik der instrumentellen Vernunft’

und ’Notitzen 1949-1969’, Fischer, Frankfurt am Main,
(Gesammelte Schriften, Band 6).

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor W. (1989): Dialektik der
Aufklärung, Fischer, Frankfurt am Main.

JAY, Martin, Dijalekti~ka imaginacija, Svjetlost; Globus, Sarajevo;
Zagreb. 

KATUNARI^, Vjeran (1990): Teorija dru{tva u Frankfurtskoj {koli,
Naprijed, Zagreb.

POST, Werner (1971): Kritische Theorie und metaphysicher Pes-
simismus, Kösel-Verlag, München.

SCHMIDT, Alfred (1974): Zur Idee der Kritischen Theorie, Carl
Hanser Verlag, München.

SENIOR, Michael (1985): Who’s Who in Mithology, Orbis, London.
SKUHRA, Anselm (1974): Max Horkheimer. Eine Einführung in sein

Denken, W. Kohlhammer, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz.
Sozialforschung als Kritik (Hrsg. von Wolfgang Bonß und Axel Hon-

neth), Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1982.
TAR, Zoltán (1977): The Frankfurt School, John Wiley & Sons, New

York, London, Sidney, Toronto.
ZAMAROVSKY, Vojtech (1985): Junaci anti~kih mitova, [kolska knjiga,

Zagreb.
Zwischenbetrachtungen im Prozess der Aufklärung (ur. Axel Honneth,

Thomas McCarthy, Claus Offe, Albrecht Wellmer), Suhrkamp,
Frankfurt am Main, 1989.

Zdenko Zeman

66 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

Zdenko Zeman, magister filozofije, urednik Dru{tvenih
istra`ivanja iz Zagreba.



Bistvena resnica je lahko nevaren plod samo tiste sodobne
filozofije, ki zavra~a biti duhovni pogon (Betrieb), vpre`en, da
gara za ustoli~enje, krepitev in pospe{evanje sveta sistema. Taka
filozofija si ne zami{lja, da je pravo mesto njenega negovanja
(Pflege) institut, ki je konstituiran tako, da vedno oskrbuje sis-
tem s teoretskimi proizvodi, namenjenimi laj{anju, urejanju,
vpeljevanju udobnosti teko~ega stanja stvari. Le-ta se utemeljuje
kot sodobni zunaj-institucionalni podprijem bistvenega mi{ljenja,
ki je spodbujen z ironi~no nezaupljivostjo do inicialne intencio-
nalnosti sveta sistema, po kateri je ta dejanskost edini neminljivi
kulturni sklop stabilizirane, funkcionalizirane, optimalizirane
organizacije ~loveka vrednega obstanka. Za~etna to~ka bistve-
nega mi{ljenja je izvirna evidenca o nastalosti in minljivosti
takega sveta, a predvsem njegove planetarno dominirajo~e ema-
nacije v obliki “svetovno-me{~anskega stanja” etabliranih razmer.
Za pozitivno dejanskost te psevdo-konkretne stvarnosti ne najde
bistveno mi{ljenje nikakr{nih olaj{evalnih okoli{~in. Ravno
nasprotno pa bistveno mi{ljenje na temelju izvedene ontolo{ke
analitike ~lovekovega `ivotarjenja v sistemu posku{a umsko
ote`evati prevladujo~i objektivni sklop sistemskih okoli{~in,
struktur in tokov. V skladu s svojo ontolo{ko dr`o (Ge-stell),
da naj bo “iz-(ven)-redno izpra{evanje iz-(ven)-rednega”1, se
mi{ljenje nagiba k soo~anju ~love{tva s surovo pozo vsakda-
njega `ivotarjenja v bizarnih okvirih in trivialnih situacijah sis-

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 67-74. 67

1 Martin Heidegger,
Uvod v metafiziko,
Vuk Karad`i}, Beograd,
1976, stran 31.

Dejan Jelovac

Sistem vs. `ivljenje



tema, ki je zami{ljen in pognan tako, da lahkotno olaj{a te`o
`ivljenjskih razmer. Z vztrajanjem pri tem, da je resni~no bivanje
(kot tudi resnica o takem na~inu bivanja v okviru teoretskega
spoznanja) usodno te`ko podjetje, bistveno mi{ljenje zares
vedno znova razo~ara ~loveka sistema, ki se ga tiso~letja nago-
varja in prepri~uje, da lahko i{~e samega sebe in se sme najti
izklju~no v pogreznjeni in oskrbljeni stvarnosti sveta sistema.
Bistveno mi{ljenje ga grobo prebuja iz takega neprimernega in
nevzornega dreme`a z odkritim diagnosis-om, na podlagi kate-
rega pride na dan, da v uradno urejeni onti~ni dr`i sveta sistema
proti svetu `ivljenja zares obstaja nekaj iz-(ven)-redno spornega.

Prvi neposredni problem, s katerim se soo~amo na tako
trasirani poti mi{ljenja, lahko formuliramo s podvpra{anjem: kaj
je bistvo koreografije, ki odlo~ilno karakterizira ontolo{ko
med-igro sveta sistema in sveta `ivljenja?

1. Med svetom sistema in svetom `ivljenja ne obstaja niti
odnos nekak{ne idili~ne preprostosti niti prozai~nega straho-
spo{tovanja, ki bi rezultiral kot nujna posledica nekega realno-
dogajajo~ega kavzalnega determinizma na tem sektorju biti
(das Sein-a). Torej, ~e v tej neunilinearno dolo~eni relaciji med
omenjenima svetovoma ne obstaja zakonitost, potem tudi ni
znanstvene formule, ki bi enkrat za vedno teoretsko zrcalila
medodnos individuuma, dru`be in narave, kakor bi to, kajpada
{e vedno s taksinomijo tradicionalne metafizike, izrazil Max
Horkheimer.2 To je glavni razlog, zaradi katerega med vse
ve~jo zapletenostjo sveta sistema in napredkom ~lovekovega
samoohranjanja `ivljenja v svetu niti s fenomenolo{kim niti z
analiti~nim postopkom nikakor ne moremo odkriti nikakr{ne
pozitivne kavzalne korelacije: ker kakor kvantitativno komplici-
ranje sistema (na kar se praviloma reducira dojemanje napred-
ka v njem) niti u~inkovito niti dokon~no ne prispeva prav
ni~esar h kvalitativnemu izpopolnjevanju kompleksnosti `ivlje-
nja, tako se, mutatis mutandis, preobrazba fenomena `ivljenja
sploh ne dotika fenomena “sistema”, ki svojega modela po
definiciji ne i{~e v svetu `ivljenja, ampak v tehni~ni napravi,
kot je ra~unalnik. Zato se je tudi zgodovinsko zgodilo, da se je
~lovek, ki sledi temu vzoru, lahkomiselno napravil pametnega
in se samovoljno sprevrgel v Velikega Brata biti, kapricioznega
odpadnika `ivljenja, ki si v svoji nenasitni volji do vladanja
jemlje onti~no pravico do podjarmljanja vsega in vsakogar.
Might is right, je krilatica homo systemicusa, ki mu je “u{lo”,
da je, kolikor v medsebojnem odnosu sistema in `ivljenja ni
ni~esar obvezujo~ega in nujnega, toliko dovoljeno vse mogo~e.
Izhodi{~e tak{ne metafizi~ne dr`e je voluntaristi~ni provizorij.
Velikemu Bratu je vse dovoljeno, ~e le ho~e. In ker ni onto-
lo{ke kavzalitete, ki bi ga zavirala ali mu to povsem prepre~e-
vala, se zateka k radikalni instrumentalizaciji `ivljenja na na~in

Dejan Jelovac

68 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

2 Cf. Max Horkheimer,
Bemerkungen zur
Philosophischen
Anthropologie,
Zeitschrift für Sozial-
forschung, Frankfurt
am Main, Band 4,
Jahrgang 1935, stran 35.



nasilnega tla~enja v organizirani, vnaprej pripravljeni paket-
aran`ma, v umetni obrat za avtomatizirano pre`ivetje. S tem
svet sistema preneha biti transcendentna dekoracija sistema
`ivljenja, zunanji okrasek, ki se ob primernem ~asu obe{a na
bo`i~no jelko ali z nje snema, na katerega lahko mirno in z
blago ironijo vedno gledamo kot na nekaj v bistvu odve~nega,
toda nenevarnega. A stvar je ravno obratna. Sistemi so `ivljenj-
sko nevarni zaradi svoje nezdrave ambicije po tvorjenju novo-
ustvarjenega, umetnega, popravljenega okolja ~love{kega `iv-
ljenja, druga~nega od tistega izvirnega, ki so ga na{li pred
spu{~anjem v to idealisti~no avanturo.

2. Ko se enkrat znajde v kolu sveta sistema, ~lovekovo
`ivljenje v-pade v kiberneti~ni odnos vzajemnega u~inkovanja,
ki ima lastnosti programirane povratne sprege. In ne le to. V
njej vlada obratno sorazmerje. Namre~, kolikor ve~ svojega
bitja postavlja ~lovek v Systemland, toliko manj mu ga ostane
za bivanje v Lebenslandu. Torej lahko trdimo, da prvi nastaja
in obstaja na ra~un slednjega: Systemland je stvaren premo
sorazmerno s {kodo, ki jo je s svojim dogajanjem povzro~il
Lebenslandu. Zgodovina sveta sistema je proces neprestanega
razveljavljanja izvirne narave sveta `ivljenja – ta vsestranska in
dosledna neantizacija se znanstveno projektira in dru`beno
prakticira kot u~inkovit, rentabilen in produktiven teo-tehno-
ideolo{ki sklop za kibernetsko operacionalizirano dominacijo
nad razpolo`ljivim. Uspe{nost v takem nasilni{kem obna{anju
se nujno reflektira v zavesti ~loveka-sistema kot samozavest
zmagovalca. Ideologija te “ptice ujede” z velike vi{ine gleda na
svet `ivljenja zgolj kot na lasten mo`ni ali dejanski plen. Iz te
perspektive je normalno, da ne opazi dejstva, da modusi,
forme, agensi, efekti in zakonitosti organizacije ~lovekovega
pre`ivetja v sistemu, njihovi glasno propagirani prednosti in
nadmo~i nad imaginarnim “naravnim stanjem” navkljub, dejan-
sko privedejo do katastrofalne zgre{itve bistva in smisla `ivlje-
nja, ker z non{alantno hladnokrvnostjo trgajo naravne principe
samoregulacije `ivljenja in jih trpajo v servilno slu`bo simuli-
rane stvarnosti, ki jo svet sistema nato promovira kot edino
mo`no realnost.

S pove~evanjem sveta sistema seveda prihaja do premo
sorazmernega razvrednotenja sveta `ivljenja. Sistem se razra{~a
tako, da se vsiljuje `ivljenju kot tuje nad-bitje, kot kristalizirana
tujost, skrivni sklop od njega neodvisnih sil. Svet sistema je
“simulakrum”3, v katerem deluje ~lovek predvsem tako, da
ustvarja nasproti sebi mo~nej{i in masivnej{i svet stvari, naprav,
institucij, svoje `ivljenje pa dela s tem {ibkej{e, siroma{nej{e,
bolj zapu{~eno, izpraznjeno in provincialno. ^lovek-sistem
zaupa svoje `ivljenje v oskrbo in hrambo, vzdr`evanje in
ohranjanje sistemu. Rezultat take pre-daje je, da `ivljenje ve~

Sistem vs. `ivljenje

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 69

3 Pojem simulacruma je
uvedel Jean Baudrillard
v svoji knjigi Simu-
lacres et Simulation,
Galilée, Pariz, 1985; gl.
posebej prvo poglavje z
naslovom “Procesija
simulakrumov”.



ne pripada ~loveku, ampak sistemu. Usoda sveta sistema je
sistemati~na rescendirajo~a devitalizacija: njegovo substanco
tvorijo skubljenje, pohabljanje in razveljavljanje sveta `ivljenja
na na~in njegovega postavljanja na stranski tir, vgrajevanja in
vklju~evanja `ivljenja v ne`ive stvari, njihove strukture in
sklope. “Mrtva priroda” je torej ikona sveta sistema.

3. V svojem odnosu do fenomena `ivljenja je postal svet
sistema obscen: ugotavljamo, da je to zlo~est atentat proti
svetu `ivljenja, izvr{en z metafizi~no-znanstveno-tehni~nim
naklepom. Apolini~na sila sistema bi razkosala celo dionizi~no
obljubo `ivljenja, saj meni, da bi s tem dokon~no prepre~ila
tisto ve~no znova-obnovljeno nepokorljivo porajanje izvirne
`ivljenjske mo~i. A tako nasilje nikdar in nikjer ne uspe priti
skozi povsem brez ob~utka nelagodja (das Unbehagen). Sistem
se vedno vsaj podzavestno boji posledic svojega drogiranja
`ivljenja. Da je res tako, ga izdaja slu~ajna pomota, imenovana
“boj za za{~ito ~lovekovega okolja”. V tem donkihotskem gibanju
sveta sistema eruptivno bruha na povr{je njegova nesposobnost,
da bi zdr`al grizenje vesti zaradi zlo~ina nad svetom `ivljenja
brez “odmika”, ki bla`i grozotnost te travme tako, da jo posta-
vlja v balzame ideologije “Zelenih”, ki reducira ves problem na
~lovekovo onesna`eno okolje namesto na `ivljenje samo po
sebi. Sistem ne more dovoliti, da bi do javne zavesti prodrlo
spoznanje, da je on sam v bistvu negacija samega bistva in
smisla `ivljenja, zato tola`i samega sebe in svoje podanike s
{irjenjem evfemizma o uni~evanju okolja, ki ga je treba s
primernimi ukrepi sistemsko za{~ititi.

4. Svet sistema pri ~loveku sistemati~no spodbuja, vzgaja
in utrjuje nenaravno jagnje~jo krotkost. Ta fenomen imenuje
Nietzsche sindrom ~rede. Ka`e pa se v nevroti~ni te`nji ljudi-
sistema, da se trdno povezujejo v sistem “ni~el”, ki se morajo,
~e ho~ejo kaj ve~ pomeniti, vedno riniti ~im bolj na desno.
Najvi{ja vrlina takega homo anonimusa je uspe{no prilagajanje
sebi podobnim, u~inkovito etabliranje v status quo. Skupni
ob~utek (sensus communis) so-pripadnosti brezizjemnih ni~el
do`ivlja in preganja vsako izjemo kot udarec sistemsko orga-
niziranemu pre`ivetju. Snemanje z vabe sitega, prijetnega,
udobnega, tehni~no brezhibnega, urejenega su`enjstva, ki je
kon~no privedlo do popolne “nasedlosti” ~love{tva na sistem
poslu{nega pristajanja na podrejanje totalnemu nadzoru,
upravljanju in gospostvu s ciljem organiziranega bega od
menda negotove in surove `ivljenjske resni~nosti, namre~
grozi, da bo najresneje zamajalo zaupanje v upravi~enost
obstoja in funkcioniranja mehanizma simbioti~ne odvisnosti
~loveka od sistema.4

Ob svojem napadalnem pokoravanju `ivljenja s pomo~jo
transmutacije `ivih ~love{kih bitij v svoja podani{ka ni~eta pa

Dejan Jelovac

70 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

4 Pojem sistema defini-
ramo takole: Sistem (gr.
systema) zdru`uje v
sklop urejene elemente
na na~in, da je njihovo
mesto vedno odlo~ilno
dolo~eno s funkcioni-
ranjem glede na druge
elemente in celote kot
take. Systema je po
definiciji vedno neko
systole, kar pomeni
kr~enje, pritezanje,
stiskanje in omeje-
vanje. Stoiki so prvi
osmislili pojem systema
in z njegovo pomo~jo
prikazovali tisti segment
sveta, ki je homogeno
zdru`en, urejen, zbran,
sestavljen po nekem
enkratno izvedenem
lógos-u.



je svet sistema vendarle sprevidel, da mora tako igra~kanje
kdaj pa kdaj preigrati tudi samo sebe, ker nasprotuje temeljni
ontolo{ki postavki, po kateri nobeno `ivo bitje nikoli, nikdar
in nikakor ni nekak{na plasti~na masa, ki bi ji lahko zunanji
pogoji, okoli{~ine, dejavniki in vzroki po mili volji vtiskovali
za`elene oblike in s tem oblikovali svet `ivljenja do neskon-
~nosti. V svoji opitosti od vsemo~i sistem ne uspe opaziti, da
je izvirna lastnost `ivega bitja, da od rojstva do smrti nosi v
sebi zeusovski 5 zapis, v katerem ima kot v rojstnem listu zapisan
razpon mo`nosti za aktualizacijo. Vsa natezanja, raztezanja in
pritezanja kateregakoli `ivega bitja morajo brezpogojno pote-
kati znotraj tako razmejenega onti~no-ontolo{kega obsega. ^e
sistem prestopi to tanko, komaj vidno demarkacijsko ~rto in
za~ne uzdati `ivljenje na lastno pest, se brezupno sesuje
(implodira) v organsko-neorgansko okolico.

5. Ontolo{ka subtilnost fenomena `ivljenja je tak{na, da se
ne da brez ostanka zvesti in vknji`iti znotraj nobenega sistema,
ne glede na stopnjo njegove kompleksnosti. To {e posebej
velja v primeru ~love{kega `ivljenja: v svetu sistema ~love{tvu
le ste`ka uspeva ostati zares `ivo. Kajti ta svet je zgrajen pred-
vsem zato, da bi bil metafizi~ni zavod za zavarovanje povpre~-
nih posameznikov, ki si `elijo trdne opore. A ta voluntaristi~ni
provizorij svetovno-sistemske organizacije obstanka se zaradi
preprostega dejstva, da predrzno ignorira temeljno ontolo{ko
na~elo, po katerem bit nikoli ne more postati predmet in se
torej ne more niti opredmetiti v sistem kot “bergla” `ivljenja,
ru{i pred na{imi o~mi. Ni~ na svetu, nobeno `ivo ali ne`ivo
bitje, ne more bivati kot ortopedski pripomo~ek na{ega `ivljenja.
Lahko navidez in le delno zamenja na{e za~asno onemogle
organe, sposobnosti in energije, nikoli pa `ivljenja v celoti. V
aktualnosti sveta `ivljenja je mogo~e so-bivati le z gospostveno
brezbri`nostjo do izvirnega kipenja `ivljenja. Vsako `ivo bitje
je zares `ivo, samo kolikor biva poletno, odprto, ustvarjalno in
soudele`eno v svetu `ivljenja.

^e torej dr`i predpostavka, da je ~lovek edino `ivo bitje na
svetu, ~igar bistvo je kvalitativno druga~no od najpopolnej{ega
zamisljivega sistema, je zlahka razumljivo, da je kontradiktoren
vsak poskus dedukcije ~love{ke eksistence iz esence sveta sis-
tema. Identi~no usodo do`ivlja tudi metafizi~ni poskus redukcije
`ivljenja na sistem. ^eprav je ~lovek le “trst, naj{ibkej{i v na-
ravi”6, je dovolj odporen, da se lahko upre celo orkanskim
vetrovom asimilacije, ki pihajo med nevihto svetovne zgodovine
sistema. “Vse, kar je veliko,” pravi Platon, “stoji v viharju.”7

^lovek tako nosi v sebi ontolo{ko mo`nost ostati v pokon~nem
polo`aju in plesati med dvema termopilskima pe~inama:
nezmo`nostjo resni~nega `ivljenja v sistemu in nezmo`nostjo
`ivljenja v svetu brez kakr{nekoli sistemati~nosti. Zato ~lovek

Sistem vs. `ivljenje

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 71

5 Zeus je sin Kronosa in
Ree, o~e in kralj bogov
in ljudi, bog neba in
tvorec vseh naravnih
pojavov, posebej groma
in strele, zaradi ~esar je
grom poleg egide zna-
menje njegove oblasti.
Stanuje v etru in je
gospodar letnih ~asov,
slav~ek pa je njegov
glasnik, ker najavlja
njegov prihod spomladi.
“Zevs je pobo`anstvena
in poveli~ana razkri-
tost `ivljenja samega...
Zevs je tista svetloba in
sijajnost razkrite biti, v
kateri se {ele poka`e,
kako je in kaj je vsako
`ivo. In iz razkritja
takega `ivljenja `ivega
se ka`e, kdo je Zevs.
Zato je Zevs gr{kega
mita jasnina nebesa:
sama svetloba in sila
razkritosti `ivljenja/biti
vsakega `ivega.” (Ivan
Urban~i~, Zaratustrovo
izro~ilo I, Slovenska
matica, Ljubljana,
1993, str. 230.)

6 Blaise Pascal, Misli,
Kultura, Beograd, 1965,
str. 158.

7 Platon, Politeia, 794
D, 9; v originalu se to
mesto glasi: “ta megála
pánta episphalé.” Pre-
vod, ki smo ga podali v
tekstu, je le eden od
mogo~ih alternativnih
prevodov tega mesta. Pri
tem smo iz{li iz pome-
na izraza episphalés:
nestabilen, majav, tisti,
ki lahko pade. V tem
smislu bi se dobesed-
nej{i prevod glasil: “vse
veliko je nagnjeno k
padcu.” A iz okoli{~ine,
da tisto, kar je veliko,
zlahka pade, se vsiljuje
alegori~na slika o tem
kot o tistem, kar je
izpostavljeno padcu,
mo`nosti spodrsljaja,



zagre{i najve~je mo`no bogoskrunstvo, ~e v tej medigri poklek-
ne, ~e za~ne v izobilju raznolikosti oblik, na~inov, poti, smeri
in ritmov sveta `ivljenja ozkogrudno dovoljevati in dopu{~ati
kot legitimne edino tiste, ki jih je mogo~e koristno vpre~i na
delo v materialnem in kulturnem obratu sveta sistema.

6. Kljub neobrzdani arogantnosti, s katero se apolini~na
omnipotenca sveta sistema vztrajno trudi derogirati, detronizi-
rati, degradirati in deklasirati Dionizove plodove sveta `ivljenja,
pa ji to vendarle nikjer in nikdar ni {lo povsem od rok. Ker tudi
dionizi~no ni ravno povsem nemo~no, tudi ono ima svojega
olimpijskega dirkalnega konja. Inspirirano z Erosom sistemu
nenehno podtika “nezakonske” otroke ljubezni, ki ga vedno
znova spominjajo na neprijetno dejstvo, da njegov sprijeni
odnos do `ivljenja poganja svetovno-zgodovinsko “~arovni{ko
rajanje” brez doglednega konca. Paradoksalnost zapleta je v
tem, da je projekt sistema po eni strani zami{ljen in izveden
na na~in, ki zahteva neizbe`no, stalno in progresivno krepitev
obrambe pred, kot smo videli, nikoli do kraja premaganimi in
pokon~animi fenomeni postavljanja `ivljenja v ospredje, po
drugi strani pa hkrati prav njihova kolaboracija, anga`ma in
podpora omogo~ajo u~inkovitost in strogost tako koncipiranega
nadzora, kibernetskega upravljanja in supremacije sveta sistema
nad sistemom `ivljenja. Ko se brani pred tekmecem, se mora
sistem neizbe`no soo~iti prav z izvirnimi `ivljenjskimi impulzi,
instinkti in preboji v ospredje in jih inkorporirati, kajti le zdravo
in poletno `ivljenje ima v sebi dovolj mo~i, da uspe{no “ve`e”,
amortizira, sublimira, premakne in potla~i destruktivne tendence,
gibanja in posameznike. A prav to je tisto, ~esar si svet sistema
ne sme dovoliti, kajti njegova planetarna tu-bit je `e od samega
za~etka usodno odvisna prav od vse mo~nej{ega discipliniranja
in raz{irjenega nadzorovanja sveta `ivljenja. Apolon je za zdaj
v spopadu z Dionizom izbojeval nesporno zmago: na{el je
za~asno re{itev paradoksa, ~e `e “definitivna” v principu ni
mogo~a, v tem, da ga potla~i, ugrabi in strpa v vnaprej pri-
pravljen in ograjen geto sveta sistema v obliki interierov umet-
nostnih muzejev ali intimnih koti~kov srca. Tak{na komorna
diaspora dionizi~nega v strogo nadziranih “svobodnih obmo~-
jih” ljubezni in dobro varovanih pribe`ali{~ih Domi{ljije je bila
premeteno zasnovana kot varnostni ventil, ki prepre~uje, da bi
~lovek-sistem in sistem slu~ajno ne eksplodirala zaradi svoje
surove racionalnosti. Sistem svojim podanikom pod dolo~enimi
pogoji “prostovoljno” dovoljuje previdno predajanje umetni{ki
ustvarjalnosti in ~utnim u`itkom – torej, po njegovem prepri-
~anju, dionizi~nim ostankom na pol pora`enega sveta `ivljenja,
ki jih je po sili razmer prisiljen represivno tolerirati. Kajti resnica
apolini~ne organizacije pre`ivetja v okviru sistema sili vsakega
~loveka, ki zna gledati – ~ez rob pameti. Zanj je namre~

Dejan Jelovac

72 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

kar se sicer dogaja z
vsem in vsakim, ki se
izpostavlja sunkom
vetra. Zato se nam zdi,
da prevod tega mesta v
obliki “vse veliko stoji
na mo~nem prepihu”
zajema vse omenjene
dimenzije pomena in s
tem odpira prostor
najve~je mo`ne inter-
pretativne {irine.



nemogo~e prenesti temeljno dejstvo, da sku{a svet sistema z
vso silo svojih inherentnih zakonitosti zatreti in pretvoriti v
poslu{ni privid, katerega naloga je veselo krasiti trivialno vsak-
danjost, {e tisto malo `ivljenja v sebi. Ta okras naj bi pomagal
~loveku navaditi se, se sprijazniti in ponotranjiti te`ko preba-
vljivo resni~nost. Sistem je prera~unal, da bo ~love{tvo, na tak
na~in upijanjeno z dozirano ljubeznijo, lepoto, svobodo ali
igro, ki bla`i resnost nev{e~nosti, enkrat za vselej pozabilo na
tisto izvirno polnost `ivljenja in s tem postalo povsem primer-
no za pokoritev brez godrnjanja nad realiteto statusa quo. A tu
se je sistem zaradi preve~ ra~unanja vendarle malce vra~unal.
Sistemologija namre~ predvideva, da imajo vse muze isto mater
– Mnemozino. Torej nosi tudi Klio, muza zgodovine, ki izvira
iz te dru`ine spominjanja, v sebi subverzivni naboj, ki se pora-
ja iz travmatskega spomina na razkosanega, toda ne pokon~a-
nega Dioniza, filogenetski spomin ~love{tva, ki se za razliko
od spomina kakega ra~unalnika ne da izbrisati brez sledov.

Prevedel Darinko Kores-Jacks

LITERATURA

ARISTOTEL, Politika, Nikomahova etika, Metafizika.
BAUDRILLARD, Jean (1991): Fatalna strategija, Knji`evna zajednica

Novog Sada, Novi Sad.
BAUDRILLARD, Jean (1991): Simulakrumi i simulacija, Svetovi, Novi Sad.
DERRIDA, Jacques (1990): Bela mitologija, Bratstvo-jedinstvo, Novi Sad.
FREUD, Sigmund (1979): Das Unterbehangen in der Kultur, v: Iz kulture

i umetnosti, Matica srpska, Novi Sad.
HEIDEGGER, Martin (1988): Bitak i vrijeme, Naprijed, Zagreb.
HEIDEGGER, Martin (1982): Mi{ljenje i pevanje, Nolit, Beograd.
HEIDEGGER, Martin (1976): Uvod u metafiziku, Vuk Karad`i},

Beograd.
HORKHEIMER, Max (1935): Bemerkungen zur Philosophischen Anthro-

pologie, Zeitschrift für Sozialforschung, Frankfurt am Main,
vol. 4, letnik 1935.

HUSSERL, Edmund (1991): Kriza evropskih nauka i transcendentalna
fenomenologija, De~je novine, Gornji Milanovac.

JELOVAC, Dejan (1991): Fenomenologija preobra`aja, Nau~na knjiga,
Beograd.

KANT, Immanuel (1974): Udee zu einer allgemeinen Geschichte in welt-
burgerlicher Absisht (1784), v: Um i sloboda, Velika edicija
“Ideja”, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf
(op. cit.), Beograd.

LINDGREBE, Ludwig (1973): The phenomenological Concept of Experience,
Philosophy and Phenomenological Research, XXXIV, {t. 1,
september 1973.

Sistem vs. `ivljenje

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 73

Dejan Jelovac, doktor politi~nih ved, gostujo~i profesor na
Ekonomski fakulteti v Ljubljani.



LYOTARD, Jean-Fransois (1988): Postmoderno stanje, Bratstvo-jedinstvo,
Novi Sad.

NIETZSCHE, Friedrich (1975): Tako je govorio Zaratustra, Mladost,
Zagreb.

NIETZSCHE, Friedrich (1977): Ecce homo, Grafos, Beograd.
NIETZSCHE, Friedrich (1976): Antihrist, Grafos, Beograd.
NIETZSCHE, Friedrich (1977): Sumrak idola, Grafos, Beograd.
NIETZSCHE, Friedrich (1977): O koristi i {teti istorije za `ivot,

Grafos, Beograd.
NIETZSCHE, Friedrich (1979): Osvit, Rad, Beograd.
PASCAL, Blaise (1965): Misli, Kultura, Beograd.
PLATON, Politea.
RIEDEL, Manfred (1973): System und Geschichte, Suhrkamp Verlag,

Frankfurt am Main.
ROUSSEAU, Jean Jacques (1974): Veroispovest savojskog vikara,

BIGZ, Beograd.
SCHELER, Max (1960): Polo`aj ~ovjeka u kosmosu, Veselin Masle{a,

Sarajevo.
URBAN^I^, Ivan (1993): Zaratustrovo izro~ilo I, Slovenska matica,

Ljubljana.
WHITEHEAD, Alfred (1926): Science and the Modern World,

The Macmillian Co., New York.
WHITEHEAD, Alfred (1929): Process and Reality, Cambridge University

Press, Cambridge.

Dejan Jelovac

74 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A



Od Schopenhauerja in Nietzscheja ter romantizma 19. stoletja
dalje se v teoriji ohranja zoperstavljanje sistema in sveta `ivljenja
kot dveh nespravljivih momentov moderne. Tak{no zoperstav-
ljenje je primeren model za kritiko odtujenosti, kljub temu pa
se poraja dvom, ~e ni preve~ romanti~en in ~e ne zavaja k
nerealisti~nemu zavra~anju vseh sistemskih imperativov. Jürgen
Habermas posku{a elaborirati tak{en pojem sveta `ivljenja, ki
bi se ognil estetiziranim konceptom, ki branijo eksotiko sveta
`ivljenja na frontni ~rti, ki jo dolo~a sistem oblastni{tva, komer-
cializacije, poznanstvenjenja ipd.

Habermas se pri formulaciji teorije evolucije opira na Georgea
Herberta Meada in na njegovo teorijo socialne konstitucije ega
in Durkheimovo teorijo evolucijske transformacije rituala od
svetega k sakralnemu. Tako ima teorija komunikativnega rav-
nanja svojo evolucijsko in proceduralno komponento. Kontekst
teh procesov evolucijskega razvoja dru`be, kulture in osebnosti
je svet `ivljenja. Svet `ivljenja oblikuje lingvisti~ni kontekst oz.
ozadje za procese komunikacije. Dru`bene spremembe se
dogajajo zaradi napredujo~e racionalizacije sveta `ivljenja. Ti
procesi racionalizacije so avtohtoni, ~e jih vodijo pravila komu-
nikativnega ravnanja, ~e pa jih narekujejo pravila strate{kega
ravnanja, se lahko pojavijo razli~ne patologije. ^etudi lahko
razvoj civilizacije interpretiramo kot napredujo~o racionalizacijo

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 75-83. 75

Darij Zadnikar

Habermas in Lebenswelt



sveta `ivljenja in diferenciacijo dru`benih sistemov od sveta
`ivljenja, ostane odprto vpra{anje, koliko tak{na racionalizacija
in diferenciacija {iri `ivljenjske prilo`nosti, koliko pa je na delu
proti-emancipacija, ko sistemsko-strate{ki imperativi nadvladajo
komunikativne (tj. kolonizacija sveta `ivljenja). Tak{na defini-
cija patologij moderne je konsekventna tezi o primatu komu-
nikativne nad strate{ko racionalnostjo. ^e je strate{ko ravnanje
primarno, potem je moteno “normalno” funkcioniranje diskur-
zivne interakcije oz. sveta `ivljenja.

Pojem kolonizacije sveta `ivljenja je analogen Marxovi teoriji
odtujitve in feti{izma. Zdi se, da obe teoriji potrebujeta nekak{no
dualno izhodi{~e. Marxu je razlikovanje med “ekonomsko bazo
in nadstavbo” omogo~ilo, da zapopade netransparentne (ideolo-
{ke) dru`bene pojave in jih s termini odtujitve in feti{izma razre-
{i v kontekstu teorije razrednega boja. Habermas pri svoji kritiki
patologij moderne potrebuje dualizem sistema in sveta `ivljenja,
ki sta bila na neki zgodnej{i zgodovinski stopnji prepletena, se
pa v zgodovinskem razvojnem toku modernizacije vedno bolj
diferencirata. Problem moderne je, da subsistema ekonomije in
dr`avne oblasti, ki se materialno reproducirata, interferirata v
procese simbolne reprodukcije vsakdanjega `ivljenja.

Dualisti~na zastavitev teorije evolucije in patologije moderne
pa zahteva tudi dualisti~en znanstveno-metodi~en pristop.
Medtem ko so se raziskave sveta `ivljenja, ki ga obvladujejo
imperativi komunikativne racionalnosti, opirale na univerzalno
pragmatiko, ki izhaja iz stali{~a prve osebe, ki je vpletena v
govorne akte, pa pri raziskovanju sistema potrebujemo gledi{~e
tretje osebe, ki napotuje k funkcionalisti~ni metodi sistemske
teorije. Kljub svoji polemiki z Niklasom Luhmannom Habermas
integrira sistemsko teorijo v svojo teorijo dru`be. Ta integracija
pa ni preprosta inkorporacija, saj sistemska teorija zaradi svojega
scientisti~nega “objektivizma” ni kar tako zdru`ljiva z znanostjo,
ki ima v temelju “emancipacijski interes”. Axel Honneth1

opozarja, da Habermasov dualizem lo~uje komunikacijo od
oblasti, sistema ravnanja pa ne moremo lo~iti od normativnega
oblikovanja konsenza, in da komunikativno integrirana sfera
ravnanj (svet `ivljenja) ne more biti neodvisna od dominacije
oblastnih razmerij. Pri tem se moramo spomniti, da je ta duali-
zem rezultat teoretske strategije, ki naj bi emancipacijsko teorijo
re{ila iz pasti dialektike razsvetljenstva in kritike instrumental-
nega uma.2 Nenazadnje se s to strategijo Habermas izogne
Foucaultovi usodi, ki ga je analiza oblastnih razmerij pripeljala
do sklepa, da je razsvetljenstvo zgolj okrepilo represivne insti-
tucije in da je um sam po sebi totalitaren. Svet `ivljenja ni
prost sistemskih vplivov, vendar ga, gledano teoretsko-idealno,
oblikujejo druga~ni standardi, kar nam omogo~a, da dolo~imo
merila, ki razlo~ijo normalne in patolo{ke vidike sveta `ivlje-

Darij Zadnikar

76 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

1 Axel Honneth, Kritik
der Macht, Suhrkamp,
Frankfurt/M. 1985.

2 Prim. Darij Zad-
nikar,”Racionalna
rekonstrukcija upanja”,
^asopis za kritiko
znanosti 152-153,
Ljubljana 1993.



nja. Dualizem sveta `ivljenja in sistema se opira na dualizem
komunikativne in strate{ke racionalnosti, na dualizem dela in
interakcije, preprosto tudi zato, ker postindustrijska in informa-
cijska dru`ba ne moreta biti pojasnjeni na zadovoljiv na~in z
integrativno dinamiko kategorij dela. Zlasti ne v kontekstu
teorije emancipacije:

“Osvoboditev od lakote in rev{~ine ne sovpade nujno z
osvoboditvijo od slu`nosti in degradacije, kajti ni nikakr{nega
razvojnega razmerja med delom in interakcijo.”3

Resnici na ljubo lahko podobno logiko deduciramo `e iz
Kapitala, kjer Marx zapi{e, da je sfera produkcije sfera nujnosti
in da se sfera svobode pri~ne onkraj sfere produkcije.

Na teoretski ravni pa vendar lahko ugotovimo, da Haber-
masova teorija reproducira dihotomne kategorije v isti meri kot
na subjekt orientirana filozofija, ki jo sam kritizira. Honnethova
pripomba, da dru`beni sistemi ne nastajajo neodvisno od pro-
cesov sporazumevanja in da sveta `ivljenja ne moremo razumeti
neodvisno od oblasti in dominacije, ka`e na odsotnost integra-
tivne kategorije, ki je lahko zgolj kategorija dru`bene prakse.
Ker pa dru`bene prakse v sodobni tehnolo{ki civilizaciji ne
moremo omejiti na pojem produkcije, je odprta teoretska naloga
redefinicije tega integrativnega pojma. Brez jasne opredelitve
sodobnega pojma dru`bene prakse tudi ni mogo~e operativno
misliti utopije radikalne demokracije.

Habermasov dualni kategorialni koncept, ki deli dru`bo na
vidik sveta `ivljenja in sistema, je {e posebej razplamtel teo-
retske polemike. To se v dru`boslovju zgodi vsaki~, ko pose`e
k filozofskim temeljem.

“[ele koncept sveta `ivljenja, ki izhaja iz Wittgensteinovih
spodbudnih analiz ozadnega znanja in se vpelje kot pojem,
komplementaren komunikativnemu ravnanju, lahko omogo~a
zdru`itev teorije ravnanja s temeljnimi pojmi dru`bene teorije.”4

Svet `ivljenja je za hrbti vsakega udele`enca komunikacije
in zagotavlja resurse za re{evanje problemov sporazumevanja.
^lani dolo~enega dru`benega kolektiva delijo enak svet `ivlje-
nja. V komunikaciji in mi{ljenju eksistira kot predrefleksivna
oblika ozadnih predpostavk, ozadnih dovzetnosti in razmerij,
ki ostanejo skriti. Svet `ivljenja se razblini pred na{imi o~mi
takoj, ko ga posku{amo analizirati. Svet `ivljenja funkcionira v
razmerju do komunikacijskih procesov kot resurs za tisto, kar
pride v eksplicitno izra`anje. V tistem trenutku, ko to znanje iz
ozadja stopi v komunikacijo, ko postane eksplicitno znanje, ki
ga je mo~ kritizirati, tedaj izgubi tiste zna~ilnosti, ki jih imajo
strukture sveta `ivljenja, ki mu pripadajo: gotovost, zna~aj
ozadja, nezmo`nost iti onkraj te instance. Svet `ivljenja je v
osnovi tako samoumeven, da je za nas povsem nezaveden in
se izmika problematizaciji. Z njim lahko ozna~imo zgolj tiste

Habermas in Lebenswelt

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 77

3 Jürgen Habermas,
Theorie und Praxis,
Luchterhand, Neuwied,
Berlin 1971.

4 Jürgen Habermas,
Theorie des kommu-
nikativen Handelns,
Band 2, Suhrkamp,
Frankfurt/M. 1995,
(vnaprej navajam kot
TKH 2), str. 190.



resurse, ki niso tematizirani in niso kritizirani. Pa vendar obsta-
ja razlaga “z druge strani”, namre~: ker se komunikativno rav-
nanje dogaja na ozadju “neproblemati~nega” sveta `ivljenja, se
lahko stopnja dru`bene racionalnosti meri po tem, koliko je to
ozadje samo problematizirano. Svet `ivljenja pa ni nikoli v
celoti problematiziran5, ampak zgolj njegovi izseki. Pri proble-
matiziranju sveta `ivljenja smo pred isto dialektiko izmikanja
kot pri Freudovi analizi nezavednega.

Na sociokulturni ravni izmerimo racionalizacijo sveta `ivlje-
nja prek razmerja med normativno predpisanim konsenzom in
komunikativno dose`enim konsenzom. Vnovi~ odkrijemo raz-
merje med tradicijo in emancipacijo oz. proces razsvetljenstva.
Ko se udele`enci interakcije sporazumevajo o lastnih situacijah,
ti~ijo v kulturni dedi{~ini, ki jo hkrati uporabljajo in prenavljajo:

“... vtem, ko udele`enci interakcije koordinirajo svoja rav-
nanja prek veljavnostnih zahtev, ki jih je mogo~e kritizirati, se
naslanjajo na pripadnost socialnim skupinam in hkrati oja~ijo
njihovo interakcijo; vtem ko odra{~ajo~i sodelujejo pri interakciji
s kompetentno ravnujo~imi vzorniki, internalizirajo vrednostne
naravnanosti svoje socialne skupine in prevzemajo posplo{ene
sposobnosti ravnanj.”6

Pojem sveta `ivljenja je v filozofiji raziskoval Edmund Husserl,
ki ga je ena~il z netematiziranim znanjem. Habermas s pragma-
ti~no analizo lo~i netematizirano znanje od zgolj so-tematizira-
nega7 po tem, da ga ni mogo~e narediti pristopnega s preprosto
spremembo perspektive udele`enca v perspektivo opazovalca.
Netematsko znanje omogo~i analizo predpostavk, ki dolo~eno
govorno dejanje osmislijo. Ve~ina tak{nega netematskega znanja
je implicitnega in se obvlada intuitivno. Tak{no univerzalno
predrefleksivno-netematsko znanje slu`i produkciji govornih
aktov nasploh: proizvede komunikativno ravnanje, ne slu`i pa
njegovemu izpolnjevanju. Sem sodi ob~e generativno znanje,
ki je potrebno pri tvorbi gramati~nih stavkov in izjav. Tudi
ob~e pragmati~ne predpostavke komunikativnega ravnanja
sodijo v to kategorijo.

Habermas opozarja, da epistemolo{ki pojem sveta `ivljenja,
kot ga je ponudila Husserlova fenomenologija, ne moremo pre-
prosto prenesti na podro~je teorije dru`be. Zato naredi dva kora-
ka: najprej vpelje pojem sveta `ivljenja kot komplementarni pojem
komunikativnemu ravnanju, tako da se razpre formalnopragmati-
~ni analizi iz perspektive udele`enega govorca; drugi korak pa je
dru`boslovna raba koncepta, ki se opravi z metodi~no menjavo
performativne dr`e druge s teoretsko dr`o tretje osebe.

Husserl je pojem sveta `ivljenja uporabljal v kontekstu kri-
tike scientisti~nega uma. Medtem ko naravoslovne vede veljajo
za podro~je objektne realnosti, poka`e Husserl {e na predhoden
kontekst naravnih `ivljenjskih praks in izku{anj sveta, ki

Darij Zadnikar

78 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

5 V tem primeru bi sub-
jekt izgubil societalno
podlago, kar se zgodi le
v skrajni norosti.

6 TKH 2, str. 208.

7 So-tematiziran pomen
ilokucijskega akta lahko
postane na voljo temat-
skemu znanju, ~e Mp
spremenimo v opis Mp:
(I) S: Zahtevam od

tebe, da da{ Y
nekaj denarja!

(Ia) Vtem ko je S izre-
kel (I), je od H
zahteval “p”.

/Jürgen Habermas,
Nachmethaphysisches
Denken, Suhrkamp Ver-
lag, Frankfurt/M. 1988,
str. 86./



nastopajo kot potla~eni fundament smisla. Svet `ivljenja je parni
pojem idealizacijam, ki {ele konstituirajo podro~je naravoslovnih
objektivacij. Nasproti idealizacijam merjenja, vzro~nosti in
matematizacije ter na njih temelje~i tendenci tehnizacije postavi
Husserl svet `ivljenja kot neposredno prisotno sfero izvirnih
zmogljivosti. S tega stali{~a kritizira samopozabljene idealizacije
naravoslovnega objektivizma. Habermas opozori, da temeljijo
idealizirajo~e predpostavke `e v vsakdanji komunikativni praksi.

Z veljavnostnimi zahtevami, ki transcendirajo vsa lokalna
merila, nastane napetost med transcendentalnimi predpostavkami
in empiri~nimi danostmi v sami fakticiteti sveta `ivljenja. Habe-
rmas detranscendalizira te idealizacije s pragmati~no analizo
argumentacije. Ideja razre{itve veljavnostnih zahtev, ki jih je
mogo~e kritizirati, zahteva idealizacije, ki pa sestopijo iz trans-
cendentalnih nebes na tla sveta `ivljenja in izpri~ajo svojo
u~inkovitost v mediju naravnega jezika. Te idealizacije temeljijo
na implicitni jezikovni kompetenci. Zato se navzkri`je med
eksplicitnim znanjem, ki temelji na idealizacijah, in ozadnim
znanjem, ki absorbira tveganje, dogaja znotraj podro~ja netema-
tiziranega znanja. Husserl je menil, da gre tu za konkurenco
med ekspertnim vedenjem empiri~nih znanosti in predteoret-
skimi prepri~anji vsakdanjosti. Ve~ina tistega, kar je izre~eno v
vsakdanji komunikativni praksi, ostane neproblematizirano ter
`ivi od gotovosti sveta `ivljenja. Gre za relativno povr{no,
netematsko vedenje, na katero se opirajo udele`enci v obliki
pragmati~nih in semanti~nih predpostavk. Pri tem lo~imo (a)
obzorno vedenje, ki se nana{a na situacijo ter napravi dolo~ene
izjave neproblemati~ne in sprejemljive, in (b) kontekstno
vedenje, ki se nana{a na teme, predpostavlja pa skupni jezik
in sociokulturni kontekst.

Ozadno vedenje je stabilno in imuno za naklju~ne pritiske
problematizacij, ki izhajajo iz izku{enj. Zato ga je mogo~e
tematizirati zgolj postopoma in z metodi~nimi napori. Pritisk
problemov, ki izhajajo iz svetovnozgodovinskih ali pa osebno-
zgodovinskih kriznih situacij, spodbudi tematizacije in distanco
do tistega, kar je veljalo za samoumevno. Ozadno vedenje
ozna~ujejo neposredna gotovost, totalizirajo~a mo~ in holizem.8

Na ta na~in tvori svet `ivljenja obzidje proti presene~enjem, ki
jih spro`ajo iz izku{enj izhajajo~e problematizacije. Problema-
tizirajo~a mo~ kriti~nih izku{enj lo~i ozadje sveta `ivljenja od
“osve{~enega” ospredja. To ospredje se razlikuje glede na to,
ali je vzpostavljeno v odnosu do objektov in dogodkov
(stvarni svet, stvarnost, resni~nost), v interaktivnem odnosu do
soljudi (solidarni svet) ali v subjektivnih izku{njah (subjektivni
svet). V tej triadi je potem jasna navezava na univerzalno prag-
mati~no tipologijo govornih aktov. Vendar pa iz univerzalno
pragmati~ne perspektive sveta `ivljenja ne moremo uzreti kot

Habermas in Lebenswelt

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 79

8 Ibid., str. 92-93.



celoto. Potrebna je perspektiva, kjer se dvignemo nad raven
komunikativnega ravnanja, ki ga uzremo kot element kro`nega
toka, kjer delujo~i posameznik ne nastopa ve~ kot iniciator,
temve~ produkt tradicij, v katerih ti~i, produkt solidarnih
skupin, katerim pripada, in socializacijskih in u~nih procesov,
katerim je izpostavljen. Ta perspektiva nam {ele omogo~a
dojemanje dru`benega.

Medtem ko je v univerzalni pragmatiki v ospredju razmerje
med govorcem in poslu{alcem, pa s stali{~a koordinacije ravnanj
potrebujemo abstraktnej{o raven kot zgolj raven neposredno
nameravane izdelave dolo~enega interpersonalnega razmerja.
Habermas pa ne preide kar takoj k socialni razse`nosti, ki bi
temeljila na sistemski integraciji in strate{kem ravnanju. Konse-
kventno svoji teoriji racionalnosti, ki temelji na primatu komu-
nikativne racionalnosti, posku{a izpeljati socialno integracijo iz
komunikativnega ravnanja, ki se opira na resurse sveta `ivljenja.
Tudi tradicije in otrdele sistemske regulacije dru`benega `iv-
ljenja so rezultat neke pretekle komunikativne koordinacije, ki
{ele pozneje dobi svoj objektni zna~aj. V objektnem zna~aju
socialnih institucij ravnamo strate{ko, do sogovorcev se tam ne
nana{amo v vlogi druge osebe, s katero se sporazumevamo,
ampak nas praviloma vodijo sistemsko uravnavani vzorci rav-
nanj. Koordinacija ravnanj nasploh slu`i socialni integraciji
sveta `ivljenja, ki si ga udele`enci intersubjektivno delijo. Pri
sporazumevanju se prena{ajo in dograjujejo kulturna znanja,
podru`blja se vzgoja in pridobivajo osebne identitete. Zato si
lahko te komponente sveta `ivljenja (kulturne vzorce, legitimne
ureditve, strukture osebnosti) predstavljamo kot zgo{~evanje in
kopi~enje komunikativnih ravnanj v procesih sporazumevanja,
koordinacije ravnanj in podru`bljanja. Iz sveta `ivljenja se
prestopa v komunikativno ravnanje, izku{nje se kopi~ijo kot
zaloga vednosti komunikativne prakse, ki se lahko tematizira
in tako pripomore k premagovanju razli~nih okoli{~in. Ta ved-
nost otrdi v interpretacijske vzorce, ki se prena{ajo v interakcij-
skih mre`ah socialnih skupin, ki jih zgostijo v vrednote in
norme. Te se v socializacijskih procesih preoblikujejo v
stali{~a, kompetence, na~ine dojemanja in identitete. Mre`a
vsakdanje komunikativne prakse sega prek semanti~nega polja
simbolnih vsebin, v razse`nosti socialnega prostora in histori~-
nega ~asa ter tvori medij, v katerem se oblikujejo in reproduci-
rajo kultura (zaloga interpretacij), dru`ba (legitimne ureditve)
in osebnostne kulture (subjektivni motivi).9 Celota teh kompo-
nent tvori prepletene pomenske strukture, ki pa jih ne smemo
razumeti kot avtopoeti~ne in lo~ene sisteme, tako kot to
po~ne Niklas Luhmann. Prek medija jezika so te komponente
vsidrane druga v drugi in ne predstavljajo vzajemnih okolij.
Tudi sistemi ravnanj, ki temeljijo na kulturni reprodukciji

Darij Zadnikar

80 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

9 “Kulturne tradicije so
razpr{ene prek meja
kolektivov in jezikovnih
skupnosti in v svojem
trajanju – za to so naj-
bolj prepri~ljiv primer
svetovne religije – niso
odvisne od identitete
dru`b ali celo oseb. Po
drugi strani zavzemajo
dru`be ve~ji socialni
prostor in dalj{e zgodo-
vinske izseke kot osebe
in njihove `ivljenjske
zgodbe, imajo pa manj
difuzne in o`je zarisa-
ne meje kot tradicije.
Kon~no so osebnostne
strukture, ki so vezane
na organske substrate,
~asovno in prostorsko
najostreje definirane.
Individuumom se kul-
tura in dru`ba pred-
stavljata v podobi
raz{irjajo~ega sklopa
generacij” /ibid., str. 99/.



({ola), socialni integraciji (pravo) ali socializaciji (dru`ina), ne
delujejo drug poleg drugega ali drug mimo drugega, ampak
imajo vzajemno razmerje do totalitete sveta `ivljenja.

“Svet `ivljenja ni ni~ bolj ali manj strukturiran s kulturnimi
tradicijami in institucionalnimi ureditvami, kot tudi z identitetami,
ki izhajajo iz socializacijskih procesov. Zato svet `ivljenja ne
tvori organizacije, ki bi ji posamezniki pripadali kot ~lani, niti
zdru`enja, kateremu bi se pridru`ili individui, niti kolektiv, ki
ga sestavljajo posamezni pripadniki. Komunikativna vsakdanja
praksa, v kateri je osredi{~en svet `ivljenja, se hrani iz vzajemne
igre kulturne reprodukcije, socialne integracije in socializacije,
ki po svoji plati koreninijo v tej praksi.”10

Totaliteto dru`benega, tj. kulturne tradicije, dru`be v o`jem
smislu in osebnostnih struktur, Habermas ne izpeljuje iz avto-
poeti~nih sistemov in anonimnih struktur, ampak mora, skladno
s svojo teorijo racionalnosti, ki temelji na primatu komunika-
tivnega uma pred strate{kim, oblikovati tisto integrativno ozadje,
za katero veljajo pravila intersubjektivnega sporazumevanja. To
ne pomeni, da Habermas ne priznava vloge sistemom ravnanja,
ki so se v teku zgodovine osamosvojili (npr. institucionalizirana
oblast, tr`na ekonomija ipd.), temve~ pomeni, da jim dolo~i
skrajno omejen prostor delovanja. Tako si koncipira kategorialni
aparat za kritiko dru`bene dejanskosti, v kateri pride do obrnje-
ne prioritete, kar je Marx opisoval v kategorijah teorije odtu-
jitve in feti{izma, Habermas pa kot patologije moderne, ki so
posledica kolonizacije sveta `ivljenja.

Adorna in Horkheimerja je ena~enje uma z instrumentalno
racionalnostjo pripeljalo do tega, da nista videla izhoda iz
odtujenega sveta, razen v skrajno utopi~nih vizijah estetskega
razmerja. Zgodovina pa nam ne daje nikakr{nega zagotovila,
da je estetiziran “um”, ki naj bi bil ob~utljiv za drugost drugega,
manj totalitaren od zahodnega ratia. S tega stali{~a je Haber-
masova diferenciacija uma in lokalizacija njegovih komponent
ponudila nekaj mo`nosti za postavitev druga~ne diagnoze
moderne, ki ni tako usodna kot postmodernisti~na. Vendar pa
sodobna socialna filozofija in dru`boslovje tu dajeta vrsto alter-
nativnih odgovorov, ki bi pojasnili naravo dru`benega. S stali-
{~a Habermasovega koncepta, ki postavlja par sveta dru`be in
sistema, je bil klju~ni izziv sistemska teorija Niklasa Luhmanna.
Dolgoletna polemika, ki je bila v nasprotju s tisto s postmoder-
nisti znanstveno in teoretsko bolj korektna (in manj atraktivna),
pa je pripeljala tudi do vzajemnega plodnega teoretskega vpliva
med nasprotnima avtorjema.

Dejansko se vsa smotrna ravnanja ne koordinirajo s spora-
zumevanjem udele`encev. Medij koordinacije so najve~krat
funkcionalni sklopi, ki niso zavestno strukturirani, ve~inoma pa
jih udele`enci vsakdanje prakse ne opazijo. ^e dru`bo opazu-

Habermas in Lebenswelt

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 81

10 Ibid., str. 100.



jemo zgolj iz notranje perspektive sveta `ivljenja (kot udele-
`enci), lahko nasedemo trem fikcijam, ki so bile v socialni filo-
zofiji in dru`boslovju pogoste. Prva iluzija je, da so socialni
akterji avtonomni, druga, da je kultura neodvisna od zunanjih
pogojev in dolo~itev, tretja pa, da je komunikacija vedno pre-
gledna. Ker je za subjektno filozofijo zna~ilno tudi izhodi{~e
samoopazujo~ega jaza, je potem jasno, zakaj je tako velik del
sodobne dru`bene teorije nasedel tem iluzijam. Najpomemb-
nej{i prispevek k ru{itvi tega mita je Marxova opredelitev
ekonomije kot rezultata interakcije, ki pa se osamosvoji in
nadvlada svoje akterje. Perspektivo udele`enca mora dopolniti
perspektiva opazovalca, ki nas s podro~ja sveta `ivljenja popelje
na podro~je samoregulativnih sistemov. To ne pomeni, da je
ena perspektiva napa~na, druga pa pravilna. Habermasovo
razumevanje dru`benega integrira obe gledi{~i, zanj so dru`be
hkrati sistem in svet `ivljenja, ki tvorijo sistemsko stabilizirane
sklope ravnanj socialno integriranih skupin.

LITERATURA

APEL, Karl-Otto in VAN REIJEN, Willem (ur.) (1984): Rationales Han-
deln und Gesellschaftstheorie, Germinal Verlag, Bochum.

BERNSTEIN, J. Richard (ur.) (1988): Habermas and Modernity, Polity
Press.

DEWS, Peter (ur.) (1992): Autonomy and Solidarity – Interviews
with Jürgen Habermas, Verso, London, New York.

HABERMAS, Jürgen 1971: Theorie und Praxis, Luchterhand, Neuwied,
Berlin.

HABERMAS, Jürgen in LUHMANN, Niklas (1971): Theorie der
Gesellschaft oder Sozialtechnologie – Was leistet die Sis-
temforschung?, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jürgen (1995): Theorie des kommunikativen Handelns –
Band 1: Handlungsrationalität und gesellschaftliche Ratio-
nalisierung, Suhrkamp, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jürgen (1995): Theorie des kommunikativen Handelns –
Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft,
Suhrkamp, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jürgen (1981): Philosophisch – politische Profile,
Dritte, erweiterte Auflage, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jürgen (1982): Zur Logik der Sozialwissenschaften,
Fünfte, erweiterte Auflage, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jürgen (1984): Vorstudien und Ergänzungen zur Theo-
rie des kommunikativen Handelns, Suhrkamp Verlag, Frank-
furt/M.

HABERMAS, Jürgen (1985): Der philosophische Diskurs der Mod-
erne, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jürgen (1988): Nachmetaphysisches Denken, Suhrkamp
Verlag, Frankfurt/M.

Darij Zadnikar

82 S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A

Darij Zadnikar, magister filozofije in vi{ji predavatelj
na Pedago{ki fakulteti v Ljubljani.



HONNETH, Axel (1985): Kritik der Macht, Suhrkamp, Frankfurt/M.
HONNETH, Axel (1989): McCarthy Thomas, Offe Claus, Wellmer Albrecht

(ur.), Zwischenbetrachtungen – Im Prozeß der Aufklärung,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M. 

LINKENBACH, Antje (1986): Opake Gestalten des Denkens, Jürgen
Habermas und die Rationalität fremder Lebensformen, Wil-
helm Fink Verlag, München.

McCARTY, Thomas (1988): The Critical Theory of Jürgen Habermas,
MIT Press, Cambridge.

POJANA, Manfred (1985): Zum Konzept der kommunikativen Ratio-
nalität bei Jürgen Habermas, Die blaue Eule, Essen.

RASMUSSEN, M. David (1990): Reading Habermas, Basil Blackwell,
Oxford.

RODERICK, Rick (1989): Habermas und das Problem der Rational-
ität, Argument Verlag, Hamburg.

TURNER, S. Bryan (ur.) (1990): Theories of Modernity and Post-
modernity, Sage Publications, London.

WELLMER, Albrecht (1985): Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/Main.

WHITE, K. Stephen (1990): The Recent Work of Jürgen Habermas –
Reason, Justice and Modernity, Cambridge University Press,
Cambridge.

Habermas in Lebenswelt

S U B J E K T M E D S I S T E M O M I N S V E T O M @ I V L J E N J A 83









septembra 1646

Gospa,

prebral sem knjigo1, za katero me je Va{a Visokost prosila za
mnenje, in v njej odkril ve~ nasvetov, ki se mi zdijo zelo dobri:
Da se mora vladar vedno izogibati sovra{tvu in preziru svojih
podanikov in da je ljubezen ljudstva vredna ve~ kot trdnjave.
Vendar je tudi ve~ takih, s katerimi se ne bi mogel strinjati. In
mislim, da je avtorju najbolj spodletelo v tem, da ni dovolj jasno
razmejil med vladarji, ki so dobili oblast v dr`avi po pravi~ni
poti, in tistimi, ki so si jo prilastili na nezakonite na~ine, ter da
je vsem na splo{no dal nasvete, ki veljajo le za te zadnje. Kajti
kot je treba pri gradnji hi{e, katere temelji so tako slabi, da ne
bi mogli nositi visokih in debelih zidov, postaviti tanke in nizke,
tako so tisti, ki so se za~eli uveljavljati z zlo~ini, navadno prisilje-
ni nadaljevati po tej poti, ker se ne bi mogli obdr`ati, ~e bi
hoteli biti po{teni.

Prav o takih vladarjih je v 3. poglavju lahko dejal: da jih bodo
{tevilni sovra`ili; da je pogosto koristneje, ~e jim povzro~ijo
veliko gorja, kot ~e jim ga manj, ker manj{e `alitve zbudijo
voljo po ma{~evanju, medtem ko hude to mo~ odvzamejo. Dalje
v 15. poglavju pravi: da bi bilo, ~e bi hoteli postati po{teni,
nemogo~e, da ne bi propadli med veliko zlobne`i, ki jih je

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 87-90. 87

René Descartes

Pismo o 

Machiavellijevem Vladarju

1 Pismo palatinski princesi Elizabeti (naslov je uredni{ki) je prevedeno
po: F. Alquié, Descartes, Oeuvres Philosophiques, 3. knjiga, str. 665-671.
Omenjena knjiga je Vladar (Il Principe), Niccoloja Machiavellija (slov.
prev. v: Politika in morala, SM, 1990).



najti povsod. In v 19. poglavju: da je mogo~e biti enako oso-
vra`en za dobra dela kot za slaba.

Na tak{ni podlagi temeljijo zelo tiranski nasveti, kot je ta, da
naj vladar uni~i celo dr`avo, da le ostane njen gospodar; naj
po~ne velike okrutnosti, ~e so le storjene hitro in vse hkrati;
naj si prizadeva dajati videz po{tenega ~loveka, vendar naj to
v resnici ni; naj dano besedo dr`i le tako dolgo, dokler je to
koristno; naj se pretvarja, naj izdaja; in nenazadnje, naj se,
da bi vladal, znebi vsake humanosti in naj postane najokrut-
nej{i od vseh `ivali. 

Vsekakor pa je to zelo slaba podlaga za pisanje knjig, ~e je
njen namen dajati take nasvete, ki pa navsezadnje tistih, ki so jim
namenjeni, ne bi mogli pomiriti; kajti kot sam prizna, se ne more-
jo obvarovati pred prvim, ki bo pripravljen zastaviti svoje `ivljen-
je, da se jim ma{~uje. Da bi vzgojili dobrega vladarja, ~eprav je
dr`avo {ele prevzel, se mi zdi, da mu je treba ponuditi povsem
nasprotne maksime in predpostaviti, da so bila sredstva, s pomo~jo
katerih je pri{el na oblast, zakonita; kakr{na so, o tem sem pre-
pri~an, skoraj vsa, ~e jih vladarji, ki jih uporabijo, imajo za tak{na;
kajti pravi~nost ima pri vladarjih druga~ne meje kot pri zaseb-
nikih, in zdi se, da v teh primerih  Bog da prav tistim, katerim da
mo~. Vendar pa tudi najpravi~nej{a dejanja postanejo nepravi~na,
kadar jih imajo za taka tisti, ki so jih storili.

Lo~iti je treba tudi med podaniki, med prijatelji ali zavezniki in
med sovra`niki. Kajti pri teh zadnjih je vladarju tako reko~ skoraj
vse dovoljeno, pod pogojem, da to prinese kaj koristi  njemu ali
njegovim podanikom; in v takih primerih ne nasprotujem, da se
sparita lisica in lev in da se mo~i pridru`i prevara. Z imenom
sovra`nik imenujem vse tiste, ki niso prijatelji ali zavezniki, kajti z
vso pravico jim je mogo~e napovedati vojno, ~e vidimo v tem
svojo korist, in ~e za~nejo postajati sumljivi in nevarni. Vendar
izklju~ujem vrsto prevare, ki je tako neposredno v nasprotju z
dru`bo, da sem prepri~an, da je nikoli ni dovoljeno uporabiti,
~eprav jo na{ avtor odobrava na ve~ mestih in je vse preve~
pogosta: hliniti prijateljstvo do tistih, ki  jih ho~e{ pogubiti, da bi
jih la`je presenetil. Prijateljstvo je preve~ sveta stvar, da bi jo
lahko zlorabljali na tak na~in; in tisti, ki se lahko pretvarja, da ne-
koga ljubi, da bi ga izdal, zaslu`i, da mu tisti, ki jih bo neko~
hotel resni~no ljubiti, ne verjamejo ni~esar in ga sovra`ijo.

Ko gre za zaveznike, mora vladar vedno dosledno dr`ati da-
no besedo, celo takrat, kadar mu to lahko {koduje; kajti prelo-
mitev dane besede mu ne more toliko {kodovati, kolikor mu
koristi sloves, da ni zatajil pri izpolnitvi tega, kar je obljubil, in ta
ugled si lahko pridobi le ob takih prilo`nostih, kjer utrpi nekaj
{kode; vendar pa ga v okoli{~inah, ki bi ga popolnoma uni~ile,
naravno pravo (droit de gens) odvezuje obljube. Obenem mora
biti zelo previden, preden kaj obljubi, da obljubo lahko vedno

René Descartes

88 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U



dr`i. In ~eprav je dobro biti v prijateljskih odnosih z ve~ino
sosedov, mislim, da je najbolj{e imeti tesno zavezni{tvo le s tisti-
mi, ki so {ibkej{i. Kajti ne glede na zvestobo, ki jo imamo
namen ohraniti, le-te od drugih ne moremo pri~akovati, ampak
moramo ra~unati, da bomo vsaki~, ko bodo imeli zavezniki od
tega korist, prevarani; tisti, ki so mo~nej{i, bodo korist lahko na-
{li, ko jo bodo hoteli, ne pa tudi tisti, ki so {ibkej{i.

Kar zadeva podanike, so dveh vrst: veliki in ljudstvo. Z izra-
zom veliki mislim na vse tiste, ki se lahko pove`ejo v stranke
proti vladarju in o katerih zvestobi mora biti trdno prepri~an; ~e
pa o tem ni prepri~an, se vsi politiki strinjajo, da mora na vsak
na~in poskrbeti, da jih ukloni, in jih mora, kolikor so nagnjeni k
vna{anju nereda v dr`avo, obravnavati le kot sovra`nike. Pri dru-
gih podanikih pa se mora predvsem izogibati njihovega sovra{tva
in prezira; in to mislim, da lahko vedno stori, ~e le natan~no
upo{teva pravi~nost na njihov na~in (se pravi, da se ravna po
zakonih, na katere so navajeni) in ni preve~ strog pri kaznih in
ne preve~ popustljiv pri pomilostitvah, da se ne zana{a v vsem na
svoje ministre, ampak jim prepusti le breme najbolj osovra`enih
obsodb, pri tem pa sam izka`e svojo skrb za vse drugo; pa tudi,
da ohrani svoje dostojanstvo do te mere, da se ne odre~e nobeni
~asti ali nazivu, za katere je ljudstvo prepri~ano, da mu pripadajo,
vendar tudi ne zahteva dodatnih, in da v javnosti poka`e le svoja
najresnej{a dejanja ali tista, ki jim vsi lahko pritrdijo, ter ohrani
zase svoje veselje in u`itke, ki naj ne bodo nikoli na ra~un koga
drugega; in nenazadnje, naj bo dosleden in neupogljiv, ne sicer
pri prvih zamislih, ki se mu bodo porodile, kajti ker ne more
imeti pregleda nad vsem, je nujno, da vpra{a za nasvet in sli{i
mnenja ve~ ljudi, preden se odlo~i, vendar pa naj bo neupogljiv
pri stvareh, za katere je dal vedeti, da se je o njih odlo~il, ~etudi
mu to lahko {kodi; kajti {koda ne more biti tolik{na, kot bi bil
glas, da je lahkomiseln in spremenljivega mnenja.

Tako ne odobravam maksime v 15. poglavju: da je, ker je
svet zelo pokvarjen, nemogo~e, da se ne uni~i{, ~e ho~e{ vedno
ostati po{ten; in da se mora vladar, da bi se obdr`al, nau~iti
biti hudoben, kadar okoli{~ine to zahtevajo; razen ~e s po{tenim
~lovekom razume vra`evernega in preprostega ~loveka, ki si ne
upa napovedati bitke na dan sabata in katerega vest ne najde
miru, ~e ne spremeni vere svojega ljudstva. ^e pa mislimo, da je
po{tenjak tisti, ki stori vse, kar mu narekuje resni~ni razum, je
gotovo najbolje, da je, da sku{a tak vedno ostati.

Prav tako ne verjamem temu, kar pravi v 19. poglavju: da je
mogo~e biti enako osovra`en za dobra dela kot za slaba, razen
kolikor je zavist neke vrste sovra{tvo; vendar te besede avtor ne
razume tako. In vladarji navadno ne zbujajo zavisti pri navadnih
podanikih; zbujajo jo le pri velikih ali pri svojih sosedih, ki jih
prav te vrline, ki jim zbujajo zavist, navdajajo tudi s strahom;

Pismo o Machiavellijevem Vladarju

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 89



zato je vedno treba pravilno ravnati, da bi prepre~ili to vrsto
sovra{tva; in nobeno sovra{tvo jim ne more niti najmanj {koditi,
razen tistega, ki prihaja iz nepravi~nosti ali vzvi{enosti, ki ga v
njih odkrije ljudstvo. Kajti mogo~e je celo videti, da tisti, ki so
bili obsojeni na smrt, ponavadi ne sovra`ijo sodnikov, kadar
mislijo, da so si tak{no kazen zaslu`ili; in prav tako potrpe`ljivo
prena{a{ tegobe, ki si jih nisi zaslu`il, ~e si prepri~an, da jih je
bil vladar, ki jih je povzro~il, na neki na~in prisiljen sprejeti in
da mu je to bilo neprijetno; velja namre~, da je pravi~no, ~e ima
javna korist prednost pred posameznikovo. Te`avno je le, kadar
je prisiljen ugoditi dvema stranema, ki razli~no ocenjujeta, kaj je
prav, kot se je zgodilo takrat, ko so morali rimski vladarji zado-
voljiti me{~ane in vojake; v tem primeru je razumno dati nekaj
enim in drugim, ni pa prav sku{ati naenkrat spraviti k pameti
tistih, ki je niso vajeni poslu{ati; pa~ pa si je treba postopoma,
bodisi preko javnih publikacij, bodisi preko pridigarjev, bodisi
na druge podobne na~ine, prizadevati, da bi doumeli. Kajti ljud-
stvo prenese vse tisto, o ~emer ga lahko prepri~a{, da je prav, in
je prizadeto ob vsem, o ~emer meni, da je nepravi~no; in aro-
gantnost vladarjev, se pravi zloraba kak{ne oblasti, pravic ali
~asti, za katere ljudstvo misli, da vladarjem ne pripadajo, se mu
zdi podla le zato, ker ima zlorabo za neke vrste nepravi~nost.

Sicer pa se s tem avtorjem prav tako ne strinjam glede tega,
kar pravi v predgovoru: da je, kot moramo stati na ravnici,
da bi lahko bolje videli obris gora, ~e ga `elimo narisati, treba
biti zasebnega stanu, da bi dobro spoznali vladarjevo delo.
Kajti skica prikazuje le stvari, ki jih je mogo~e videti od dale~;
glavni vzgibi za ukrepanje vladarjev pa so pogosto tako posebne
okoli{~ine, da si jih, ~e nisi sam vladar ali ~lovek, ki je z njim
zelo dolgo delil njegove skrivnosti, ni mogo~e zamisliti.

Prav zato bi bil vreden posmeha, ~e bi si mislil, da lahko
Va{o Visokost na tem podro~ju kaj nau~im; to tudi ni moj na-
men; ta je edino ta, da bi ji moja pisma prinesla malo razvedrila,
ki bi bilo druga~no od tistega, za katerega si mislim, da ji ga
nudi potovanje, za katero ji `elim, da bi bilo nadvse sre~no: kot
nedvomno tudi bo, ~e se Va{a Visokost odlo~i, da se bo ravnala
po teh maksimah, ki u~ijo, da je sre~a vsakogar odvisna od njega
samega in da je treba do take mere ostati zunaj oblasti usode, da
se kljub temu, da ne izpusti{ prilo`nosti in izkoristi{ prednosti, ki
jih ponuja, vendarle nima{ za nesre~nega, ~e ti jih odre~e; in ker
je v vseh zadevah na svetu ogromno razlogov za in proti, naj se
v prvi vrsti ustavimo pri tistih, ki pripeljejo do tega, da se strinja-
mo s tem, kar vidimo prihajati. Za najbolj neizogibne ocenjujem
bolezni telesa, pred katerimi prosim Boga, naj Vas obvaruje; in z
vso vdanostjo, ki jo morem imeti, sem, itd.

Prevedla Nadja Dobnik

René Descartes

90 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U



I .

V Descartesovi filozofski zapu{~ini ni teorije politi~nega.
Njena odsotnost, ~e naj kar takoj anticipiramo tezo, ki jo bomo
sku{ali razviti v nadaljevanju, ni odlo~ilno pogojena z neteoret-
skimi razlogi, ki bi mu prepre~ili uresni~iti nekaj pred tem
na~rtovanega in virtualno `e navzo~ega v njegovem sistemu.
Odsotnosti teorije politi~nega pri Descartesu ne moremo misliti
kot jasno zamejenega praznega mesta, ki bi ga lahko zapolnil
sam ali kdo drug v njegovem imenu tako, da bi preprosto razvil
teze njegove metafizike in fizike. Ko trdimo, da je odsotnost
teorije politi~nega teoretska, trdimo, da je v odlo~ilnem smislu
ne moremo pripisati razlogom osebne previdnosti, ki so jo
narekovali nevarni ~asi verske nestrpnosti, v katerih je `ivel.1

Tak{na trditev bi bila med drugim tudi v o~itnem nasprotju z
njegovim lastnim samorazumevanjem, saj bi morali v tem pri-
meru sprevrniti razmerje odvisnosti znanosti in morale, kot ga
postavlja Descartes: med spoznavanjem tega, kar je, in pravili za
delovanje v `ivljenju, ki naj bi na tej spoznavi temeljila. Tak{en
interpretativen pristop bi njegove za~asne morale iz Razprave o
metodi ne naredil le za trajno za~asno – to se je dejansko zgo-
dilo zaradi neuspeha njegovega poskusa zgraditve znanstvene
morale – temve~ bi moralo postavil na mesto, ki ga zaseda
metafizika: metodi~ni dvom, analitizem in njegov nauk o cogitu

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 91-112. 91

1 Descartes se je v ~asu
svojega bivanja na
Nizozemskem spustil v
polemike z nekaterimi
tamkaj{njimi protes-
tantskimi teologi – zlasti
z Voetiusom – ki so v
njem prepoznali liberal-
nega papista in dosegli,
da je mesto Utrecht leta
1643 javno prepovedalo
njegovo filozofijo v tem
mestu. Theo Verbeek
(René Descartes/Martin
Schoock, “La querelle
d’Utrecht”, Pariz 1988
in “Le contexte néer-
landais de la poli-
tique cartésienne”, v:
Archives de Philoso-
phie 53, 1990, str. 357-
370) dokazuje, da
Descartesove pisemske
reakcije na odlok ka`ejo
jasno zavest o politi~nih
zastavkih te “teolo{ke”
polemike, ki je zadevala
razmerje med civilno in
sakralno oblastjo. 

Igor Pribac

Descartes, bralec Machiavellija



bi tedaj morali brati kot moralno naddolo~ene spoznavne kate-
gorije, razloge njegove filozofije kot razloge filozofa.

Res je, da so razlogi osebne previdnosti, na katere se je
Descartes ve~krat skliceval, ko je komentiral in napovedoval
svoja dejanja ali odlo~itve, da jih bo odlo`il, govorili v prid ne-
vme{avanju v javno `ivljenje. Res pa je tudi, da je Descartes na
ve~ mestih povsem nedvoumno izrazil svoje odklonilno stali{~e
do tega, da bi se podal v razpravljanje o politi~nih zadevah, ne
da bi se pri tem skliceval na nevarnost tega po~etja.2

Najjasneje je njegovo teoretsko zadr`anost pred vklju~itvijo
politike v polje vednosti, ki ga proizvaja njegova univerzalna
metoda spoznavanja, mogo~e razbrati iz njegovega “drevesnega”
prikaza znanstvenega sistema v francoskem predgovoru k
Na~elom filozofije. V prispodobi, ki metafiziko primerja z dre-
vesnimi koreninami, fiziko z deblom, mehaniko, medicino in
moralo pa z vejami, na katerih je mogo~e nabrati plodove, ne
omenja veje, ki bi reprezentirala znanost o politi~nih razmerjih.3

Politi~no je izklju~eno iz njegovega programskega razvida
znanstvenih disciplin, ki se`e najvi{je z moralo, in glede te
izklju~itve je bil Descartes dosleden. Ne le, da ni ustvaril teorije
politi~nih razmerij, o politi~nih temah le redkokdaj spregovori,
in tudi ta redka mesta v njegovih delih in pismih zaznamuje
jasno izra`ena namera, da svojemu po~etju ne podeli statusa
teorije, saj se hkrati primerno zavaruje pred napa~nimi razume-
vanji, ki bi mu vseeno pripisali kaj takega. Tudi njegovo pismo o
Machiavellijevem Vladarju iz leta 1646, v vsem njegovem opusu
gotovo dale~ najraprezentativnej{e zaokro`eno besedilo, ki
lahko poka`e njegove poglede na politiko, ni nastalo na njegovo
lastno pobudo, pa~ pa na prigovarjanje njegove dopisovalke,
palatinske princese Elizabete, ki ji je Descartes s svojim pisem-
skim komentarjem Machiavellijevega dela, ne najbolj navdu{eno
in po odla{anju, le izpolnil `eljo. V njem je ponovno poudaril,
da nje, ki je po svojem rojstvu pripadnica vladarskega stanu, ne
namerava pou~evati o ravnanju v politi~nih zadevah, ampak le
ponuditi ji “malo razvedrila”.4 Nobene velike teorije torej. Poli-
ti~ni teoriji in tudi refleksiji politi~nega v naj{ir{em pomenu, ki
bi obsegala raz~lenitev razmerij med vladajo~imi in vladanimi,
postavila lo~nico med javnim in zasebnim pri vladarjih in pri
“particuliers” – tako Descartes imenuje posameznike, ki so
“zasebniki”, ker niso udele`eni pri vladanju, ki je dejavnost,
naravnana na ob~e dobro – , opredelila pojme oblasti, enakosti,
zakona in prava, suverenosti itn., kot so to v skladu s tedanjim
razumevanjem politike po~eli nekateri Descartesovi sodobniki,
se je ta zavestno odrekel in politi~no filozofijo izklju~il iz polja
vednosti, ki ga ustvarja ob~a metoda spoznavanja.

Trditi, da obstaja neki “politi~ni Descartes”4, je zato gotovo
v nasprotju z njegovimi hotenji, ~eprav zaradi tega trditev {e

Igor Pribac

92 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

2 Razprava o metodi
(RoM), SM, Ljubljana
1957, prev. B. Furlan,
str. 15. “@ivim tako
umaknjeno in vedno
sem bil tako oddaljen
od vodenja poslov, da
ne bi bil ni~ manj pre-
drzen kot tisti filozof, ki
je vpri~o Hanibala hotel
u~iti, kak{ne so naloge
vojskovodje, ~e bi se
zdajle hotel lotiti pisa-
nja maksim, ki se jih je
treba dr`ati v civilnem
`ivljenju.” (Pismo
Elizabeti, maj 1646;
Descartes: Oeuvres
philosophiques I-III,
ur. F. Alquié (OP); III,
str. 653. 

3 Predgovor k francoski
izdaji Na~el filozofije;
OP, III, str. 779-780.

4 To stori Antonio Negri
(Descartes politico, O
della ragionevole ide-
ologia, Feltrinelli 1970,
Milan).



ni povsem nesmiselna. Najbr` lahko o vsaki, tudi o {e tako
nepoliti~no naravnani filozofiji re~emo, da se te`ko povsem
izmakne politi~nemu in da ima vsaka tudi svoj politi~ni aspekt:
bodisi kolikor sku{a politi~no sfero zaobjeti v nepoliti~nih kate-
gorijah, bodisi kolikor lahko v njej razberemo netematizirane
u~inke te sfere, ki se upira lastni ukinitvi. Toda delitev avtorjev
na tiste, ki politi~na vpra{anja zavestno naredijo za predmet
svojih raziskav, in na tiste, ki nanje zadenejo samo posredno
in prek odpora, ki jih ta spro`ajo, je kljub temu smiselna in
pomembna. V tej delitvi sodi Descartes nedvomno med avtorje
druge skupine. Preden si ogledamo, kak{na konceptualna mre`a
pri njem zase`e politi~na razmerja, se za hip pomudimo pri pre-
soji enega od polj posledic apoliti~nosti Descartesove filozofije.

Dejstvo, da Descartesu zgodovina moderne politi~ne filo-
zofije namenja le obrobno vlogo, ~e mu jo sploh, ob dejstvu,
da Descartes s prav tako {irokim konsenzom velja za utemelji-
telja moderne filozofije, ne more biti nepomembno ne za razu-
mevanje njegovega preloma s tradicijo ne za samorazumevanje
moderne filozofije. Prevladujo~a tradicija samointerpretacij
moderne filozofije je v Descartesu prepoznala svoj za~etni
korak – rojstvo modernega koncepta subjekta – in se z njim
povezala v nelo~ljiv binom. Vsakokrat ko Descartesa razglasimo
za za~etnika moderne filozofije, ne da bi njegovo vlogo kakor-
koli omejili, opravimo redukcijo, ki moderno filozofijo modelira
po meri Descartesove, in zavestno ali ne, tako kot Descartes,
bri{emo filozofijo politi~nega iz seznama filozofskih disciplin.
Pozaba glede Descartesovega zavra~anja mo`nosti razumsko
utemeljenega razpravljanja o politi~nih odnosih in izklju~itev
atributa “politi~en” iz njegovega pojma subjekta vede ali nevede
spodbuja in utrjuje sklepanje tipa: “Ker je politiko kot predmet
iz filozofije izklju~il Descartes, ki je izvir moderne miselne
tradicije, moramo kot resni~no in pravo moderno filozofijo
razumeti le tisto, ki se ne ukvarja s politi~nim.” Kartezijanstvo
filozofije moderne dobe je okrepljeno toliko mo~nej{e, kolikor
bolj politi~no filozofijo izvzamemo iz sestava filozofskih disci-
plin in narobe: kolikor tesnej{o vez postavljamo med obema,
toliko bolj se zastavlja potreba po omejitvi Descartesovih zaslug
za kasnej{o usodo filozofije, s tem pa nastaja tudi potreba po
pluralizaciji njenih za~etkov.

Ob razmahu, ki ga danes do`ivljajo etika, socialna, politi~na
in pravna filozofija, je ponovno ovrednotenje Descartesove
vloge za nastanek moderne filozofije tem potrebnej{e.

Kar zadeva politi~no in socialno filozofijo, se tako za mesto
njenega za~etnika lahko potegujeta Machiavelli in Hobbes,
katerega ugovori na Descartesove Meditacije dokazujejo, da se
njegova teorija subjekta ne prekriva z Descartesovo in da
potemtakem glede bistvenega Descartesovega filozofskega

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 93



prispevka, metafizike subjekta, ni njegov neizviren posnemova-
lec. Nesporno pa je, da je Hobbes ustvaril moderno teorijo
politi~nega subjekta, ki navaja vrsto ob~ih, med seboj kavzalno
povezanih razlogov, s katerimi racionalno pojasnjuje nujnost
nastanka oblasti in pristajanja na vlogo podanika vrhovni
oblasti v dr`avi. Hobbes je na tem podro~ju ustvaril racionalno
argumentacijo, ki bi jo pri Descartesu zaman iskali.

Na neki na~in mu je Descartes to zaslugo tudi priznal, ko
je v pismu kratko ocenil njegov De Cive (O dr`avljanu). V
njem so vsi temeljni koncepti pogodbene teorije nastanka oblasti.
Za~enja z izvorno enakostjo hominum statu extra societatem,
iz nje konstruira teorijo o pogodbenem izstopu iz narave v
dru`beno, opravi na~elno disociacijo posvetne oblasti ter boga
in vladarja opi{e kot kolektivno ali politi~no telo vseh, ki so
se s pogodbo zdru`ili in prenesli nanj svojo mo~ – skratka v
njej najdemo vse tisto, ~emur se je odrekla Descartesova
moralna filozofija, ki je med vladarja in vladane vpletla boga.

“Vse, kar lahko re~em o knjigi O dr`avljanu, je sodba, da
je njen avtor enak tistemu, ki je postavil Tretje ugovore
proti mojim Meditacijam, in mnenje, da je veliko bolj spre-
ten v morali kot v metafiziki ali fiziki, dasiravno se nikakor
ne morem strinjati z njegovimi na~eli in maksimami, ki so
zelo slaba in zelo nevarna, ker izhajajo iz tega, da so vsi
ljudje hudobni, ali ker jim ponujajo razloge, da tak{ni
postanejo. Njegov edini namen je, pisati v prid Monarhije,
kar bi lahko opravil koristneje in zanesljiveje, ~e bi uporabil
krepostnej{e in trdnej{e maksime. Poleg tega je pisal zelo v
{kodo Cerkve in katoli{ke religije, tako da mi ni jasno, kako
je svojo knjigo izmaknil cenzuri, razen ~e ga ne podpira
kak{na zelo mogo~na naklonjenost.”5

Descartes je Hobbesove ugovore na Meditacije res odpravil
zelo na kratko, njegove poskuse druga~nega argumentiranja pa
ozna~il celo za frivolne. Priznanje Hobbesove spretnosti v
vpra{anjih moralne filozofije, ki ga Descartes izreka v tem, tudi
tokrat napro{enem komentarju, pa ob njegovem hkratnem nega-
tivnem vrednotenju Hobbesove izvedenosti v fiziki in metafiziki
zastavlja interpretativno vpra{anje, ki zadeva samo Descar-
tesovo filozofijo. Kako se lahko namre~ Descartes pritrdilno
izrazi o moralni filozofiji nekoga in negativno o metafiziki in
fiziki istega avtorja, ne da bi s tem pri{el navzkri` s svojim `e
omenjenim zatrjevanjem odvisnosti spoznavanja morale od trd-
nih metafizi~nih in fizikalnih premis? Ali za re{evanje Descarte-
sove koherentnosti zadostuje opozorilo na njegovo razlo~evanje
med spretnostjo v morali in neresni~nostjo njenih premis, iz
katere bi lahko sklepali, da gre le za “tehni~no” oceno? In

Igor Pribac

94 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

5 Pismo O~etu P., 1643
(?); OP, III, str. 61.



naprej, kaj lahko Descartesu pomeni, da je nekdo spreten v
izpeljavi, ~e je ta vsebovana v njenih premisah?

I I .

V zgodovinah politi~ne misli, ki politi~nim argumentacijam
ne jemljejo vseh njihovih spekulativnih razse`nosti, tj. eti~nih
in metafizi~nih premis, ki v~asih delujejo kot podmene, v~asih
pa kot nezavedne premise politi~nih vrednotenj, Descartes sicer
ni prezrt. Namenjajo mu vlogo vplivne figure, ki je delovala iz
ozadja in je v svojih “nepoliti~nih” teorijah, {iroko povzetih v
oznakah “subjektivizem”, “voluntarizem”, “racionalizem”, “indi-
vidualizem”, “dualizem”6, spro`ila tektonske premike tudi na
podro~jih pravne in politi~ne filozofije. Natan~nej{a analiza
vsebine teh oznak, njihove notranje zveze in dolo~itve politike,
prava ali dru`be, ki naj bi bila v njih vsebovana, velikokrat
manjka ali je zelo ohlapna.

Dileme interpretacije njegove filozofije v lu~i vpra{anja, ali
je mogo~ kartezijanski koncept politike, lahko ponazorimo `e
s slovitim za~etkom njegove Razprave o metodi.

“Zdrava pamet je od vseh re~i na svetu porazdeljena najbolj
enakomerno; vsakdo namre~ meni, da je ima v tolik{nem
obilju, da si je celo tisti, ki jih je v vsaki drugi stvari te`ko
zadovoljiti, navadno ne `elé ve~, nego je premorejo.”7

Naj dolo~itev sposobnosti razlikovanja resnice od neresnice,
vsebine zdrave pameti (bon sens), in trditev o njeni enakomerni
porazdelitvi med ljudmi jemljemo zares ali ne? Proti govori
Descartesovo subjektivisti~no dokazovanje te teze, ki sloni le
na prepri~anju vsakogar. Zatrjevanje distributivne univerzalnosti
razuma lahko beremo na ravni izjave in v tem primeru v
Descartesu vidimo zgodnjega zastopnika razsvetljenske emanci-
patorne vizije demokrati~ne dru`be, ki za po~elo svoje ureditve
postavlja neskon~no svobodo posameznika, odvezanega potrebe
po tem, da bi se pustil voditi drugemu8, lahko pa se osredoto-
~imo na racionalno nepodprtost teh mnenj o lastni razumnosti
in v teh vrsticah preberemo tudi avtorjevo montaignovsko
ironi~no distanco do tega, kar ponuja bralcu. V tem primeru
trditev beremo kot svojevrsten retori~ni prolog v razpravljanje
o metodi spoznavanja, ki na ve~ mestih zanika, da bi se vsak
~lovek lahko prepustil vodstvu lastne pameti, nenazadnje pa to
stori `e sam osnovni namen razprave: ponuditi drugim urejeno
pot razre{evanja spoznavnih problemov.

Kakorkoli `e, nedvomno je, da se je Descartes skrbno varoval
tega, da bi razvil konsekvence tega demokratskega nastavka,

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 95

6 Prim. Jean-Jacques
Chevallier: Histoire de
la pensée politique,
Payot, Pariz 1993, str.
383-384; Michel Villey
(La formation de la
pensée juridique
moderne, Pariz 1969,
str. 568 in nasl.) trdi,
da je Descartesov meta-
fizi~ni dualizem, lo~itev
res extensa in res
cogitans, pravno misel
prisililo v izbiro med
racionalizmom in natu-
ralizmom kot specifi~no
pravno obliko tega
dualizma. 

7 RoM, str. 31.

8 Tak{no je npr. mnenje
H. Gouhierja (Le nou-
vel humanisme selon
Descartes et la poli-
tique, v: Cristianesimo
e ragion di stato, Rim
1952, str. 82). 



~e ima o njem sploh smisel govoriti. Nekaj strani naprej lahko
preberemo:

“Kar se ti~e navad, je sleherni tako do kraja zaverovan v
svojo lastno pamet, da bi mogli najti toliko reformatorjev,
kot je glav, ko bi smeli posku{ati v njih karkoli spremeniti
tudi drugi ljudje, ne pa samo tisti, ki jih je bog postavil za
vrhovne vladarje svojim narodom ali katerim je za
prero{tvo podelil zadostno milost in gore~nost.”9

Dale~ smo od na~ela Grotiusovega poskusa pojasnitve dru`be
in dr`ave etsi Deus non daretur, kot bi boga ne bilo. Za
Descartesa je Bog nasprotno vir in podlaga vsakega upravi~e-
nega poskusa poseganja v moralni ustroj ljudi, tako tistega, ki
se ga lotijo suvereni, kot tistega, ki se ga lotijo od boga navdih-
njeni razlagalci bo`je volje. Bog je prvo po~elo politi~nega in
socialnega reda, ki ga naznanjajo vladarji in preroki. Raz{iritev
teh ekskluzivisti~nih pravic posredovanja boga drugim na ve~je
{tevilo pripadnikov dolo~ene skupnosti bi spro`ila proces, ki
ne bi dosegel svoje meje, dokler si te pravice ne bi prisvojil
prav vsak. Realizacija na~ela “toliko reformatorjev, kot je glav”,
ki ga v politi~no govorico lahko prevedemo z na~elom “en
~lovek, en glas”, zbuja Descartesu v ~asu divjanja tridesetletne
vojne stra{ljivo podobo popolnega nereda in izgube socialnega
miru, ki ga zagotavlja jasna razdelitev vlog na vladane in vlada-
jo~e v ancien régimu. O demokrati~ni ureditvi Descartes ne
razmi{lja, ker pot do nje zahteva skok v brezno verskih in
dr`avljanskih vojn, izgubo verskega in socialnega miru, ki
postavlja na hudo preizku{njo samo vero v boga in s tem
trdnost temeljnih vrednot skupnosti. Demokrati~na ureditev je
zanj nelo~ljiva od prikazni splo{nega nihilizma. Medtem ko je
le nekaj let kasneje individuum, ki svobodno izbira cilje svojega
delovanja in tudi sredstva za njihovo doseganje v vojni proti
vsem drugim, ki ravnajo podobno, pri Hobbesu pozitivno
izhodi{~e za pogodbeno konstrukcijo monarhi~ne dr`ave, se
Descartes pred razmi{ljanjem o mo`nosti razpada verskopoliti~ne
skupnosti zaustavi kot pred breznom. Misli ga kot padec civili-
zacije v barbarstvo – neznosna misel, pred katero raje umakne
pogled. Nikjer v njegovih delih ni sledu o pogodbeni teoriji
nastanka in legitimacije oblasti, ~eprav je ta imela `e pred
Hobbesom, vendar brez implikacij, zna~ilnih za njegovo zdru-
`itev kontraktualizma s hipotezo o naravnem stanju, za seboj
dolgo tradicijo. Zlasti ~e s kontraktualizmom ne mislimo na
dru`beno pogodbo ali na izvorno pogodbo (Gesellschaftsver-
trag; pacte d’association), ki pojasnjuje nastanek dru`be in
dr`ave, ampak na pogodbo o vladanju (Herrschafsvertrag,
Unterwerfungsvertrag; pacte de gouvernement), ki predpostav-

Igor Pribac

96 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

9 RoM, str. 86.



lja obstoj dr`ave in oblasti in dolo~a le okvire njene uporabe –
na vrsto pogodbe torej, ki je bila osnovna oblika oblasti v
fevdalizmu.10

Enako oddaljenost od Hobbesovih izhodi{~ Descartes
poka`e, ko se dotakne nastanka urejenih dru`b:

“Podobne misli so me obhajale glede tistih ljudstev, ki so
bila prej na pol divja in so se le polagoma civilizirala. Njih
zakonodaja je nastala v glavnem pod pritiskom potrebe, da
popravijo nev{e~ne posledice zlo~inov in sporov; zaradi tega
ne morejo ta ljudstva imeti tako dobre politi~ne in sodne
organizacije kakor dru`be, ki so se od vseh po~etkov
zdru`itve dr`ale pravnega reda, ustanovljenega po kakem
modrem zakonodavcu. Prav to velja za polo`aj prave vere,
ki ji je samo bog dal osnovne postave.”11

Nadaljuje s hvalo Sparti, ki jo postavi za zgled. Za njen
razcvet ne gre hvala inherentnim kvalitetam njenih zakonov, pa~
pa dejstvu, “da so vsi izvirali iz zamisli enega samega postavo-
dajalca in so vsi te`ili k istemu smotru”12. Descartes ima v
mislih Likurga, ki mu po tradiciji pripisujejo vlogo Spartinega
nomoteta. Zdi se, da so Descartesu na voljo `e vse prvine na-
ravnopravnih teorij (brezzakonsko stanje stalnih nasilnih dejanj
in razprtij, za~etna zdru`itev ljudstva in zakonodajalca), da bi
lahko razvil naravnopravno teorijo, kakr{no sta v njegovem ~asu
ustvarila Grotius in za njim Pufendorf. Za to naravnopravno
{olo je izvor prava v ~love{kem razumu, na~elo dru`benosti je
pojmovano kot dejanje volje, vsak pravni red je zgrajen na
podlagi razumskega kalkula, vsak civilni red izhaja iz priznavanja
obstoja mnogih posameznikov, kar vse vodi v pravni subjekti-
vizem delitve sveta na naravni in na ~lovekov svet, ki je proiz-
vod civilizacijskega procesa, to je prizadevanj ljudi v naravnem
okolju, da z ustvarjalnimi dejanji volje to naravno stanje prese-
`ejo. ^e dodamo {e na Galilejevo fiziko oprto filozofijo narave,
ki vklju~uje tudi mehanisti~no razlago delovanja ~love{kega
telesa, nesporno Descartesovo zaslugo in izhodi{~e, brez kate-
rega bi tudi Hobbesova in Spinozova teorija ne bili mo`ni, je
dejstvo, da vseh teh prvin ni pre{il z dedukcijo, lahko videti
{e presenetljivej{e. Ne le, da ni odkril re{itve dru`bene pogodbe,
temve~ celo ni zastavil vpra{anja, za katerega bi glede na svojo
za~etno pravno izobrazbo, ki jo je prejel v Poitersu, moral
kazati dolo~eno ob~utljivost.

Ob tem Descartes vsaj deloma pojasni vzrok svojega odkla-
njanja kontraktualizma. Enotnost volje ene same osebe, ki je v
njenem delovanju ne ovira nobena zunanja omejitev, ne sedanja
volja drugih ne minule zakonske ureditve, je najbolj{e jamstvo
za skladnost ustvarjenega, kajti “manj �je� popolnosti v izdelkih,

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 97

10 John W. Gough: Il
contratto sociale.
Storia critica di una
teoria, il Mulino,
Bologna 1986, str. 51
in nasl. (The Social
Contract. A Critical
Study of its Develop-
ments, London 1936.)

11 RoM, str. 40-41.
Prim. tudi Machiavelli-
jevo razpravljanje o
nastanku Aten in Benetk
(Discorsi sopra la
prima decade di Tito
Livio, v: Opere, G.
Casini Editore, Milan
1989, str. 138). 

12 Prav tam. 



sestavljenih iz ve~ kosov in narejenih od razli~nih mojstrov,
kakor v takih, ki jih je dovr{il en sam.”13 Trditev je splo{na, in
preden jo Descartes ponazori z dejavnostjo zakonodajalca, jo
razvije ob opisu dejavnosti arhitekta in urbanista. Izdelki arhi-
tekta in urbanista bodo popolnej{i, ~e bosta imela na voljo le
“ravno polje”, prazen geometri~ni prostor, ki ga ne bo predde-
terminiralo “staro zidovje” ali drugi ostanki ustvarjalnih projektov
minulih ~asov, ki bi ovirali svobodo avtorjeve ustvarjalnosti.

Del odgovora na vpra{anje, zakaj Descartes ni izdelal poli-
ti~ne teorije in nekatere prvine njene nadomestne tvorbe, so
zdaj `e znani: oblast je razumel nekontraktualisti~no, monarhi~no
in absolutisti~no. Pritegnimo {e en element: boga. Videli smo
`e, da bog avtorizira vladarjeve posege v prepri~anja ljudstva.
To trditev lahko zdaj raz{irimo. Bog je vrhovni arhitekt narave
in kot tak vzor vsem ~love{kim “arhitekturnim” prizadevanjem.
V tem smislu je vzor, ki modelira tudi vladarjevo zakonodajno
in izvr{no oblast. Idealni odnos vladarja do vladanih Descartes
oblikuje po analogiji z odnosom boga do ustvarjenega, v katero
uvrsti tudi matemati~ne resnice. Vladar je v odnosu do vladanih
legibus solutus, podobno kot tudi matemati~ne resnice niso
ve~ne in neustvarjene. Lahko bi bile druga~ne, ~e bi jih bog
hotel tak{ne ustvariti.

“Trditi, da so te �matemati~ne� resnice od njega �boga�
neodvisne, se pravi govoriti o bogu kot o nekem Jupitru ali
Saturnu ter ga usu`njiti Stiksu in Usodi. Prosim vas, nikar
se ne bojte in prepri~ajte slehernega in vsem razglasite, da
je bog tisti, ki je ustanovil te zakone v naravi, podobno
kakor daje kralj zakone svojemu kraljestvu. Od vseh teh
zakonov ni nobenega, ki bi ga ne mogli doumeti, ~e se
na{ um loti njihovega prou~evanja in vsi ti zakoni so
na{emu umu prirojeni, enako kakor bi kralj, ~e bi to
zmogel, vtisnil svoje zakone v srca svojih podlo`nikov...”
(Poudaril I. P.)14

Dolga tradicija pojasnjevanja pojma boga s pojmom kralja
in narobe, pojma kralja s pojmom boga, ki ji v zgodovini
evropske misli lahko sledimo do starega Rima in Gr~ije, se je
mo~no okrepila ob razpadu rimskega imperija, ko so prvi rimski
pape`i izpostavili Pavlovo tezo, da vsa oblast prihaja od boga,
in jo zmagovito soo~ili s tradicijo izvora oblasti od spodaj, ki
je `ivela med osvajalskimi germanskimi ljudstvi15 in je bila zgo-
dovinska podlaga modernega kontraktualizma. Teza rimskoka-
toli{ke cerkve, ki je posvetno oblast postavljala v slu`bo bo`je
volje, sebe pa postavila za njenega izklju~nega razlagalca, je
bila hegemonska v srednjem veku. Eksplikativna mo~ absolu-
tizma boga, ki ustvarja ex nihilo, za politi~ni absolutizem se je

Igor Pribac

98 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

13 Prav tam.

14 Pismo Mersennu, 15.
aprila 1630, prevod B.
Furlan, RoM, str. 219.
Poleg tega mesta se k
primerjavi med bogom
in suverenom Descartes
povrne {e v pismu Eli-
zabeti januarja 1646
(OP, III, str. 633 in
nasl.). O mejah homo-
logije med bogom in
vladarjem v odnosu do
ustvarjenega in podlo`-
nikov razpravlja Pierre
Guenacia (“Dieu, le
roi et les sujets”, v:
Archives de philoso-
phie 53, 1990, str.
403-420).



sredi 17. stoletja, predvsem zaradi nastanka protestantskih de`el,
`e mo~no skrhala. Politi~na teologija, ki je politi~ne kategorije
{e postavljala v boga in politi~ne konflikte razre{evala kot
teolo{ka vpra{anja, je bila med pobudniki politi~ne filozofije,
tj. razpravljanja o politiki, ki se opira le na naravni razum in
za cilje politi~nega delovanja dolo~a le ureditev posvetnih
zadev, `e ob~utena kot metafori~na. To dokazuje `e omenjeno
metodi~no vodilo Huga Grotiusa, {e jasnej{o lo~itev teolo{kih
konceptov od politi~nih pa izra`ata Hobbes in Spinoza.16

Descartes {e pristaja na raven rezoniranja politi~ne teologije.
Vladar samovoljno odlo~a o zakonih, ki niso zakoni, ker so
dobri, ampak narobe; dobri so, ker so zakoni, ki jih je postavil
kralj s pomo~jo bo`jega mandata. Podobno je pozitivno vred-
notenje tega, kar je bog ustvaril, zvrnjeno v boga. Sopripadnost
boga in kralja, teh dveh figur, ki neprestano napotujeta druga
na drugo, je vidna {e v eni to~ki, ki pojasni, zakaj se je
Descartes zaustavil pri analogiji in je ni razvil, kot so to storili
`e pred njim, ampak je zapustil le nekaj be`nih opomb, v
katerih vlada dvoumje. Bog v njih deluje kot pravzrok, ki
avtorizira in pojasnjuje kraljevo oblast, hkrati pa je kraljeva
oblast le imaginativno ma{ilo, ki pribli`uje pojem boga tistim,
ki jim brez bergel predstav sicer uhaja. To~ka, ki analogijo
vzpostavlja in jo fiksira kot nepresegljivo, je skupni topos
nespoznavnosti narave boga in narave vladarskih poslov s
sredstvi razuma. Tako kot je bo`ja popolnost nedosegljiva za
razum, tako filozof ne more upati, da bi svojo dopisovalko iz
vladarske rodbine lahko pou~il v umetosti vladanja.

I I I .

Ko vladarske posle razglasi za razumu neprehodno podro~je,
Descartes zavrne Machiavellijevo dialekti~no zastavitev spoznav-
nosti ljudstva in vladarja, po kateri je vsakemu od obeh polov
v tem odnosu dana mo`nost spoznave drugega. V posvetilu
Vladarja Lorenzu Medi~ejskemu nekdanji tajnik florentinske
republike s spoznavno enakovrednostjo pogleda z doline in
pogleda z vrha gore ne dokazuje le mo`nosti, da “si ~lovek
neznatnega in najni`jega stanu drzne na {iroko razpravljati o
ravnanju vladarjev in dajati napotila zanj”17, temve~ celo pred-
nost pogleda od spodaj navzgor, ~e gre za spoznavanje oblasti,
ki je nad vladanimi. Nosilec politi~ne oblasti ne ve tako dobro,
kaj po~ne, kot to lahko ve tisti, ki to dejavnost preu~uje iz
tak{ne bli`ine, da se z njo utegne seznaniti, ne da bi se z njo
lahko povsem identificiral. Humanisti~no diskusijo o razmerju
med otium in negotium, dejavnim zavzemanjem in kontempla-
tivno naravnanostjo do sveta, Machiavelli cepi na razmerje

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 99

15 Prim. Walter Ull-
mann: Il pensiero
politico del medio-
vevo, Laterza 1984 (A
History of Political
Thought: The Middle
Ages, Penguin Books
Ltd, 1965).

16 Hobbes je v 31.
poglavju Leviatana,
naslovljenem “Of the
Kingdom of God by
nature”, zapisal: “But
to call this power of
God, which extendeth
itself not only to man,
but also to beasts and
plants, and bodies
inanimate, by the name
of kingdom, is but a
metaphorical use of the
word.” (Lev; English
Works of Thomas
Hobbes, VII, str. 344.)
Spinozovo ostro zavr-
nitev te analogije najde-
mo v Etiki (sholija 3.
stavka 2. dela) in na
dveh mestih Teolo{ko
politi~ne razprave (4.
poglavje in v opombi
pod ~rto {t. 34.) 

17 N. Machiavelli: Vla-
dar, v: N. Machiavelli:
Politika in morala,
SM 1990, str. 8.



med oblastjo in vladanimi. Tako kot je res, da je lahko tisti, ki
je iz ljudstva izvzet, ker mu vlada, nad ljudstvom, kot je gora
nad dolino, in zato lahko s pogledom obse`e ljudstvo v celoti,
~esar tisti, ki mu pripadajo, ne morejo, je res tudi narobe, kar
vladarji radi pozabljajo. Kot ljudstvo je tudi oblast nad njim
sama sebi netransparentna; in ~e zasedamo njeno mesto, nismo
v najbolj{em polo`aju, da bi mislili oblast kot tako. Prednosti
pogleda “od zgoraj” pred pogledom “od spodaj” se izka`ejo za
navidezne in ni~ne, ~e je to, kar naj opazujemo, prav razmerje
med “spodaj” in “zgoraj”, celota njunih odnosov. Za opazovanje
tako opredeljenega predmeta vsako od omenjenih gledi{~ izgubi
svojo prednost pred drugim. Zadostitvi pogojem prednostnega
polo`aja za spoznavanje politi~nih odnosov, kakr{ne je mogo~e
razbrati iz metafore, je {e najbli`je Machiavellijeva lastna `iv-
ljenjska usoda, ki mu je omogo~ila dvojno identifikacijo, z
ljudstvom, iz katerega je izviral, in z oblastjo, v imenu katere
je deloval kot dr`avni uradnik.

Osnovni Machiavellijev napotek vladarjem, tisti, brez upo-
{tevanja katerega bi bili vsi drugi nerazumljivi, je zahteva po
lo~evanju dvojega: mesta oblasti in tistega, ki jo zaseda, statusa
vladarja in osebnosti vladarja, razlogov dr`ave od osebnih raz-
logov. Zahteva sicer {e ni heglovska zahteva po prepoznavanju
sebe v drugem, vendar vladarju narekuje odtujitev od svojega
notranjega sveta in podreditev vseh svojih notranjih vzgibov
pasionalne ali moralne narave logiki odnosov, ki jih vsiljuje
vladarsko mesto. Njegovo delovanje naj bo podrejeno kalkulu
u~inkov njegovih dejanj na cilje, ki jih vsiljuje ragion di stato:
ohranitev, krepitev in {iritev oblasti.

Teza o prednosti zunanjega gledi{~a za spoznavanje oblasti
in tega, kar oblast mora storiti, ki je podlaga objektivne teorije
oblasti, je za Descartesa nesprejemljiva. Odnos vladar-podaniki
je zanj asimetri~en: vladarji naj posegajo v glave podanikov,
medtem ko je njihova bit za vladane nepredirna. Oblastniki
razsojajo in ukrepajo v “posebnih okoli{~inah”, zato se nujno
izjalovijo poskusi, da bi segli v njihovo notranjost in presojali
njihove vzgibe,

“kajti pravi~nost ima pri vladarjih druga~ne meje kot pri
zasebnikih, in zdi se, da v teh primerih Bog dá prav 
tistim, katerim da mo~. Vendar tudi najpravi~nej{a dejanja
postanejo nepravi~na, ko jih imajo za taka tisti, ki so jih
storili.”18

Descartes se ne oprime nobene od argumentacij, na katerih
je prosperiral `anr humanisti~ne literarne zvrsti, t. i. “zrcal
vladarjev”, besedil nasvetov humanistov vladarjem, med katere
– kljub njegovim prevratnim naukom – lahko pri{tevamo tudi

Igor Pribac

100 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

18 Pismo Elizabeti, sep-
tember 1646; OP, III,
str. 666-667. 



Vladarja velikega Florentinca. Métier du Roi19 je vsem, ki ga
ne opravljajo, netransparenten, ker je predvsem zadeva vesti,
moralne presoje samega vladarja. O pravi~nosti in nepravi~nosti
zapletene in skrivnostne dejavnosti, kakr{na je za Descartesa
vladarjevo ukrepanje, ki je posredno ali neposredno vedno pos-
kus posega v duha podanikov – Hobbes tu poudari nasprotno,
naravnanost vseh ukrepov oblasti na telesa in njihova dejanja,
ker forum internum vsakogar, tudi podanikov, namre~ njihovo
moralno presojanje, opredeli kot mesto neodtujljive svobode,
kamor suverenova oblast ne se`e – konec koncev odlo~a
vladarjevo do`ivljanje in njegova samointerpretacija svojega
po~etja. ^e si kdo drug drzne presojati vladarjevo pravi~nost,
mora izhajati iz domneve, da so bila sredstva, ki jih je vladar
uporabil, pravi~na, “kakr{na so, o tem sem prepri~an, skoraj
vsa, ~e jih vladarji, ki jih uporabijo, imajo za tak{na”20. Machia-
vellijevo podreditev moralnega ustroja in strasti svojega vladarja
vrhovni logiki ohranitve oblasti oz. dr`ave, ki je pred moralo
in pred vsakim pojmom pravi~nosti, ker je njun pogoj, Descartes
nadomesti s hipotezo o pravi~nosti vladarja. Machiavellijev
vladar je, tako kot vsi drugi ljudje, po naravi hudoben, ker je
pa~ tak{na narava ljudi, ali bolj natan~no, ker jo politi~na
znanost mora kot tak{no postaviti v svoje izhodi{~e, ~e ho~e
biti znanost o realno mo`nem v razmerju med vladajo~imi in
vladanimi, tj. znanost, ki ~love{ko mo`nega ne bo razumela le
kot mo`nosti za dobro, za izpopolnitev, moralni razvoj itd.,
temve~ predvsem kot mo`nost, da se ~lovek izneveri tak{nim
pri~akovanjem in da deluje mimo moralnih norm vedno, kadar
so te v nasprotju z njegovimi interesi. Od tega postulata je za
Machiavellija in za vse tiste, ki so mu sledili, odvisna trdnost
znanosti o politi~nem in politi~na trdnost oblasti in dr`ave.
Vlogo vrhovnega kriterija raison d’état pri Descartesu, vsaj na
ravni na~el – v praksi je, kot bomo videli, Descartes mnogo
bli`ji Machiavelliju – nadomesti nepreverljiva hipoteza o
pravi~nosti vladarja, ki deluje kot poslednja raven utemeljitve
njegovih dejanj.

Kartezijansko pojmovanje pravi~nosti se razlikuje od usme-
ritve Aristotelovega razpravljanja o pravi~nosti, ki lo~uje med
pravi~nimi vzgibi in namerami, predmetom morale, in pravi~-
nimi zunanjimi dejanji, ki so predmet objektivnih kriterijev
prava. Pravi~nost Descartesovega vladarja je zgolj moralna.
Dejanje je pravi~no, ~e so vzgibi, ki so ga spro`ili, tak{ni po
mnenju akterja, in narobe, ~etudi ima njegov ukrep “pravi~ne
u~inke” (naj to pomeni karkoli `e), dejanje ni pravi~no, ~e ga
ta, ki ga je storil, nima za tak{nega. Vladar lahko ogrozi
dr`avo in krono, ne da bi bil zaradi tega nujno nepravi~en.

Homogena moralna skupnost vladarja in vladanih, ki bi se
ravnala po objektivnih moralnih normah, ne obstaja. Medtem

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 101

19 Izraz, ki si ga je
omislil Ludvik XIV.,
Son~ni kralj v svojih
spominih (Mémoires),
napisanih za sina, da
bi z njim ozna~il vsa
vsakodnevna rutinska
opravila, ki sodijo h
kraljevski osebi. J. King
je pribli`al nazore, ki
jih v Mémoires izpove-
duje Ludvik XIV., z
Descartesovimi pred-
stavami o absolutnem
suverenu (Science and
Rationalism in the
Governement of Louis
XIV, str. 116).

20 Pismo Elizabeti, sep-
tember 1646; OP, III,
str. 666.



ko je pravi~nost za vladane poslu{nost vladarjevim odredbam,
je vladarjeva pravi~nost osvobojena vsake zunanje preverljivosti.
Ta ugotovitev pa mo~no zmanj{a pomen hipoteze o vladarjevi
pravi~nosti za dejansko prakso vladanja in odpira pot Descarteso-
vega pribli`evanja Machiavelliju. Tako kot Hobbesu, Descartes
tudi Machiavelliju oporeka njegovo pesimisti~no antropologijo,
katere neposredna posledica je, kot smo videli, nujnost amo-
ralnega in nepravi~nega vladarjevega ravnanja. Nasproti tej tezi
postavi tezo o moralni biti ~loveka, naravnanega k pravi~nosti
in dobremu, tezo, ki velja tudi in {e zlasti za vladarja, vendar
ima to napako, da je ni mogo~e falsificirati, kar mu daje proste
roke pri prakti~nem ukrepanju. ^etudi vladar zasebniku povzro-
~a {kodo, bole~ino in sploh po~ne najve~je okrutnosti, ta nima
tehtnih razlogov za dvome o vladarjevih najbolj{ih namerah in
s tem tudi o njegovi pravi~nosti. Subjektivni kriterij vladarske
pravi~nosti izklju~uje mo`nost utemeljitve pravice do odpora
vladanih in do odstavitve kralja, ki jo omenja denimo Akvinski.
To nas opomni, da Descartesova vnovi~na moralizacija Machia-
vellijevega nauka ne prepre~uje tipa vladanja, ki ga ta predlaga.
Subjektivna moralna razse`nost vladarja, ki jo Descartes vpelje
kot legitimacijsko na~elo, lahko brez ve~jih te`av koeksistira s
prakticiranjem “umazane” makiavelisti~ne Realpolitik.

V Descartesovem komentarju Vladarja je mogo~e najti kar
nekaj primerov sprejemanja nasvetov florentinskega tajnika, ki
ka`ejo na to, da se v glavnih obrisih strinja z njim. Tako se
zavzema za lo~itev javne podobe vladarja, ki naj bo skladna s
pri~akovanji podlo`nikov o tem, kaj mu pristaja, od njegovih
zasebnih u`itkov, s katerimi naj ga ljudstvo ne povezuje; pod-
pira vladarjevo nezaupljivost do drugih vladarjev, od katerih ta
ne sme pri~akovati dobronamernosti, ki zavezuje njega, kar ima
za posledico nujnost njihovega obravnavanja kot potencialnih
sovra`nikov; priporo~a prepustitev ministrom ljudstvu “najbolj
osovra`enih dejanj” itd. Razlika med obema avtorjema zadeva
v tej lu~i predvsem njuna na~ela, veliko manj pa njune posle-
dice; bolj izbiro deskriptivnega besednjaka, kot pa to, kar ta
opisuje. Moralna teorija vladarjeve pravi~nosti naslika idealno
podobo vladanja, vendar so prakti~ni vladarski posli tudi za
Descartesa nujno prera~unavanje socialnih u~inkov posameznih
ukrepov, dejavnost, v kateri je drugi mi{ljen kot potencialni
sovra`nik v boju za oblast, proti kateremu vladarju ne ka`e
uveljavljati svoje plemenite naravnanosti.

^e je morda pretirano re~i, da si Descartes zatiska o~i pred
vlogo, ki jo ima za njegov poskus moralizacije politike sovra`nik,
ta izjemni drugi znotraj moralnega univerzuma dobronamernosti,
lahko re~emo vsaj, da ne premisli do kraja njegove pretnje trd-
nosti moralnopoliti~nemu ob~estu. Descartes namre~ sprejme
tudi eno izmed najbolj sinteti~nih Machiavellijevih maksim:

Igor Pribac

102 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U



vladar naj zdru`uje mo~ in prevaro, leva in lisico. Vendar
njeno veljavnost omeji. Prevaro, v zasebni morali nemoralno
ravanje par excellence, v morali kraljev, ki ni podvr`ena istim
omejitvam, sicer dopu{~a, vendar tedaj in samo tedaj, ko je
objekt prevare sovra`nik, v odnosu do katerega je vladarju
“tako reko~ vse dovoljeno”21. Descartesova nedoslednost
postane o~itna, ~e pogledamo, kako opredeli pojem sovra`nika.
Sovra`niki so ena od treh tipov skupin ljudi, na katero so
lahko naravnana dejanja suverena. Poleg sovra`nikov so to
lahko {e podaniki in prijatelji ali zavezniki. Odlo~ilno je, da
Descartes teh skupin ne razume kot nujno zunanjih druga
drugi, vendar ne obravnava posledic, ki izhajajo iz mo`nosti
njihovega prekrivanja. Podlaga nihanjem in nedore~enostim je
pome{anje moralnega in socialnega kriterija klasifikacije: prija-
telj in sovra`nik sta antipodni moralni opredelitvi, medtem ko
sta podanik in zaveznik socialnopravni kategoriji. Izka`e se, da
sovra`nik, ki ga Descartes opredeli negativno, kot tistega, ki ni
niti zaveznik niti prijatelj, in ga sku{a izlo~iti iz moralnega
ob~estva zaupanja, spo{tovanja danih obljub, zvestobe itd.,
lahko zasede mesto obeh “moralnih” tipov socialnih skupin.

Najbolje to poka`e Descartesova obravnava podlo`nikov.
Razdeli jih na dve podskupini: na ljudstvo in na vélike. Slednje
nemudoma identificira kot potencialno najve~je sovra`nike
vladarja; so tisti, “ki se lahko pove`ejo v stranke proti vladarju”.22

Da bi lahko dobro vladal, mora biti kralj “zelo trdno prepri~an”
o njihovi zvestobi. Te`ava je seveda v tem, da {e tako trdno
prepri~anje ne more postati “jasno in razvidno spoznanje”, ko
gre za namene drugega. Prepri~anje o dobronamernosti nekoga,
ki se opira na minule izku{nje, ne more zagotoviti varnosti
pred prihodnjo prevaro. Nasprotno: je njena najbolj{a podlaga.
Vsako, na videz {e tako hvalevredno lojalno ravnanje je lahko
prevarantska krinka istega, ki se ho~e izdajati za koga drugega.
Varanje naredi mo`nost razpada enotnosti videza in hotenja
drugega za neodpravljivo. Dejanja drugega so lahko name{~ene
napa~ne sledi dobronamernemu racionalisti~nemu interpretu,
ki vsem pripisuje po{tenost. Njihovo notranjo logiko utegne
uravnavati namen, ki ga racionalna interpretacija ne more
zajeti. Spoznanje, da mo`nost varanja pomeni zaporo mo`nosti
analize namenov drugega, od modrega vladarja zahteva panop-
ti~no opreznost. “Kajti ne glede na zvestobo, ki jo imamo
namen ohraniti, le-te od drugih ne moremo pri~akovati, ampak
moramo ra~unati, da bomo vsaki~, ko bodo zavezniki od tega
imeli korist, prevarani; tisti, ki so mo~nej{i, bodo korist na{li,
ko jo bodo hoteli, ne pa tudi tisti, ki so {ibkej{i.”23 Descartes
ima v mislih zunanje zaveznike, vendar je, kolikor spregovori
o razmerjih mo~i in o koristi, njegova argumentacija ob~a.
Razloge {ibkih zaveznikov lahko zato z zunanje periferije

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 103

21 Prav tam, str. 667.

22 Zanimivo analizo
tega odstavka v dru-
ga~nem kontekstu od
na{ega ponuja A. Mathe-
ron ( “Psychologie et
politique: Descartes”,
v: Antropologie et
politique au XVIIe
sciecle, Vrin, Pariz
1986, str. 29-48).

23 Pismo Elizabeti, sep-
tember 1646; OP, III,
str. 668.



suverenove oblasti prenesemo na njeno notranjo periferijo in
jih prisodimo tudi vélikim, ki ho~ejo biti {e ve~ji. Ker lahko
domnevamo, da so veliki {ibkej{i od vladarja – , to je gotovo
res vsaj v formalno politi~nem pogledu – ima vladar dovolj
trdno podlago za pri~akovanje, da bodo v `elji po oblasti
posegli po prevari, ki je pa~ “naravno” bojno sredstvo {ibkih v
boju z mo~nej{imi od njih. Poleg prizadevanja za tak{no
porazdelitev materialnih dobrin in ~asti med podrejenimi,
ki naj zadovolji njihovo ~astihlepnost, je edino med politiki
soglasno sprejeto vodilo v odnosih z njimi, s katerim razpolaga
vladar, sku{ati zmanj{ati njihovo mo~.

Vsi vladarjevi zadr`ki pred tem, da bi velika{e obravnaval
kot odkrite sovra`nike, naj odpadejo, ko gre za tiste, ki so
“nagnjeni k vna{anju nereda v dr`avo”24, to je, ko gre za tiste,
ki odkrito nastopajo proti redu, katerega nosilec je vladar. V
tem opisu ni te`ko prepoznati oblikovanja strank proti vladarju
in hujskanja k uporu. Stranke lahko obsegajo bodisi le vélike
bodisi vélike in ljudstvo, ki so ga ti s hujskanjem pridobili na
svojo stran. Tako se nazadnje tudi ljudstvu odpre dostop v
rang odkritega sovra`nika. Krog je sklenjen. Za vladarski um je
potencialni sovra`nik tisti, ki lahko prispeva k omajanju oblasti,
to pa je lahko prav vsakdo. Sovra`nik, ki je bil sprva dolo~en
kot izjemni drugi, edini, v odnosu do katerega se vladarju ni
treba vesti moralno, se izka`e za vseprisotno prikazen, ki
obseda imetnika oblasti. Izjema postane norma.

V kasnej{em pismu princesi Elizabeti, ko se Descartes vrne k
Machiavelliju, svojo oceno “velikega u~itelja vladarjev” dopolni
{e z ugodnimi bralnimi vtisi “nemakiavelisti~nih”, “republikan-
skih” Razmi{ljanj o prvih desetih knjigah Tita Livija, ki jih je
medtem prebral, in nekoliko omili svoja stali{~a iz prvega pisma.

“In menim, da je sre~na okoli{~ina v tem, da knjig Va{e
Visokosti niso mogli prinesti tako hitro, kot jih je pri~ako-
vala, saj je njihovo branje primernej{e za priklicanje `alosti
kot za ohranitev vedrega razpolo`enja, kar zlasti velja za
branje knjige velikega u~itelja vladarjev, ki prikazuje le nji-
hove te`ave pri ohranjanju oblasti, okrutnosti in zahrbtnosti,
ki jim jih svetuje, pa posameznikom, ki to berejo, ponujajo
ve~ razlogov za pomilovanje njihovega stanu kot za njegovo
zavidanje.
Va{a Visokost je natan~no opazila njegove in moje napake;
res je, da mu je postavitev splo{nih maksim, ki upravi~ijo
tak{na posebna dejanja, kakr{na te`ko storimo, narekoval
namen hvaliti Cezarja Borgio; kasneje sem prebral njegova
razmi{ljanja o Titu Liviju, kjer nisem opazil ni~ slabega. Nje-
gov poglavitni nasvet, da je treba svoje sovra`nike bodisi
povsem iztrebiti bodisi pridobiti za prijatelje, in nikdar

Igor Pribac

104 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

24 Prav tam.



slediti sredinski poti, je brez dvoma vedno najzanesljivej{i,
vendar tedaj, ko ni razlogov za strah, ni najbolj plemenit.”25

Za~rtani sta dve argumentaciji in dva motiva vladarjevega
ravnanja: ravnanje, ki ga vodi plemenitost in izhaja iz podmene
o naravnanosti drugega na dobro, in ravnanje, porojeno iz
strahu, ki je navsezadnje vselej strah pred tem, da je podmena
o moralni naravi drugega zgre{ena in da je ta v resnici prevarant
s prevratni{kimi naklepi. Machiavellijev “poglavitni nasvet”, ki
vladarju narekuje stalno razvr{~anje nosilcev politi~ne mo~i po
na~elu ’kdor ni z menoj, je proti meni’, je s stali{~a pragmatike
oblasti “vedno najzanesljivej{i”, vendar ni “najbolj plemenit” –
“ko ni razlogov za strah”. Dilema med zanesljivostjo in pleme-
nitostjo samo na videz postavi nasproti neosebne dr`avne
razloge in moralno motivacijo. Descartes jo dojema kot znotraj-
moralno dilemo, kot izbiro med bolj in manj moralnim ravna-
njem. Tudi ravnanje v skladu z najzanesljivej{imi pravili je lahko
plemenito, ~e so razlogi za strah. Po drugi strani je moralna
dilema le deklarativna. Descartes navsezadnje sogla{a z Machia-
vellijevim nasvetom, ~eprav ta ni najbolj plemenit. S stisnjenimi
zobmi priznava, da mora v praksi vladanja plemenitost, krepost,
katere personifikacija naj bi bil prav vladar, prepustiti mesto
pragmati~nemu ravnanju, naravnanemu na ohranitev oblasti.
Skrb za dobro drugega, ki je namen delovanja oblasti, mora
temeljiti na priznavanju svoje odvisnosti od ohranitve oblasti,
brez ~esar je govor o plemenitih namenih njenega poslanstva
prazen. Logika normativnega dolo~anja ciljev se podredi stalni
skrbi za ustvarjanje pogojev, brez katerih njeno uresni~evanje
ni mogo~e. ^etudi to ni najbolj plemenito, mora vladar vse
ljudi razvr{~ati na zaveznike in sovra`nike, na tiste, ki njegovo
mo~ krepijo, in na tiste, ki jo slabijo. V polariziranem svetu, ki
ga vsiljuje gledi{~e oblasti, naj vladar nikomur ne dopusti zase-
dati nevtralnega mesta. Neusmiljena logika ohranitve oblasti
terja neprestano skrb za njeno krepitev, ki traja, dokler traja
oblast. Oblastnik, ki naj ne vara, tak{ne moralne dr`e ne sme
pri~akovati od drugih, zlasti ne od {ibkej{ih, med katere sodijo
tudi njegovi podlo`niki, in ima vedno utemeljen razlog za
nezaupljivost in strah pred prevaro zarotnikov, s tem pa tudi
moralno opravi~ilo za svoje ne najbolj plemenito ravnanje.

Vladarska pravi~nost potemtakem ni politi~na ne pravna
kategorija, ampak moralna. Toda kategorija morale, ki ne obli-
kuje homogenega moralnega ob~estva vladajo~ih in vladanih.

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 105

25 Pismo Elizabeti, okto-
bra ali novembra 1646;
OP, III, str. 680-681.



I V .

Dejanja vladarja se v Descartesovem vidnem polju ka`ejo le
kot moralna vpra{anja. Ni jih mogo~e ne racionalno preu~iti –
in zato o njih ne postavi znanstvene teorije – ne narediti za
predmet ob~eveljavnih moralnih maksim, ki bi izhajale iz ~loveka
kot takega, ker bi s tem zbrisali nepremostljivo moralno brezno,
ki vladarja lo~uje od podanika. Ukrepanje vladarja ostane zavi-
to v skrivnost za vse, ki to niso. Tudi vladar sam se pri vladanju
ne more opirati na razum, ampak le na izku{njo, ki je brez
razumske opore in brez enozna~no dolo~enega kriterija nezane-
sljiva, vseeno pa najtrdnej{a podlaga za sprejemanje odlo~itev.

“In niti najmanj ne dvomim, da ta, ki jo predlaga Va{a
Visokost, ne bi bila od vseh najbolj{a, namre~, da se je v
teh zadevah bolje ravnati po izku{njah kot po razumu, kajti
le redkokdaj imamo opraviti s povsem razumnimi osebami,
kakr{ni naj bi bili vsi ljudje, da bi o tem, kaj bodo storili,
lahko sodili upo{tevaje samo to, kar bi morali storiti; in naj-
bolj{i nasveti pogosto niso najsre~nej{i. Zato smo prisiljeni
tvegati in se prepustiti oblasti usode...”26

Maksima, da v javnem `ivljenju ni moralnih maksim, ki bi
temeljile na razumskih uvidih, ne velja le za vladarje, temve~
prav tako tudi za zasebnike.

“Priznam, da je te`ko natan~no izmeriti, do kod razum
zapoveduje, naj se zanimamo za javne zadeve, toda to ni
stvar, v kateri bi bila nujna velika natan~nost: zadostuje
zadovoljiti svojo vest in pri tem moremo pustiti veliko pro-
stora svojim nagnjenjem. Kajti bog je stvari tako uredil in
ljudi povezal skupaj v tako tesno dru`bo, da bi si vsakdo,
~etudi bi se oziral le nase in ne bi imel usmiljenja za
druge, obi~ajno ne nehal prizadevati zanje glede vsega, kar
je v njegovi mo~i, pod pogojem, da bi uporabljal svojo
preudarnost, in zlasti, ~e bi `ivel v dobi, ko nravi ne bi
bile skvarjene.”27

Argumentacija solidarnosti z drugimi je hipoteti~na in bi
veljala v neskvarjenem svetu. Tudi tokrat je Descartesova
dopisovalka princesa Elizabeta tista, ki ga z veliko mero poli-
ti~nega realizma Descartesa opomni na razkorak med logiko
najbolj{ega ravnanja in nujnostjo odstopanja od tega ideala,
kajti “ker je svet mo~no skvarjen, je nemogo~e, da sami sebe
ne bi uni~ili, ~e bi hoteli biti vedno dobronamerni”28.

V svoji socialni morali se Descartes pribli`a tudi utilitaristi~ni
utemeljitvi ravnanja, ki ima za cilj blaginjo drugega.

Igor Pribac

106 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

26 Pismo Elizabeti, maj
1646; OP, III, str. 654.

27 Pismo Elizabeti, 4.
okt. 1645,; OP, III, str.
619.

28 Elizabetino pismo
Descartesu 10. oktobra
1646; naved. po Rodis-
Lewis: La morale de
Descartes, PUF 1962,
str. 105. 



“Razlog, zaradi katerega menim, da morajo tisti, ki vse
po~nejo le za svojo zasebno korist, delati za drugega prav
tako kot drugi in si prizadevati ugoditi vsakemu, kolikor je
to v njihovi mo~i, ~e ho~ejo biti preudarni, je, da vidimo,
kako se tistim, o katerih menijo, da so uslu`ni in priprav-
ljeni ugoditi, obi~ajno dogaja, da od drugih, tudi od tistih,
ki jih niso nikdar zavezali k ~emu takemu, prejmejo veliko
dobrih uslug, ki jih ne bi, ~e bi ti o njih menili, da so dru-
ga~ne nravi; in da hudo, ki ga do`ivijo, ko ugodijo drugemu,
ni tako veliko, kot so ugodnosti, ki jim jih prina{ajo prija-
teljstva s tistimi, ki jih poznajo.”29

Navedimo {e eno dalj{e mesto, ki osvetljuje Descartesovo
socialno moralo:

“...je {e ena resnica, katere poznavanje se mi zdi zelo
koristno: in sicer, ~eprav je vsakdo od nas oseba, lo~ena od
drugih, in se zato njegovi interesi na nek na~in razlikujejo
od interesov preostalega sveta, je treba imeti v mislih, da
sami ne bi mogli obstati in da smo dejansko eden od delov
vesolja, natan~neje, eden od delov te Zemlje, eden od
delov te dr`ave, te dru`be, te dru`ine, s katero smo zdru`eni
prek svojega bivali{~a, s svojo sve~ano prisego, po svojem
rojstvu. Pred posameznimi interesi svoje osebe je treba
vedno dati prednost interesom celote, katere del smo; toda
z mero in razsodnostjo, kajti zmotno bi bilo izpostaviti se
velikemu zlu, da bi svojim star{em ali svoji de`eli priskrbeli
samo majhno dobrino; in ~e en sam ~lovek velja ve~ kot
ves preostanek mesta, ne bi imel prav, ~e bi se hotel pogu-
biti, da ga re{i. Toda ~e bi se ozirali samo nase, se ne bi
bali povzro~iti veliko {kode drugim ljudem, ~e bi menili, da
bomo pri tem pridobili zase kako drobno ugodnost, in ne
bi bilo nobenega resni~nega prijateljstva, niti nobene
zvestobe, niti nobene kreposti nasploh;”30

Plemenito ravnanje, najvi{je v Descartesovi morali, vsebuje
kriterij hierarhi~nega razvr{~anja ljudi, ki ustvarja napetost z
metafizi~nimi izhodi{~i njegove teorije o ~loveku. ^eprav je
vsakemu ~loveku dan univerzalen razum in neskon~na svoboda
razsojanja, po ~emer se vsak ~lovek lo~i od katerekoli `ivali –
v teh dveh bistvenih dolo~itvah ~loveka je vsebovano na~elo
enakosti vseh ljudi, na katero so se v 18. stoletju sklicevali
francoski enciklopedisti – je njihova moralna vrednost, tj. stopnja
njihove plemenitosti, razli~na. Odvisna je predvsem od “dobrega
rojstva”, ko od boga vsak prejme bolj ali manj vzvi{eno in
mo~no du{o, vendar lahko “la bonne institution”31, kot Des-
cartes nemudoma doda, popravi lastnosti duha, pridobljene z

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 107

29 Pismo Elzabeti, janu-
ar 1646; OP, III, str.
636.

30 Pismo Elizabeti 11.
sept. 1645; OP, III, str.
607. O prednosti celote,
ki ji pripadamo, pred
na{im zasebnim intere-
som gl. tudi pismo
Chanutu 1. februarja
1647 in Strasti du{e
(~l. 79 do 83), kjer ta
dolo~ba vstopa v opre-
delitev ljubezni.

31 Strasti du{e, ~l.
161; OP, III, str. 1074.
Descartes se zaradi
odlo~ilne vloge bo`jega
posega ob rojstvu odlo~i
svojo vrhovno krepost
imenovati plemenitost
(générosité) in ne
velikodu{nost (magna-
nimité).



rojstvom. Z rojstvom in vzgojo pridobljene lastnosti poleg tega
oblikuje uporaba svobode razsojanja. Vrh moralnega razvoja je
plemenit ~lovek, ki ga definira zavest o svoji resni~ni vrednos-
ti. Ta zavest mu nalaga posebne dol`nosti: `rtvovanje svojih
zasebnih koristi v prid skupnega dobrega. Od plemenitega
~loveka, ki se zaveda svoje vrednosti – ne pozabimo, da je
vsak vladar za Descartesa nevpra{ljivo plemenit – in je v `iv-
ljenjski nevarnosti skupaj z drugimi, tako zahteva, naj se vzdr`i
herojskih poskusov njihovega re{evanja, ~e bi s tem postavil
na kocko svoje `ivljenje. Dajanje prednosti interesom celote
lahko znotraj diskurza hierarhije odlik pomeni tudi prednost
enega pred mnogimi.

Vsa nihanja in nedore~enosti Descartesove socialne morale,
ki zahteva zavzemanje za blaginjo drugega in celote, ne da bi
zmogla podati kriterij mere tega zavzemanja in ne da bi jasno
dolo~ila mo`nost primerjalnega vrednotenja drugega z vred-
notenjem samega sebe, napotujejo na metafizi~ni izvor teh
omahovanj v njegovem mi{ljenju odnosa jaz-drugi. ^eprav so
drugi tako kot jaz obdarjeni z razumom in s svobodno voljo,
kar omogo~a komunikacijo med menoj in drugimi, je subjek-
tivnost drugega kartezijanskemu jazu ontolo{ko tuja. V mislih
ga je treba imeti, drugi postane predmet morale in ne teoret-
ske refleksije, natanko zato, ker je miselna naravnanost na
subjektivnost drugega za konstitucijo kartezijanskega individu-
alnega subjekta nepotrebna, odve~ in mote~a: vsakdo, “ko
misli, lahko iz sebe izklju~i ... vsako drugo substanco, bodisi
misle~o bodisi razse`no”.32 Cogito, dovr{itev itinerarija prvih
dveh delov Meditacij, je skrajna to~ka odtujitve od tega, kar
Descartes v svoji morali zahteva, naj imamo v mislih. Je odtu-
jitev od naravnega, razse`nega sveta in od drugih ljudi. ^e v
morali Descartes opominja, da je na{ obstoj povezan z dolo-
~enimi izmenjavami z okoljem, ki vklju~ujejo tudi obstoj inter-
subjektivnih razmerij, je ta opomin povsem na mestu, saj je
pot do prve resnice, na kateri je zgrajen sistem znanosti, ter-
jala podobne napore v nasprotno smer. Rojstvo kartezijanskega
“jaza” je proizvod razpada skupnosti zaznavajo~ega in zazna-
vanega, ki je zaznavajo~emu zunanje, in ponovna vzpostavitev
te skupnosti kot avtonomne skupnosti individualnega duha, v
kateri zaznavajo~e in zaznavano napotevata drug na drugega
brez posredovanja zunanjosti, ki v vseh svojih figurah (narava,
drugi, lastno telo) postane odve~na. Razdalja, ki jo spoznavna
kritika ustvari do kosa voska, ko trdi, da so vse ~utne in dom-
nevno telesne zaznave dojetja duha, ki o njih sodi, velja tudi,
ko objekt ni ve~ kos voska, ampak drug ~lovek: ~e re~em, da
“z okna vidim ljudi, ki hodijo po trgu”, sodim prenagljeno,
kajti v resnici vidim le klobuke in obleke, pod katerimi se
lahko skrivajo avtomati, tj. naprave brez svobodne volje, simu-

Igor Pribac

108 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

32 Na~ela filozofije, ~l.
60; OP, III str. 128.



lakri subjektov, ki s svojo zunanjo podobnostjo zapeljejo ~ute
in varajo duha.33 V Descartesovem procesu formiranja subjek-
tivnosti, ki je introspekcija vase zgrnjenega individualnega
duha skozi proces lo~evanja od vsega, kar ni on sam, postane
drugi kot subjekt nespoznaven, nedosegljiv in zato mo`en vir
prevar in zmot. “Jaze” med seboj lo~uje to, kar imajo skupnega:
oprtost nase in neskon~na svobodna volja. Radikalna, od
zunanjega sveta povsem lo~ena in za drugega neprepustna
notranjost razsodne mo~i subjekta je nepremostljiva bariera
mi{ljenju kolektivnega subjekta in kolektivnega dejanja, ki bi
za seboj neogibno potegnila tudi zatrjevanje obstoja kolektivne
~love{ke biti, nezvedljive na se{tevek biti posameznikov, ki
vanjo vstopajo. Pri Descartesu nasprotno ni mo`en nikakr{en
kolektivni cogitamus, ampak le posamezni cogito in intrakogi-
talna razmerja, ki ne vsebujejo principa izstopa iz stanja lo~e-
nosti od sveta in od drugega. To je osnovni razlog, zakaj se
dejanja v javnem in vsakodnevnem `ivljenju, kolikor so posre-
dovana z drugim, izmikajo iskanju resnice s pomo~jo “univer-
zalne” metode spoznavanja. Ker se dogajajo na podro~ju
prese~i{~ razli~nih zunanje nedeterminiranih hotenj, ki nimajo
skupne mere, so kontingentna in uhajajo znanstveni vednosti.
S tem je tudi odgovorjeno na vpra{anje, ali gre Descartesov
umik pred razpravljanjem o politi~nih vpra{anjih razumeti kot
teoretsko kontingentno odlo~itev, ki izhaja iz osebne previdno-
sti avtorja v nemirnih ~asih in iz njegove ljubezni do umaknje-
nega `ivljenja. Ti osebni razlogi so, povedano z Althusserjevimi
besedami, plavzibilni razlogi filozofa, vendar nas ne odvezujejo
od iskanja razlogov v njegovi filozofiji. Descartesova prva filo-
zofija, ki mo~ zunanje determinacije individualnega subjekta
mo~no zmanj{a, in nasprotno, slavi mo~ njegove notranje svo-
bode in zmo`nosti samodolo~itve, ne ponuja mo`nosti za
razvitje politi~ne filozofije. V primerjavi z izvorno absolutno
svobodo izbora misle~e stvari, vzpostavljene v procesu pretrga-
nja vseh povezav s fizi~nim svetom, ki je ne krni pasionalna
narava ~loveka in prek nje zunanji vzroki, so vezi, ki “jaz”
ve`ejo na druge subjekte v socialnozgodovinskem svetu, lahko
le drugorazrednega pomena, nebistvene in kontingentne. Raven
metafizi~ne svobode subjekta in raven politi~nih prisil, s katerimi
suveren sku{a vplivati na ravnanja in vrednotenja svojih pod-
lo`nikov, ostane na obrobju Descartesove pozornosti. Kratek
stik obeh ravni, ko “moralni subjekt svobode postane subjekt
vladarja”34, ostane pri njem bolj ali manj prezrt.

V lu~i te ugotovitve se za prekratko izka`e tudi teza Carla
Schmitta, ki meni, da je Descartesova predstava o ~loveku kot
mehanizmu z du{o prinesla bistveni preobrat v teoriji, ki je
postavil izhodi{~e Hobbesovemu raztegu mehanizacije tudi na
“velikega ~loveka”, tj. na dr`avo, ki jo v vlogi du{e povezuje

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 109

33 Meditacije (SM,
1973; prevedel P.
Simoniti); str. 62-63. 

34 Jean Pierre Cavaillé:
“La politique révoque,
Notes sur le statut
du politique dans la
philosophie de Des-
cartes”, v: Diogéne,
138, 1987, st. 124-142.



in vodi monarh.35 Na ravni velikih histori~no pojmovnih sintez
tezi ne gre odre~i dolo~ene eksplikativne mo~i, vendar je kon-
tinuiteto med Descartesom in Hobbesom, ki jo zagovarja Schmitt,
vendarle treba soo~iti z razlikami med Descartesovo in Hobbes-
ovo antropologijo. Razli~nost obeh pojmovanj ~loveka postane
vidna `e, ~e se spomnimo tega, da je motiv, ki pri Hobbesu
privede do opustitve naravnega stanja boja vseh proti vsem in
do nastanka dr`ave pod vodstvom monarha, strah pred nasilno
smrtjo, ki jo lahko povzro~i drugi. Odlo~itve in dejanja Hobbes-
ovega naravnega ~loveka potemtakem spro`ijo okoli{~ine, ki
so bistveno intersubjektivne in pogojene s pasionalno naravo
~loveka; povedano druga~e, medtem ko Descartes lo~uje med
“dejanji v vsakodnevnem `ivljenju” in “iskanjem resnice”, pri
~emer je slednje mo`no le, ~e se odmaknemo od prakti~nega
delovanja v zgodovinski dru`beni skupnosti, v kateri nujno
trpimo u~inke zunanjih pritiskov in jih moramo upo{tevati v
svojih presojah, se Hobbesova socialna filozofija posve~a prav
spoznavanju tega, ~emur Descartes odreka mo`nost teoretskega
spoznanja: logiki intersubjektivnih odnosov, ki jih dolo~a
struktura ~love{kih strasti. Descartesovo metafizi~no odkritje
~loveka je istovetno osamitvi ~loveka od njegovega psihoso-
cialnega okolja in je zato le odkritje tega, kar je v njem ostalo
po opravljeni trojni lo~itvi, od narave, od dru`be in od lastnega
telesa: odkritje neodvisne, razvezane subjektivnosti substancial-
nega duha.

Ta trditev dr`i za rezultat Meditacij, v procesu njegovega
nastajanja pa ne gre brez vdora drugega in intersubjektivnega
odnosa. Drugi v podobi demonskega bitja, vélikega varljivca je
konstitutiven za metafizi~no rojstvo kartezijanskega ~loveka.
Claude Lefort je v svojem delu o Machiavelliju36 opozoril na
mo`nost “politi~nega” branja mest o varljivcu v Prvi in v Drugi
meditaciji, ki so obi~ajno predmet metafizi~no epistemolo{kih
branj. Hipotezo o obstoju “nekega hudobnega, kar se da mo-
go~nega in prekanjenega duha”, ki se je “z vso vnemo zavzel
za to, da bi me zapeljal v zmoto”,37 Descartesov poslednji
ugovor resni~nosti svojih misli, je mogo~e brati kot transcen-
den~no metamorfozo makiavelijevskega gospodarja. Oba imata
iste poteze in po~neta isto. Tako prvi kot drugi v sebi zdru`u-
je mo~ in prevaro in z njima nastavlja “zanke moji lahkover-
nosti”38. Oba vsiljujeta predstave, hkrati z njihovim do`ivljanjem
kot resni~nih. Oba se naseljujeta v jedro subjektivnosti in uki-
njata razdaljo med “vsebino” predstave in instanco, od koder
je mogo~e o njej razsojati kot o resni~ni ali la`ni. Oba sta
upodobitvi gospodarja forme resnice, ki obudi subjektivno
razse`nost absolutne svobode in jo z isto gesto notranje
sprevr`e v obliko su`nosti tako, da su`nost, odvisnost od
heteronomnega, subjekt dojame kot svobodo.

Igor Pribac

110 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

35 Carl Schmitt: “Der
Staat als Mechanis-
mus bei Hobbes und
Descartes”, v: Archiv
für Rechts und
Sozialphilosophie, {t.
30, 1936/37, str. 622-32. 

36 Claude Lefort: Le
travail de l’oeuvre
Machiavel, Gallimard,
Pariz 1972, str. 90-91.

37 Meditacije, str. 54.

38 Prav tam.



Descartesov vladar, ki ima pravico pose~i v navade zasebni-
kov in jih uravnavati, je primerljiv z varljivcem Meditacij. Ljud-
stvo je do neke mere vodljivo, “prenese vse tisto, o ~emer ga
lahko prepri~a{, da je prav”39, kot se Descartes strinja z Machia-
vellijem, iz ~esar neposredno sledi potreba oblasti, da poskrbi
za ustrezne ideolo{ko propagandne slu`be (“javne objave”,
“pridigarji”), ki naj ljudstvu vcepijo potrebne resnice, tudi ~e
so te v pravi~nost preoble~ena korist mo~nej{ega. Tudi najple-
menitej{i vladarski nameni, ki imajo za cilj javno blaginjo in
pravi~nost, morajo prestati preskus svoje predstavljivosti in
sprejemljivosti za ljudstvo, kar ni avtomati~na posledica njihove
naravnanosti. Razkorak med vladarskimi nameni in pri~akovanji
vladanih mora premostiti proces mediacije, ki vklju~uje tudi
razse`nost varanja. Videz pravi~nosti vladarskih ukrepov mora
podati roko njihovim pravi~nim namenom in je, ne glede na
to, ali se krije ali ne s plemenitimi nameni – ti so za navadne
smrtnike tako ali tako neprepoznavni – dejansko tisto, kar
zastopa pravi~nost vladarjevih namenov za ljudstvo in edino,
na kar se lahko opre in kar vzdr`uje vdanost vladanih. Varanje
pri Descartesu tako ni omejeno samo na zarote in druge igre,
ki sodijo v arzenal boja za oblast med vélikimi, temve~ je tudi
del “normalne”, moralne vladarske dejavnosti v odnosu do
~loveka iz ljudstva, ki se na~eloma ne poteguje za oblast,
ampak le za pravi~no `ivljenje v relativni socialni varnosti.

Varanje “hudobnega in prekanjenega duha” je analogno
dejavnosti zaslonov, ki se jih poslu`uje vladar v svojih javnih
nastopih, da bi vzdr`eval vero v svojo pravi~nost pri tistih, ki
jim jo deli. “^e lahko re~emo, da se reprezentacija makiavelizma
izka`e za povezano s pojavitvijo Subjekta, s statusom zavesti
modernih ~asov, ne smemo pozabiti, da se ta status vzajemno
definira samo s svojim razmerjem do politike.”40 Kot poudari
Lefort, zahteva ovr`enje ugovora, ki ga postavlja hipoteza o
obstoju nadvse mogo~nega varljivca napredovanju analize v
Meditacijah, od subjekta opustitev mesta objekta njegovega
delovanja in identifikacijo s subjektom varanja. Ukrep proti
mo~i kriti~no zavrnjenih dvomljivih mnenj, da se “domala celo
proti moji volji pola{~ajo moje lahkovernosti, ko da bi jo bila
z dolgotrajno rabo in zaupnimi vezmi priklenila nase,” je, da
“obrnem svojo voljo v nasprotno smer, se sam nala{~ motim
in si za nekaj ~asa izmislim, da so moja mnenja popolnoma
la`na in izmi{ljena”.41

Razse`nost varanja torej ne pre`ema le Descartesovega
poskusa moralizacije politike, temve~ tudi njegovo metafiziko.
Na na~in, ki ostaja pri Descartesu netematiziran, povezuje
temelje vednosti s tem, kar je izklju~eno iz polja njene objekti-
vacije, in odpira vpra{anje utemeljenosti zatrjevanja neodvisno-
sti metafizike subjekta od intersubjektivnih razmerij mo~i, ki

Descartes, bralec Machiavellija

D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U 111

39 Pismo Elizabeti, sep-
tember 1646; OP, III,
str. 670.

40 Claude Lefort, prav
tam, str. 91.

41 Meditacije, str. 53.



oblikujejo politi~ni in socialni prostor – ni~ manj kot vpra{anje
razmerja med teoreti~no in prakti~no filozofijo, celo vpra{anje
mo`nosti njunega lo~evanja.

Igor Pribac

112 D E S C A R T E S O V O P I S M O O M A C H I A V E L L I J U

Igor Pribac, magister filozofije, asistent na 
Oddelku za filozofijo Filozofske fakultete v Ljubljani.







“Mo`, ki ho~e resnico, postane u~enjak;
mo`, ki ho~e dati mo`nosti svoji subjektivnosti,
postane mogo~e pisatelj;
kaj pa naj stori mo`, ki ho~e nekaj, kar je vmes?”

(Musil, Der Mann ohne Eigenschaften).

Vsa resnica politike in politi~nega je na neki na~in negativna.
Negativna je med drugim zato, ker gre pri politiki in politi~nem
za zgodovino onemogo~anja in po~asnega pojavljanja z ne{tetimi
ovirami. Tudi takrat, kadar se politika vsem oviram navkljub le
pojavi, lahko `e v naslednjem trenutku ponikne do naslednjega
dogodka, ki bo ponujal prostor, v katerem bo morebiti nastala.
Resnica politike in politi~nega je negativna tudi zato, ker je kot
neulovljiva, hrbtna podoba nenehno prisotna v vsej zgodovini
dru`benega, dru`b in dru`boslovnega kot izme~ek, na katerem
se le-te nastavijo. Vsa dosedanja t. i. novej{a zgodovina ni ni~
drugega kot zgodovina dru`benega. Iskanje bolj ali manj zvitih
na~inov onemogo~anja politi~nega skozi zgodovino dru`benega
je imanentno politi~no dejanje. [e ve~, to je, `al, prvi in nujni
korak, je nekak{na “kazenska ekspedicija”, ki se je mora lotiti
vsak, ki se ho~e ukvarjati s politi~nim in politiko, ki se ho~e
u~iti politi~nega. Kajti “u~iti” se politi~nega pomeni ukvarjati se
s topiko, s primeri, dogodki, neskon~no vaditi neponovljivosti

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 115-116. 115

Ton~i Kuzmani}

Nazaj k politiki



in se kot strupa izogibati dvojemu: razli~nim analogijam in
samoumevnim metodologijam.

Govorjenje o politiki in politi~nem kot o raziskovalnem
predmetu, kot o neki “pozitiviteti”, iz katere se menda lahko
napravi “(politi~na) znanost”, “(politi~na) filozofija”, “(politi~na)
sociologija”..., je bolj ali manj (ne)inteligentno izogibanje
nesmislom, ki ne razume “statusa” politi~nega. Vendar pa
neizogibanje nesmislom, ki se jih tako pogosto in s ~edalje
slab{imi rezultati lotevajo {tevilni dru`boslovci. Lahko se ga
tako loti le naravoslovno oz. dru`boslovno, se pravi “znan-
stveno” navdahnjen osebek, ki ne lo~i med stvaritvami rok in
kreacijo duha, med denimo zidavo in besedo pri(po)znanja, ki
je slep za razliko med matemati~no, apodikti~no natan~nostjo
in retori~nim pribli`kom, ki si v svoji sveti prepro{~ini ne upa
pripoznati razlo~ka med astronomsko razdaljo ali metri~no
enoto in pa topi~no figuro oz. dialekti~no argumentacijo, nekdo,
ki z istim metrom t. i. verjetnosti napoveduje tako nastajanje
kometov kot pojavljanje revolucij, novih dr`av... Tovrstnega
podjetja se lahko loti samo nekdo, ki ne vidi razlike med
Aristotelom in Hobbesom, med filozofovo topiko in pa Levia-
thanovo The Method, ki mu ni problemati~en obstoj nekak{ne
metodologije generalis, ki velja tako za sonce in arhitekta, za
ladje in pesmi, za zakonodajo in lunine mene. Ali pa se ga
lahko loti nekdo, ki se nikoli ni upal vpra{ati, ~emu neki je
potrebno toliko napadati in kontraargumentirati zoper “naivnega”,
“zastarelega” in “romanti~nega” Aristotela, ~e je zares tako
naiven, zastarel in romanti~en. Lahko se takega opravila loti
tudi nekdo, ki ne lo~i med zasebnim in javnim, med prin-
cipom ljubezni, prijateljstva in enakosti.

V nadaljevanju predstavljamo tekst in prevode, ki odpirajo
neko druga~no dojemanje politike, politi~nega, dru`be in
dru`benega, kot smo ga sicer vajeni. Gre nam ravno za omen-
jeno Musilovo vmesnost. Te`ava je kajpak v tem, da se je ni
lahko dr`ati, jo ohranjati in ujeti. Posedovati pa je sploh ni
mogo~e. V politiki ni nikakr{ne “splo{ne metodologije”, s
katero se lovijo razli~ni predmeti. Tudi ni ne ^loveka in ne
~loveka. So vedno le `enske in mo{ki, stari in otroci, so
vedno le novi in novi dogodki in z njimi pa tudi na{a nego-
tovost in minljivost. Tukaj smo, med drugim, tudi zato, da se s
tem sprijaznimo – ali pa ne.

116 P O L I T I ^ N O

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



Dikcijo in pojem “politi~na veda”2 funkcionalno opredeljujemo
s pomo~jo dveh variabel: 

1. s stanjem organizacije vedenja in 
2. s stopnjo strukturalne diferenciacije ~love{kih zdru`b.
Glede prve dolo~itve je treba takoj pristaviti, da pojem zna-

nosti nima posebnega smisla,ali pa ga ni mogo~e natan~neje
dolo~iti, saj ne obsega delitve in specializacije spoznavnega
dela. Tako tudi nima posebnega smisla govoriti o politi~ni
vedi, dokler “veda” soustvarja eno s “filozofijo”, dokler se
vedenje izra`a skupno z ljubeznijo do modrosti. Pojem vede se
torej dolo~a glede na pojem filozofije in obenem predpostavlja,
da je znanstveno vedenje lo~eno od alme mater filozofskega
vedenja. Seveda je to “vedenje” tudi razli~no od tistega, kar
imenujemo mnenje, teorija, doktrina ali pa ideologija. Kakor
koli `e, najprej je treba vzpostaviti delitev med vedo in filo-
zofijo – in to je najosnovnej{e. Kar zadeva drugo plat, je treba
takoj opozoriti, da pojem politike opredeljuje vse in obenem
ni~ dolo~enega, kajti sfere etike, ekonomije in politi~nosocial-
nega zaenkrat niso lo~ene, kar pomeni, da se materialno ne
prevajajo kot nekaj strukturalno razlikujo~ega se. To velja tudi
za strukture in institucije, ki so opredeljene kot politi~ne v nji-
hovi razliki do institucij in struktur, ki jih je mogo~e dolo~iti
kot ekonomske, religiozne in socialne. Posledica tega je, da je
najtr{i oreh razvozlati tisto, kar je med “politi~nim” (il politico)

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 117-134. 117

1 Prevedeno po Giovanni
Sartori: La Politica,
logica e metodo nelle
Edizioni, Milano, 1979
(poglavje VII, str. 189-
211). [tevilke v po{evnih
oklepajih ozna~ujejo
strani v originalu.

2 Tu je bil dvom, ali
italijansko la scienza
politica sloveniti kot
politi~na veda ali pa –
kot je `e ustaljeno –
politi~na znanost.
Odlo~il sem se za prvo
razli~ico, in sicer pred-
vsem zaradi kontekstu-
alnosti, zavoljo tega, da
bi kar se da u{el nekri-
ti~no prevzeti “amerika-
nizaciji”, ki predvsem
nekriti~no sprejema
webrizirane parsonian-
sko “dru`benost” in
“scientifi~nost”, ki pa
sta pri Sartoriju implicit-
no in eksplicitno tar~a
kriti~ne obdelave.

Giovanni Sartori

Kaj je “Politika”?1



in socialnim (il sociale), med prostorom politike (l’ambiento
della politica) in sfero dru`be (la sfera della società). Toda
tak{nih “orehov” je ve~, sploh ~e za~nemo v skupku nazivov,
ki imajo gr{ko poreklo – besede, ki izhajajo iz polis – in
nazivov latinskega izvora. 

Recimo torej, da pojem politi~ne vede niha pri uporabi
med tistim, kar se dojema kot veda, in tistim, za kar se pred-
postavlja, da je politika. Pravzaprav nima smisla govoriti o eni
in isti, “ve~ni” politi~ni vedi, ki se prvi~ pojavi z Aristotelom,
rodi ali pa ponovno rodi z Machiavellijem in ki se utrjuje z
ustrezno disciplinarno avtonomijo od za~etka XIX. stoletja
dalje. Predno tvegamo zgodovino politi~ne vede kot tak{ne, se
pravi tak{ne, kot bi naj bila, mora veda biti “veda” in ideja
vede se mora na zna~ilen na~in sre~ati z idejo politike. Do
tega trenutka pa se zgodovina politi~ne vede izte~e, ali bolj{e,
razcepi na nekak{no dvojno zgodovino: na zgodovino pojma
vede po eni plati in po drugi na zgodovino pojma politike. 

Ta delitev je nujna ne samo zavoljo tega, ker sta “veda” in
“politika” razli~ni in ker mo~no nihata, pa~ pa tudi zato, ker
sta v razli~nih ~asovnih obdobjih razli~ni in se spreminjata z
razli~no hitrostjo. Katera koli zgodovina politi~ne vede – bodisi
dolga ali kratka – mora biti pazljivo periodizirana. Le tako bi
omogo~ila oblikovanje druga~ne ideje vede z nekim posebnim
politi~nim pomenom. Seveda bi bili ~asi ali pa obdobja politi~ne
vede toliko {tevil~nej{i, kolikor bolj nazaj bi hoteli postaviti
rojstvo te discipline. Toda tudi kraj{a zgodovina – omejena,
denimo, na eno stoletje – bi bila zaznamovana z razli~nimi
~asi. ^as Mosce, Pareta in Michelsa je za nas `e oddaljen ~as;
tako kot politi~na veda {tiridesetih, je tudi politi~na veda
sedemdesetih let `e zastarela.

V tem zapisu nimam namena dolo~ati ~asa rojstva “prve”
politi~ne vede, raj{i bom sku{al razvozlati razli~ne elemente
mo`nih “zna~ilnih sre~anj” med obema terminoma pri~ujo~e
razprave: po eni plati torej tistih na~inov opazovanja politike,
ki jih je mogo~e opredeliti za znanstvene, po drugi pa serijo
opredelitev ideje politike3. Naj za~nem s to drugo.

I D E J A  P O L I T I K E

Dandana{nji smo vajeni razlikovati med politi~nim in social-
nim, med dr`avo (lo stato) in dru`bo (la società).

Toda to so razlikovanja, ki so bila po svojem pomenu
aktualna zgolj v XIX. stoletju. Pogosto lahko sli{imo govoriti,
da je v gr{kem mi{ljenju politi~nost (la politicità) obsegala
dru`benost (la socialità), medtem ko se mi nagibamo k temu,
da bi to diado sprevrnili tako, da bi politi~no (il politico)

Giovanni Sartori

118 P O L I T I ^ N O

3 Ne obstaja ena zgodo-
vina politi~ne vede,
zgrajena kot sre~anje
med vedo in politiko.
Ustrezne materiale je
mo~ najti po eni strani
v filozofskih tekstih, v
epistemologiji in meto-
dologiji vede, po drugi
pa v zgodovini politi~-
nega mi{ljenja. 



zaobsegli v socialnem (il sociale), sfero politike (la politica) pa
v sferi dru`be (la società). Toda ta diskurz vsebuje vsaj tri
napake. Prva napaka: diade, o katerih govorimo, v gr{kem
mi{ljenju ne obstajajo. Druga napaka: dru`benost nikakor ni
isto kot dru`ba. Tretja napaka: na{a dolo~itev politike nima
pomena gr{ke politike, kajti ko mi govorimo o politi~nem
~loveku, je to eno od nasprotij Aristotelove “politi~ne `ivali”.

^e je bil pri Aristotelu ~lovek zoon politikon, potem je to
pomenilo takratni na~in Aristotelovega dolo~anja ~loveka, ne pa
politike. Samo zato, ker ~lovek `ivi v polisu in tudi obratno,
da polis `ivi v njem, se ~lovek dovr{eno udejanja. Ko Aristotel
re~e: “politi~na `ival”, izra`a gr{ki koncept `ivljenja.4 To je
koncept, ki enotnost polisa motri kot enotno, dovr{eno in
najvi{jo dimenzijo eksistence. Zato Grki v “politi~nem” `ivljenju
in v “politi~nosti” niso videli zgolj enega dela, enega vidika
`ivljenja: videli so njegovo celotno bistvo. Po drugi plati pa je
bil “nepoliti~ni” (non politico) ~lovek dojet kot defektno bitje,
kot idion (un idion); bil je bitje z mankom (kar je obenem
izvirni pomen na{ega termina “idiot”), katerega nezadostnost je
bila v tej izgubi ali pa v odsotnosti dimenzije in polnosti sim-
bioze s pravim polisom. Skratka: “nepoliti~ni” ~lovek je bil pre-
prosto manjvredno bitje, bil je manj-kot-~lovek.

Ne da bi se poglabljali v razli~ne implikacije gr{ke koncep-
cije ~loveka, je tukaj pomembno pod~rtati, da se politi~na `ival,
polites, na noben na~in ne razlikuje od dana{nje dru`bene `ivali
(un animale sociale), saj je le-ta – kot pravimo – societalna
(societario) in socioljubna (socievole). @iveti “politi~no” – v
polis in za polis – je pomenilo `iveti kolektivno, `iveti zdru`eno
(associato), in {e ve~, `iveti v koinonia, se pravi skupnostno
(comunione) in v “skupnosti” (la comunità). Kljub temu pa
nikakor ni to~no, ~e trdimo, da je Aristotel dojemal dru`benost
kot del politi~nosti. Ta dva razli~na termina sta bila zanj v
resnici samo eden: in nobeden od teh nima resnice v drugem
iz preprostega razloga, ker je “politi~no” bilo takoreko~ oboje
skupaj. Pravzaprav beseda “dru`beno” (sociale) sploh ni gr{ka,
pa~ pa latinska in so jo Aristotelu pripisali njegovi srednjeve{ki
prevajalci in razlagalci.

Sv. Toma` Akvinski (1225-1274) je bil tisti, ki je zoon poli-
tikon prevedel kot “politi~na in dru`bena `ival” (animale politico
e sociale), pri tem pa opozarjal, da je “prava narava ~loveka to,
da `ivi v dru`bi {tevilnih”5. Vendar pa to le ni tako preprosto.
Dejansko je Egidio Romano (okoli 1285) Aristotela raz{iril reko~,
da je ~lovek politicum animal et civile6. Na prvi pogled se
utegne zdeti, da Akvinski pojasnjuje Aristotelovo mi{ljenje,
medtem ko se Egidio Romano omejuje na to, da uporablja
nekoliko razpotegnjeno dikcijo (kon~no je politicum gr{ki izraz
za civile). ^e ni~ drugega pa pojavljanje besed, kot sta “dru`-

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 119

4 Za gr{ko koncepcijo
`ivljenja ostaja osnovna
Paideia Wernerja
Jaegerja, Berlin, 1934-
44. Ne glede na starost
in na posamezne defor-
macije, ki jih je popra-
vilo sodobno zgodovino-
pisje, se Paideio {e vedno
spla~a brati. (Nemara
bi tukaj{njemu Sartori-
jevemu napotku kazalo
pristaviti vsaj {e delo C.
Meierja Die Entstehung
des Politischen bei
den Griechen, Suhr-
camp Verlag, Frankfurt
am Main 1980. Delo je
prevedeno tudi v angle-
{~ino, in sicer kot The
Greek Discovery of
Politics, Harward Uni-
versity Press, Cam-
bridge, M. A., London,
1990. (op. prev.)).

5 De Regimine Princi-
pum, Lib. I, cap. I.

6 De Regimine Princi-
pum, III, I, 2.



beno” in “civilno”, zahteva, da se ju vsaj vpelje in pojasni. Od
tod izhaja, da tako Akvinski kot Egidio pravzaprav prehitevata
svojega avtorja.

Tam kjer Grki re~ejo polites, seveda Rimljani pravijo civis,
obenem pa je jasno, da se polis prevaja v latin{~ino s civitas.
Toda Rimljani so sprejemali gr{ko kulturo, ko je njihovo mesto
(la città) `e bistveno prehitelo dimenzije, ki so – upo{tevaje
gr{ka merila – ustrezale “politi~nemu `ivljenju” (uno vivere
politico)7. Kljub temu se civitas nana{a na polis kot na mesto
nekak{ne razvodenele politi~nosti, in sicer iz dveh razlogov.
Prvi razlog je ta, da civitas konfigurira kot civilis societas, se
pravi, da pridobi dosti bolj elasti~no dolo~itev, ki ji raz{iri meje.
Drugi razlog je ta, da civitas funkcionira pravno. Civilis societas
je pravzaprav vrnjena iz iuris societas. In to naj bi dopu{~alo,
da se politi~nost nadomesti s pravnostjo (la giuridicità). @e
Cicero (106-43 pr. n. {.) je trdil, da civitas ni nikakr{na ~love{ka
zdru`ba (la aggregazione) kar tako, pa~ pa tista, ki je utemeljena
v pravnem konsenzu8. @e v Ciceronovih ~asih smo torej blizu
neki civitas, ki pa ne vsebuje ni~ ve~ “politi~nega” v smislu
gr{kega pojma: iuris societas je v razmerju do polisa to, kar je
depolitizacija v razmerju do politi~nosti. Krog pa se sklene s
Seneco. Za Seneco (4 pr. n. {. do 65 n. {.), in tudi nasploh za
stoi{ko vizijo sveta, ~lovek sploh ve~ ni politi~na `ival: nasprot-
no, je sociale animal 9. Smo torej na nekem nasprotnem koncu
aristotelovske vizije, kjer domujejo Senekova dru`bena `ival in
stoiki ter ~lovek, ki je izgubil polis, ki se mu je le-ta odtujil,
~lovek, ki se je navadil na – bolj negativno kot pozitivno – `iv-
ljenje v nekem svetovnem mestu (una cosmopoli).

Anti~ni svet svoje prave zgodbe ne sklene le tako, da poz-
nej{im ~asom zapusti zgolj lik politi~ne, pa~ pa tudi dru`bene
`ivali. Ti dve podobi razcepa se preoblikujeta na razli~ne
na~ine, cepitve med sfero politi~nega in sfero dru`benega pa
so tudi v razpravah na{ega ~asa. Prva razlika je, da sociale
animal ve~ ne koeksistira s politicum animal: tovrstna dikcija
ne aludira na nekak{no dvojno obdelavo enega in istega ~lo-
veka, pa~ pa na dve medsebojno nadomestljivi antropologiji.
Druga razlika – ki jo bomo zgolj skicirali – pa je v tem, da v
dosedanji izpeljavi politika in politi~nost nista bili dojeti ver-
tikalno (verticalmente), v nekak{ni “vi{inski” (altrimetica) pro-
jekciji, ki zdru`uje idejo politike z idejo mo~i, komandiranja, in
v kon~ni analizi, z dr`avo, ki je nadrejena dru`bi.

Gre za to, da je diskurzu, ki temelji na gr{ki terminologiji –
polis, polites, politikos, politike in politeia – , njegovemu latin-
skemu prevajanju, in tudi srednjeve{kemu razvoju vertikalna
problematika povsem tuja. Gr{ki naslov Platonovega dela, ki
ga mi poznamo kot Dr`ava (La Repubblica), je bil Politeia:
natan~en prevod za tisti svet, ki misli v latin{~ini, pa pravi, da

Giovanni Sartori

120 P O L I T I ^ N O

7 Sartori tukaj rabi
zna~ilni zgodnjerene-
san~ni izraz “Vivere
politico”, ki nastaja prav
na podro~ju dana{nje
Italije, in sicer v mestih,
kot so Firence, nekoliko
pred Machiavellijevim
~asom. Ve~ o Vivere
politico prim. v Mauri-
zio Viroli From Poli-
tics to Reason of
State, The acquisition
and transformation
of the language of
politics 1250-1600,
Cambridge University
Press, 1992 (op. prev.).

8 De Re Publica, I, 25.

9 De Clementia, I, 3.

10 De Re Publica, VI,
13.

11 Treba je upo{tevati,
da so `e najbolj ne-
znatne dimenzije polisa
dolo~ene kot mre`a
neposrednih razmerij,
kar pomeni, da vertikal-
nost ostaja predpostav-
ljena. Seveda obstajajo
sodi{~a in “tisti zgoraj”
(gli “altolocati”), toda
~e je osnova piramide
ozka, tudi vrh ne more
biti previsoko. Kontrast
med horizontalno in
vertikalno idejo politike
je torej v tak{nem
sorazmerju, da je gr{ka
vertikalnost ekstremno
splo{~ena glede na tisto
pri teritorialnih dr`a-
vah. Zato je mistificira-
jo~e prevajati polis z
mesto-dr`ava (la città-
Stato), {e slab{e pa kaj-
pak z dr`avo.



res publica pomeni “skupno stvar”, stvar skupnosti. Res publica,
je zapisal Cicero, je res populi10. Aristotelovski diskurs o naj-
bolj{em polisu se je pri prvih srednjeve{kih prevajalcih naka-
zoval prek opisnega prevoda – de politia optima -, ki pa ga je
postopno nadome{~ala oznaka de optima republica. Skratka,
same dikcije, ki spominjajo na horizontalni diskurz. Horizontalna
ideja je {e vedno v angle{kem common weal, ali modernej{e,
commonwealth, ki pravzaprav pomeni “skupno dobro”, se
pravi tisto, ~emur mi pravimo javna blaginja ali pa splo{ni
interes. Vendar pa prav zavoljo vsega tega naslov Platonovega
dela razumemo narobe, tako kot napa~no razumemo tudi rabo
res publica v vsej literaturi od Rimljanov do Bodina (katerega
Six Livres de la Republique so iz{le 1576). Republika je postala
forma dr`ave, ki je nasprotna monarhiji, na{a republika pa se
je ustalila prav v omenjeni vertikalni dimenziji, ki pa ji, kot
re~eno, manjka ideja politea, res publica in common weal.

Ne nameravam trditi, da je treba pose~i po Machiavelliju ali
pa Bodinu, zato da bi zapopadli dimenzijo, ki sem jo imenoval
vertikalna, se pravi hierarhi~ni element strukturacije – podreje-
nega in nadrejenega – zdru`enega `ivljenja (la vita associata).
Saj je jasno, da je `e Platon predpostavljal vertikalnost. Toda
to je element, ki se ni prijel, ampak se je izgubil v aristotelski
tradiciji.11 Po drugi plati, ~e je Machiavelli prvi uporabil besedo
Dr`ava v modernem pomenu,12 je jasno, da se percepcija verti-
kalnosti – danes zajema v pojem politike – ponovno vra~a k
rimski tradiciji. Vendar pa ta ideja ne izhaja iz gr{ke terminolo-
gije, iz besede “politika” in iz njenih izpeljav. Razli~no je namre~
bila izra`ena – do XVII. stoletja –  termini, kot so principatus,
regnum, dominium, gubernaculum13, in sicer dosti ve~ kot v
terminih potestas in imperium, ki pa so se nana{ali na legitimno
mo~ oz. so bili uporabljani znotraj pravnega diskurza.

Za srednjeve{ke in renesan~ne avtorje – bodisi da so pisali
v latin{~ini, italijan{~ini, franco{~ini ali pa v angle{~ini – domi-
nium politicum ni bil “politi~en” v na{em pomenu, temve~ v
pomenu Aristotela: bil je “najbolj{e mesto” (“l’ ottima città”),
polites, res publica, ki prakticira dobro skupnost, bil je res
populi, ki mu je enako tuja tako demokrati~na izrojenost (la
degenerazione democratica) kot tudi tiranska zmali~enost.
Srednjeve{ki avtorji so uporabljali dominium politicum kot
pravo nasprotje dominium regale, in {e ve~, kot nasprotje
dominium despoticum. Kot `e re~eno, je oznaka politicum
opredeljevala “horizontalno vizijo”, medtem ko se vertikalni
diskurz razvija s posredovanjem oznak kraljevskega dostojanstva,
despotizma in vladavine (il principato). Tako naj bi pojem
“dobra dru`ba” (la buona società) pomenil najbolj{i na~in vrnitve
ideje dominium politicum v sodobno terminologijo. Le da je
treba pristaviti, da smo v primerjavi s srednjeve{kimi avtorji

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 121

12 Vladar, pogl. I in III.
To seveda velja kljub
temu, da je Machiavelli
uporabljal besedo dr`a-
va tudi v srednjeve{kih
pomenih: status kakega
stratuma ali pa v pome-
nu dru`benih pogojev.
Prim. F. Chiappelli,
Studi sul linguaggio
di Machiavelli, Firenze,
Le Monnier, 1952, pp.
59-74. Moderna raba se
utrdi s Hobbsom, ki
uporablja Common-
wealth in State kot
ekvivalenta, in {e bolj s
prevajanjem Pufendorfa
v franco{~ino, kjer Bar-
beyrac prevaja civitas
z état.

13 Beseda gubernacu-
lum je zna~ilna za
Bractona, avtorja XIII.
stoletja, ki ga je posebej
cenil McIlwain, in sicer
glede na nasprotje med
gubernaculum in
iurisdictio. V slovarjih
sodobne italijanske
pravne publicistike
nisem na{el nobene
sledi o tem razlikovanju.



mnogo bolj optimisti~ni – ali pa naivni. Lahko tudi re~emo, da
dominium politicum simbolizira nekak{no “dru`bo brez dr`ave”
(la società senza stato); vendar pa naj spomnimo, da je v tem
primeru dru`ba, o kateri govorimo, isto~asno civilis societas in
iuris societas, ne pa dru`ba (la società) brez nadaljnjih dolo~il,
tista dru`ba, o kateri govori dana{nji sociolog.

Nasprotno, ~e je bil nekak{en pojem, ki simbolizira najbolj{o
od vseh vertikalnih mo`nosti, diskurz, ki mu zna~ilno pravimo
politi~en, potem je ta termin bil “Vladar” (Il principe). Naslov,
ki ga je izbral Machiavelli, ni po naklju~ju Il Principe (1513).
De regimine Principum (okrog 1260-69) je `e bil naslov sv.
Toma`a Akvinskega (in ne zgolj Egidia Romana). Tisto, za kar
Marsilio iz Padove (okrog 1280-1343) pri dolo~anju funkcij, ki
jim danes re~emo vlada (il governo), uporablja principatus ali
pars principans, je mo~ opredeliti kot stanje stvari, ki ga
Machiavelli opisuje s principatus despoticus14.

Kaj lahko sklenemo na osnovi pravkar povedanega? To, da
je kompleksna beseda politika ideja, ki je tako polna sprememb,
da nam zavoljo tiso~ in enega razloga vsak trenutek uhaja.15

Aristotelova politika je bila antropologija v nekem ~asu: antro-
pologija, ki je bila nelo~ljivo povezana s “prostorom” polisa.
Ko propade polis, “politi~nost” razvodeni ali pa se transformira
v kaj drugega. Na ta na~in se tudi politika utopi v pravu in se
razvije v smeri, ki jo je `e bilo nakazalo mi{ljenje Rimljanov.
Na neki drug na~in – ki ga tukaj pu{~am ob strani – pa se
politika teologizira in sicer najprej tako, da se prilagodi kr{~anski
viziji sveta, nato pa {e preko spopada med pape{tvom in
imperijem ter kon~no s pomo~jo razcepa med katolicizmom in
protestantizmom. V vsakem primeru diskurz o politiki konfigu-
rira – in to se za~ne s Platonom in Aristotelom – kot diskurz
skupnostnega in nelo~ljivega: etike-politike. Etika, o kateri te~e
beseda, je lahko naturalisti~na in psihologisti~na ali pa je teolo{-
ka etika; prav tako utegne biti pravni{ka etika, ki razpravlja o
problemu “dobrega” (il bene) v imenu tistega, kar je “prav”
(giusto), in sicer tako, da kli~e na pomo~ pravico (la giustizia)
in pravi~ne zakone (eque leggi). Doktrina naravnega prava v
svojih razvojnih fazah in razli~icah razmeroma ustrezno povzame
to me{anico normativnega prava in normativne morale.16 Kakor
koli `e, za vsa ta razmerja kot tudi za druga je gotovo, da
politika do Machiavellija {e ni u~inkovala v svoji posebnosti in
“avtonomiji”.

A V T O N O M I J A  P O L I T I K E

Ko govorimo o avtonomiji politike, sploh ni nujno, da pojem
avtonomije zapopademo kot absolutno, pa~ pa ga raj{i dojemi-

Giovanni Sartori

122 P O L I T I ^ N O

14 Defensor Pacis, XII.
pogl. Dictio Prima.

15 Nobene {tudije ni, ki
bi se ukvarjala s sprem-
ljanjem ideje politike v
vsej njeni zapleteni,
toda za razlago ni~
manj pomembni termi-
nolo{ki evoluciji. Med
ne tako {tevilnimi enci-
klopedijami, ki upo{te-
vajo oznako “politika”,
je Grande Dizionario
Enciclopedico UTET M.
Albertinija (sedaj njego-
va Politica e altri
saggi, Milano, Giuffre,
1963). Na{tel bom le
nekaj avtorjev iz zgodo-
vine politi~nega mi{lje-
nja, ki so mi koristili:
A. J. in R. W. Carlyle,
A History of Medieval
Political Theory in
the West, New York,
Barnes & Noble, vol. 6,
1903-36; C. H. MacIl-
wain, The Growth of
Political Thought in
the West, prev. v it. Il
pensiero politico
occidentale dai Greci
al tardo Medioevo,
Venezia, Neri Pozza,
1959; G. H. Sabine, A
History of Political
Theory, New York,
Holt, Rinehart and
Winston, 1961, prev. v
it. Storia delle dottrine
politiche, Milano,
Comunità, 1953; S. S.
Wolin, Politics and
Vision: Continuity and
Innovation in Western
Political Thought,
Boston, Little Brown,
1960; W. Ullmann,
Principles of Govern-
ment and Politics in
the Middle Ages, Lon-
don, Methuen, 1961; O.
Gierke, Das Deutsche
Genossenschaftsrecht
(1881); S. H. McIlwain,
Constitutionalism:
Ancient and Modern,
prev. v it. Costituzio-



mo v relativnem pomenu. Sicer pa je v tem oziru mo~ postaviti
{tiri teze: prvi~, da se politika razlikuje; drugi~, da je politika
neodvisna, se pravi, da sledi lastnim zakonitostim, da se dobe-
sedno ravna kot svoja lastna zakonitost; tretji~, da je politika
samozadostna, se pravi, da je avtarki~na v smislu, da si je
zadostna pri pojasnjevanju sebe same; ~etrti~, da je politika
causa prima (prvi) vzrok, ki povzro~a ne zgolj sebe samo, pa~
pa je tudi nadrejena vsemu drugemu. ^e zadnjo tezo vzamemo
dobesedno, potem je o~itno, da prav ona presega prostor kon-
cepta avtonomije, kar je treba vsaj omeniti kot mo`no implika-
cijo. Obenem bi kazalo opozoriti, da druga in tretja teza
pogosto gresta skupaj – tudi v primeru, ko je nujno razlikovanje
koncepta avtonomije od koncepta avtarkije. Naj bo tako ali
druga~e, prva teza je tista, ki je predhodna vsem problemom,
oz. tista, ki si jo je treba razjasniti najprej.

Zatrjevati, da je politika razli~na, hkrati pomeni postavljati
nujen, vendar {e ne zadosten pogoj njene avtonomije. Obenem
je vse, kar sledi temu diskurzu, neposredno pogojeno ravno s
tem izhodi{~em. Da je torej “razli~na”. Toda glede na kaj? Na
kak{en na~in? In do kod? 

Z Machiavellijem (1469-1527) se politika za~ne razlikovati
od morale in religije. In to je prva, takoreko~ ~ista lo~itev oz.
razlikovanje. Moralnost in religija sta bistveni sestavini politike.
Vendar pa le tako, da sta dojeti kot sredstvi. “Vladar, ki ho~e
ohraniti dr`avo, je ve~krat prisiljen, da ni dober” in ravnati
“proti zvestobi, proti milosr~nosti, proti ~love~nosti, proti veri”.17

Politika je politika. Vendar pazite: Machiavelli ni dosegel
“dejanske resnice stvari” zato, ker je bil Wertfrei, zato, ker je
bil osvobojen vrednostnih sodb in zastarelih predsodkov.
Machiavelli ni bil le zainteresiran, pa~ pa je imel tudi moralne
strasti. “Novemu” vladarju je priporo~al tisto vrsto obna{anja,
ki je nujna in ki mu priti~e, da bi ohranil ali pa vzpostavil
dr`avo. Machiavelli je nemara najbolj izviren prav v tem, da –
z nedosegljivo mo~jo – teoretizira obstoj nekega imperativa, ki
je prav politika. Toda Machiavelli ne razgla{a samo razli~nosti
politike in morale, obenem mo~no poudari njeno avtonomijo:
politika ima svoje zakone, zakone, ki jih politik “mora” uporabiti.

V pomenu, ki smo ga opredelili zgoraj, torej dr`i, da je
Machiavelli – ne pa Aristotel – “izna{el politiko”. Zakaj ravno
on? In s kak{nim motivom? Dvomiti bi kazalo o tem, da bi
machiavellijsko odkritje bilo treba pripisati “znanstvenosti”.
Machiavelli zagotovo ni bil filozof: in ravno po zaslugi tega je
pri{el v polo`aj nekak{nega “neposrednega vpogleda” (la
“visione diretta”), ki ponuja prilo`nost za~etka ali ponovnega
za~enjanja – ex novo. Drugi del trditve, da Machiavelli ni bil
ne filozof in ne scientiziran (scienziato), ni~ ne odvzame nje-
govi postavi in se s tem nemara da celo bolj{e dojeti, kako je

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 123

nalismo antico e
moderno, Venezia,
Neri Pozza, 1956; in
isti avtor, Constitution-
alism and the Chang-
ing World, Cambridge,
Cambridge University
Press, 1939.

16 U~inkovit pregled, ki
dokaj dobro povzame
razlike med temi raz-
li~nimi obdobji, glej v
A. Passerin d’Entreves,
Natural Law, London,
Hutchinson, 1951, prev.
v it. La dottrina del
diritto naturale,
Milano, Comunità, 1962.

17 Il Principe, pogl.
XVIII. in XIX. Sartori
pravzaprav navaja prvi
del stavka iz XIX. (str.
74), drugi del pa iz
XVIII. poglavja (str. 68)
(prim. Machiavelli, Il
Principe e altre opere
politiche, Garzanti, XI
ed. 1991). Kar zadeva
slovenski prevod Vladar-
ja, je ta vsaj na teh
dveh mestih – drugih
nisem posebej primerjal
– radikalno napa~en.
Mesto, kjer je za moder-
no dr`avo prvi~ v zgo-
dovini vpeljan koncept
(in ne le beseda) “lo
Stato” – Machiavelli pa
je utemeljitelj sodobne
politi~ne teorije, kar
pomeni tudi teorije mo-
derne dr`ave – je pre-
vedeno kot oblast. To
mesto, ki ga Sartori
poudarja in ki govori o
vladarju, ki “(ho~e)
ohraniti dr`avo”, se v
originalu glasi: “mante-
nero lo stato”, slovenski
prevajalec pa ga prevaja
kot “obdr`i (obdr`ati)
na oblasti” (Prim. N.
Machiavelli, Politika in
morala, Slovenska mati-
ca, Ljubljana, 1990, str.
65 in 70). Poslovenjeni
Il Principe je zavoljo



prispel do odkritja politike. V tem smislu je pou~no primerjati
Machiavellija s Hobbesom.

V primerjavi z Machiavellijem Hobbes (1588-1679) obravnava
neko politiko, ki je {e vedno “~ista”. Njegov vladar, Leviathan
(1651) je najbli`ji in neposredni predhodnik Velikega Brata, ki
si ga je omislil Orwell; politi~ni red je ustvarjen iz njegove
fiat, iz njegove mo~i ustvarjanja besed, njihovega definiranja in
zmo`nosti, da jih nalo`ijo podrejenim. “Prve resnice,” pravi
Hobbes “so bile postavljene arbitrarno zato, da prvi lahko vsilijo
imena stvarem.”18 Od tod pa Hobbes deducira, da so bile
resnice politike resnice, ki so arbitrarne in konvencionalne
tako kot v geometriji. ^e Machiavellijevega Vladarja usmerja
sprejemanje politi~nih pravil, pa za Hobbesovega Leviathana
velja, da ga ustvarja, utrjuje dolo~anje tega, kaj politika je.
^lovekov svet je neskon~no manipulabilen, Leviathan – veliki
ustvarjalec definicij – pa je nedvomno manipulator. Pravzaprav
nih~e ni v tako ekstremni formi tematiziral politizacije (la poli-
tizzazione), kot to lahko najdemo pri Hobbesu. Ni le predpo-
stavljal absolutne neodvisnosti in avtarki~nosti politike; vztrajal
je pri nekak{nem “panpolitizmu”, ki po`re vse in vse proizvede
iz politike. ^e za Machiavellija velja, da priklicuje vrlino (la
virtu), pa za Hobbesa ne moremo trditi ni~ takega. ^e Machia-
velli dopu{~a, da zasije nekak{na moralna strast, pa je bil
Hobbes urejevalec, ki je hladno razlo~eval in sicer z namenom
vzpostaviti dodelano mehaniko gibajo~ih se teles. ^e je Machia-
velli videl v religiji neko podporo politiki, pa Hobbes stavi na
svojega suverena – pri tem mu bo pozneje sledil Comte –, ki
religijo kontrolira.19

Toda to {e ni vse. Hobbes ne prehiteva Machiavellija zgolj
v trditvah, ki zadevajo “~isto”, vsepre`emajo~o in vsedolo~ujo~o
politiko, nadkriljuje ga tudi pri “znanstvenosti”. V stoletju in
ve~, ki ju lo~i, se vme{ata {e Bacon (1561-1626) in Galileo
(1564-1642). Poleg tega je Hobbes vzel {e metodi~no lekcijo
Cartesia (1596-1650), svojega mlaj{ega, toda zgodaj odraslega
sodobnika. Seveda je Hobbes na svoj na~in {el tudi skozi duh
znanstvenosti. Njegov filozofski sistem je bil inspiriran z meha-
nicisti~no koncepcijo vesolja, njegova metoda – navdahnjena z
geometri~nimi modeli – pa je matemati~na logika. Na prvi
pogled bi torej utegnili skleniti, da so v Hobbesu vsebovani
vsi potrebni elementi, ki omogo~ajo sklepanje o “politi~ni
vedi”. To je na kartezijanskih pravilih postavljena znanstvena
metoda in obenem politika, ki je teoretizirana v formi skrajne
avtonomije. Lahko bi pristavili in trdili, da je bil Hobbes Wert-
frei, brez vrednostnih sodb. ^eprav se o Hobbesu upravi~eno
govori, da je “filozof” politike, kljub temu dr`i, da politi~na
veda pripoznava Machiavellijevo o~etovstvo in ne Hobbesovo.
Kako to pojasniti?

Giovanni Sartori

124 P O L I T I ^ N O

omenjenega strokovno
povsem neuporaben. [e
ve~, naravnost zavajajo~
je. Najbolj izstopajo~i in
domnevno politi~ni
(politi~no instrumentali-
zirajo~i) tekst zahodne
civilizacije tako u~inku-
je kot nekak{no lepo-
slovje. In ~e je glede na
“svin~ene ~ase” prve
izdaje tak na~in preva-
janja mogo~e razumeti,
ker nekaterih tekstov `e
po definiciji naj ne bi
bilo mogo~e prevajati
druga~e, pa ni jasno,
~emu je stari prevod bil
ponatisnjen brez kakr-
{nihkoli sprememb v
postsocialisti~nih ~asih.
Ali pa bi prav to dejstvo
kazalo brati strogo teo-
reti~no, torej kot nekak-
{en simptom ali pa
“pra-pra-vzrok” platonis-
ti~ne ideje, ki jo Slovani
{e zmeraj tako ljubijo,
da imajo za vladarje
(in politike) {e najraje
pesnike in pisatelje?

18 The English Works
of Thomas Hobbes,
London, Molesworth, 11
vol., 1829-45, vol. I, p.
36. 

19 Prim. protihumanis-
ti~no interpretacijo v R.
Polin, Politique et
philosophie chez
Thomas Hobbes,
Pariz, Presses Universi-
taires de France, 1953,
ki povzame delo L.
Straussa, The Political
Philosophy of Hobbes,
Chicago, University of
Chicago Press, 1952.
Jaz tukaj sledim Woli-
novi, Politics and
Vision, odd. VIII.



Preprosto. Tisti element, ki lo~uje vedo od filozofije, ni
doma niti v geometri~nem niti v matemati~nem modelu. Carte-
sius je bil velik matematik; najve~ji pa je bil Leibnitz. Matema-
tika je deduktivna logika. Vendar pa vede (le scienze) niso
nastale iz logi~ne dedukcije, pa~ pa iz indukcije, iz opazovanja
in eksperimentiranja.20 Hobbes ni opazoval: on je deduciral
more geometrico, podobno kot je to po~el nekoliko pozneje
naslednji ~isti filozof Spinoza (1632-1677). Hobbesova metoda
je torej bila dosledno deduktivna.21 In s tem je povedano vse.
On ni opazoval “realnega sveta”. Nih~e seveda ne more oma-
lova`evati Hobbesove filozofske veli~ine. Vendar pa njegova
“veda” ni bila tak{na: ni~esar ni odkrila. Glede na povedano
torej ni avtonomija politike tista, ki nas tukaj zanima, torej ni
tista, ki jo je Hobbes teoretiziral. Pri tem prav ni~ ne pomaga
dejstvo, da je bil Hobbes bolj preverljiv od Machiavellija.

Sklep: ~e v Machiavelliju {e ni znanstvenosti, pa Hobbesova
znanstvenost ne omogo~a zna~ilnega sre~anja med vedo in poli-
tiko. Odkritje avtonomije politike ne predpostavlja nujno obstoja
znanstvene metode. Kot je na za~etku `e re~eno, zgodovina
politi~ne vede je zgodovina dveh dolo~il, ki pa ju moramo
lo~iti, razlikovati, da ju ne bi zvezali napa~no ali pa prezgodaj.

I Z N A J D B A  D R U @ B E

Do sedaj smo utrjevali zgolj prvo razliko: tisto med politiko in
moralo, med cesarjem in Bogom. To je pomemben del, vendar pa
je gledano nazaj, poleg tega, da najbolj moti, obenem tudi najeno-
stavnej{e razlikovanje. Najte`ja – toliko, da nas {e vedno mu~i –
pa je vzpostavitev razlike med dr`avo (lo stato) in dru`bo (la
società).22 Kdaj se je torej ideja dru`be osvobodila {tevilnih ute`i,
ki so jo priklenjevale, kdaj se pojavijo trditve, da je dru`bena rea-
liteta kot realiteta zaradi sebe same, neodvisna in samozadostna?

Jasno: “dru`ba” ni niti demos niti populus. Kot dolo~en ust-
varjalec, kot tisti, ki ustvarja, je demos umrl skupaj s svojo
“demokracijo”, se pravi s polis, v katerem je tudi deloval. Ker
rimska republika ve~ ni bila demokracija, tudi populus Rimljanov
ve~ ni bil demos Grkov.23 Ko je propadla republika, je tudi
populus postal pravna fikcija: ostane pa fictio iuris, in sicer
kot bistvena sestavina vse srednjeve{ke literature. Po drugi
plati pa rimsko in srednjeve{ko mi{ljenje sploh nista izra`ala
ideje avtonomije dru`be. Dru`ba se je oblikovala – to smo `e
dejali – kot civilis societas in kot iuris societas. Tem me{anicam
pa je srednjeve{ko mi{ljenje dodalo {e eno svojo mo~no orga-
nicisti~no lastnost, in sicer tisto, ki zadeva razumevanje dru`be
– neartikulirano in artikulirano – v obliki {tevilnih “teles”, v
katerih je bil organiziran fevdalni svet, svet stanov in korporacij.

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 125

20 ^e se sklicujemo na
fiziko, je njen prvi in
drugi razvoj pondere
et mensura (te`a in
merjenje); aksiomati~na
faza in matematika pa
ji sledita {ele pozneje. 

21 Glede tega prim A.
Gargani, Hobbes e la
scienza, Torino, Einau-
di, 1971.

22 V prehodu od avto-
nomije politike (v smislu
machiavellijske avtono-
mije, ki se nana{a na
tisto, kar zadeva poli-
tiko) v dru`beno je pri-
sotna tudi {e neka
druga stran problema.
V prvem primeru se
spra{ujemo po tem,
kak{na je specifi~nost
politi~nega obna{anja, v
drugem pa registriramo
strukturalno razlikova-
nje, ki naj razmeji dve
plati zadeve. Kljub
temu, da sta logi~no
razli~na, pa se ta dva
problema privla~ita.

23 Prim. Wirszubski,
Libertas, prev. v it.,
Bari, Laterza, 1957.



Lo~itev je bila sila po~asna. Zna~ilna je, denimo, odsotnost
ideje dru`be v literaturi XVI. stoletja, ki pa se ukvarja s pravico
do upora tiranu in vstaje. Za monarhomahe pa tudi za Kalvina
in Althusia nista bila ne ljudstvo in ne dru`ba tista subjekta, ki
si nasprotujeta oz. nasprotujeta tiranski mo~i, temve~ so to bili
individui ali dolo~ene institucije, kot so denimo cerkev, lokalne
skup{~ine ali pa posamezna sodi{~a. Do angle{ke revolucije
pravzaprav ni bilo nobene revolucije, ki bi bila izpeljana v
imenu in pa na ra~un pravic dru`be; prispevale so kve~jemu k
“vra~anju realnosti” in konkretnosti ljudstva kot fictio iuris.

Ni slu~ajno, da smo prvo teorizacijo prava (il dirito) ve~ine
in ve~inskega pravila (la regola maggioriatia) – se pravi pravila,
ki aktivnost (operatività) postavlja v pojem ljudstva – dobili z
Lockom, ki je pisal proti koncu XVII. stoletja.24 Prav Locku je
tudi pripisana prva formulacija ideje dru`be. Vendar pa le-ta
nemara sodi v njegov kompleks kontraktualisti~ne doktrine, {e
posebej pa k razlikovanju kontraktualistov med pactum subiec-
tionis in pactum societatis. Ideja dru`be pravzaprav ni ideja, ki
se je oblikovala in vzpostavila z revolucionarnim spreminjanjem.
To je prej ideja miru, ki sodi v kontraktualisti~no obdobje {ole
naravnega prava. Ni {lo za upor proti suverenu, pa~ pa za
“pogodbo” (il contratto) s suverenom, ki se  sklene v imenu
ne~esa, kar je pogodbeno (contraente) in ~emur se re~e dru`ba.
Toda, mar ta dru`ba, ki sklene “dru`beno pogodbo” (il con-
tratto sociale), ni {e vedno tudi neko pravno sprenevedanje?

Resnica je v tem, da avtonomija dru`be v spopadanju z dr`avo
predpostavlja {e neko drugo lo~evanje: lo~evanje sfere ekonomije.
Lo~itev dru`benega od politi~nega namre~ poteka skozi razlo~e-
vanje med politiko in ekonomijo. In to je glavna pot. Sedaj, ko
sociologi i{~ejo svoje prednike, navajajo Montesquieuja (1689-
1755).25 Vendar pa bi bilo bolj prav, ~e bi navajali o~eta eko-
nomske vede Adama Smitha (1723-1790) in poleg njega nemara
vsaj {e Huma (1711-1776)26. Kajti ekonomisti – Smith, Ricardo in
libertisti nasplo{no – so opazovali, kako skupno `ivljenje cveti in
se razvija v primeru, ~e dr`ava ne intervenira; opazovali so tudi,
kako zdru`eno `ivljenje v delitvi dela iznajde ustrezen organizacij-
ski princip; skratka, opazovali so, kateri del zdru`enega `ivljenja
je bil dr`avi tuj oz. ni bil reguliran, in sicer ne z njenimi zakoni
pa tudi ne s pravom. Ekonomski zakoni niso pravne uredbe: so
zakoni trga. In trg je neki spontani avtomatizem, neki mehanizem,
ki deluje za svoj ra~un. Ekonomisti XVIII. in XIX. stoletja so torej
bili tisti, ki so priskrbeli oprijemljivo, pozitivno predstavo o
socialni realnosti, ki je zmo`na samoregulacije, o nekak{ni dru`bi,
ki `ivi in se razvija v skladu z lastnimi na~eli. Skratka, da dru`ba
pravzaprav premore tudi zavest o sami sebi.

No~em sicer zanikati, da ima tudi Montesquieu zasluge za
iznajdbo dru`be. K temu zgolj pristavljam Locka in na splo{no

Giovanni Sartori

126 P O L I T I ^ N O

24 O tem W. Kendall,
John Locke and the
Doctrine of Majority
Rule, Urbana, University
of Illinois Press, 1941.

25 O tem elementu Mon-
tesquieuja glej pri cen-
jenem S. Cottu, Mon-
tesquieu e la scienza
della società, Torino,
Ramella, 1953; in F.
Gentileju, L’Esprit
Classique nel pen-
siero di Montesquieu,
Padova, Cedam, 1967.
Montesquieuja ozna~u-
jejo za predhodnika
pravega sociologa Comta:
teza je razvita predvsem
pri Emilu Durkheimu,
Montesquieu et Rous-
seau precurseurs de
la sociologie, Pariz,
Presses Universitaires de
France, 1953, in vari-
irana pri R. Aronu,
Dix-huit lecons sur la
societe industrielle,
Pariz, Gallimard, 1962,
III. del, prev. v it. La
società industriale,
Milano, Comunità, 1965.

26 Prim. Gladys Bryson,
Man and Society: The
Scottish Enquiry of
the Eighteenth Centu-
ry, Clifton N. J. Kelly,
1945, The Hague,
Nijhoff, 1957, posebej II.
pogl.



liberalni konstitucionalizem. Vsi ti predhodniki so to po~eli na
indirekten, nepopoln na~in. ^im bolj je bila reducirana diskret-
nost in prostor absolutne dr`ave, toliko bolj so dr`avo omejili,
toliko bolj se je po drugi strani odpiral prostor legitimnosti
izvendr`avnega `ivljenja. Toda politi~ni liberalizem kak{nega
ru{ilnega u~inka ekonomskega liberalizma ni imel in ga tudi ni
mogel imeti. Ni ga mogel imeti zato, ker mora dru`ba v njegovi
optiki ostati regulirana dru`ba, ki je obenem pravno za{~itena.
Tako se liberalizem ukvarja z nevtralizacijo “~iste” politike,
analogno pa liberalizem v dru`bi vidi “~isto” dru`bo brez
za{~ite, dru`bo, ki je nih~e ne brani. Montesquieujeva dru`ba
je bila po svoje tudi nekak{na uris societas. Ekonomisti takega
problema nimajo. Toda do problema pridejo na nekem drugem
koncu, tam, kjer se osvobajajo vsiljevanja, do katerega prihaja
s korporativne strani.

Zgolj v ekonomski optiki torej velja, da dru`ba postane
enaka sebi samo, ~e je spontana, kolikor je svobodna. Vendar
pa ne svobodna samo glede na intervencije, ki pridejo s poli-
ti~ne strani, pa~ pa tudi glede na pravne ovire. Dr`i, da je
“spontana dru`ba” (la società spontanea) ekonomistov pozneje
postala ekonomska dru`ba (la società economica). Toda primer
in model ekonomske dru`be je bilo sila enostavno raz{iriti na
dru`bo vob~e (la società in generale). Predpostavke za to, da
se “iznajde dru`ba” kot avtonomna realiteta, ki ne obstajajo ne
pri Machiavelliju, ne pri Montesquieuju, ne pri enciklopedistih,
so torej nastale na za~etku XIX. stoletja.27 Dejansko pa je
Saint-Simonov (1770-1825) Il Sistema Industriale, ki je iz{el v
treh knjigah 1821-22, s prero{ko navdihnjenostjo napovedal
industrijsko dru`bo (la società industriale) druge polovice XX.
stoletja. Tukaj namre~ dru`ba `e funkcionira kot tisto, kar je
avtonomno v sebi in kar lahko postane objekt vede, ki pa ve~
ni ekonomija in ki jo je Comte (1798-1857) krstil za sociologijo.
Toda Comte se ni omejil na krst nove vede o dru`bi: obenem
jo je razglasil za kraljico ved. Dru`ba ni zgolj neki “dru`beni
sistem” (il sistema sociale), ki se razlikuje, ki je neodvisen in
samozadosten glede na “politi~ni sistem” (il “sistema politico”).
Hobbesov panpoliticizem se tukaj obrne v pansociologizem in
v Comtovo sociokracijo. In prav tu je trenutek, da povzamemo
in postavimo piko.

I D E N T I T E T A  P O L I T I K E

Kot re~eno, se politika ne razlikuje samo od morale. Razli~na
je tudi od ekonomije. Poleg tega ne vsebuje v sebi dru`benega
sistema. In kon~no, razrahljale so se tudi vezi med politiko in
pravom, vsaj v smislu, da politi~ni sistem ni ve~ zapopaden

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 127

27 Zgodovino odkritja
ideje dru`be je treba
{ele napisati. Druga~no
interpretacijo, ki se
naslanja na Rousseau-
ja, prim., v: R. Dahren-
dorf, Soziologia e
società industriale, v:
vol. Uscire dall’utopia,
Bologna, Il Mulino,
1971. [e bolj zaslu`ijo
branje stari eseji Wer-
nerja Sombarta, Die
Anfänge der Soziolo-
gie, v: Soziologie,
Berlin, Heise, 1923, ki
daje prednost Angle`em
(posebej Mandeville, A.
Ferguson, A. Smithter, J.
Millar) pred Francozi.



kot pravni sistem. Tako postavljena se politika razlikuje od
vsega. Toda, kaj je v sebi in za sebe?

Za~nimo z nekim paradoksom. Pribli`no dva tiso~ let je
tega, kar je beseda politika – se pravi njena gr{ka dolo~itev –
{la globoko v pozabo; ko pa jo ponovno najdemo, se to zgodi
v formi dominium politicum, kjer politika dolo~a zgolj neko
majhno ni{o, neko povsem marginalno re~. Moramo se prebiti
do Altusia – te~e leto 1603 – da sploh lahko najdemo avtorja,
ki zna zavpiti in dati besedo politika v naslov svojega dela:
Politica Metodice Digesta. Sledi Spinoza, katerega Tractatus
Politicus je iz{el posthumno, in sicer 1677, pa skorajda ni za-
pustil sledi. Kon~no Bossuet napi{e Politique Tiree de l’Ecriture
Sainte leta 1670; toda knjiga je objavljena samo leta 1709 in
ne postane pomembno delo XVIII. stoletja.28 Kljub temu so v
vsem tem ~asu vendarle mislili politiko, kajti {e vedno so
domnevali, da je vpra{anje tostranskih problemov mo~ ubla`iti,
“vladavino ~loveka nad ~lovekom” pa spraviti v red. Rousseau
je zadel v srce tega problema, ko je zapisal, da je ~lovek rojen
svoboden, da pa je, kjerkoli `e je, v okovih; Rousseau misli
takoreko~ bistvo politike, tudi kolikor se beseda ne pojavlja v
naslovih njegovih knjig. Po drugi plati pa je danes ta beseda v
ustih vseh; vendar pa ve~ ne znamo misliti stvari (la cosa). V
sodobnem svetu se z besedo politika razmetava, politika pa
trpi “krizo identitete”.29

Prvi na~in, da se soo~imo s tem problemom, je, da si posta-
vimo vpra{anje, ki si ga Aristotel ni postavil: kaj je bila politi~na
`ival v primerjavi z religioznim, moralnim, ekonomskim, dru`-
benim in takonaprej{njim ~lovekom. Vse tole so kajpak “idealni
tipi” ter razli~ni obrazi enega in istega mnogoploskvenika. Tukaj
ne gre za to, da u`ivamo v abstrakcijah, v razkosanju ~loveka
na abstraktne pajacke. Ravno nasprotno, postavljamo konkretno
vpra{anje: kako politiko, etiko in ekonomijo vrniti v njihove
odnose, v neko oprijemljivo in opazno “delovanje”. Spra{ujemo:
na kak{en na~in se sodobna ekonomika razlikuje od sodobne
morale? In kaj obe lo~i od sodobne politike? Sku{ajmo odgo-
voriti na prvo vpra{anje, saj bo na drugega nemara {e te`je.

Kriterij ekonomskih odnosov je korist: ekonomska akcija je
tista, ki meri na maksimizacijo koristnosti, na korist, na neki
materialni interes. Drug ekstremni kriterij sodobne etike je
dobro (il bene): tukaj je moralna akcija tista akcija, ki si jo
“dol`an” storiti; je brezinteresna, altruisti~na, sledi kon~nemu
idealu, ne pa materialnim koristim. Toda, katera je osrednja
kategorija ali pa kriterij v sodobni politiki? Vse, kar vemo o
tem povedati, je, da se ti kriteriji ne ujemajo niti z moralnimi
niti z ekonomskimi, ~eravno moramo ugotoviti, da je sklicevanje
na “treba je” (dovere) upadlo, da pa – zgodovinsko gledano –
nara{~a izziv “koristi”. Tisti, ki se ukvarjajo s sodobnimi volit-

Giovanni Sartori

128 P O L I T I ^ N O

28 Beseda politika je
vklju~ena v naslov tudi
pri D. Humu, Essays
Moral and Political
(vol. 3, 1741-1748, in
Political Discourses
(1748-1752)); sicer pa v
manj pomembnih delih.
Tu sta {e Ricardo in
tudi Holbach, La Poli-
tique naturelle, 1773.
Marginalnost in izgin-
janje besede politika do
XVIII. stoletja je le {e
potrdila pojav njenih
derivatov, kot so v fran-
co{~ini police (“polizia”
prihaja iz polites), in
dikcija, kot je “parti des
politiques”, ki se atribu-
ira ob no~i svetega Bar-
tolomeja, in sicer za
zgled, kako katoliki ne
podpirajo pobijanja
hugenotov. Kon~no
zadostuje `e pogledati
besedo “politique” v
Encyclopedie, ki niti
ne omenja nobenega od
omenjenih avtorjev, pa~
pa po Machiavelliju in
Bodinu i{~e po Grazia-
niju in Boccaliniju.
Glede zadnjega prim.
R. Hubert, Les sciences
sociales dans l’Ency-
clopedie, Pariz,
Traveux et memoires de
l’Universite de Lille,
1923, posebej IV. in V.
del. Prim. tudi R.
Derathe, Jean-Jacques
Rousseau et la sci-
ence politique de son
temps, Pariz, Presses
Universitaires de
France, 1950.

29 V zvezi s krizo sodob-
ne identitete zadostuje
zapisati, da beseda
“politika”, ki jo najdemo
v prvi Encyclopaedia
of the Social Sciences,
15 knjig, iz leta 1930-
1935, izgine iz nove
International Encyclo-
pedia of the Social
Sciences, 17 knjig, iz



vami, prav izzivnost lahko pristavijo tudi k sodobnim ekonom-
skim odnosom. Kakor koli `e, kako pa lahko negiramo
nenehno prisotnost idealov v politiki, predvsem pa njihovo mo~?
Ko to vpra{anje razi{~emo bolj od blizu, bomo s presene~enjem
ugotovili, da je ravno velika razli~nost gibanj tista, ki inspirira
sodobne politi~ne odnose. V politiki ne gre za odnose, ki bi
imeli lastnosti uniformnosti in ki so zdru`ljivi z ekonomskimi
in moralnimi odnosi. In nemara je ravno to odlo~ilno: dikcije
“sodobna politika” ne gre jemati dobesedno. Kakega posebnega
tipa sodobnosti se namre~ ne da dolo~iti, pa~ pa zgolj neko
mesto (la sede), neki kontekst. In v~asih so ravno dikcije tiste,
ki razkrivajo. Za nek moralni odnos, denimo, ne moremo re~i,
da je to tisti odnos, ki se postavlja in manifestira na mestu
moralnosti. Gotovo ima tudi morala sede`, nekak{no sodi{~e
(il foro) v na{i zavesti, toda vsi odnosi morajo biti aktivirani in
interiore hominis. Razlika je v tem, da “v morali” odnosi ne
obstajajo v istem pomenu, v katerem re~emo, da obstajajo “v
politiki”.

@e na za~etku sem za orientacijo dejal, da se je treba pri
razlikovanjih med politiko, etiko, ekonomijo, pravom itd. zave-
dati strukturalnih razlikovanj ~love{kih zdru`b (gli aggregati
umani). Trenutek je, da se napotimo v to smer. 

Bodisi da gre za manko kategorij ali pa nam zavoljo drugih
razlogov, ~e rabimo zgolj diskurz moralnosti, ki je sicer najsta-
rej{i in najgloblji, umanjka kako pomembno “strukturno stikalo”.
^e pogledamo bolj{e, je diskurz o moralnosti podoben diskurzu
ekonomista, saj je postavljen strukturalno. Do sedaj sem me{ano
rabil pojma “ekonomika” in “ekonomija”. Toda ekonomika
vendarle ni ekonomska veda: je kve~jemu veja filozofije, ki
teoretizira kategorije koristi, ugodja (del piacevole), za`elenega
(del desiderato). Zato je tudi ekonomika po svojem bistvu
razli~ica ali pa veja moralne filozofije. ^e smo si izraz ekono-
mika prilagodili za to, da bi ugovarjali eti~nim terminom, smo
si ga zato, ker sogla{amo s kantovsko koncepcijo moralnosti,
kjer se ekonomika dolo~a a contrario, se pravi, da si pridobiva
ustrezno sprevrnjene lastnosti v primerjavi s tistimi v etiki. Toda
ekonomist si ne beli preve~ glave o teh predpostavkah. Njegova
korist je monetarna korist; njegova vrednost je vrednost trga.
Se pravi, da se nana{a in izpeljuje iz tiste strukture, ki ji re~emo
“trg”; njegov pojem interesa pa zagotovo ni tisti, o katerem
govorijo filozofi. Povedano natan~neje, odnosi, ki smo jih opazo-
vali pri ekonomistu, so v “ekonomskem sistemu”, ki predstavlja
kompleks struktur, institucij in vlog, katerih opredelitve so pove-
zane s tistimi mesti, ki se sklicujejo na dikcijo “v ekonomiji”.

Enako velja za sociologa. Kaj je kriterij ali kategorija tako
imenovanih dru`benih odnosov? Ni jih! Ali bolj{e – na enak
na~in, kot to storita ekonomist ali pa politolog – tudi sociolog

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 129

leta 1968. Naj prav
tako omenim drug
drobcen primer: tudi v
izdaji Encyclopedia
Britannica iz leta 1965,
ki vsebuje 23 knjig,
beseda ne obstaja. Za
druge podobne primere
glej v Bertrand de Jou-
venel, The Pure Theo-
ry of Politics, Cam-
bridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1963, M.
Stoppino, Osservazioni
su alcune recenti
analisi della politica,
v: “Il Politico”, XXIX
(1964, pp. 880-905, B.
Crick, In Defence of
Politics, it. prevod, v:
Difesa della politica,
Bologna, Il Mulino,
1969.



odgovorja tako, da re~e “v dru`bi” ali pa “v dru`benem sistemu”.
Z drugimi besedami, dru`beni odnosi so tisti, ki jih opazuje v
institucijah, v strukturah in v vlogah, iz katerih ta sistem sestoji.
Ko gre za to, kako dolo~iti politi~ne odnose, se torej politolog
ne znajde ne v slab{ih in ne v bolj{ih razmerah do vseh drugih
gojiteljev razli~nih ved o ~loveku. Tako imenovani “politi~ni
odnosi” so odnosi, ki se jih da dolo~iti z istim odnosom kot
vse druge ne-moralne odnose, kar pomeni, da gre za tiste
odnose, ki so dolo~ljivi kot delovanje na tistih mestih, ki {tejejo
v “politi~ni sistem”.30

Moja sugestija je torej ta, da najplodnej{i na~in nasprotova-
nja krizi identitete politike ni v tem, da i{~emo, kaj sodobno
politi~no `ival razlikuje od dru`bene in ekonomske `ivali.
Kazalo bi se vpra{ati, kako se razlikujejo ~love{ke kolektivitete
in kako so strukturalno organizirane. Posledice takega spra{e-
vanja se utegnejo pokazati pri dikcijah, kot so “v politiki” in
“politi~nem sistemu”, in prav tako tudi, ko gre za tiste, ki
govorijo o socialnem in ekonomskem sistemu. 

Dru`ba – pravi Bentham, ko sledi liberalnim iznajdbam –
je sfera sponte acta. Toda dru`ba je spontana realiteta samo v
tem smislu, da ni regulirana od dr`ave, samo toliko, kolikor
ozna~uje neki ne-dr`avni prostor, prostor, v katerem ni politi~ne,
pa~ pa “dru`bena kontrola”. S tem pa je `e povedano, da
zgolj koncepta “mo~i” (potere) in “prisile” (la coercizione) ne
zadostujeta za opredeljevanje in dolo~anje sfere politike. Izha-
jajo~ iz ugovora, da politika ni samo mo~ in prisila, se torej
nakazuje tudi to, kar sega ~ez politi~no mo~, se pravi, da
moramo hkrati upo{tevati ekonomsko mo~, voja{ko mo~, reli-
giozno mo~ in druge oblike mo~i. Podobno velja tudi za
pojem prisile. Tako se politi~ni prisili pridru`i dru`bena prisila,
pravna prisila, ekonomska prisila in tako dalje. Lahko torej
re~emo, da se vse te mo~i in vse te prisile razlikujejo med
seboj. Obenem pa se vse te razlike ne nana{ajo zgolj na sebe,
ne da bi se obenem nana{ale tudi na sede`e (le sedi), na
katerih se manifestirajo razli~ne “mo~i prisiljevanja”. Ko, denimo,
argumentirajo, ~e{ da je politi~na mo~ tista mo~ prisiljevanja,
ki monopolizira legalno uporabo sile, tedaj tovrstna individuali-
zacija predpostavlja neki dr`avni aparat, ki naj bi imel na
razpolago sede` in strukturo, ki ju usmerja. Utegne se zazdeti,
da se na ta na~in pravzaprav vra~amo k identifikaciji med
sfero politike in sfero dr`ave – o kateri smo domnevali, da
smo jo presegli. Vendar pa ni ravno tako.

Kolikor bolj se oddaljujemo od nastanka polis in od maj-
hnega mesta-skupnosti (la città-comunità), toliko bolj ~love{ke
zdru`be dosegajo vertikalno, vi{insko obliko strukturacije.
Tovrstna vertikalnost je tuja gr{ki ideji politike, ki naj bi bila
teoretizirana pred tiso~letji, in sicer z latinskim kategorialnim

Giovanni Sartori

130 P O L I T I ^ N O

30 Pojem politi~nega sis-
tema je poglobljen in
tehniciziran pri D.
Eastonu, posebej pa v A
Framework for Politi-
cal Analysis, Engle-
wood Cliffs, Prentice
Hall, 1965, ter v A Sys-
tem Analysis of Politi-
cal Life, New York,
Wiley, 1965, it. prev.
prim., v: G. Urbani,
L’analisi del sistema
politico, Bologna, Il
Mulino, 1971.



aparatom, s posredovanimi termini, kot so principatus, regnum,
dominium, gubernaculum, imperium, potestas, in podobnimi.
Dejstvo, da se je vsa ta terminologija v XIX. stoletju vrnila ravno
skozi opredelitev “politika”, zato vzpostavlja neko sprevrnjeno,
inverzno perspektivo. Kajti danes sprejemamo vertikalno dimen-
zijo, se pravi tisto, ki nakazuje tudi horizontalno dimenzijo. ^e
torej sledimo tak{ni sistematizaciji, bi to pomenilo, da sociolo-
gija preneha braniti horizontalno dimenzijo in da se sfera poli-
tike temu primerno dvigne navzgor in zo`i v smislu, da je
pripeljana nazaj z vladno aktivnostjo in da v bistvu sodi v sfero
dr`ave. Toda ravno to ponovno “vra~anje nazaj”, ki dokaj dobro
odseva realnost XIX. stoletja, se v XX. stoletju naka`e kot pre-
ve~ utesnjeno, preve~ omejujo~e. Obenem pa lahko opazimo
neko novo dejstvo, namre~ da je demokracija – in sicer v
vsakem primeru – mistifikacija politike. Mno`ice – ki so vedno
odtujene, izklju~ene ali pa prisotne zgolj fiktivno – vstopijo v
politiko, zato da bi tam tudi ostale.

Vendar demokratizacija ali masifikacija (la massificazione)31

politike ne pripelje zgolj do raz{iritve, in morda tudi do dezilu-
zionizacije, pa~ pa predvsem do njene vseprisotnosti (l’ubiqui-
tà). Omenjenemu vertikalnemu polo`aju se pridru`i {e raz{iri-
tev na horizontali, kar pa dodatno preme{a celotni diskurz. Po
tiso~letjih relativnega zastoja torej pride do {tevilnih pretresov,
in sicer v nekaj ve~ kot v enem stoletju. Kolikor se dr`ava
raz{irja, tudi politi~ni procesi ne morejo biti stisnjeni v dr`avni
prostor, v njene institucije. Dejansko se kot posledica tega
zgodi, da se koncept dr`ave raz{iri tako dale~, da ga nado-
mesti dovolj elasti~en pojem, ki obsega “politi~ni sistem”. Poli-
ti~ni sistem pa ne zajema, kot je to v navadi, zgolj “podsiste-
mov” – denimo partijski podsistem ali pa podsistem profesio-
nalnih skupin –, ki izhajajo iz institucionalne vizije, ampak je
dovolj fleksibilen in po potrebi omogo~a tudi zaobse`enje
drugih razli~ic: denimo voja{kega podsistema (kolikor se vojaki
gredo politike), sindikalnega podsistema (v primeru, da sindikat
postane mo~ v sebi) itd.

Skratka, to kar ponavadi o~itajo sodobni politi~ni vedi, da se
zapira v nekak{no preve~ omejeno – dr`avno – vizijo tega, kar
naj bi bila politika, ne dr`i. Tisti, ki opa`a, da pojem politi~nega
sistema ne zadostuje za sprejetje vseprisotnosti in politi~ne
difuznosti, postavlja kritiko z neke druge plati; razgla{a namre~,
da je pojem politi~nega sistema preobse`en in zagotavlja, da se
politi~ni sistem, ki ne dosega dolo~nej{e in prave “mere”, bodisi
izte~e izven “sistema” ali pa razvodeni politiko do te mere, da
ta izpuhti. Ta dva ugovora pa se zavoljo istega razloga, ki ju
prikazuje kot nasprotna, nevtralizirata in medsebojno izklju~ujeta.
^e vzamemo volilne procese, lahko nemara dovolj dobro naka-
`emo povezavo med demokratizacijo politike in razre{itvijo poli-

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 131

31 Namesto izumetni~e-
ne “masifikacije” bi bila
tukaj na prvi pogled
primernej{a uporaba
doma~e besede “mno-
`i~nost”. Vendar pa bi
pri tovrstnem prevajanju
izgubili ravno aktivno
vlogo demokrati~nih
mno`ic, ki tako sebe kot
politiko postavijo v medij
mno`i~nega in se torej
vanj ujamejo. Namesto
nemogo~ega “po-mno`i-
~enja”, ki obenem obse-
ga potek, akcijo samo
in njen rezultat, bi
pomotoma sugerirali
zgolj rezultat: namre~
“mno`i~nost”, kar pa bi
bistveno zgre{ilo tukaj-
{njo Sartorijevo intenco
(op. prev.).



tike v horizontalno dimenzijo. Obenem pa tudi ni res, da nam
volilni procesi analiti~no uidejo zavoljo uporabe vertikalnega
diskurza. Zadostuje namre~, ~e opazujemo, kako so volilni pro-
cesi neka metoda rekrutiranja oseb, ki se nagibajo k temu, da
zasedejo politi~ne polo`aje; od tod pa izhaja, da so tudi sestavni
del vertikalnih procesov politi~nega sistema. 

Povedano splo{no, to~ka, ki bi jo kazalo tukaj pod~rtati, je,
da virov (le risorse) mo~i, vpliva (le influenze) glede na mo~
ne smemo zame{ati s “posedovanjem mo~i” (l’avere potere);
prav tako moramo lo~iti med tem, kako in od kod izhaja (si
genera) politi~na mo~ glede na to, kako in kje se izvr{uje (si
esercita).32 Ko enkrat nastavimo te distinkcije, izginejo tudi
te`ave z dolo~itvijo “mej” politi~nega sistema.

Vendar pa do raz{iritve politike ne pride zgolj na ravni
“baze”, na ravni demosa. Najdemo jo tudi zgoraj, na ravni elit.
Na{e demokracije so pravzaprav strukturirane kot tekmovalne
“poliarhije” s {iroko pluralisti~no raz{iritvijo. Do tod ni problema
v smislu, da pojem politi~nega sistema ne bi premogel nujne
pro`nosti za to, da bi zaobsegel prostrano in raznotero raz{iritev
mo~i. Te`ava je v dejstvu, da se med te vr{i~ke vtihotapijo tudi
vertikalne strukture, ki pa niso politi~ne. To velja predvsem za
primere “velikih korporacij”, kjer je mo~ brez lastnine, toda kljub
vsemu ekonomska mo~. Toda tudi v povezavi s to te`avo se
moramo spomniti, da pogojevanje in vplivanje glede na politi~no
mo~ ni eno in isto kot izvajanje te mo~i. Kajti velike korporacije
ali pa tudi mo~ni sindikati postanejo vplivni ne glede na to, ali je
njihova mo~ “suverena” in nadrejena politi~ni mo~i. Vse dokler
politi~ni sistem dr`i prevladujo~e komande in obveze erga omnes,
to so in ostanejo tiste komande, ki prihajajo s sede`a politi~nega.
Zgolj politi~ne odlo~itve – ni pomembno, ali so podane v bolj ali
manj pravni formi – se aplicirajo z mo~jo prisile nad vsemi
dr`avljani. In ~e pod kolektiviziranimi odlo~itvami razumemo tiste
odlo~itve, ki jim je odvzeta diskretnost posameznih, utegnejo
politi~ne odlo~itve biti dokon~ne, suvereno kolektivizirane odlo-
~itve33, ki jim je najte`je uiti, bodisi da gre za njihovo teritorialno
zaprtost ali pa za intenzivnost njihovega prisiljevanja.

Skratka, kriza identitete politike je predvsem “kriza vsepri-
sotnosti”. ^e to vseprisotnost razumemo in se v njej ne izgub-
ljamo preve~, je politiko mo~ definirati in jo tudi dolo~iti. Poli-
ti~ne odlo~itve se nana{ajo na najrazli~nej{e re~i: lahko je to
politi~na ekonomija, politika prava, socialna politika, religiozna
politika, izobra`evalna politika itd. ^e so vse te odlo~itve,
stereotipno povedano, “politi~ne”, je to zaradi tega, ker so
sprejete od osebja, postavljenega na politi~nem sede`u. V tem
je njihova politi~na “narava”.

Dejansko pa so politi~ne osebnosti najbolj imune na krizo
identitete. Gledano s svojega stali{~a, politi~ni ljudje in profe-

Giovanni Sartori

132 P O L I T I ^ N O

32 Za pojem mo~i in za
njegovo razmerje do
politike glej antologijo,
ki jo je uredil S. Pas-
sigli, Potere e elites
politiche, posebej pa
Introduzione, Bologna,
Il Mulino, 1971, in M.
Stoppino, Le Forme del
Potere, Napoli, Guida,
1974. Za analiti~no
lo~evanje prim. E. Dahl,
Introduzione alla
scienza politica,
Bologna, Il Mulino,
1970, Dodatek; tudi J.
H. Nagel, The Descrip-
tive Analysis of
Power, New Haven,
Yale University press,
1975.

33 Za politiko, dolo~eno
kot sfero “kolektivizira-
nih odlo~itev”, primerjaj
G. Sartori, Techniche
Decisionali e Sistema
dei Comitati, v “Rivi-
sta Italiana di Scien-
za Politica”, I, 1974,
posebej str. 5-6. 



sionalni politiki odli~no razumejo, kaj govorijo, ko trdijo: to je
“politi~no vpra{anje”. Fraza – ki je misteriozna in iritirajo~a za
velik del publike – ho~e povedati, da se politiki ne po~utijo kot
marionete, ki bi jih premikal kdo od zunaj in od dale~; naspro-
tno, po~utijo se kot udele`enci “igre proti osebam” (ne zgolj kot
nasprotniki drugih strank, pa~ pa tudi kot pravi prijatelji
stranke), s katerimi sami igrajo. Za politike politika ni nikakr{na
mitska re~: oni dobro vedo, kje so in kje so njihova mesta.

Vendar pa ostane globlji ugovor, ki ve~ ne pri~akuje iden-
titete, pa~ pa avtonomijo politike. Nova veda o dru`bi – socio-
logija – je nagnjena k temu, da posrka politi~no vedo in tudi
politiko v svoje okolje. “Sociolo{ki redukcionizem” ali sociolo-
gizacija politike je brez dvoma spremljevalec demokratizacije
politike in prav v tem razmerju ima tako svojo mo~ kot tudi
svojo mejo. Njegova mo~ (mo~ sociolo{kega redukcionizma,
op. prev.) je torej demokrati~na vertikalnost, ki jo opredeljuje
neki navpi~ni razvoj stvari, tako da postanejo sistemi demokra-
ti~ne politike “refleksijski” in dojemljivi za vpra{anje od spodaj.
Meja tega redukcionizma, mesto, kjer se ta pojasnjevalna vrsta
razleti pred nevarnostjo diktatorskih sistemov, pa je izre~ena v
“ekstraktni” obliki prav zato, ker jih opredeljuje neki vertikalni
nasledek, neka nadvlada komand, ki se spu{~ajo od zgoraj. V
bistvu sociolo{ke redukcije “splo{~ijo” politiko zato, ker socio-
lo{ka vertikalnost izhaja iz neke odvisne variable; odvisne pa~
od socialnega sistema in od dru`beno-ekonomskih struktur. Ta
splo{~itev je verjetna, kot sem `e dejal, v primeru sistemov, ki
“reflektirajo” ljudsko mo~; ni pa verjetna pri tistih politi~nih
sistemih, ki jih opredeljuje vertikalna mo~. Posebej pa sociolo-
gizacija politike ne uspe pojasniti funkcioniranja in razvoja dik-
tatorskih sistemov, saj so to sistemi, v katerih ukaze na noben
na~in ni mogo~e izpeljati iz kak{nih “zahtev od spodaj”: ~e ne
druga~e, pa zato, ker diktatorski sistemi onemogo~ajo oblikova-
nje avtonomije in svobodnega izra`anja dru`benih zahtev.

Vendar pa tovrstna sociolo{ka forma zavra~anja avtonomije
politike ni najbolj ekstremna. Tak{na prihaja iz marksisti~ne
filozofije. V njeni perspektivi ne gre zgolj za politi~no hete-
ronomijo, pa~ pa je posredi nekaj dosti bolj drasti~nega –
“zavrnitev politike”. V ekonomsko-materialisti~ni koncepciji
zgodovine je politika nekak{na “nadstavba”, in sicer ne zgolj v
smislu, da odseva mo~ in oblike produkcije, pa~ pa tudi v
pomenu, da je dojeta kot pojav, ki ga je mogo~e izpeljati in
lahko tudi izgine. V komunisti~ni dru`bi – je domneval Marx –
bo dr`ava izginjala, z njo pa tudi nasilje ~loveka nad ~lovekom.
Kljub temu pa tukaj ni dovolj pod~rtati negacijo politike. ^e je
neko filozofijo zgodovine mo~ meriti z zgodovinskimi dogodki,
ki jih je povzro~ila, je dovolj pod~rtati, da ima teza o “primatu
politike” {e danes svojo najbolj{o potrditev v dr`avah, vzposta-

Kaj je “Politika”?

P O L I T I ^ N O 133



vljenih s pomo~jo Marxa in tistih, ki so mu sledili. Tisti, ki je
spremljal izku{njo vzhodnih dr`av, ne dvomi o dolo~ljivosti
politike: {e manj pa lahko dvomi – o tem je {e kako dovoljeno
dvomiti – o avtonomiji in samozadostnosti politike. V vzhodnih
dr`avah ne dr`i, da je dru`beni sistem tisti, s katerim se lahko
pojasnjuje dr`ava. Kve~jemu bi se kazalo vpra{ati, ali bi bilo v
tem kontekstu smiselno govoriti o eni avtonomni dru`beni
realnosti, saj je videti, da gre za dru`be, ki so predvsem
proizvod kapilarne in vsepre`emajo~e vertikalne kontrole.

Kot je razvidno, je razprava o identiteti in o avtonomiji
politike odprta. Nekaj je gotovo: vseprisotnost, raz{iritev poli-
tike v sodobnem svetu. To dejstvo lahko razli~no interpreti-
ramo. Lahko ga ovrednotimo s tezo, ki politiko reducira na
nekaj drugega, na nekaj, kar je na razli~ne na~ine podrejeno
socialnemu sistemu ali pa ekonomskim silam (teza o heterono-
miji in v ekstremni obliki zavra~anje politike). Lahko pa ga
ovrednoti nasprotna teza, teza, ki zaznava, da svet ni bil {e
nikoli tako “politiziran” kot sedaj: to je teza, ki ne zagovarja
dominantnosti ali pa primata politi~nega in zagotovo ne zahteva
vrnitve njene avtonomije. Med temi nasprotujo~imi si tezami se
ume{~a {e negotovost dolo~itve, te`ava, kako postaviti politiko.
Na ta problem se lahko nave`e tretja teza, in sicer tista, ki
govori o izgubljenih iluzijah v zvezi s politiko, torej o nemo~i
politike, o zamra~itvi politi~nosti in ne o njeni heteronomnosti.

Torej tri teze: 1. hetoronomija ali odlo~na zadu{itev; 2.
avtonomija, primat ali odlo~en triumf; 3. deziluzija, brezper-
spektivnost in v tem smislu izginotje. Tri teze, ki se zdru`ujejo
na razli~ne na~ine, vseprisotnost politike, ki reflektira razli~no
postavljanje politike, in drug na~in percepcije, identifikacije in
definiranja politike.

Od tod med drugim izhaja, da diskurz o politi~ni vedi ne
more biti reduciran na diskurz o ve~ji ali manj{i “znanstvenosti”
kakega dolo~enega na~ina ukvarjanja s politiko. V resnici pa
izhajajo te`ave, s katerimi se ubada sodobna politi~na veda, v
veliki meri iz razli~nih “politik”, s katerimi imamo opravka, se
pravi tudi iz smeri objekta samega.

Prevedel Ton~i Kuzmani}

Giovanni Sartori

134 P O L I T I ^ N O



Kako so takrat ljudje dojemali svoje politi~ne skupnosti?
Najprej si bomo ogledali universitas (kar dobesedno pomeni,
vse-skupnost, all-togetherness); nato pa pogledali telo – vklju~no
z “organsko analogijo” med dru`bo in ~love{kim telesom;
kon~no civitas (stari rimski izraz za me{~ansko (civic) skupnost
ali dr`avo – vklju~no z obema, Ciceronovim in pa Aristotelovim,
politi~nima jezikoma).

Obstajala je izjemna razli~nost izrazov glede vlad/anja: skop
seznam bi vklju~eval: regnum, civitas, universitas ali commu-
nitas regni ali civitatis, dominium, corpus, provincia, ducatus,
commune. Med temi razli~nimi izrazi, universitas, communitas,
corpus in civitas, so bili generi~ni termini, ki so se lahko rabili
za katerokoli dr`avo, prvi trije drugih grup (mest, samostanov,
vasi, gild itd.) prav tako; civitas je obenem ustrezal bodisi mestu
(city) ali pa mestni dr`avi (city-state). Ti termini so se tudi
uporabljali (ob~asna izjema je bila civitas) za politi~ne skupine,
brez upo{tevanja kakr{ne koli specifi~ne razpodelitve mo~i zno-
traj le-teh (glede denimo na “nacijo” (nation) danes), kot sta to
ponavadi po~ela regnum in commune. Universitas, ki je izvirno
rimski termin za dolo~itev kakega pred/pod-politi~nega (sub-po-
litical) telesa ali “manj pomembne zdru`be”, je v poznem sred-
njem veku postal generalni termin, ki ga pogosto lahko najdemo
v politi~nih in zakonskih dokumentih razli~nega porekla. Deni-
mo, ko so angle{ki baroni izra`ali svoje nasprotovanje dolo~e-

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 135-144. 135

1 Prevedeno iz: Anthony
Black, Political
Thought in Europe
1250-1450, Cambridge
University Press, 1992, I.
pogl., str. 14-24, ki je v
originalu naslovljeno s
Politi~na skupnost.

Anthony Black

Srednjeve{ke metafore 

politi~ne skupnosti1



nim aspektom kraljevskega vladanja Henrika III., so sebe in
tiste, ki so jih podpirali, imenovali universitas regni, kar je
pomenilo, da se podrejajo kraljevski skupnosti kot celoti (kot to
latinska beseda universi implicira). [kotje so uporabljali com-
munitas regni v istem pomenu, ko so se upirali Edvardu I.; v
Angliji in drugod je od trinajstega stoletja dalje communitas
regni pomenila “tisto pomembno politi~no skupino – kralji,
prelati, baroni – ki je predstavljala ljudstvo (people) kot celoto”;
tako kot so se parlamenti ali stanovi razvijali, tako so prav tako
vklju~evali politi~no dejavne Commons ali tretji stan – bogatej{e
me{~ane in ni`je plemstvo. Dogovor o medsebojnem nenapada-
nju treh kantonov, ki se je pozneje razvil v {vicarsko konfede-
racijo (1291), je podpisnike imenoval takole: “Mo{ki doline Uri
in universitas doline Schwyz ter communitas mo{kih spodnje
doline Nidwald”. Termin populus se je nana{al na dru`bo
(society) skupaj z obstoje~imi politi~nimi strukturami (ne pa na
“ljudstvo”, the people, v modernem pomenu).

Dalje, dru`bo so ponavadi imenovali telo (corpus). Do trinaj-
stega stoletja corpus ni nujno impliciral kake namerne primer-
jave ~love{ke dru`be s ~love{kim telesom, in sicer ni~ bolj, kot
je s “telesom” dandana{nji. Organska analogija je bila priljublje-
na retori~na, literarna in filozofska zvija~a. Pomenila je razmerje
med ~lani (membra: udje) kot razmerje med deli, ki imajo lo~e-
ne funkcije znotraj neke celote, po drugi plati pa je isto~asno
sugerirala, da je dru`ba bila strukturirana okrog skupnega inte-
resa in morda okoli skupnega motiva, namena in volje. Nikakor
pa ni nujno implicirala partikularnega na~ina organizacije dru`be
ali strukture avtoritete znotraj le-te. Res pa je, da je najbolj
obi~ajna politi~na raba organske analogije usmerjala pozornost
na razli~ne funkcije razli~nih delov in je potemtakem vztrajala
na tem, da je, denimo, kralja ali vladarja – tako kot glavo telesa
– treba ubogati. Obenem pa so to prispodobo enako dobro
uporabljali tudi za pod~rtovanje obveznosti, ki jih imajo vladarji
do drugih sestavnih delov, in priklicevanje potrebe po bratski
harmoniji. Nenazadnje je bilo sporo~ilo organske analogije
pogosto konzervativno, bodisi proti tiranu ali pa vstaji.

Organska analogija je svojo emocionalno in intelektualno
mo~ ~rpala tako iz klasi~ne antike kot tudi iz kristjanske
teologije. Dva najbolj pogosta opisa cerkve sta bila “zdru`ba
(korporacija) vernikov” (universitas fidelium) in “telo Kristovo”,
slednji pa je imel globlje teolo{ke, liturgi~ne in pobo`ne kore-
nine. Cerkev so ponavadi imenovali “misti~no telo Kristovo”,
kar je merilo na pomen njegovega nevidnega, a vendarle real-
nega telesa. Za lo~eno kraljestvo ali drugo politi~no skupnost
ni bilo ni~ manj v navadi, da so jo imenovali corpus.

Namen je bil opisati in pojasniti enotnost v razli~nosti, za
katero se je domnevalo, da je lastnost vseh ~love{kih dru`b in

Anthony Black

136 P O L I T I ^ N O



dr`av: {tevilni ~lani v enem telesu. V politi~nem kontekstu se je
analogija lahko rabila za pojasnjevanje in dokazovanje razmerja
med sve~eni{tvom in laiki ter posebej pri delu pro-klerikalnih
pisateljev za podrejenost laikov sve~enikom. Dalje, lahko se je
uporabljala tudi na ta na~in, da bi spomnila na to, da sta tisto,
kar imenujemo “cerkev” in “dr`ava”, v {tevilnih kontekstih prav-
zaprav lo~eni veji enotne celote. John iz Salisburyja je primerjal
sve~eni{tvo z du{o, kralja (princeps) z glavo, senat (senatus) s
srcem, uradnike in vojake z rokami, kmete z nogami itd.

Drugi pogost, ali celo splo{en, pomen je bil ta, da je dru`ba
bila dojeta kot naravno razdeljena v rede; to je bilo tako globo-
ko prisotno, da sploh ni bilo potrebno utemeljevati. Srednje-
ve{ki jezik je bil prenasi~en z besedami za redove: status,
honor, ordo, gradus, dignitas itd. (Ka`e, da so – v trenutku,
ko tovrstne dru`bene meje niso ve~ bile popolnoma dedne in
ko se jih je bolj ali manj dalo prestopati na razli~nih mestih in
v razli~nih okoli{~inah – “redi” postali “kaste” ali “razredi”.)
Organska metafora je zatrjevala, da je prav, ~e razli~ne osebe
izvr{ujejo razli~ne naloge; namen je bil po`egnati delitev dela v
njeni `e obstoje~i formi; ljudje morajo biti zadovoljni s svojim
“polo`ajem v `ivljenju”. Sprijenosti, ki so nasprotovale temu, so
bile ponos, po`eljivost, ~astihlepnost in prepirljivost, kar lahko
vklju~imo v to, kar bi danes imenovali tekmovalnost. En vidik
organske analogije je poudarjal, da je dobro vsakega identi~no
z dobrim celote; zatorej je bilo v interesu vseh in pravi~no, da
so vsi podrejeni tistemu, kar so pripoznali za svoje dobro, in
da so se podredili dobremu celote. To je bilo upravi~evanje
dru`benih neenakosti, vklju~no z dednimi in lo~enimi privilegiji
za posebne poklice. Tudi to je del tistega, kar se imenuje
“srednjeve{ki korporativizem”. S politi~nega stali{~a je tovrstna
etika do`ivela svoj vrh v nastanku lo~enih stanov (status,
Stände), ki so predstavljali sve~eni{tvo, plemstvo in navadne
ljudi (commoners) ali mesta (na [vedskem pozneje tudi kmete).

Relativni odprtosti organskega jezika lahko sledimo tja do
dveh glavnih virov. Celotna argumentacija Platonove Politeiae
(~eprav je do petnajstega stoletja bila znana zgolj posredno) se
je osredoto~ala na analogijo med razli~nimi deli du{e in pa
razli~nimi socio-psiholo{kimi tipi, ki vzpostavljajo tri lo~ene
rede poli{anov2. Pravi~nost sestoji iz pripoznavanja teh razlik
in njihovega usklajevanja v harmoni~no celoto; to pa je opravi-
~evanje radikalnih razlik med zmo`nostmi in statusom razli~nih
posameznikov. Nekateri vidijo povezanost med Platonovimi
redi in srednjeve{kimi delitvami dru`b na tiste, ki molijo, na
tiste, ki se bojujejo, in na tiste, ki delajo (oratores, bellatores,
laborateores: kar je spet pribli`no delitev na sve~eni{tvo, plem-
stvo in pa na navadne ljudi (commoners). Po drugi plati pa je
sveti Peter na nekaterih mestih dosti neposredneje opredeli

Srednjeve{ke metafore politi~ne skupnosti

P O L I T I ^ N O 137

2 Avtor uporablja termin
citizen, ki ga obi~ajno
prevajajo z dr`avljan/i.
Vendar pa predlagam
distinktivni prevod, zato,
da bi se status gr{kega
svobodnega prebivalca
vsaj za silo lo~ilo od
prebivalca tistega dr`av-
nega v modernem po-
menu besede. Ne gre
toliko za notranja raz-
likovanja v statusu kot
za razlikovanja institu-
cij polisa in moderne
dr`ave, dveh bistveno
razli~nih ~asov, koncep-
cij (dobrega) `ivljenja
in koncepcij (politi~ne)
skupnosti. Nenazadnje
bi se to lahko prikazalo
na osnovi samega
naslova omenjenega
Platonovega dela. Le-ta
namre~ ni bil Polis, pa~
pa, kot re~eno, Politeia.
To, kar so v angle{~ino
prevedli s The Republic
(zakaj ne The State?!)
oz. v srb{~ino z Dr`ava
(v obeh bi ustrezalo
potem citizen prevajati
kot dr`avljan), namre~
zapravi na eni strani
pomembno razlikovanje
med Polis in Politeia, in
kar je {e pomembnej{e,
tisto med Polis/Politeia
na eni in moderno
dr`avo na drugi strani.



srednjeve{ko religiozno zaznavo (Rom, 12:4-8; I Cor. 12:12-14,
18-21; Eph. 4:12, 16; Col. 2:100). Saj vztraja tako na legitimno-
sti delitve dela (med tistimi, ki u~ijo, tistimi, ki zdravijo, itd.)
kot tudi na enaki vklju~enosti vseh v telo Kristovo oz. na tem,
da je duh nalit (infusion) prav v vseh. Kolikor so funkcionalne
razlike v{tete, organska analogija pa potisnjena, bi to utegnilo
izklju~iti socialno mobilnost. In dejansko je bila ideja, da posa-
meznik lahko upravi~eno izbolj{a svoj podedovani status, pri-
sotna v {tevilnih delih evropske dru`be (European society).
Opravi~evali si jo nekateri vidiki kristjanskega u~enja, ki so –
skupaj z izobra`evalnimi ustanovami in pozneje s humaniz-
mom – podprli na~ela, na osnovi katerih sta status in odgovor-
nost morala iti v korak z zaslugami. Versko nagnjenje je bila
dr`a svobodne izbire, ki je osebi omogo~ala vstop v red
(ordo). To je odmevalo ne samo v lai~nih verskih skupnostih,
ki so cvetele v poznem srednjem veku, najbolj v ve~jih mestih,
pa~ pa do neke mere tudi med obrtmi in v humanisti~nem
pojmu, ki je meril na njihov lastni poklic govorcev in pisatel-
jev. Skratka, ordo ni bilo nasprotje svobode.

Vendar pa je bila v predmodernih ~asih ideja organske
delitve dela nasprotje ideje enakosti. Le nekaj revolucionarnih
gibanj, v glavnem inspiriranih z nujnim “drugim prihodom
Kristusa”, je zagovarjalo ukinitev redov, razdelitev bogastva ali
komunizem. Od artikulirane dru`be je ve~ina ljudi pri~akovala
enakost, komunizem pa je bil norma, ki je veljala pred “Propa-
dom” ali, kot so stoi~ni pravniki znali re~i, v pred-me{~anskem
(civil) stanju narave. Bilo je popolnoma legitimno – bolj kot v
moderni dru`bi –, da so nekateri ljudje s posebnimi verskimi
usmeritvami `iveli pod takimi pogoji; in to zares po~eti je bil
znak visoke svetosti (sanctity). In tukaj zagotovo ne bi bilo
lastnine in tudi ekonomske neenakosti v morebitnem bo`jem
kraljestvu ne; bili bi redi, vendar pa utemeljeni na popolnoma
druga~nih kriterijih v primerjavi s tistimi v obstoje~i dru`bi.
Vendar pa je bil v vsakodnevnih odnosih, se pravi lo~eno od
teh pri~akovanj, ideal enakosti uporabljan kot nekak{en spre-
minjajo~ se vpliv, ki nas usmerja k blagosti in ~love~nosti,
nikakor pa ne kot na~rt za radikalno novo zvrst dru`be.
Zna~ilno je, ~eprav presene~a, da je Nikolaj Kuzanski (tudi
sam velik organicist) razglasil naravno svobodo in enakost
vseh umrljivih zgolj zaradi tega, da je lahko sklenil, da so le-ti
po svoji volji podelili ~ast vladarjem Imperija, da ukrepajo v
njihovem imenu. Splo{noveljavno stali{~e je bilo, da je delitev
med redi – kolikor ni rigidna – nujna.

Naslednje sporo~ilo organske metafore je bila socialna har-
monija: dru`ba in vladavina sta po naravi bistveno harmoni~ni;
spopadi, upori in tiranije so manifestacije greha, ponosa in
po`elenja. Vsi ~lani dru`be se morajo izogniti prepiranju in

Anthony Black

138 P O L I T I ^ N O



`iveti v medsebojnem prijateljstvu. Gre za potrebo, ki je bila v
hitro razvijajo~im se in razmeroma nestabilnim mestom oz.
mestnim dr`avam zares pomembna, {e posebej v severni in
osrednji Italiji. Tam so prijateljstvo, ljubezen (amor, caritas) in
bratstvo bili pogosto izpostavljeni kot vzorne oblike in motivi
za vzpostavljanje me{~anskih (civic) odnosov in kot ustrezno
moralno zdravilo za spremenljiv nemir med revnimi – ali novimi
ljudmi, vklju~no z imigranti; za arbitrarna dejanja zgornjih
razredov (potentes); za institucije tiranije ali despotizma in za
politi~no nasilje ter nasplo{no za razkolni{tvo. (V posameznih
mestih so, denimo, gilde bile imenovane ~lani mesta.) Prav
tako sta v fevdalnih monarhijah ljubezen in prijateljstvo bila
dojeta kot politi~ni vrlini, kar pa je v manj{i meri veljalo za
fraternitas, ki je impliciral dru`beno enakost.

Uporaba terminov od universitas do caritas ni pomenila, da
je politi~na skupnost bila pod vplivom emocionalnih vezi ali pa
da je bila tesno povezana na njihovi osnovi, in prav tako ne
(kot so nekateri verjeli), da je v nekaterih delih Evrope obstajal
poseben “germanski” ob~utek dru`benega in politi~nega tovari-
{tva (Genossenschaften). Prav tako to ni pomenilo, v kar mnogi
{e verjamejo – posebej sociologi so s tem sku{ali pojasnjevati
nastanek modernosti – da so se ljudje nasplo{no v tolik{ni meri
identificirali z dru`benimi skupinami, da so zmanj{evali ob~utek
individualnosti. To je pomenilo, da je najve~ ideologov bilo
mnenja, naj bi bila dru`ba emocionalna in tovari{ka, ne pa
holisti~na, in sicer kljub temu, da se universitas, communitas,
populus, commune in corpus lahko uporabijo tudi kot brezbar-
ven opis (v smislu: na{a “dru`ba” in ne na{a “skupnost”).

Ti izrazi se praviloma ne nana{ajo na “dolo~ene ljudi” ali
pa na “dolo~eno skupnost” v egalitarnih in demokrati~nih
pomenih, kot jih te besede izra`ajo dandana{nji; nana{ajo se
na politi~no skupnost, in sicer v kateri koli obliki naj bi ta
obstajala. Kralj je bil ponavadi dojet kot del te skupnosti, in
sicer kot bistven za blaginjo in celo za enotnost celote. Uni-
versitas in drugi izrazi so imeli kolektivisti~en pomen zgolj v
tem smislu, da so se skupno nana{ali na pravice in dol`nosti,
ki so pripadale vsem ~lanom kot tak{nim. Na sebi pa ti izrazi
niso implicirali nikakr{ne kolegialne oblike vladanja. Po drugi
strani pa so pravniki razvili jasno razlikovanje pri ni`jih telesih
(vas, mesto, katedralski zbor kanonikov), med dejanji, ki jih je
izvajalo arbitrarno nekaj individuov na ra~un skupine z dolo-
~enimi formalnostmi; dalje pri dejanjih, ki bi se utegnila
pripetiti pri posameznih ~lanih in tistih, ki zahtevajo “soglasje”
v smislu pretresa v generalni skup{~ini. Slednje vklju~uje raz-
poreditev korporativne lastnine, volitve vladajo~ih in glede
mest tudi zakonodajo. Ve~ina tega politi~nega jezika je bila
odprta za interpretacje v smeri, ki favorizirajo {ir{a politi~na

Srednjeve{ke metafore politi~ne skupnosti

P O L I T I ^ N O 139



dogovarjanja in soglasja. To pa je tisto, kar je imelo velik
pomen za prihodnost.

^eprav Civitas prav tako lahko pomeni mesto ali mestno
dr`avo, je bil, po srednjeve{kih in renesan~nih merilih termin,
ki je bil najbli`je “dr`avi”. Njegova raba naznanja najprej konti-
nuiteto z jezikom rimske preteklosti. Cicero je dal konceptu
dr`ave (civitas) v srednjem veku in v renesansi osrednji
pomen v med~love{kih odnosih, vlogo naravnega sade`a
~love{ke racionalnosti, diskurza in medsebojne dobrohotnosti,
vlogo nosilca miru in za{~itnice lastnine, nosilca pravice in
fokusa ljubezni in dol`nosti (patria) (Cicero, O Dol`nosti, 1.16,
sledijo mu Alcuin in drugi – II, 12. 17, 21, Republika 1.25). Iz
Cicerona in drugih rimskih virov je vzbrstela ideja respublica
ali ideja podro~ja javnega kot razlikujo~e se kategorije
~love{kih odnosov, v kateri so bile locirane tiste dobre stvari,
ki vplivajo na vse skupaj (prim. O Dol`nosti II. 21).

Podobno kot je posredoval pozitivno idejo dr`ave, je prav
Cicero dal srednjemu veku in renesansi strate{ko povezavo med
dr`avo in svobodo v smislu za{~ite osebe in lastnine pred nasil-
jem in pred brezzakonito voljo tirana, pred divja{tvom, razboj-
ni{tvom ali (kar je bilo posebej pomembno za Italijo) pred
mogo~niki, premo~nimi. Ciceronova ideja je tudi jezik, priznana
izobra`evalna mre`a literalnih in retori~nih konceptov, znotraj
katere je bilo mo~ izpostaviti `eljo po varnosti, svobodi, lastnini
in pravicah. Vse to je pri{lo na dan v dobro razumljivem jeziku
Ivana iz Viterba, ki je pisal posebej o mestih v enem najzgod-
nej{ih obdobij politi~ne teorije v Italiji (pribli`no 1250):

Mesto se imenuje svoboda dr`avljanov ali pa nedotakljivost
prebivalcev... zidovi so zgrajeni zato, da zagotovijo pomo~
prebivalcem... “Mesto” pomeni, da “si varen pred nasiljem”
(“Civitas”, id est “Ci(tra) vi(m) (hab)itas”). Kajti bivali{~e je
brez nasilja, ker bo vladar mesta za{~itil poni`ne mo{ke, da ne
bi utrpeli po{kodbe mo~nej{ih... Dalje, ker je dom (domus) za
vsako osebo najbolj varno pribe`ali{~e in streha, iz njega nih~e
ne sme biti vzet proti svoji volji; in prav tako ni razumno, da
bi bil kdorkoli v mestu posiljen z nasilnim ustrahovanjem ali s
podobnim (Digest /2.4.18 in 2.4.21/).

Viterbo parafrazira Cicerona: “Mesta so bila iznajdena...
torej se vsakdo dr`i v svojem in nikomur se ni treba bati za
varnost svojih dobrin” (ch. 3, pp. 218-19; cf. On Duties II, xxi,
73). Tole je bil eden najzgodnej{ih primerov zna~ilno evrop-
skega diskurza o dr`avi in preprostega vztrajanja pri vladavini
zakona; ~e pa pogledamo ekonomski kontekst, v katerem se
to pojavlja, je razvidna tudi strate{ka povezava med svobodo
in trgovino. Po Ciceronovi zaslugi je srednji vek `e razpolagal
z doktrino, po kateri je civitas (ali societas/communitas/multi-
tudo civil) bila dru`ba, ki je za ~love{ka bitja naravna pred-

Anthony Black

140 P O L I T I ^ N O



vsem zavoljo njihovega razuma in govora ter dru`ine (domestica
multitudo). Poudarek lahko povzamemo v nativnem terminu
immunitas – zakonska imuniteta, ki vsebuje lesket tega, kar
danes imenujemo negativna svoboda. ^e re~emo z Nozickovo
neoliberalno frazo, dr`ava je za{~itna zdru`ba.

Koncept dr`ave kot proizvod ~love{ke narave in dru`bene
izobrazbe je po letu 1260 bil podprt z idejami, ki so jih vzeli
iz Aristotelove Politike, {e posebej iz dela 1.1-2. Glede na
Ciceronovo zapu{~ino to ni bila nikakr{na “revolucionarnost”,
kot sugerirajo Ullmann in drugi. Ljudje so se u~ili tako od
Cicerona kot od Aristotela, in sicer na ta na~in, da ima civitas
– kakorkoli `e vzvi{en status je imela glede na sve~eni{tvo in
pa na tradicijo svetega – osrednjo vlogo v ~love{kem `ivljenju.
Enako pomembna in nova za srednji vek je bila Aristotelova
koncepcija politi~ne vede (scientia politica) kot podro~ja dru-
ga~nega, zares “arhitektonskega”, ~love{kega razumevanja, ki
je razpolagalo z lastnim skladi{~em vedenja in bilo opremljeno
s s koncepti in metodami. @ivljenjskega pomena za razvoj filo-
zofije in mentalité v Evropi (in {ir{e) je bilo, da je aristotelov-
ska filozofija na ravni mi{ljenja zmagala ne samo pri nekaterih
izjemnih intelektualcih, pa~ pa tudi med ortodoksnimi teologi
in je lahko pri{la na univerzo, na humanisti~ne in teolo{ke
fakultete. Kak{en kontrast v primerjavi s tistim, kar se je
pripetilo islamu, kjer so pravoverni verski u~itelji po briljantni
renesansi platonsko in aristotelovsko filozofijo u~inkovito mar-
ginaliziranl. Tudi ~e je {lo za na~ela in zakone, si od takrat
ve~ ni bilo mogo~e izposojati iz neislamskih virov.

Glavno odgovornost za ta premik nosita filozof-teolog Albert
Veliki in njegov u~enec Toma` Akvinski (ok. 1225-74). Vztrajala
sta pri tem, da ima kr{~anstvo ravno zato, ker je dokon~na
resnica, lahko le koristi od raziskovanja vsega drugega, kar se
nakazuje kot resnica ali pa je resni~no. To pa je pozicija, tesno
povezana s silogisti~no in dialekti~no metodo, ki sta `e prevla-
dovali v {olah: resnica je znana na na~in primerjave nasprotij in
pa iz izpeljevanja tega, kar je prav, iz vsakega posami~nega
nasprotja; intelektualni proces tako sestoji iz procesa u~enja kot
tudi iz procesa dolo~anja vzpostavljenih pozicij.

Inspiracija Toma`a Akvinskega prihaja iz pridigarske misije
dominikanskega reda, ki se je v njegovem primeru razprosti-
rala tja do strastne odlo~enosti demonstriranja dveh stvari:
razumnosti kr{~anstva in bo`anske usode ~love{kega uma –
torej harmonije usode in vedenja. On pa je vse to branil pred
dosti bolj “fundamentalisti~no” interpretacijo kr{~anstva (ki je
bila v avgu{tinovski teologiji) in pa pred tistimi, ki so sledili
muslimanu Averroesu (Ibn Ru{d) v u~enju radikalne lo~itve
med teolo{kimi in filozofskimi resnicami. Kar je imel povedati
Aristotel, se je nana{alo na naravno vedo, na strukture

Srednjeve{ke metafore politi~ne skupnosti

P O L I T I ^ N O 141



~love{kega mi{ljenja in pa na vzpostavljeno vesolje, o ~emur je
bila teologija upravi~eno tiho, kajti njena skrb je bilo razmerje
med Bogom in ~love{kimi osebami ali vrstami.

Vpliv vsega tega na politi~no mi{ljenje je bil posreden. To
je pomenilo, da je karakter dr`ave in ~lovekovih dru`benih in
politi~nih razmerij mo~ dojeti na naturalisti~ni na~in, z analizo
~love{ke narave, potreb in `elja. In tovrstne stvari so lahko
zapopadene sistemati~no, ker celotna narava – le-to je ustvaril
Bog – ustvarja koherenten smisel. To kar so Akvinski in drugi
pobrali pri Aristotelu, ni bilo toliko vsebovano v novi doktrini,
kolikor v novem pristopu. ^e primerjamo tekste o pape{tvu in
cesarstvu pred sprejetjem Aristotela v politi~ni diskurz in po
njem, lahko zaznamo globoko spremembno; toda ne doktrine
kot tak{ne, ampak na~in, kako se ta izra`a. ^e bi to imenovali
“aristotelovsko-tomisti~na revolucija”, nam to prav ni~ ne bi
pomagalo. Dante, Marsiglio in drugi niso sledili Aristotelovim
napotkom o najbolj{i vladavini. Toda Marsiglio je bil zato zmo-
`en napisati prvo moderno sistemati~no razpravo o politi~ni
filozofiji, in sicer v prepri~anju, da razkriva resni~no bistvo vla-
davine in avtoritete. Politi~na veda je postala del kreativnega
preiskovanja sveta ~love{kih bitij.

Prakti~na in filozofska razprava o politiki, vodena v aristo-
telovskem jeziku, je hitro postala zasebni politi~ni `anr. Njena
najbolj akademska oblika so bili komentarji o Politiki, kar je
najbolj cvetelo v Parizu in pozneje v Krakovu. Med najpomemb-
nej{imi so bili komentarji Toma`a Akvinskega o knjigah I-III,
(izgotovil jih je Peter iz Auvergena), Watlerja Burkleyja (ok.
1275-1344/5), znanega filozofa naravnih ved Johna Buridana
(1295/1300-1358) in – s programatsko `ilico obdarjenega za
{ir{e bralstvo – Nicole Oresmeja, njegovega {e vedno najbolj
znanega u~enca, polimatematika in svetovalca francoskega
Charlesa V. (umrl 1382).3 Po drugi strani pa so filozofi, ki so
bili intelektualno vklju~eni v velika politi~na vpra{anja ~asa –
ustavni konflikti v italijanskih mestnih dr`avah in v severnih
kraljestvih, kontroverze cerkev/dr`ava v Franciji in Nem~iji –
na {tevilne izvirne na~ine in z neposrednim razmerjem do
sodobnih dogodkov razvili Aristotelov osnovni koncept dr`ave,
dr`avljanov, dobrega `ivljenja, politi~ne preudarnosti, me{ane
vlade, demokracije itd. V tem svojem po~etju so poredkoma
bili “aristotelovci” v doktrinarnem pomenu. Prej bi lahko rekli,
da so Aristotela videli kot skladi{~e idej, iz katerih lahko
zgradijo svoj lastni model, nov jezik, s katerim lahko izrazijo
lastna prepri~anja, ki so se morebiti oblikovala v procesu.

Akvinski je pou~eval v Parizu (1252-9), ve~ji del 60-tih let
pa je prebil na pape{kem sodi{~u v Italiji, nakar se je vrnil v
Pariz (1269-72). Poznal se je z Ludvikom IX. in bil potem-
takem seznanjem tudi s svetom mo~i, tako kot z duhovnostjo

Anthony Black

142 P O L I T I ^ N O

3 Aristotelovo Politiko
je v latin{~ino prevedel
William iz Moerbeka
leta 1260, v franco{~ino
pa Nicole Oresme 1371-
4 ter ponovno v (huma-
nisti~no) latin{~ino
Leonardo Bruni 1438;
prim. R. R. Bolgar, The
Classical Heritage
and Its Beneficiaries
(Cambridge: Cambridge
University Press, 1958),
pp. 508-11.



in pa umom. Njegovi verjetni u~enci med najbolj znanimi poli-
ti~nimi filozofi naslednje generacije so bili: Ptolomej iz Lucce,
Remigio de’ Girolami in Aegidius Romanus (ki je morebiti
pozneje pou~eval Jamesa iz Viterba). John iz Pariza je bil
dominikanski privr`enec sv. Toma`a, Dante pa je {tudiral z
dominikanci v Firencah. Stali{~e Akvinskega do dr`ave je
razvito v njegovem teolo{kem kompendiju (Summa theologiae),
in sicer v prvem delu, ki ga je napisal v Viterbu med 1266-8,
in v drugem, ki ga je napisal v Parizu 1269-72 (posebej dele
Ia/IIae, vpra{anja 90-105), v njegovih komentarjih o Aristotelovi
Nikomakovi Etiki, ki jih je napisal v Parizu 1271 (posebej I.I),
ter v nedokon~anih komentarjih o Aristotelovi Politiki, ki so
bili morda napisani v Parizu med 1269-72 (posebej I.I). Prav
tako se pojavljajo v 1. delu razprave O kraljestvu (De regno).
(Morda vse to, z izjemo I. razdelka, ni delo Akvinskega; od
drugih tekstov se namre~ razlikuje v stilu, pristopu in pa na
nekaterih pomembnih to~kah v doktrini. Naj bo tako ali druga~e,
jasno je, da je bilo pisano vsaj pod vplivom Akvinskega in da
je to verjetno pisal eden njegovih u~encev.)

Razprave Akvinskega o civitas in o politiki na splo{no
uporabljajo popolnoma nov politi~ni jezik. Z neznatnimi razvi-
janji ponavlja to, kar je Aristotel dejal o izviru in raison d’etre
dr`ave, ki je v ~love{kih potrebah in pa `eljah po dobrem
`ivljenju. Toda ko Akvinski s civitas prevede Aristotelov polis
(“city-state”, “mestno dr`avo”), je jasno, da, tako kot tudi
{tevilni za njim, ta izraz (civitas, op. prev.) rabi tako kot mi
danes za “dr`avo”. Se pravi kot {ir{i, generi~ni termin, ki zaob-
jema tudi kraljestva in druge politi~no avtonomne enote. Slede~
Aristotelovemu argumentu v Politiki I.I-3, Akvinski argumentira,
da ker ~lovek po naravi ni oskrbljen s fizi~nimi atributi, nujnimi
za pre`ivetje, temve~ z umom (reason) in rokami, si ne zmore
priskrbeti zadovoljitve vseh potreb. Delitev dela je nujna; poleg
tega razli~ni posamezniki razpolagajo z razli~nimi mentalnimi
in ro~nimi ve{~inami. Nazadnje, zmo`nost “uporabe jezika, s
katerim oseba lahko drugi izra`a celotno svoje mi{ljenje”, dela
ljudi “bolj komunikativne kot katero koli drugo ~redno (grega-
rious) `ival in kon~no dokazuje, da je ~love{ka oseba naravno
dolo~ena za to, da `ivi v dru`bi (Komentarji k Nikomahovi
Etiki, I.I; cf. O kraljestvu, I). Nam se lahko zazdi, da je to
povsem razvidno, in da je to pravzaprav ljudjem znano `e od
Cicerona dalje. Toda Akvinski je napravil dvoje: prvi~, dru`ba
ima moralno in intelektualno funkcijo; ~love{ko bitje potrebuje
dru`bo drugega, in sicer ne zgolj zato, da si zagotovi mno`itev
`ivljenja, temve~ tudi zato, da se izpopolni kot oseba. ^love-
kov um, ki ga lo~i od drugih `ivali in vzpostavlja njegovo
humanost, se lahko razvije samo “skupaj” (in common). Na to
medsebojno odvisnost mi{ljenja in dru`be je ponovno spom-

Srednjeve{ke metafore politi~ne skupnosti

P O L I T I ^ N O 143



njeno s postavko, da “~lovek (homo) ima naravno nagnjenost
k temu, da spozna resnico o Bogu in da `ivi v dru`bi” (ST
Ia/IIae.94.2 responsio). S tovrstno kolektivisti~no rabo svojih
racionalnih zmo`nosti si ~love{ka bitja zagotavljajo ne le `iv-
ljenje, temve~ zavoljo {tevilnih vej industrije (multa artificia) –
kar je tehnolo{ki argument v prid {ir{e skupnosti – tudi
“popolno zadostnost `ivljenja ter okrepitev moralnosti s pomo-
~jo prisilne mo~i zakona (Komentarji k Etiki I.1.). Moralna
vrlina se izvr{uje, moralna odli~nost pa razvija v dru`benem
kontekstu. Kot je to re~eno tudi v O kraljestvu:

“Ka`e, da je namen {tevilnih oseb, ki so zdru`ene, da `ivijo
v skladu z vrlino..., ~esar pa osebe, ki `ivijo lo~eno, ne morejo
dose~i; dobro `ivljenje je tisto, ki je v skladu z vrlino; `ivljenje
v vrlini pa je namen ~love{ke zdru`be (pogl. 14).”

V vsem tem seveda lahko za~utimo vonj po benediktinskih
in dominikanskih samostanskih pravilih.

Drugi~, preprosto ne more{ imeti dru`be brez vlade. Tudi
to je bilo znano `e Ciceronu; toda Akvinski je spet tisti, ki
argumentira bolj sistemati~no (ST I.96.4. resp.; Komentarji o
Etiki I.I; O kraljestvu I). Akvinski to tesno povezuje z avgu-
{tinsko tradicijo, tako da razlikuje (kar je utemeljeno v Aristo-
telu, Politika I. 7. 1255b ter VII. 3. 1325a) med dvema
pomenoma avtoritete (dominium): med su`enjstvom (slavery)
(ali tla~anstvom (serfdom): servitudo) ter “ekonomsko ali me{-
~ansko (civil) podreditvijo” svobodnih oseb “zavoljo njihove
lastne koristnosti in dobrega”. Medtem ko tla~anstvo obstaja
samo zaradi t. i. ~lovekove gre{nosti, pa me{~anska podreje-
nost “lahko obstaja tudi pred grehom” (ST I.96.4 resp. in 92.I
ad 2; Komentarji k Stavkom 44.4.4. ad I, ad 5). To pa pomeni,
da je dr`ava bila del izvirnega bo`jega na~rta; saj tudi distink-
cija med dr`avo in dru`bo postane nepomembna.

Od sedaj naprej ljudje lahko govorijo o “politi~ni” ali “civil-
ni dru`bi”, kar pomeni dru`ba plus zakoni plus vlada.

Kon~no je avtor dela O kraljestvu priklical gr{ko-rimsko
me{~ansko tradicijo, ki zdru`uje najvi{je stopnje osebne vrline
z dr`avni{tvom. “Dobro dru`be”, katerega zagotavljanje je kra-
ljeva naloga, “je ve~je in bolj sveto kot pa je dobro posamez-
nika”. Vladanje enega mo{kega s politi~no mno`ico je podobno
bo`ji vladavini vesolja. Pravi~en kralj bo popla~an z “najve~jo
zemeljsko dobrino”, to pa je “sloves vrline”, s ~imer si bo
“zagotovil odli~no mesto v raju” (chs. 7,9, 12).

Prevedel Ton~i Kuzmani}

Anthony Black

144 P O L I T I ^ N O



N A  Z A ^ E T K U  J E  B I L A  “D R U @ B E N A  @ I V A L ”

Socialna teologija (ne pa “socialna filozofija”, kot temu
neupravi~eno pravi Habermas) Toma`a Akvinskega je eno
osrednjih mest, ki v zgodovini mi{ljenja in razvoja nasploh
odlo~ilno posreduje med starim in novim svetom oz. med
dvema velikima dobama. Prav mi{ljenje Akvinskega “stoji na
kri`i{~u evropskega mi{ljenja” (D’Entreves, 1987: IX) nasploh.
V tem pogledu bi ga nemara lahko imenovali odlo~ilni mislec
prehoda, saj v njem najdemo tako usedline starega kot tudi
klice novega. Akvinski predstavlja “veliko sintezo” dveh precej
izklju~ujo~ih se mi{ljenjskih pozicij in ~asov: Aristotela in
Hobbesa oz. celotnega socialnega mi{ljenja, “socialne filozofije”,
“starega” in “modernega”.

Pri Akvinskem nekaj, kot je “dr`ava” – pa najsi zaenkrat ta
pojem pomeni karkoli – denimo obstaja zaradi dobrega `ivljenja,
politika pa je “veja etike”, kar je vsaj od dale~ podobno dolo-
~itvam, kakr{ne najdemo pri Aristotelu. Kajti, bi argumentiral
Akvinski, ko bi se ljudje zdru`evali zgolj zavoljo prostega `iv-
ljenja (“ploditve”), potem bi tudi “`ivali in su`nji bili del civitas”.
Pa niso. Po drugi strani pa, ~e bi se zdru`evali zgolj zaradi
blaginje, bi morali tudi vsi drugi, ki so enako zainteresirani za
tovrsten gospodarski promet, “pripadati” isti civitas. Pa ne.
Druga~e kot stoletja kasneje se pri njem skupnost ljudi lahko

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 145-170. 145

Ton~i Kuzmani}

Naprej k Aristotelu



imenuje dr`ava samo pod nekaterimi pogoji, ali pa, ~e smo
nekoliko konkretnej{i, {ele ko dr`ava na neki na~in pooblasti,
avtorizira svoje dr`avljane za “moralno delanje”, kar z drugimi
besedami pomeni za “dobro `ivljenje”. Nekoliko poenostavljeno
bi torej lahko dejali, da je Akvinski po tej, pogojno re~eno
“dr`avni”, “politi~ni” plati {e vedno u~enec svojega Filozofa,
Aristotela, oz. da je {e vedno vsaj delno na pozicijah politi~nega
v anti~nem, Aristotelskem pomenu besede.

Te`ave seveda nastopijo, ko se vpra{amo, kako sta pri
Akvinskem dolo~eni dr`ava in politika. Takrat lahko kmalu
spregledamo, da je v nasprotju s poganskim Aristotelom, ki mu
polis u~inkuje kot – recimo temu v {irokem, profanem jeziku
moderne – “med~love{ko politi~no razmerje”, pri Akvinskem to
nekak{na bo`ja ustanova, recimo ji teokracija.1 Politika, ki je pri
Aristotelu predvsem svobodna dejavnost, dejanje nujnostnih
opravil (oikos) osvobojenih posameznikov, pri njem ni ni~ ve~
kot tehnika (politike techne je pri Aristotelu samo “en-aspekt”
politike), v kon~ni instanci pa izjemno ambiciozen program
vzpostavljanja kr{~anskega ideala dru`be: Civitas Dei. Pravim
“dru`be”, kajti kategorija civitas – ki je v Aristotelsko gr{~ino
preprosto ni mogo~e prevesti – je prav prek poznogr{ke
(stoi{ke), nato rimske in pozneje teolo{ke tradicije, ki kulminira
prav pri Akvinskem, postala ena osrednjih kategorij mi{ljenja
sploh. Vse to in marsikaj drugega je bilo mo`no zavoljo
“uspe{no” izpeljanega projekta nekak{ne “pomiritve” med
Etiko/Politiko v Aristotelskem pomenu s kr{~ansko interpretacijo
`ivljenja; natan~neje, “dru`benega `ivljenja” ali “`ivljenja v
dru`bi/skupnosti”. To pa je bilo mo`no predvsem tako, da je
Vita contemplativa (kontemplativno `ivljenje, mi{ljenjsko, ne-
dejavno `ivljenje) “dokon~no” prevladala nad Aristotelsko vito
activo (dejavno, politi~no `ivljenje). Kot pravi D’Entreves (ibid.,
XII), “razlikovanje med kontemplativnim in aktivnim `ivljenjem
je ena od nosilnih to~k Summa Theologicae”, `ivljenjskega dela
Toma`a Akvinskega, seveda tako, da kontemplativno `ivljenje
postane nadrejeno aktivnemu, prakti~nemu, politi~nemu.

Tukaj se ne moremo podrobneje ukvarjati z mi{ljenjem
Toma`a Akvinskega, ustavili pa se bomo ob njegovih kategori-
jah civitas in societas, ki sta za tukaj{njo temo osrednjega
pomena. Njun nastanek namre~ odpira vpra{anje enega najres-
nej{ih “obra~unov z Aristotelsko tradicijo” mi{ljenja, po drugi
strani pa odpira neskon~no morje teoretizacij t. i. dru`be, s
katerim se bomo podrobneje ukvarjali v nadaljevanju.2 Med
pomembnej{e okoli{~ine dojetja “civitas” pri Akvinskem {teje
dejstvo, da je ta kategorija na nek “skrivnosten”, ~e `e ne kar
rokohitrski na~in postala “societas”. In tu smo prav pri izviru
nove dobe oz. na to~ki, ki tako zna~ilno zaznamuje prehod iz
“starega” v “novi” svet.

146 P O L I T I ^ N O

1 Prim. tudi: Johnson
(1990).

2 Pri~ujo~i tekst je del
{ir{e raziskave, ki se
ukvarja z zgodovinskimi
podobami bolj ali manj
korenja{kega dru`benega
in dru`boslovnega izni-
~enja/onemogo~anja
politike in politi~nosti.

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



Ta usodni prehod, ki se ponavadi ka`e kot nekaj samoumev-
nega, lahko {e najbolj plasti~no prika`emo tako, da skiciramo
na~in, kako je Toma` Akvinski ubesedil ali pa prevedel/dojel/
interpretiral neko klju~no mesto pri Aristotelu. Govorimo o
mestu v Politiki, kjer Filozof govori o ~loveku kot o “zoon poli-
tikon”, torej o ~loveku kot o nekak{ni “politi~ni `ivali”.3 Ta “poli-
ti~na `ival” pa brez kakr{nih koli pojasnil, kaj {ele konceptualnih
izpeljav, pri Akvinskem postane preprosto “dru`bena `ival”.4

Dve zna~ilni mesti pri Akvinskem se v razli~nih prevodih in
izdajah razli~no interpretirata. Tako lahko pri Habermasu
(Habermas, 1980: 54) najdemo trditev, da Akvinski govori na
prvem mestu o “naturale autem est homini ut sit animal
sociale et politicum”, na drugem pa o “homo naturaliter est
animal sociale”. Arendtova (Arendt, 1989: 6) pa pravi, da ~eprav
“Toma` Akvinski izrecno ne pove: homo est naturaliter politicus,
id est, socialis”: “^lovek je po naravi politi~en, torej dru`ben”,
da je prav to smisel njegove pozicije. [e ve~, da je prav
samoumevnost, s katero je politi~no postalo dru`beno, tista,
pravi Arendt (Arendt, ibid.: 6), “s katero stopi dru`beno na
mesto politi~nega, nam pove o tem, kako zelo se je izgubilo
prvotno gr{ko pojmovanje politike, ve~ kot pa vse teorije”. Pri
D’Entrevesu (D’Entreves, ibid.: XV) pa najdemo {e natan~nej{o
opredelitev, ko pravi, da je bil Akvinski (ki ni znal gr{ko) v
svoji recepciji Aristotela priklenjen na takratne prevajalske
dose`ke. William of Moerbecke,5 pravi D’Entreves, je Aristote-
lov izraz zoon politikon prevedel z “animal civile”. Nemara je
pri tem zanimivo {e to, da “St. Thomas maintained this expres-
sion in his Commentary on the Politics, but he constantly used
anima politicum et sociale in all his other works” (D’Entreves,
ibid.: XV). Njegov komentar, ki je tako reko~ skupen tako Ha-
bermasu kot Arendtovi oz. je nekak{en povzetek stali{~a Hannah
Arendt, je, da je pravzaprav sila zanimivo in obenem simpto-
mati~no poudarjanje Akvinskega, ki stavi na dru`beni zna~aj
politike. “^lovek je politi~na `ival zato, ker je dru`beno bitje”
(D’Entreves, ibid.: XV). Povedano druga~e, Akvinski je `e tukaj
razpolitiziral, depolitiziral, ali bolje, podru`bil, socializiral poli-
ti~no, tako da je vpeljal kategorijo nekak{ne “socialne izku{nje”,
iz katere ne dr`ava in ne ~lovek ne moreta biti “kar tako” ust-
varjena po svobodni ~love{ki volji, pa~ pa sta “zgodovinski
kreaciji”. ^e povzamemo njegove besede v angle{~ini (prev.
J. G. Dawson), se klju~no mesto glasi takole: “man is naturally
a social animal; and in consequence men would have lived in
society, even in the state of innocence” (Aquinas, 1987: 53).

Naj bo tako ali druga~e, tisto, kar je bilo zna~ilno za Aristo-
telovo postavitev polis,6 politike in politi~nega, je bilo njegovo
“negativno” vztrajanje pri razliki in celo pri nasprotju med polis
in politeia (prostor politi~nega, javnega, svobodnega, izvenpro-

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 147

3 Ve~ v Nederman
(1994).

4 Tukaj tako ali druga-
~e gre za vpra{anje t. i.
~love{ke narave. Akvin-
ski nikakor ni “absolutni
za~etek” glede na Ari-
stotela, kot je v zgodovi-
ni sploh nemogo~e najti
tovrstnih za~etkov in
koncev. Gre za neko
razmeroma dolgo raz-
vojno linijo, ki jo v
nekem trenutku mo~no
pod~rta prav Akvinski.
Sicer pa je to linija
umevanja, ki ima dalj{e
korenine, ki segajo tja v
rimske ~ase, ter med
avtorje, ki so se {olali v
Gr~iji. Pravzaprav `e
pri Ciceru in Seneki
“nasproti Aristotelovi
teoriji naravne neena-
kosti ~love{ke narave
najdemo teorijo narav-
ne enakosti ~love{ke
narave. Tu smo pravza-
prav `e na za~etku
teorije ~love{ke narave
in dru`be, katere Svobo-
da, Enakost in Bratstvo
iz francoske revolucije
so samo dandana{nji
izrazi.” (D’Entreves,
1969: 193.)

5 Black (1992: 3) pravi,
da je William svoje pre-
vajalsko delo zaklju~il
okrog l. 1260. Prim.
tukaj{nji prevod Blacka.

6 Prim. Starr (1986).



dukcijskega...) na eni strani ter oikos/oikia na drugi strani
(prostor privatnega, proizvodnega, kultnega, nesvobodnega...).7

Za Akvinskega je zna~ilno predvsem to, da prav na tem najbolj
ob~utljivem mestu, mestu svobode, negativnega, nasprotja (ali
konfliktnosti, ~e temu re~emo “post-moderno”), vpelje nekaj
radikalno novega. Kot upravi~eno ugotavlja Habermas (Haber-
mas, ibid.: 54), je pri Akvinskem “nasprotje med polis in oikos
zreducirano na skupni imenovalec societas (Habermas, ibid.:
54)”. Societas ali to, kar bo pozneje postalo society, société,
società, Gesellschaft..., postane tretje, tako tisto, kar je nadrejeno,
kot tudi tisto, kar predhodi Aristotelskima polis in oikos.8

In prav to novo, ta dru`ba-dru`beno, prezentira in vzposta-
vlja neki novi in odlo~ilni “kriterij”. Na novo ustanovljeni red
je torej dru`beni in ne ve~ politi~ni red, ne suka se ve~ okrog
“svobode dr`avljanov, temve~ miru in pokoja”, okrog “pax”,
kar je – kot posre~eno ugotavlja Habermas (Habermas, ibid.:
54) – “bolj ’policijska’ kot pa politi~na razlaga pojma iz Nove
zaveze” (Habermas, ibid.). Vendar pa to ni vse, kar je treba
povedati. Prav na tem mestu je treba biti kar se da interpreta-
tivno previden, ~esar denimo na omenjenem mestu pri Haber-
masu ni mo~ opaziti. Pri Toma`u Akvinskem namre~ nikakor
ne moremo, kot se to obi~ajno po~ne, govoriti o dru`bi in o
dru`benem brez nadaljnjih dolo~il. Preprosto zato, ker je {lo
za “kr{~ansko dru`beno”, za tisto obliko skupnosti, ki jo –
posredno ali neposredno – usmerjajo, ~e `e ne uravnavajo,
bo`anski ali pa vsaj cerkveni zakoni.9 Kr{~ansko dojeta kate-
gorija dobrega – ~e se vrnemo k teologiziranemu mi{ljenju –
nima ve~ ne tiste nesramno svobodnja{ke in individual(isti~)ne
konotacije ne skupnostne na na~in polis, kot je bilo zna~ilno
predvsem za Aristotela. Nastopi neka vmesna opredelitev med,
recimo jima, “individualisti~no” in “dr`avnostno-kolektivisti~no”,
ali v jeziku takratnega ~asa, pojavi se “organska”, “organicisti~na”
opredelitev. In prav ta opredelitev je tisto odkritje, ki postane
nekaj absolutno nadrejenega. Organicizem postane tako nedo-
takljiv in nadrejen prej{njim opredelitvam, da se popolnoma
izgubijo {tevilna razlikovanja, ki so bila zna~ilna za Gr~ijo,
med njimi tudi razlikovanje med subiectio servilis in subiectio
civilis, se pravi razlikovanje med su`enjsko (doma~o in doma-
~ijsko, privatno) podrejenostjo in javno (politi~no) podrejenostjo
zakonu.10

Odlo~ilno tukaj{nje vpra{anje je: kaj je bilo tisto, kar je sploh
omogo~ilo tovrstno izena~itev oz. izgubo razlike med subiectio
servilis in subiectio civilis, med su`enjsko podrejenostjo (ki je
privatna) in javno podrejenostjo.11 Kako je bila tak{na izena~i-
tev sploh mo`na? Razlog, ki mu sledimo, seveda {e zdale~ ni
bil v dru`ini, kot jo pojmujemo danes, ko nam pomeni pona-
vadi zgolj t. i. nuklearno dru`ino, se pravi nekak{no skupnost

148 P O L I T I ^ N O

7 Prim. Swanson (1992).

8 Mulgan (1986), zlasti
2. in 3. pogl.

9 “Moses, and not Ari-
stotle, must be viewed
as providing the proper
description of the best
political regime” (Kries,
1990: 101).

10 Na prvi – tudi dana-
{nji, na ustrezen na~in
sociologizirani ter dru`-
beno revolucionarni –
pogled je to pravzaprav
vseeno. Saj je – tako se
najpogosteje premleva ta
problem – vsaka podre-
jenost “slab{a” oz. je pa~
podrejenost, pa najsi bo
to tista, ki prihaja iz
“politi~ne skupnosti”, ali
tista, ki je rezultat delo-
vanja “dru`inske skup-
nosti”. 

11 Su`nji, otroci in `en-
ske igrajo v tej posta-
vitvi podobno vlogo.
Prim. denimo Levy
(1990) ter Lindsay
(1994).

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



dveh, treh ali {tirih ljudi. Pri Akvinskem je {lo sicer za dru`ino,
vendar pa za neko veliko, neskon~no ve~jo dru`ino. Pravzaprav
za najve~jo mo`no, ki se je imenovala in se {e vedno imenuje
– “kr{~anska” ali “dru`ina kristjanov”. In kaj bi to lahko bilo?
Kr{~anska dru`ina je nekaj, kar je {e najbolje dolo~iti kot
dru`beno (in ne politi~no!) skupnost, ki na~eloma (na ravni
principov in teologije) obsega ves “~love{ki rod” (vrsto homo
sapiens), dejansko (cerkveni principi, principi realnosti) pa
obsega ves kr{~anski, oz. bolj{e, `e pokristjanjeni svet.

Kot vsaka prava dru`ina (pojem dru`ina je kajpak izpeljan
iz mesta-o~eta) ima tudi kr{~anska dru`ina svojega o~eta. In ta
o~e ni ni~ drugega kot “dru`beno bitje” par excellence, oz. ~e
re~emo v Aristotelski terminologiji, o~e je inkarnacija prepovedi
politi~nega, svobodnega. Namesto o (politi~ni) polis, kjer
vladajo zakoni in kjer so ljudje enaki (isoi) pred zakonom
(isonomia),12 kot je to pri Aristotelu,13 je pri Akvinskem treba
govoriti o teokraciji, o dru`beni ureditvi, ki jo ureja ali ki ji
poveljuje utele{enje dru`benega: njen o~e, ki je hkrati njen
zakon. Povedano po “rimsko”, govorimo o respublica christiana.
Respublica christiana je dru`bena skupnost, ki je zapopadena
kot communitae perfecta, kot nekak{na idealna skupnost, v
kateri `ivijo vsi kristjani. [e ve~, v tej dru`beni skupnosti se
kristjani – dolo~eni, kot re~eno, kot dru`bena bitja – po~utijo
kot unus populus Christianus, kot En, kristjanski “narod”! V
perspektivi pa se – ne zgolj v nebesih, kajti ta so in nuce `e
dose`ena – obeta tudi kr{~anski Imperium Mundi.

^e bi zadevo nekoliko poenostavili in jo sku{ali dojeti v
poznej{ih, se pravi tudi dana{njih kategorijah, bi lahko dejali,
da je s tovrstnim prijemom Toma`a Akvinskega nastal pomem-
ben (novi) dualizem, ki je lo~il med dvema institucijama ali
organizacijama, dru`bama ali skupnostima: med dr`avo na eni
strani ter cerkvijo na drugi.14 Seveda sta bila lo~itev oz. ta
dualizem izpeljana v smislu tradicionalne angle{ke zakonodaje,
ki pravi, da sta “mo` in `ena isto, in sicer mo`”. Ali druga~e
in veliko bolj kruto ter izre~eno na ravni oikia: “wifes and ser-
vants are the same, only different in the name”.15 Matrica
umevanja Toma`a Akvinskega je naravnost tak{na. Kot o tem
dobesedno pri~a ena bolj znanih prispodob tistega ~asa,
“tostranska oblast (je) podrejena duhovni oblasti, tako kot je
telo podrejeno du{i” (Akvinski, v D’Entreves, ibid.: XXI). [e
ve~, ta podreditev/podrejenost se lahko primerja s tem, kako
je “filozofija podrejena teologiji ali pa narava nadnaravnemu”
(D’Entreves, ibid.: XXI).

Nobenega dvoma ni, da je bilo prav Aristotelovo mi{ljenje,
ki je bilo neskon~no oddaljeno od eksistence (njegovega) telesa,
se pravi njegov duh v pre~i{~ni obliki, tisto, ki je – v kategori-
jah Akvinskega – padlo pod oznake “filozofija”, “narava” in pa

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 149

12 Prim. Ehrenberg
(1989).

13 Prim. Mulgan (1986,
zlasti 13-35).

14 Po na{em mnenju je
najbolj{o {tudijo o teh
vpra{anjih napisal
Michael Oakeshott
(Oakeshott, 1991).

15 Teza, da je v sred-
njem veku cerkev =
dru`ba, je inspirativno
predstavljena v Southern
(Southern, 1973: 215 in
nasl.).



“telo”. V tem smislu pa ka`e vsaj opozoriti na spornost, ~e `e
ne podrobneje grajati D’Entrevesovega stali{~a, da namre~ v
primeru Akvinskega “The ’primacy of the Spiritual’ was perhaps
the most important factor of Western civilization”. Bilo je, vse-
kakor. Vendar pa je treba pristaviti vsaj dve opozorili: prvi~,
tisto, kar bi se izkazalo za “naravno” in “geografsko” dolo~eno,
za “zahodno”, je kr{~ansko, in drugi~, da bi pri{lo do svojih
vi{av, je prav to kr{~ansko moralo bodisi dobesedno zatreti v
krvi ali pa vsaj “inkorporirati” oz. udoma~iti “pogansko” oz. ne-
kr{~ansko,16 za kar pa je Aristotel ve~ kot osrednja paradigma.17

S pravkar skiciranim prehodom od politi~ne `ivali k dru`beni
pa se ne spremeni samo Aristotelski kontekst, pa~ pa je pacifi-
cirano tudi samo osr~je njegove pozicije. Brez tega pa politi~-
nega sploh ni ve~ mogo~e misliti, kaj {ele ubesediti ali prakti-
cirati. Praxis (delovanje) in lexis (govorjenje) sta bili pri Aristo-
telu edini to~ki, med katerima se je politi~no (tudi kot mi{ljenje),
se pravi svoboda in svobodno, sploh lahko dogajalo/potekalo.
Pa~ zato, ker je ravno s tema dvema to~kama nenehno bilo na
dnevnem redu vpra{anje (dobre) vladavine in (dobrega) zakona.
To pa pomeni, da je bila ureditev sedanjega in tukaj{njega
`ivljenja nenehno vpra{ljiva. Z Akvinskim pride v tem pogledu
prav do radikalnega obrata. “Osrednje vpra{anje stare politike,
namre~ vpra{anje o kvaliteti vladavine, odpade (Habermas,
ibid.: 54)! Ne gre toliko za to, kot poudarja Habermas (Haber-
mas, ibid.), da se “ordo civitatis zdaj raztegne na kr{~ansko
rehabilitirano delo, ki je bil za Grke kratko malo apoliti~en
element”; tudi ne za to, da je hi{ni in dru`inski red “raz{irjen
na dr`avo” (Habermas, ibid.: 54). ^eprav ne gre zanikati po-
mena obeh elementov, na katera opozarja Habermas, pa gre
predvsem za to, da mo`nost govorjenja o dr`avi in politiki
preprosto izgine v `ivem pesku dru`be in dru`benega, ki
postaneta politiki naddolo~ujo~a in predhodna.

In ~e nadaljujemo z ugotovitvami Habermasa (Habermas,
ibid.: 54), “Akvinski razre{i to konstrukcijo dru`benega reda
kot reda kreposti” na “ontoteolo{ki” na~in. Z drugimi besedami
bi lahko rekli, da Akvinski spremeni Aristotelsko politiko v
filozofijo socialnega, s ~imer bistveno prehiti Hobbesa in vse,
ki mu do dana{njih dni sledijo. Ordo civitatis ne more ve~ biti
praxis in lexis svobodnih dr`avljanov ter ga ni ve~ mogo~e
dolo~ati v politi~ni javnosti. Iz politi~ne teorije, iz medija svo-
bode, se pravi, delovanja in govorjenja, nastane nekak{na kon-
fliktna teorija, ki – namesto politi~nega reda/zakona – seveda
nujno potrebuje neki drug, dru`beni cement. In to je seveda
bila “pacifikacija dru`benih nasprotij”, ki ji sledijo dru`boslovci
vseh barv do dana{jih dni, v obliki pax Christi. Oboje, se
pravi red kreposti kot konstrukcija dru`benega ter kot hrbtna
plat tega, pax christi je kajpak bilo in ostalo nelo~ljivo povezano

150 P O L I T I ^ N O

16 [e vedno je najbolj{e,
kar je mogo~e o tem
prebrati, Fox (1986).

17 Prim. Lindsay (1991).

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



z dru`benim. Toda treba je biti bolj dolo~en, v tem trenutku
{e vedno s kr{~ansko dru`benim oz. s “kr{~ansko skupnostjo/
dru`bo”, iz katere bo {ele nekaj stoletij pozneje in s {tevilnimi
posredovanji – kajpak, ~e ne zlepa, pa na revolucionaren in
tudi krvav na~in – proizvedena Dru`ba brez nadaljnjih dolo~il.

Izhajajo~ {e iz nekega drugega, pa ni~ manj pomembnega
zornega kota, lahko obenem ugotovimo {e nekatere elemente
razmerja med Akvinskim in Aristotelom. Med raziskovalci sred-
njega veka `e na splo{no velja, da to obdobje pravzaprav sploh
“ne pozna filozofije mesta” (Black, 1984: 76), ali – kar lahko
poimenujemo tudi druga~e – sploh ne pozna in nima nikakr-
{nega “mi{ljenja dr`ave”. Ima pa nekaj drugega, kar je tukaj
osrednjega pomena. Srednji vek {e kako razpolaga – kot smo to
`e nakazali – z razvitim pojmom kr{~ansko dru`benega (dru`-
beni imaginarij dru`be), ki pa v~asih tudi ima za – oz. izena~uje
s – “politi~no dru`bo”.18 V tem kontekstu je seveda zna~ilno, da
Aristotelova polis sploh ni bila dojeta kot “mesto”, “dr`ava” ali
“mestna dr`ava”, pa~ pa kot nekak{na (politi~na) dru`ba nas-
ploh.19 Temelj mo`nosti tovrstne interpretacije je bil vsebovan v
dveh dejstvih. Prvo je zgodovinsko samorazumljivo in se lahko
sklicuje na prehod od majhnih, {tevilnih gr{kih (in drugih)
“`epnih dr`avic” k veliki rimski imperialni konstrukciji, ki je
obsegala skoraj ves poznani svet. Drugo, ki je povezano s
prvim, pa je “logi~no-jezikovno” in govori o tem, da je civitas,
kakor so prevajali polis, `e tradicionalno (celotna rimska tradicija,
predvsem stoi{ko-Cicerova)20 pomenila dvoje: na konceptualni
ravni politi~no dru`bo nasploh ter na ravni nekak{nega kolok-
vialnega jezika nekaj, kar bi lahko pogojno imenovali mestna
dr`ava. Tisti, ki so se ukvarjali z Aristotelom in mi{ljenjem poli-
ti~nega, so bili torej in nuce v polo`aju, da so lahko po potrebi
spreminjali pomen oz. se “sprehajali z ene ravni pomena na
drugo, brez kakr{nega koli opozorila” (Black, ibid.: 76).

Zanimiv in celo odlo~ilni pomenski odtenek lahko praviloma
zasledimo tam, kjer sku{a Akvinski izpeljati “Aristotelsko inter-
pretacijo Aristotela”, {e posebno na tistih mestih, kjer Aristotel
govori o razliki med dru`ino in mestom/dr`avo. Po eni strani
Aristotel seveda zagotavlja, da dru`ina (in vas) vsekakor omo-
go~a ~loveku `ivljenje, pre`ivetje, vendar pa – in za to pri
politi~ni teoriji ter politiki nasploh gre – jim polis zagotavlja
“dobro `ivljenje”. Zelo zanimivo je, da interpretativni poseg
(pravzaprav sprevra~anje) Akvinskega na tak{nih mestih izzveni
sila sodobno, dobesedno sociolo{ko. Prijem je namre~ naslednji:
namesto da bi govoril o konceptualnem kontrastu/nasprotju
med dru`ino in mestom/dr`avo, o pomenskem polju, ki omo-
go~a vzpostavitev politike in politi~nega (prav to pomensko
polje je klju~no pri Aristotelu!),21 Akvinski prav to polje depoli-
tizira, izni~i, s ~imer pa radikalno spremeni pomen(e). Kako to

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 151

18 Sama raba te katego-
rije od srednjega veka
naprej (prek Locka,
Hegla, Marxa in Gram-
scija ter {tevilnih sodob-
nih dru`boslovnih
avtorjev) ka`e na
neraz~i{~ena kategorial-
na vpra{anja teoretikov,
ki segajo {e v ~as T.
Akvinskega.

19 O razli~nih oblikah
(politi~nih) skupnosti v
Evropi v obdobju med
900 in 1300 prim.
odli~no {tudijo S.
Reynolds (1992).

20 Prim. Cicero (1985).

21 Kriti~no o tem v
Campbell (1989).



dose`e? Tako da namesto konceptov, kategorij (in ne besed,
saj pri Aristotelu ne gre za beletristiko) dru`ina in polis/dr`ava
vpelje izredno simptomati~no (in sodobno, celo postmoderno)
razlikovanje med “doma~inskim zdru`enjem” (domestic com-
munity) in “civilnim zdru`enjem” (political community, multi-
tudo civilis). In prav to “zdru`enje”/”zdru`ba”/”dru`ba”, “skup-
nost”(multitudo), ki je skupna in nadrejena dru`ini in dr`avi,
postane tisto, kar odlo~a o pomenih. Nikakor ne ve~ razliko-
vanje med dru`ino in politiko, kot je to bilo pri Aristotelu.22

V tem smislu je simptomati~no nekoliko nadrobneje pogledati
celotno mesto, kjer v koncentrirani obliki, zgolj v nekaj stavkih
pride do izraza bistvo prijema Akvinskega v primerjavi z Aristo-
telom. ^e sledim angle{kemu prevodu, Akvinski v odlo~ilnem
stavku pravi takole:

“The fact that man is by nature a social animal-being com-
pelled to live in society âecause of the many needs he cannot
satisfy out of his own resources – has as a consequence the
fact that man is destined by nature to form part of a commu-
nity which makes a full and complete life possible for him”
(Aquinas, ibid.: 96). Poleg `e zgoraj omenjenega obrata “preva-
janja” Aristotelove politi~ne `ivali v dru`beno, smo tukaj pri~e
{e ne~emu. Saj se ne pripeti zgolj preprosta zamenjava politi~ne
(`ivali) za dru`beno (ki je dru`bena po naravi), temve~ je na
delu {e dodatni, s stali{~a poznej{ega razvoja neskon~no po-
memben detajl. To pa je eksplicitna vpeljava sinonimne rabe
kategorij dru`ba in skupnost.23 Resnici na ljubo, v lu~i respub-
lica Christiana je to povsem naravno in logi~no in ne pred-
stavlja prav nobenih mi{ljenjskih/sistemskih te`av, vendar je
tako s stali{~a Aristotela kot s stali{~a poznej{ega razvoja sila
simptomati~no, ~e ne celo usodno. Saj se t. i. dru`boslovje iz
tega problema, ki bistveno {e vedno misli v kategorijah, ki jih
je, kot vidimo, vpeljal Akvinski, ni skobacalo do dana{njega dne.

Vendar pa je to samo za~etek postavljanja vpra{anj in nikakor
ne odgovor na probleme, ki se pojavljajo ob tematizaciji. Pouda-
riti moramo vsaj {e radikalno spremembo konceptualizacije, ki
jo – zavoljo la`jega prikaza – lahko lo~imo kot dvojno od tro-
jne matrice. Aristotelov pristop je dvojen, vedno je antiteti~en/
dialekti~en in se nagiba k nekak{nemu razvojnemu prehajanju
“iz enega elementa v drugega”. Pri tem je zelo poudarjen ele-
ment negativnega, ali bolj{e, podobno kot pri njegovem u~itelju
Platonu, dialekti~nega. Saj je pri obeh mojstrih element dialoga,
jezika, (po)govora (lexis) tako kot nasploh pri starih Grkih
(topika, retorika) bolj ali manj odlo~ilen.

Pri Akvinskem gre za neko drugo kulturo, ~e ho~ete. Njegova
matrica umevanja je za razliko od dvojne Aristotelove trojna.
Poenostavljeno povedano, gre za to, da prej{nja Aristotelska
dvojnost pridobi nadrejeni, “tretji element”, kot mu bo pozneje

152 P O L I T I ^ N O

22 Odgovor na vpra{a-
nje, kako je to izpeljano
in kaj pomeni, gl. pri
Gierke (1958).

23 Prim. `e po definiciji
spodleteli poskus sociolo-
{ke obnovitve razmerja
v Tönnies.

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



dejal Hegel. In prav iz tega tretjega, nadrejenega elementa
(obmo~je Bo`jega) ta matrica umevanja tako dobi izvir, inter-
pretacijo, pomen in se v njem nenazadnje tudi izte~e.24

Dalje, spremembo oz. prehod od Aristotela k Akvinskemu
lahko dokaj oprijemljivo ponazorimo prav tako glede na spre-
membe, do katerih pride na podro~ju moralnega, se pravi v
tisti to~ki, za katero je tako zna~ilno sodobno dru`boslovno
zavra~anje, ki je morali~no par excellence. Ko gre za moralo/
etiko pri Aristotelu (in na sploh pri “starih”), gre za nelo~ljivo
prepletenost s politiko/dr`avo, torej z ne~im, kar bi lahko
imenovali podro~je javnega. To je seveda mo`no predvsem
zavoljo omenjenega razlikovanja med dru`ino (oikos) in pa
mestom/dr`avo (polis), znotraj katerih veljata dva razli~na
na~ina `ivljenja, obstoja, tudi moralnega.25 Prvi je dru`inski, v
katerem ima osrednje mesto (bolj ali manj avtoritarna) vladavina
o~eta; tako za o~eta kot za dru`ino velja tudi neka posebna,
“lo~ena morala”. Posebna, lo~ena zato, ker je tiste vrste, ki
omogo~a – beri: utemeljuje in opravi~uje! – (absolutno) razpo-
laganje in upravljanje duhov in teles `ene, `ensk, otrok in
su`njev.26 Rimski pater familias se v tem pogledu pravzaprav
ne razlikuje od gr{kega mo{kega-o~eta, ki vlada v oikos. Po
drugi strani pa je dolo~itev morale (tudi “reda” na sploh) v
podro~ju javnega, polisa, zgrajena ravno na zavrnitvi (“kritiki”,
~e ho~ete) teh pristno nesvobodnih, avtoritarnih, patriarhalnih...
dru`inskih razmerij. Povedano druga~e, Aristotelova pozicija,
tudi njegove simpatije, so predvsem na strani mesta, javnega,
tistega dr`avnega kot skupnostnega okolja, v katerem sta {ele
mo`na nastajanje in razvoj morale kot bolj ali manj implicitnega
seznama pravil in na~inov ravnanj med svobodnimi ljudmi, se
pravi rezoniranja in delovanja tako na individualni kot na skupni
ravni. Pri Akvinskem se to seveda radikalno spremeni, sprevrne.

Znotraj njegove “trojne matrice” (povedano poenostavljeno,
Bog kot tretje nadrejeno na strani onstranstva ter Cerkev in
dru`ba/dr`ava (tisto profano) na strani tostranstva) ni ve~ mo`no
poprej razmeroma u~inkovito dialekti~no razmerje med oikos
(privatnim) in polis (javnim). Predvsem zato, kar je po principih
Aristotelove oikos (se pravi ureditve dru`ine in njenega gospo-
darjenja) sedaj urejena celota: respublica Christiana. In ta res-
publica Christiana je dojeta kot velika dru`ina, ki ima svojega
o~eta. Funkcija kr{~anskega Boga je funkcija o~eta respublica
Christiana. Poleg tega obstaja {e neki drug razlog, da Aristo-
telska matrica izgine, da se sprevrne. To je “hrbtna plat” tega,
o ~emer govorimo, se pravi izginotje podro~ja javnega. Tretji~,
kar je konsekvenca prvih dveh razlogov, pa imamo tu opraviti
z novim na~inom delovanja dualnega razmerja: sedaj ne ve~
med polis in oikos, pa~ pa med tistim, kar bi lahko imenovali
sveto (cerkev) in profano (skupnost: dr`ava/dru`ba). Pri

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 153

24 Razmerje med – naj
{e enkrat poudarim, gre
za shematsko delitev –
dvojno in trojno matrico
posebej izpostavljam
zato, ker gre za obrat,
za katerega je zna~ilna
nasprotna smer gibanja
v primerjavi s tistim, ki
mu bomo pri~e pozneje.
Z razsvetljenstvom in
francosko revolucijo bo
namre~ matrica ponov-
no posku{ala preiti iz
trojne v dvojno. 

25 Ve~ v Finley (1983).

26 Prim. Levy (1990).



Akvinskem je dualna mehanika organizirana tako, da sam ta
dualizem dela v korist individualnih, celo privatnih svobo{~in,
(se pravi) privatnega sektorja moralnosti. Vrednota ~asa, ki jo
“dolo~a” Akvinski, je tale: Ubogaj ob~a pravila morale in
zakon, pa bo{ svoboden, da si to, kar si, ter dela{ svoje lastne
stvari. Iz tega je razvidno, da se tisto, kar bi pri Aristotelu
lahko ozna~ili za “politi~ni pomen” morale, tukaj preseli k
vrednotam medsebojne pomo~i in vsega tistega, kar izhaja iz
podro~ja dela (delitev dela). Na mesto oikos kot politi~ne in
tudi moralne skupnosti, ki je pri Aristotelu dolo~ena v lo~itvi
od dela in ljubezni (vse to so oznake oikos), se tu vzpostavi
dru`ba, dojeta kot skupnost prijateljstva in ljubezni. Tam, kjer
so pod dominanco zakona delovala formalna, politi~na razmerja,
sedaj nastopijo intimna, prijateljsko-dru`bena, celo intimisti~na,
torej neformalna dru`bena razmerja.

Sredstvo, prek katerega je to izpeljano, pa je obenem osred-
nja kategorija takoreko~ celotnega t. i. srednjega veka, to pa je
“kr{~anska ljubezen”, `elja in dejavnost vzpostavljanja dru`be,
utemeljene na ljubezni, se pravi na tistem elementu, ki je –
~e sledimo Aristotelu – per definitionem najbolj oddaljen od
politike.27 Nenazadnje, treba je omeniti vsaj {e kot posebnost –
~eprav je to “poglavje”, ki bi ga v tem kontekstu lahko naredili
za osrednjega – da je ena pomembnih razlik med Aristotelom
in Akvinskim problem kultov, ali re~eno {ir{e, religije. Pri Ari-
stotelu velja, da je to vpra{anje striktno domena privatnega oz.
oikosa, da (verska) prepri~anja (tako kot njegova blaginja28, ali
katera koli druga opredelitev njegove parcialnosti) sodijo
naravnost in izklju~no v podro~je oikos. Pri Akvinskem – in tu
je kontrast {e bolj razviden – pa religioznost ne postane samo
del javnosti, pa~ pa tisti osrednji del javnosti, luknja javnosti, v
kateri le-ta dobesedno izgine.29 Pa~ zato, ker ne obstaja ve~
kot splo{nost ter se izgubi v parcialnosti tak{ne ali druga~ne
vernosti, prepri~anosti, zaljubljenosti...

Obstaja {e en pomemben element razmerja med Aristotelom
in Akvinskim, ali {e bolj{e, med Aristotelom in dedi~i Akvin-
skega, ki prav gotovo sodi med odlo~ilne za razumevanje tako
zgodovinskega razvoja, nastanka dru`be/dru`benega, izginjanja
politike kot tudi dana{njega stanja stvari. Akvinski v svojih
komentarjih k Aristotelovi Nikomahovi etiki, v fragmentih, ki
veljaljo za izjemno pomembne za njuno medsebojno razmerje,
med drugim govori tudi o vrhovni vedi, ki da je moralna filo-
zofija in ki da se deli na tri dele: prvi se ukvarja z ljudmi kot
individui in se imenuje meni{ki/samostanski (to bi lahko
prevedli kot tisti, ki se ukvarja z vita contemplativa), drugi se
ukvarja z “doma~o skupnostjo” in se imenuje ekonomski, tretji
pa preu~uje dejavnosti dru`bene (civil) skupnosti in se imenuje
politi~ni (Aquinas, ibid.: 97). ^e je soditi zgolj na osnovi tega

154 P O L I T I ^ N O

27 S sila zanimivimi
vpra{anji, kako so se
razvijale tostranske
forme respublicae
Christianae postavljene
na ljubezni, se pravi,
kako so funkcionirala
razli~na prijateljstva,
bratstva in druge oblike
korporativnega, se tukaj
`al ne morem ukvarjati.
Del tega je mogo~e pre-
brati pri Southern
(1973).

28 Prim. Finley (1985).

29 Dru`boslovci bodo
“izginjanje javnega
~loveka” zasledili veliko
pozneje, predvsem pa v
~asu televizije. Prim.
npr. Sennett (1989).

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



mesta, bi lahko dejali, da gre za stali{~e, ki ga vsaj delno deli
tudi Aristotel in ki je – z nekaterimi manj{imi spremembami –
ohranilo prastaro (osnovno) znanstveno delitev vse do dana{njih
dni. Vendar pa problem, ki nas tu zanima (in prav to je mesto,
ki logi~no sodi {e vedno v razmerje med Aristotelom in Akvin-
skim oz. odpira vpra{anje novega razvoja, odpira pot k Machia-
velliju in Hobbesu), ne meri predvsem na tovrstno delitev, pa~
pa je povezan z nastankom nove znanstvene paradigme.
Povedano precizneje, gre za razvpito vpra{anje “metodologije”,
ki je tako pri srcu modernim scientistom od Bacona in Hobbesa
dalje, pa naj prihajajo iz “empiri~ne” (od Comta do Marxa in
Parsonsa) ali pa “spekulativne” smeri (od Hegla do Adorna in
Lacana). Ko je {lo za vedo in njeno metodologijo, je bil social-
no-teolo{ki kontekst Akvinskega – v primerjavi s poznej{imi
heavy metodologijami – dokaj naklonjen tisti plati Aristotelovega
ustvarjanja, ki gradi na “soft metodologiji” (topika, retorika).
Aristotel jo imenuje dialektika, vendar pa je nikakor ne smemo
me{ati s tistim, kar je nastalo kot rezultat scientifikacije dialek-
tike pod peresi Hegla, Marxa, Kierkegaarda, Adorna itd.

Povedano na kratko, gre za znamenito Aristotelovo razliko-
vanje med tistim, kar je dialekti~no, in tistim, kar je apodikti~no
(prim. Nikomahova etika od 1139b do 1145a), se pravi nujno,
nespodbitno, in za kar velja, da je “tako in nikakor druga~e”...
Medtem ko se z apodikti~nimi problemi (nujnost, neovrgljivost,
dokazljivost, pogojenost, vzro~nost...) Aristotel ukvarja pred-
vsem v Organonu, se izven njega (denimo v Politiki, Nikoma-
hovi etiki, Retoriki) apodikti~ni na~in argumentacije (silogizem;
logi~ni, deduktivni sklep) tako reko~ sploh ne pojavlja. Topika
je metodologija, ki se giblje na podro~ju dialekti~nega, mnenja,
razlik, in velja za metodo, ki omogo~a, da se za vsak postav-
ljeni problem in razli~na videnja le-tega sku{ajo najti dolo~eni
(ne nujno tudi skupni, v smislu “zlate sredine”) sklepi. Aristotel
pravi, da gre za ve{~ino, s katero se je prvi za~el ukvarjati
Sokrat.30 Gre za dogajanje nekega “nauka”, ki ne nastaja takrat,
ko premi{ljujemo, tuhtamo, ko smo sami s seboj ali pa~ s svo-
jim predmetom (takrat deduciramo, induciramo...), pa~ pa takrat,
ko se pogovarjamo, ko prepri~ujemo, argumentiramo, kontra-
argumentiramo... Skratka, ko nismo sami, ko smo del neke
“javnosti”, “pluralnosti”, kot bi dejala Hannah Arendt. Topika/
dialektika se torej lahko “zgodi” zgolj v primeru, da smo s
kom drugim, s katerim debatiramo, preudarjamo, se besedno
vojskujemo, kar bi “pogr{~eno” izzvenelo, da “polemiziramo”.
^e dolo~itev dialektike izhaja iz govorice, iz (vsaj) dvo-govora,
pa topika pomeni iskanje tistih znanih, splo{nih primerov ali
mest (ta mesta so “topoi”, “loci”), s katerih lahko potegnemo
ustrezne argumentacije tudi na “druga podro~ja”. Skratka gre
za nekak{en “material”, ki nam omogo~a ustrezno, pravilno

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 155

30 Zavoljo neustreznega
prevoda tega v sloven-
{~ini sploh ni mogo~e
ustrezno za~utiti v
Platonovi obrambi
Sokrata (Platon, 1988).



dokazovanje, kajti le-to se ne dogaja kar tako, temve~ poteka
po dolo~enih pravilih.

Tu je odlo~ilnega pomena poudariti dve dejstvi. Prvi~,
Aristotel je zelo jasno in dolo~no razlikoval dva razli~na
na~ina/pristopa, dve razli~ni metodologiji, ki smo ju tukaj
imenovali dialekti~na in apodikti~na. In drugi~, nemara {e
pomembneje, Filozof, kot bi Aristotelu dejal Akvinski, ni delal
nikakr{ne hierarhije med tema dvema “metodologijama”. [e
najmanj v vrednostnem smislu, ~e{ da je ta dobra, ona slaba,
ta “to~na”, ona “zgre{ena”, prva napredna, druga pa konserva-
tivna ipd. Seveda je bilo to zanj mo`no, ker je svoje “metodo-
logije” izpeljeval iz “predmetov”, s katerimi so se ali naj bi se
ukvarjali. Z drugim besedami, ni si delal utvar, da z isto mero
(“metodologijo”) lahko “merimo” ~loveka in prostor, jabolko in
du{o, dr`avo in morje, sonce in ladjedelni~arja.

Vendar pa – in pri tem Aristotel {e posebno vztraja – pri
dialektiki, retoriki, topiki {e zdale~ ne gre zgolj za nekak{ne
“diskusijske klube” ali za nekak{no “counterfeit and babbling”,
kot bo to pozneje zadir~no ozna~il Hobbes, ki bi bili nekoristni
in nepomembni denimo za filozofsko argumentacijo oz. za
sklepanje pri tistih, ki ljubijo vedenje, mi{ljenje. Nasprotno.
Aristotelova dolo~itev dialektike predpostavlja dojetje vseh v
pogovor, razpravo udele`enih strani, posameznikov (vsaj
dveh), ter iskanje resni~nega in la`nega v vsakem stali{~u, ne
pa odlo~anje o tem, katera je resni~na in katera ni. ^e si za
opis tega, kar ima Aristotel v mislih, sposodimo neko znano
polemi~no (zoper psihologizacijo problema in t. i. “v`ivljanje”
v drugega) opredelitev Hannah Arendt, potem bi rekli, da gre
za “mitdenken”, za nekako “mi{ljenje z drugim(i)”. V nasprotju
s tistim, kar je apodikti~no in kjer se domnevno gibljemo na
podro~ju varnega, gotovega in neizpodbitnega, gre pri dialektiki,
topiki in retoriki za gibanje na podro~ju verjetnega, sprejemlji-
vega, bolj ali manj (ne)mo`nega. Ker gre za “~lovekove stvari”,
argumentira Aristotel, ker gre za to, da so vse na{e stvari tako
ali druga~e “kontingentne”, svobodne, muhaste, ~e ho~ete, je
pravzaprav sila te`ko najti med njimi kak{no, ki bi bila “dolo-
~ena po nujnosti”, ki bi bila “nujna”, “nespodbitna”, kot je to
izven podro~ja “~lovekovih stvari” (prim. Retorika, I,2: 1357 a,
23). Skratka gre za nenehno re{evanje problemov in iskanje
(vsaj za~asnih) izhodov, ne pa za iskanje resnic, {e najmanj
tistih absolutnih, s katerimi mahajo {tevilni v poznej{ih stoletjih.
Povedano najeksplicitneje, pri politiki (na tem mestu jo Aristo-
tel imenuje “znanost o dr`avi”) “namen sploh ni spoznanje,
pa~ pa delovanje” (Nikomahova etika, 1095a 5-6), ne gre za
vita contemplativa pa~ pa za vita activa, bi dejala Èannah
Arendt. Ne gre za to, da bi “spoznali, kaj je krepost, temve~
za to, da bi postali dobri” (Nikomahova etika 1103 b. 27).

156 P O L I T I ^ N O

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



In prav dialektika, topika in retorika so tiste vede (in meto-
dologije) pri Aristotelu, ki so odlo~ilne za politiko. Preprosto
zato, ker gre pri politi~nih stvareh za ~loveka in za njegovo
dobro (politi~no) `ivljenje, ki pa je nelo~ljivo povezano s polis,
z “zvrstjo dr`ave”, “oblasti”, “vladavine zakonov”, ~e to poime-
nujemo v modernem jeziku. Ker pa gre za institucije in razmerja,
ki se nenehno spreminjajo, so prav dialektika in topika ter
retorika tiste ve{~ine, ki so nujne za to, da se sploh preudarja,
rezonira, zavzemajo stali{~a, da se ukrepa v primerih, ko grozijo
zle vìadavine, tiranije ipd. Tako kot je neumno na podro~ju
apodikti~nih sodb debatirati o tem, koliko gramov ima kilo-
gram, tako lahko samo tepci vzamejo meter in z njim merijo
dobrost kake vladavine oz. s kilolitrom dolo~ajo obse`nost ali
globino kak{ne nastale tiranije. Za tiste, ki merijo s (kilo)metri
ali (hekto)litri oz. z odstotnimi dele`i, kot je to moda v t. i.
Metodologiji, tiranija sploh ne obstaja, je preprosto ne zmorejo
ve~ videti. Vse jim namre~ postane “enako”, ali kot bi danes
temu rekli – spet “pogr{~eno” – “demokrati~no”.

Medtem ko lahko pri apodikti~nih sodbah in prijemih, kjer
gre za naravnanost na “naravo”, pri~akujemo vedno nova
odkritja, gre pri dialekti~nih, kjer imamo opraviti z (med)~lo-
ve{kimi odnosi, prej za nekak{no neskon~no ponavljanje in
iskanje dobrega `ivljenja, dobre vladavine. Medtem ko gre v
prvem primeru za nedvomno spoznanje, je status dialekti~nih,
topi~nih “sodb” vedno dvomljiv, za~asen in ga je potrebno
politi~no preveriti/preverjati oz. izpeljati. Kolikor za apodikti~ne
sodbe velja, da je njihovo naju~inkovitej{e okolje “vita contem-
plativa” bivanje v samoti (doma ali v naravi oz. pred TV,
vseeno) in zamaknjeno tuhtanje, za dialektiko in topiko velja,
da je njun lexis `ivljenjsko naravnan na praxis, da ga brez
slednjega preprosto ni. Vede, ki temeljijo na apodikti~nosti, se
vedno izte~ejo v tako ali druga~e oblikovan aksiom in i{~ejo
svojo “aplikativnost”, medtem ko se tiste, ki so usmerjene na
dialektiko, nikakor ne morejo ne izre~i in ne izte~i v aksio-
matski obliki in jih ni mogo~e najprej producirati izven prakse,
nato pa v tej praksi “aplicirati”, kot se danes dozdeva t. i.
dru`boslovcem. Saj bi v tem primeru ravnali tako kot tisti, ki
se “u~ijo plavati na suhem”. Dialektika ne temelji na avtoriteti
vedenja (v smislu znanstvenega posedovanja resnice!), pa~ pa
na avtoriteti ve{~ine, na soglasju, ugledu in mnenju, ne pa na
deduktivnem ali induktivnem dokazovanju. Cilj dialektike in
topike ni to, da kontrolira kak predmet od njegove zamisli,
prek ustvaritve do vpeljave v praksi, pa tudi ne, da si ga
podredi (podreditev narave), pa~ pa da ljudi usmerita in
prepri~ata oz. iz njih izmamita pristanek na neko mnenje,
stali{~e... Medtem ko je v primeru apodikti~nega nujna uporaba
tako ali druga~e nasilnih prijemov, se v trenutku nasilnega rav-

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 157



nanja v topiki/dialektiki zadeva per definitionem zlomi, izgine
(Hennis, 1983: 106-107).

Osrednjo dru`boslovno protiargumentacijo zgornji predsta-
vitvi razmerja med starim in srednjim vekom, med politi~nim in
(kr{~ansko) dru`benim, skratka vsega tega, kar smo tukaj skraj-
{ano imenovali prehod med Aristotelom in Akvinskim, je po
navadi mogo~e skr~iti na eno opredelitev, ki ima – tako kot v
znani katoli{ki maksimi – dva obraza, in sicer na to, da je
zgornja predstava/predstavitev po eni strani morali~na, po drugi
pa romanti~na. Z drugimi besedami, gre za to, da ni resna, kar
se – prej ali slej – izte~e v to, da ni znanstvena. ^e bi pogledali
verigo o~itkov, ki jih je dele`na denimo Hannah Arendt, ki tudi
sicer velja za glavnega tovrstnega (re)interpreta oz. avtorico, ki
si je prva drznila postaviti pod vpra{aj sveto kravo dru`be in
dru`benega ter kajpak dru`boslovnega, potem bi zlahka ugo-
tovili, da se le-ti osredoto~ajo okrog oznake “romanti~nosti”. In
v ~em naj bi bila njena romanti~nost oz. morali~nost in v~asih
“neresnost” tistih, ki postavljamo pod vpra{aj tako reko~ vso
dru`boslovnost od Akvinskega – kot njenega patra familiasa –
dalje? V tem, da namre~ romanti~no verjamemo v “katarzi~ne”
u~inke Gr~ije oz. da z zanesenostjo zremo v ~as Aristotela, v
katerega bi se – kot lepe du{e – “radi vrnili”. Implicitno gre torej
za o~itek nekak{nega eskapizma iz druga~ne, huj{e realnosti, iz
hudih ~asov (post)razvitega sveta, za nekak{no retro-dr`o be`a-
nja nazaj v vita contemplativa. O~itek je ta, da bi sedanjo nori{-
nico dru`benega in post-dr`avnega, zme{njavo mno`i~ne dru`be
in dru`benih ved radi zamenjali za “transparentne odnose”, za
majhen, naiven “polis”, ki pa v kon~ni instanci ni ni~ drugega
kot turisti~ni pobeg nekam na morje, na agoro, kamor se zate-
kamo, namesto da bi se lotili “resnej{ih” in usodnej{ih opravil.
V kon~ni instanci se o~itek glasi: to ni ni~ drugega kot novi
totalitarizem, sam Hudi~, ki je {e huj{i od kombinacije Stalina in
Hitlerja! Je sama inkarnacija Zla, je Absolutno, Radikalno Zlo.
Razumljivo, saj gre pri tem za to, da je “napadena” najsvetej{a
krava t. i. razvitega sveta, njena Visokost – Dru`ba!

Tukaj ni mesto za dalj{e odgovarjanje tovrstnim o~itkom, je
pa ~as vsaj za opozorilo o tem, kje je dejansko situirana “roman-
ti~nost”, o kateri se toliko govori, ko zmanjka argumentov. Le-
ta je kajpak na strani pogleda in nikakor ne na strani predmet-
nosti, ki smo jo sku{ali v sila skraj{ani obliki tukaj predstaviti.
Romanti~na predstava, ki se jo sku{a o~itati, seveda obstaja,
sestoji pa – povedano konceptualno – predvsem iz radikalne
naravoslovne nekriti~nosti, ki je zna~ilna za t. i. dru`boslovje oz.
v zamenjavi dveh razli~nih ~asov. Kaj to pomeni konkretneje?

^e re~em v naravoslovnem jeziku, to pomeni, da ne dr`i to,
kar danes velja v tradicionalisti~nih in {e posebno nekriti~nih
akademskih dru`boslovnih krogih, da namre~ Toma` Akvinski

158 P O L I T I ^ N O

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



po eni strani bolj ali manj {e vedno `ivi v izraziti Aristotelski
tradiciji (ki naj bi mu bila predhodna), po drugi strani pa da
jo sku{a prese~i ter odpreti nove, postAristotelske poti v pri-
hodnje. Delno sem se v dosedanjem prikazu tudi sam name-
noma dr`al te prispodobe.

Gre dejansko za neki paradoksalen, celo obraten potek ~asa,
ki na noben na~in ni identi~en s fizi~nim/naravnim potekom
~asa. ^e kdo ho~e razumeti razmerje med Aristotelom in Akvin-
skim oz. problem, ki ga tukaj sku{am odpreti, potem ne sme
storiti vsaj dveh napak. Prvi~, ne sme misliti v kategorijah dveh
razli~nih mi{ljenj, ker bi to `e bila teolo{ka interpretacija. Razli-
kovati mora med politi~nim rezoniranjem (Aristotel) in dru`bo-
slovnim, teolo{kim mi{ljenjem (Akvinski), skratka misliti mora z
razliko, ki ni znotrajmi{ljenjska. In drugi~, ne sme nasesti narav-
no-fizi~nim zaporedjem rojstev in smrti avtorjev in ~asov, ne
sme nekriti~no – se pravi z neke naravoslovne, nezgodovinske,
absolutne to~ke – zapopasti zaporedja ~asov kot matemati~nega
zaporedja, ki se z “dodajanjem ~asa” preprosto zvi{uje.

Konkretneje, v primeru ~asa Toma`a Akvinskega ({teto
absolutno, se pravi kr{~ansko, kar prek naravoslovja in dru`bo-
slovja postane dru`boslovno (!), je to 13. stoletje po Kristusu)
ne velja denimo, da je bil Aristotel nekdo, ki je `ivel tiso~letje
in pol prej, in da se je Akvinski – med drugim – u~il tudi od
njega kot od svojega predhodnika. Situacija je v tem primeru
vse prej kot naravna, je tako reko~ naravnemu ravno nasprotna
ter smo ji v tem smislu dol`ni slediti z neko neobi~ajno pozor-
nostjo, ki obra~a ustaljene pomene, ~ase, zaporedja. Aristotelsko
pogansko mi{ljenje je bilo s stali{~a stoletij, predhodnih Akvin-
skemu, dobesedno izgubljeno, pozabljeno pod naplavinami
nekih drugih tradicij in percepcij sveta: rimske, kr{~anske,
katoli{ke. V tem smislu je bil Aristotel skupaj z ve~jim delom
anti~nega (gr{kega) izro~ila tisto, kar je prav takrat za~elo
neustavljivo vdirati v ~as Akvinskega, v takratno mi{ljenje, raz-
merja mo~i. Takratne raziskave, predvsem prevodi, so bodisi
na novo ali pa pogosteje kar prvi~ odkrivali tako Aristotela kot
tudi Gr~ijo. Skratka, ~as, ko veliki teolog dru`benega `ivi, je
~as, ko se mora Toma` Akvinski do {ele pojavljajo~ega se
Aristotela obna{ati tako kot do tujca, kot do pri{leka, {e bolj{e,
kot do novosti, in to kljub temu, da so – gledano absolutno
~asovno – Filozofovi teksti absolutno predhodni njegovemu
~asu. Toda komu mar absolutnega ~asa! Dalje, glede na Aristo-
tela Akvinski nikakor ni bil v polo`aju “nebogljenega u~enca”,
kot se dozdeva obi~ajnim dru`boslovnim razpravam oz. kot to
dru`boslovci najraje linearno preberejo, pa~ pa je {lo za enega
glavnih teoretikov takrat vladajo~e paradigme kr{~anske civili-
zacije, ki nekr{~anskega (“mladega”, tistega, ki se je {ele pojavil
na tr`i{~u idej) avtorja posku{a predvsem “teologizirati”, pre-

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 159



interpretirati, kritizirati, vsrkati. Z drugimi besedami posku{a
pacificirati, udoma~iti “poganski”, “neukrotljivi” in za takratne
~ase in na~ine percepiranja par excellence nevarni, da ne re~em
prekucni{ki duh. To se je predvsem nana{alo na njegovo kon-
cepcijo politike kot tistega mesta, od koder je predkr{~ansko
sonce najmo~neje vdiralo v dokaj slabo za{~iteno to~ko “sred-
njega veka”. S stali{~a 13. stoletja, kar velja delno tudi za 11.
ter 12. stoletje in naslednja, je paradigma mi{ljenja Toma`a
Akvinskega tista, ki je vedno doma tukaj in zdaj, tisto pa, kar
se grupira okoli Aristotela, je vedno “novo” in “{ele prihajajo~e”.
[ele prihajajo~e tudi v pomenu, da nikoli ne more priti in je
toliko tudi “romanti~no”. Tako je tudi danes, saj gre za neko
“strukturalno” razlikovanje – kot smo nakazali – med mi{ljenjem
in rezoniranjem, za strukturalno, politi~no izbiro, ki je zna~ilna
za vse ~love{ke ~ase in ki se je ne bo mogo~e znebiti tudi v
prihodnje. Ali pa, kot bo to pokazal Schelling, izbira med
Dobrim in Zlom, ki je par excellence politi~no dejanje, je
“vedno lasten ~love{ki izbor” (Schelling, 1985: 45).

V nekem substancialnem pomenu je bil s Toma`em Akvin-
skim zakoli~en program prihodnjega dru`benega razvoja v
tako globoki meri, da ga generacije zadnjih stoletij – vklju~no
z na{o – dokaj pridno izpolnjujejo. In tako kot neko~ je tudi
danes Aristotel nepridiprav, “trouble-maker”, tisti, ki me{a
{trene, vampir, ki ga nikakor ne morejo pokopati, ~eprav je
mrtev `e dve tiso~letji in pol. Pa ne zato, ker je bil visok in je
imel brado, ali pa zato, ker je imel sina in je rad jedel slane
sardele... Pa~ pa zato, ker je za njim ostala njegova neulovljiva
beseda, govori o politiki in ki – si predstavljate to neznosnost!
– isto~asno mol~i o dru`bi ter tako na samem izhodi{~u one-
mogo~a neskon~no gobcanje in gobezdanje na temo dru`bene-
ga! Podoba kajpak ni brez komi~nih elementov, saj {e najbolj
spominja na tragi~ni polo`aj, ko bi “navadni ljudje” ne bili ve~
zmo`ni razpravljati o vremenu.

^e bi o Aristotelu, njegovi politi~ni teoriji lahko v primeru
Akvinskega dejali, da ni {lo samo za poskus njegove postavitve
v {ole (sholastika), pa~ pa tudi in predvsem teologizacije, za
nekak{no pokristjanjenje Aristotela, potem bi za to, kar se je
zgodilo z istim avtorjem v 17. stoletju, lahko rekli, da je “evro-
peizacija Aristotela” (Black, 1984: 77). Vendar pa se pred tem
moramo ustaviti vsaj {e pri enem najresnej{ih poskusov izni~e-
nja “nesramnega Filozofa”, ki mu bomo rekli “metodologizacija”.
Skupna skrb, skupni imenovalec vseh treh procesov (“teologi-
zacije”, “metodologizacije” in “evropeizacije”) pa je kajpak
socializacija ali podru`bljanje Aristotelove “nevarne” politi~ne
teorije, poskus njene zavrnitve, potem ko se je po ve~ kot
tiso~petstoletni pozabi pojavila znotraj novih evropskih razmerij
mi{ljenja in mo~i.

160 P O L I T I ^ N O

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



S I S T E M S K A  P R O T I P O L I T I ^ N A  T E O R I J A

Kot je bilo mogo~e videti, je za odnos Toma`a Akvinskega
do Aristotela, do njegove politi~ne teorije zna~ilno dvoje: po
vsebini ni {lo samo za poskus reinterpretacije, pa~ pa tudi
zamenjave samega osr~ja njegove kategorialne aparature. Torej
za bolj ali manj (ne) uspe{no zamenjavo koncepta politi~nega
s pojmom dru`benega, ki je s stali{~a gr{kega mi{ljenja Aristo-
telovega ~asa nekaj pravzaprav radikalno neobstoje~ega, nemo-
go~ega. Po formi pa je, ~e ponovimo za Habermasom, {lo celo
za neko rokohitrsko dejanje, ki se ga ne sku{a resneje utemeljiti.
Verjamejo mu pa~ tisti, ki verjamejo. Kljub {tevilnim podobno-
stim glede na prijem Akvinskega pa je to, kar po~ne Thomas
Hobbes, mogo~e dojeti kot radikalizacijo poskusa Akvinskega.
Radikalizacija predvsem v pomenu grobosti, s katero se – prav
tako v Parizu, kot je to bilo v ~asu Akvinskega – tega opravila
loti Thomas Hobbes of Malmesbury. Z ozirom na Akvinskega
je njegov pristop strogo znanstven, odlo~no metodolo{ki in
brezkompromisen, ponekod celo grobijanski.

V nasprotju z neskon~nim {tevilom interpretov, ki gredo
ponavadi mimo te plati Hobbesovega Leviathana, se bomo naj-
prej nekoliko podrobneje lotili na prvi pogled nepomembnega
dela tega bibli~nega teksta evropske in svetovne dru`boslovne
misli. V primerjavi z razmeroma znanstveno umirjenimi in
dana{njemu bralcu na trenutke dolgo~asnimi deli, ki so mu na
razpolago, se – ve~ kot nepri~akovano – ob samem izteku Levia-
thana sre~amo z neko gore~o, nedoumljivo nesramno kritiko.
Dana{nji bralec ali bralka se namre~ popolnoma nepripravljena
in brez prave napovedi naenkrat znajdeta sredi nekega pretepa,
na nekem mestu, kjer se bliskajo gorja~e in kjer se – si sploh
to lahko predstavljate pri znanstveniku, kot je Thomas Hobbes
– ne okleva niti pred uporabo povsem razvidno vpra{ljivih in
celo nizkotnih “argumentacij”. Omenjene gorja~e Hobbes niti
slu~ajno ne suka proti komurkoli. Tar~a je ravno Aristotel (!),
se pravi avtor, ki tako neskon~no onemogo~a izpeljavo dveh
osrednjih namenov Hobbesovega Leviathana. Po eni strani je
to njegova strogo znanstvena metodologija, po drugi pa ambi-
cija, da bi, kar gre skupaj, bogaboje~nost, ki jo tako ognjevito
razlaga, uporabil za izpeljavo nove, znanstvene gore~nosti.

Postavimo pod drobnogled nekatera na prvi pogled povsem
nepomembna, marginalna, z vidika na{e tematike pa osrednja
mesta iz slavnega Leviathana. Predzadnje poglavje, 46. po
vrsti, se nahaja v ~etrtem delu knjige (Of The Kingdome of
Darknesse)31 in ima naslov Of Darknesse from Vain Philosophy,
and Fabulous Tradition. V tem delu knjige, se pravi v nekak-
{nem post festumu, gre za ni~ ve~ in ni~ manj kot za definicijo
filozofije, kar pomeni za dolo~itev osrednjega motorja teksta,

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 161

31 Navajam Penguinovo
izdajo (1985), sicer
narejeno na osnovi prve
izdaje iz leta 1651 (St.
Pauls Church-yard), ki
vsaj delno ohranja ta-
kratni na~in angle{kega
pisanja. Izdaji ne pred-
hodi znameniti tekst
konzervativnega Micha-
ela Oakeshotta, pa~ pa
nekoliko bolj komercial-
no in temu ustrezno
dru`boslovno ubran
uvodnik C. B. Macpher-
sona.



za opredelitev kategorije, ki je odlo~ilna za ves potek Hobbes-
ove argumentacije ter za dojetje njegovega epohalnega podjetja
od samega za~etka. Definicija sestoji iz dveh delov: pozitivnega
(kaj je) in pa negativnega (~esa ni). Filozofijo avtor tukaj dolo~a
kot védenje, ki je “bee able to produce... such Effects, as
humane life requireth”, kar bi lahko prevedli kot védenje, ki je
“zmo`no ustvariti u~inke, ki jih ~love{ko `ivljenje potrebuje”.
Oprijemljivej{i primeri, s katerimi avtor to vedenje opi{e in s
katerimi podkrepi svojo definicijo, so delo geometra in astrono-
ma, kadar imata opraviti z zemljo, vodo, soncem in zvezdami.

Dodatna izostritev definicije sledi v naslednjem, negacijskem
odstavku, kjer se izlo~a tisto, kar tako definirano filozofsko
védenje ni. Definicija, ki jo predlagam, nadaljuje Hobbes, kot
sestavni del filozofskega védenja “nikakor ne upo{teva” tistega
znanja, ki ga lahko imenujemo “izkustvo (Experience) in v
katerem je vsebovana razboritost (Prudence)”32(Hobbes, 1985:
682). Zakaj Hobbes iz definicije filozofije izklju~uje ravno izku-
{njo oz. razboritost? Zato, pravi, ker le-ta “ni pridobljena po
poti sklepanja (reasoning), pa~ pa jo je mogo~e najti tudi pri
necivilizirani `ivali in ~loveku”. Skozi njo (prudence) se, nena-
zadnje, pri sklepanju namre~ vrinejo tudi razli~ni spomini,
prej{nji ~asi, pri~akovanja... ^e re~emo nekoliko bolj sodobno,
Hobbesu gre na tem mestu za poskus izklju~itve vsega “subjek-
tivnega” iz filozofije, saj se mu le-to pojavlja kot nekaj neskon-
~no mote~ega za proces filozofskega, in to pomeni, kot bomo
videli, znanstvenega sklepanja. ^e re~emo s samim tekstom:
“No false Doctrine is part of Philosophy.” Hobbesovo ~i{~enje
napa~nih doktrin ali ~istka filozofije pa predpostavlja nekaj no-
vega in izredno pomembnega – tisto, kar imenuje “the Method”
(Hobbes, ibid.: 683).33 Tak{ne Filozofije, ki bi bila oprta na
hobbesovsko dojeto the Method, dotakratna zgodovina sploh ne
pozna. Ko se v tem kontekstu naslavlja denimo na Gr~ijo in
Rim, Hobbes z neprikritim ponosom in neskromno zapi{e, da –
ne v Gr~iji in ne v Rimu – sploh “{e nismo sli{ali za nobeno
{olo filozofije” (Hobbes, ibid.: 684). Mi{ljenje je seveda filozofi-
ja, ki temelji na znanosti ali Znanost z veliko za~etnico.34

In ravno po tej poti pridemo do napovedanega avtorjevega
obra~una s takrat pribli`no dva tiso~ let mrtvim Aristotelom.
Potem, ko v kontekstu neobstoja (metodi~ne!) {ole filozofije
Hobbes z levo roko opravi s Platonom in skorajda vso Gr~ijo
ter {e Rimom povrh, se – iz najprej ne povsem razvidnega
razloga – ustavi nekoliko dlje pri Aristotelu. “Te`ko je najti –
pravi Hobbes – bolj absurdnih besed v naravni Filozofiji (nat-
ural Philosophy), kot so tiste, ki jih sedaj imenujejo Aristotelo-
va Metafizika; ni~ ni bolj odvratnega (repugnant) re~eno o
Vladanju od tistega, kar je on povedal v Politiques; ni~ bolj
neumnega (ignorant) ni, kot je veliki del njegove Ethiques”

162 P O L I T I ^ N O

32 Hobbesovo “pru-
dence” (lat. prudentia,
gr. phronesis) preva-
jam z “razboritost”, za
katero SSKJ IV, 333
pravi, da je zastarela
slovenska beseda, ki je
neko~ pomenila pamet-
nost, bistroumnost
(“ponosen je na sinovo
razboritost”). Dana{nja
raba je – kar je osred-
njega tukaj{njega teo-
retskega pomena in pri
~emer nam sloven{~ina
ponuja enkratno mo`-
nost dialekti~ne igre –
povsem nasprotna.
Pomeni namre~ naglost,
vro~ekrvnost, nemirnost
(nemara od tod prihaja
tudi “srboritost”). Prvi
pomen, tj. razboritost,
kot pametnost, bistro-
umnost, preudarnost, je
namre~ eden osrednjih
pomenov Aristotelove
phronesis, ki tukaj
prek rimske prudentia
pri Hobbesu postane
svoje lastno nasprotje.
In ravno za to gre!

33 Lahko bi generalno
rekli, da sodobne inter-
pretacije Hobbesa na
svojih izhodi{~ih nihajo
med tem, ali naj bi
avtorja uvrstili v to, da
je bil bolj nagnjen k
empiri(sti)~nemu pro-
gramu Bacona ali pa
morebiti metodi~nemu
nagnjenju Descartesa.
Kljub temu, da se zdi,
da bi nemara tukaj{nje
dileme sploh ne kazalo
oblikovati na na~in ali-
ali, pa~ pa k problemu
raje pristopiti na na~in
in-in, je glede na izpel-
jave, ki se nana{ajo na
Aristotela, ki jim bomo
sledili v Leviathanu in
ki posebej vztrajajo na
the Method, bolj ali
manj jasno, da bi to
dilemo brez ve~jih te`av
kazalo razre{iti v smeri

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



(Hobbes, ibid.: 687). In zakaj oz. po ~em postanejo vpra{ljive
Aristotelova Metafizika, Politika ter Nikomahova etika? Ker gre
za stvari nekak{ne “Moral Philosophy”, pravi strogi Hobbes, kar
“ni ni~ drugega kot opis njihovih (avtorjevih, tukaj Aristotelovih,
op. K. T.) lastnih strasti” (Hobbes, ibid.: 686). Njihova Logika, se
pravi logika tistih, ki pi{ejo Moral Philosophy, povsem razjarjen
sklene Hobbes, “is nothing else but Captions of Words”, nekak-
{na aretacija, zaplemba, izni~enje besed, ali preprosteje, ~vek!

^emu tak{na nekontrolirana jeza, ki jo po toliko stoletjih {e
danes lahko za~utimo izpod peresa hladnega Oto~ana, in sicer
na samem koncu njegovega `ivljenjskega dela, ki je – vsaj po
njegovem videzu sode~ – hotel biti neskon~no uglajen? Kaj je
bilo tisto, kar je Hobbesa tako reko~ meter pred ciljem iztirilo
in zaradi ~esar mu je – ravno to je mogo~e opaziti iz zgradbe
Leviathana – vsililo, da “pristavi” 46. poglavje, neka{en poskus
sistemati~ne (metodolo{ke!) zavrnitve Aristotela?

Odgovori so znanstveno dejansko sila preprosti. “Aristotelova
slepota” je – po Hobbesu – namre~ izpeljiva iz njegovega posta-
vljanja “nekak{ne Philosophia prima”, prve filozofije, nekak{ne
Meta-fizike ali post-fizike. Tisto, kar Hobbes – kot metodolo{ki/
znanstveni filozof narave in objektivnega – tukaj napada, je sama
mo`nost obstoja ~esarkoli pred-naravnega. Dalje, v tej Moral
Philosophy obstajajo nekak{na “Abstraktna bistva in Substancialne
Forme”, s katerimi opleta Aristotel, kar pa ni ni~ drugega kot
nekak{en “`argon”, ki tukaj “zaslu`i ve~ pozornosti” (Hobbes,
ibid.: 689). Kako in na osnovi ~esa si razlikovanje med “Abstrakt-
nim bistvom in Substancialno Formo” privo{~i Aristotel? Saj je
znano, po holbachovsko in marxovsko ugovarja Hobbes, da je
“Svet... telesen, se pravi, da je Telo; to pa pomeni, da ima
dimenzije velikosti, dol`ine, globine... Vsak del vesolja (Universe)
je Telo, tisto pa, kar ni Telo, tudi ni del vesolja. In ker je vesolje
Vse, je tisto, kar ni del tega, Ni~, kar pomeni, da je nikjer.” Skrat-
ka, to, kar Aristotel po~ne, je “ni~/no” in je pravzaprav “nikjer”
ali in the middle of the nowhere. Toda ker je tukaj Hobbes
za~util, da je za{el nekoliko predale~ – skorajda je namre~ zavrnil
samega Boga (!) – se takoj korigira in pristavi: “Vendar pa to ne
pomeni, da so Duhovi ni~, kajti tudi oni imajo dimenzije in so
zatorej stvarna Telesa...” (Hobbes, ibid.: 689).

Druga lastnost Hobbesovega poskusa zavrnitve Aristotela
izhaja iz nekak{ne pozitivne “teorije besed” in je, vsaj v enem
delu, platonska, zatorej starej{a od samega Aristotela. Takole
pravi Hobbes: “Namen rabe besed je registriranje za nas in pa
za prikazovanje misli in konceptov na{ega mi{ljenja drugim.
Med temi besedami so nekatere imena stvari, in sicer: imena
vseh vrst ~utnih Teles, ki pu{~ajo vtise v imaginaciji; druga so
imena samih imaginacij, se pravi tistih idej ali mentalnih imagi-
nacij, ki jih imamo glede na stvari, ki jih vidimo ali pa se jih

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 163

druge, descartesovske
mo`nosti. Lahko bi rekli
tudi tako, da je Hobbes
nemara med prvimi
avtorji, ki radikalizira
Descartesovo pozicijo in
ki stavi na znanstveno,
metodi~no mi{ljenje kot
na izvir znanosti. Ne
toliko empirija kot prav
metodi~no mi{ljenje
samo na sebi postane
tisti subjekt, ki se ga
predpostavlja in podsta-
vlja vsakemu bitju. V
tem kontekstu je treba
misliti tudi “pojave”, kot
so t. i. “tipi” ali “mo-
deli” mi{ljenja, ki bodo
slavili zmage {ele po-
zneje na vrhuncih
dru`boslovja pri Webru
in poznej{ih avtorjih.
Prim. tudi v Martinich
(1992).

34 Ta Hobbesova pozicija
je mogo~a samo po za-
slugi tega, kar imenuje
The Method in kar
sledi iz prve jasne
postavitve pri Descartesu
(`e od prvega resnega
teksta, se pravi od Re-
gulae ad directionem
ingenii). Gre za dojetje
metode kot osnovnega
razmerja ~loveka do
samega sebe in sveta, ki
pa nikakor ni le ~love-
kova mo`nost, potentia,
pa~ pa to dejansko je
in mora biti resni~no
oblikovanje/ustvarjanje
narave, ~loveka in
dru`be po principih
ravno tega ~lovekovega
“metodi~nega uma”. In
ravno tukaj ka`e pois-
kati nosilne razloge za
to, da Hobbes v Levia-
thanu, in sicer na
odlo~ilnih to~kah “argu-
mentira” tako, da pre-
prosto pove, da je nekaj
“tako-in-tako”, ker je
tako “v geometriji”!
Ravno geometrija nam-
re~ s Hobbesom nastopi



spomnimo; tretje so spet imena Imen ali pa razli~ne zvrsti
govorice...” (Hobbes, ibid.: 690).

In ~e je tako, ~emu sploh Aristotelovo razlikovanje? Zakaj
Aristotel rabi “Separated Essences”? “H kateremu namenu je
usmerjena ta subtilnost v njegovem delu o naravi, kjer se jaz
potegujem zgolj za vladanje in uboganje?” In sedaj, ko bi bilo
pri~akovati nadaljnjo izpeljavo “teorije besed”, teoreti~no argu-
mentacijo par excellence, ter znanstveno, metodolo{ko uteme-
ljitev zavra~anja, Hobbes odgovori naravnost ateoreti~no. Prav-
zaprav za~ne obrekovati: poanta tega, kar gr{ki “Moralni filozof”
po~ne, je, da ta “ni~na Aristotelova filozofija” pravzaprav
omogo~a ljudem “neuboganje zakonov njihovih de`el (coun-
trey)”35 (Hobbes, ibid.: 691). [e ve~: Hobbes svojo neteoreti~no,
neznanstveno argumentacijo metodolo{ko radikalizira. To, kar
po~ne Aristotel, zatrjuje, ni ni~ drugega kot vna{anje “napak v
cerkev” (Hobbes, ibid.: 692)! Njegova “napa~na filozofija” je
polna absurdnosti, med katerimi je nenazadnje ta, da je vsa ta
Aristotelova “moralna filozofija” ustvarjena zato, da se “vzpostavi
doktrina Svobodne-Volje (Free-Will); se pravi volje ~loveka, ki ni
podrejena Bo`ji volji” (Hobbes, ibid.: 697), sklene Hobbes. V
sami finalizaciji pa zasledimo celo eksplicitne sledi elementarnega
nepoznavanja Aristotelove politi~ne argumentacije. “Tam, kjer
mo{ki (ljudje, men) nimajo drugega zakona razen svojih lastnih
apetitov, ne more obstajati splo{na vladavina Boga... V skupno-
sti blaginje (ali dobrega, common-wealth)36 pa je to napa~no:
kajti ne apetiti privatnih ljudi, temve~ zakon je tisto, kar je
Volja, apetit dr`ave pa je merilo” (Hobbes, ibid.: 697). Obenem
pa ne gre spregledati tistega, kar smo `e videli pri Akvinskem
in kar se tukaj ponovi samo v nekoliko brutalnej{i podobi:
“Revolt from the lord your god... is equivalent to revolt from
your King” (Hobbes, ibid.: 413). Skratka, to, kar po~ne Aristotel,
“ni ni~ drugega kot v najve~jem delu nepomembna vaja tujih in
barbarskih besed” (Hobbes, ibid.: 702). “Tujih in barbarskih” v
povsem sodobnem rasisti~nem in ve~-vrednostnem pomenu,
kajti Hobbes je pri o~itkih Aristotelu v svojih “good Manners”
(Hobbes, ibid.: 727) {el tako dale~, da je Aristotelovim
“nepomembnim vajam” odrekel mo`nosti, da bi jih bilo sploh
kdaj mogo~e prevesti v “katerega od modernih jezikov, kot so
francoski, angle{ki ali pa kateri koli drug ploden (copious)
jezik”. ^e k temu dodamo njegovo materialisti~no definicijo
tujca, prav tako iz Leviathana, ki pravi, da je “stranger one that
is not of the same Body” (Hobbes, ibid.: 277), smo morebiti
povedali celo ve~, kot je bilo na tem mestu nujno potrebno.

Naj bo tako ali druga~e, Hobbes je le bil tisti, ki je zares
postavil dru`boslovno filozofijo, filozofijo dru`benega, ki se
podreja zahtevam the Method, se pravi modernega (naravo-
slovnega) pojma vede. Pojmi njegove filozofije v nasprotju z

164 P O L I T I ^ N O

kot osrednji model,
okoli katerega se vrti
paradigma znanosti,
pojasnitev kroga pa
korenina “filozofskega”
umevanja nasploh.
Podobno se bo pozneje
moral ustavljati {e pre-
nekateri dru`boslovec in
bo moral argumentirati
na podoben ali celo
identi~en na~in. 

35 V tradiciji hobbesov-
skega mi{ljenja, ki pa je
danes veliko {ir{e, kot
so svetovne meje angle-
{~ine, pojem “the state”
(lo stato) kratko in
malo ne obstaja. Pojavi
se veliko pozneje, v tem
~asu pa ga – iz razli~-
nih razlogov – nadome-
{~ata najprej common
weal, nato pa common
wealth. V obeh prime-
rih je common wealth
izpeljan iz bussinesa/
poslovnosti (torej iz
obmo~ja oikos/oikia)
in ne iz politi~nega
prostora, iz obmo~ja
polis, kot bi dejal Ari-
stotel. Ve~ v Oakeshott
(1990). Sicer pa D’En-
treves (D’Entreves 1969:
33) opozarja, da so `e
v uvodu v Leviathana
pa tudi pojmovno na
ravni teksta kot celote
“the words civitas,
’commonwealth’,
’State’, purposely and
expressly equated”.

36 V strogem pomenu bi
tukaj{nji prevod Hobbes-
ovega commonwealth
kot dr`ave bil napa~en,
kar se tudi sila pogosto
nekriti~no po~ne. V tem
primeru bi spregledali
tri, za mi{ljenje politi~-
nega, neskon~no
pomembne stvari: prvi~,
njegovo kritiko Aristotela,
ki je v kon~ni instanci
– kar lahko tukaj zelo
lepo vidimo – predvsem

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



Aristotelovo “Moral Philosophy”, kot ji pravi, se ne nana{ajo
ve~ na “dobro `ivljenje”, pa~ pa na to, kar bo osrednje tudi
pozneje pri Heglu in Marxu: na delo. Veda kot mo`nost namre~
obstaja tam in takrat, kjer se njen predmet kopa v tistem, kar
je, kot bi dejal Giambattista Vico, “~lovek naredil” in kar ima
ime “svet nacij” (Vico: 1982, 132, 144).

V katerem smislu “dela”? Kako povezati the Method z delom?
Katera je tista povezava, ki ta dva razli~na svetova, svet dela in
svet (kontemplativnega) mi{ljenja, povezuje v eno, v hobbes-
ovsko vedo? Odgovor na to vpra{anje je implicitno “postavil in
razre{il” `e Thomas Morus v Utopiji. Povedano na kratko, odgo-
vor je vsebovan v njegovi implicitni “eksperimentalni metodi”, ki
je ne stari in ne dotedanji vek (do takrat) ne poznata. Se pravi
v tem, da se na mesto poskusa ukvarjanja s tem, kar je (naj je
to dolo~eno kot Narava ali pa kot to, kar je “~lovek naredil”), s
pozicij nekega “mo`nega vedenja” ali “delanja dobrega”, tukaj
zadeva prime iz nasprotne smeri. Subjekt se preseli tako reko~
v de`elo `elje in govori o tem, kako je tam, ter s tem primerja
tisto, kar je obstoje~e.37 Delo, ki je tukaj na delu, je dvojno.
Najprej je to delo ustvarjanja utopije, kreacija za`elene de`ele,
nekak{ne Indije Koromandije, znotraj nje pa vzpostavljanje
“dru`benega stanja” (lo~evanje od obstoje~ega, ki je dojeto kot
ne-dru`beno) kot tistega, ki ne samo omogo~a sre~o, ampak je
udejanjenje same sre~e. Skratka, dru`beno se pojavi kot sre~a,
in sicer {ele pod pogojem lo~enosti od “politi~nega”. In ~e ne
gre pa~ na tem svetu, potem bo pa~ {lo najprej v tistem
drugem. Vendar pa tisto drugo ni ve~ povsem religiozno, ima
status “na{e kreacije”, “na{ega ustvarjanja” (poiesis, bi rekli stari).
In ravno eksperimentalna metoda, sam eksperiment v Morovi
Utopiji,38 je tisti motor, ki ji omogo~a razvijanje “kritike obsto-
je~ega”, kot se jo ponavadi dojema.

Kak{no zvezo ima to s Hobbesovo the Method? Zveza je
eksplicitna, saj tudi Hobbes uporablja eksperimentalno metodo,
katere osr~je je na{a mo~, kot smo `e navedli, da je socialna ali
naravna filozofija tak{na, da jo avtor dolo~a kot vedenje, ki je
“bee able to produce... such Effects, as humane life requireth”.
In kje je najla`je in najbolj mo`no dose~i u~inke, ki jih potre-
bujemo oz. ki bi jih najraj{i imeli? Seveda v eksperimentalnih
pogojih, v nami{ljenem in za`elenem svetu. In ~e je Thomas
More risal “pozitivno utopijo”, lepi svet, se je identi~ne zadeve
lotil tudi Thomas Hobbes, le da z nasprotnega konca. Risal je
“negativno utopijo”, sku{al je opozarjati na slabe u~inke dr`ave,
politike, morale in na dobrost in blaginjo dru`be oz. dru`be-
nega. Oba sta dejansko govorila isto. Morus se je pred slabim,
ki obstaja, umaknil v dobro, ki je na ravni eksperimenta,
Hobbes pa se je obrnil k za`elenemu dobremu tako, da je
narisal slabo kot politi~no in dr`avno eksistentno. Nikakor pa

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 165

kritika filozofove politike
in dr`ave, in sicer s
stali{~a poslovnosti ali
interesa; drugi~, spre-
gledali bi, da Hobbeso-
va tematizacija dr`ave
izhaja iz globoko teolo{-
kih in religioznih kon-
struktov njegovega ~asa,
v katerem je bila –
povedano poenostavljeno
– edina mo`na “dr`a-
va” pravzaprav cerkev
(ali, re~eno znanstveno,
“sistem”), o ~emer smo
nekaj ve~ povedali pri
Akvinskem in kar bo
vidno iz t. i. politi~nih
teorij v ZDA v 20. st.;
tretji~, s tem bi na
najbolj splo{ni ravni
povsem izni~ili mo`nost
distinktivnega umevanja
tistega, kar se pojavi,
kar nastane z ameri{ko
in angle{ko ter nena-
zadnje tudi francosko
revolucijo ter {e posebno
v obdobjih, ki so tem
sledila. V tem primeru
bi, ni~ ve~ in ni~ manj,
zapravili sam pojem
(moderne) dr`ave, samo
mo`nost, da jo mislimo,
kar je tako pogosta
posledica t. i. dru`bo-
slovja. Tistim, ki pona-
vadi ne uporabljajo
kriti~nih mo~i svojega
razuma v zadostni meri
in se sklicujejo na vot-
lost obi~ajnih znanstve-
nih (dru`boslovnih)
predsodkov, svetujem,
naj si ogledajo vsaj
naslovnico Leviathana,
kjer je zapisano, da gre
za delo, ki raziskuje
Common-wealth, ki pa
je tako “ecclesiasticall”
kot tudi “civill”!

37 Gre za podoben pri-
jem kot pri TV. “Svojega
novinarja” se po{lje na
“mesto dogodka” zato,
da se potem lahko
interpretira “to”, kar je
“tukaj”, s pozicije



ne smemo pozabiti, da je to, ~esar se Hobbes loteva v
Leviathanu, “to describe the Nature of this Artificiall man”
(Hobbes, ibid.: 82)! In prav ta umetni, izumetni~eni mo{ki39

(Artificiall man), ki bi ga Hobbes rad narisal, je osr~je tukaj-
{njega argumenta. [e ve~, tako pri Moru kot pri Hobbesu
velja, da je obstoje~e stanje isto kot naravno stanje, se pravi,
da je to nekak{no “univerzalno politi~no stanje bellum omnium
in omnes”. In to je tisto, kar je treba zavrniti; to, kar je “neukro-
tljivega”, kar je samo druga beseda za “politi~no”, pa je treba
pacificirati, ali bolj{e, podru`biti. Odgovor pri obeh je, kot
upravi~eno ugotavlja Habermas, enak: “racionalna organizacija
dru`be” (Hobbes, ibid.: 62).

Pravo Hobbesovo vpra{anje torej ni ve~ – kot je bilo pri
starih in kar je eden od razlogov za kritiko Aristotela – “kako
naj ~lovek `ivi”, pa~ pa, “pod katerimi pogoji lahko `ivi tako,
kot bi hotel `iveti” (Hennis, ibid.: 50). Gre za to, da se
Hobbes postavi v pozicijo tistega, ki lahko misli, ustvari filo-
zofijo o tem, kako ustvariti, narediti, izdelati tak{no stanje, ki
naj omogo~i `ivljenje, ki bi ga vsaj ve~ina ljudi `elela `iveti. In
prav ta umetni, artificialni status, s katerim je mo~ eksperimen-
tirati, ki ga je mo~ projektirati/projicirati, postavljati v te in one
pogoje, spreminjati v neskon~nost, je Leviathan. Vendar pa
sedaj – in to je osr~je problema – ni ve~ pomembno, kako
ljudje `ivijo, kak{no je njihovo `ivljenje in kaj s tem (ne)ust-
varijo. “Vse je odvisno od pravilnega vzpostavljanja, pravilnega
na~ina graditve tega umetnega telesa” (Hennies, ibid.: 50) tega
Leviathana. Ni pomembno, kaj si mislijo ali kaj po~no dr`av-
ljani, njihovo dobro, njihova “skupnost blaginje” ali “skupnost
dobrega” je problem “izdelovalcev”, “graditeljev”. Vse, kar je
treba storiti, je izdelava, priprava pravih okoli{~in. Te pa morajo
biti skrajno natan~no projektirane in izpeljane brez najmanj{e
napake. Ne gre ve~ za prakti~ne sodbe, polne moralnih dvo-
mov, na sceni je apodikti~ni in nezmotljivi naravoslovno-
matemati~ni kalkulus, izra~un, ki {e v na{em ~asu ustvarja
iluzijo, da se z “ra~unalniki lahko projektira dobro `ivljenje”.
Problem ni ve~ problem prakse, problem “dobrega `ivljenja”,
“delovanja”, kjer je to, kar se dogaja in zgodi, odvisno od tis-
tih, ki to `ivljenje `ivijo, ustvarjajo, pa~ pa je to problem izde-
lovanja, “proizvodnje, poietike” (Hennies, ibid.: 51). Gre za to,
kako to, kar bi hoteli, oblikovati, izdelati, narediti, in sicer ne
glede na udele`ence, ne glede na “dr`avljane”! [e ve~, ~e je
treba, ka`e to narediti tudi temu, kar si oni domi{ljajo, navkljub40

in ne glede na to, kako oni delajo. Odlo~ujo~a je samo per-
fektna dru`bena organizacija, pomemben je dru`beni izdelek,
ljudje so tukaj, da ubogajo (oz. da vsaj mol~ijo). ^e ne drugega,
pa vsaj Boga.41 Drugo bodo `e izpeljali filozofi, se pravi ustrezno
naravoslovno podkovani znanstveniki!

166 P O L I T I ^ N O

tamkaj{njega “mesta
dogodka”. 

38 Eksperiment je “v”
njeni metodi, ali metoda
je eksperiment oz. – kot
to dru`boslovci radi
pleonasti~no izre~ejo –
“eksperimentalna”.

39 Ne gre za pomoto pri
prevajanju. Avtorji, s
katerimi imam opravka
– z delno izjemo Ari-
stotela – `enske ne poz-
najo. Pri njih je prepro-
sto ni.

40 Tak{ne primere v
kristalno jasnih podo-
bah lahko sre~amo pri
teoretikih francoske re-
volucije oz. pozneje pri
dru`boslovnih teoretikih
razli~nih socialisti~nih
in nacionalisti~nih re-
volucij.

41 Prim. Martinich
(1992).

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic



Kot re~eno, na~in, kako je treba urediti ta novi svet, je dolo-
~en s primeri, ki smo jih navedli. Hobbes govori o geometru in
o astronomu, se pravi o tistih poklicih, ki imajo opraviti z narav-
nimi re~mi: zemljo, zvezdami, soncem... in kjer je res mogo~e
biti izjemno natan~en. Iz ostrine, ki smo jo prav tako videli, ko
je zavrnil Moral Philosophy kot nekak{en ~vek, pa je videti, da
delanje, ustvarjanje, ki ga ima Hobbes v mislih, nima nobene
povezave z dvomov polnim dobrim, pravi~nim ipd. Prej mu gre
– in sicer ne glede na ceno – za to, kot je zapisal v svoji defini-
ciji filozofije, da dose`e tisto stopnjo zmo`nosti, ki mu omogo~a
“ustvariti u~inke, ki jih ~love{ko `ivljenje potrebuje”. Tak{na
definicija pa “izklju~uje celotno podro~je tradicionalno dojete
prakti~ne filozofije”. In {ele od tod lahko sodimo tudi, zakaj je
Hobbes s tako ihto napadel Aristotelovo phronesis (Prudence),
oz. zakaj je moral izpeljati njeno redefinicijo, ki je tako daljno-
se`na, da ji – kot smo videli – “sledijo” celo tako “marginalizi-
rani” jeziki, kot je slovenski. “Doseg tovrstne izlo~itve prakti~ne
modrosti iz podro~ja filozofije postane razviden {ele, ko se
spomnimo, da je phrones, prudentia, centralni pojem Aristote-
love in sholasti~ne prakti~ne filozofije” (Hennies, ibid.: 52).

^e bi Hobbesovo pozicijo povzeli v kategorijah enega od
naslednikov njegovega na~ina umevanja, Descartesa, ki je
nekatere Hobbesove postavke pripeljal “do konca”, bi morali
govoriti o tem, da “’matematika’ pomeni enako kot ’vedenje’”
(Pravila za vodenje duha, IV 9). In ne pozabimo, ne gre tukaj
za obstoj dveh razli~nih “metodologij”, zvrst vedenja in na~inov
spoznavanja, kot je to bilo pri Aristotelu. Tukaj postane meto-
dologija ena in edina, to pa je tista, ki izhaja iz apodikti~nih
sodb in ki je utemeljena z naravoslovjem oz. na najbolj nara-
voslovni od vseh naravoslovnih ved, na matematiki. Dru`bena
vloga naravoslovja in matematike (pozneje se bo za primat na
podro~ju dru`boslovja pogosto spopadala s fiziko in statistiko)
je s tem postala nenadomestljiva.

In nenazadnje, nekoliko pazljivej{e branje Hobbesa nam
celo odpre pot do vpogleda v postavitev osnovnega kamna
sistemskih teorij v smislu, kot velja bodisi za Parsonsovo ali pa
Luhmannovo razli~ico umevanja. Vendar pa se tukaj na za~etkih
nikakor ni bilo mo~ “delati Angle`a”, kot je to postalo mogo~e
pozneje. Sistemske teorije ni bilo mo`no prodajati kot objek-
tivne, kot dobrega na sebi, kaj {ele kot nekaj, kar po naravni
poti sledi iz tistega, kar imenuje Hobbes “Natural Philosophy”
in kar da je brez nadaljnjih dolo~il. Na poti so bile namre~
nekatere re~i, mote~i elementi, ki jih je bilo treba umakniti.
Tukaj gre za mesto, kjer je sistemska teorija o~itno del tistega,
kar Hobbes imenuje “the Method” (tega v taki obliki pred njim
znanost ne pozna) in kar je svojo vladavino vzpostavilo tako,
da si je sku{alo zlomiti Moral Philosophy, kar smo pravkar

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 167



videli. ^e to prevedemo v tukaj{nji jezik, potem je bila politika
in politi~no tisto, kar je dru`beno za svoj obstoj moralo
podreti ali pa si vsaj sistemati~no podrediti.

Slavno 22. poglavje drugega dela Leviathana ima naslov Of
Systemes Subject, Political, and Private. Naj mi bo dovoljeno na
tem mestu navesti vsaj skraj{ano obliko Hobbesove definicije
sistemov, iz katere je povsem eksplicitno dojemljiva intenca
njegovega dela. “S sistemi razumem katerokoli {tevilo mo{kih
(men), zdru`enih okrog enega Interesa ali okoli kak{nega Posla
(Business). Nekateri med sistemi so Pravilni (Regular), drugi pa
Nepravilni. Pravilni so tisti, kjer je en Mo{ki (one Man), ali tisti,
kjer je skup{~ina mo{kih konstituirana kot predstavni{tvo vseh
~lanov. Vsi drugi so Nepravilni. Med Pravilnimi sistemi so neka-
teri Absolutni in neodvisni, podrejeni nikomur razen lastnemu
predstavni{tvu: tak{ne so skupnosti blaginje (common-wealths,
dr`ave za dru`boslovce, op. K. T.); druge so odvisne, se pravi,
da so podrejene neki Suvereni mo~i, ki ji je podrejeno tudi
predstavni{tvo le-te. Med podrejenimi sistemi so nekateri
Politi~ni (Political), nekateri pa privatni (Private). Politi~ni (sicer
imenovani ’Bodies Politique’ in ’Persons in Law’) so tisti, ki so
narejeni na osnovi avtoritete Suverene mo~i skupnosti blaginje
(common wealth)42. Privatni pa so tisti, ki so konstituirane med
samimi ~lani ali pa od tuje avtoritete (authority from a stranger).
Kajti nobena avtoriteta, ki je izpeljana iz tuje mo~i na podro~ju,
kjer gospoduje drugi (Dominion), ne more biti javna, temve~
privatna.” (Hobbes, ibid.: 274-275.)

LITERATURA

AKVINSKI, T. (1990): Dr`ava, Globus, Zagreb.
AQUINAS, T. (1987): Selected Political Writings, ur. A. P. D’Entreves,

Basil Blackwell.
ARENDT, H. (1985): On Revolution, Penguin Books.
ARENDT, H. (1986): The Origins of Totalitarianism, André Deutsch,

London.
ARENDT, H. (1987): Vita Activa, Piper, München & Zürich.
ARENDT, H. (1989): Prostor javnega in podro~je privatnega, v: Proble-

mi, Eseji, 8-10, 1989, Ljubljana.
ARISTOTEL (1971): Metafizika, Kultura, Beograd.
ARISTOTEL (1982): Nikomahova Etika, SNL, Zagreb.
ARISTOTEL (1984): The Athenian Constitution, Penguin Classics Aristo-

tel (1988): Politika, SNL, Zagreb.
BARBER B. (1988): The Conquest of Politics, Liberal Philosophy in

Democratic Times, Princeton University Press, Princeton.
BARCELONA, P. (1994): Dallo Stato sociale allo Stato immaginario,

Bollati Boringhieri, Torino.

168 P O L I T I ^ N O

42 Tukaj se nemara
najlep{e vidi Hobbesova
pozicija do “dr`ave”.
Saj jo po eni strani
dolo~a kot “suvereno”,
po drugi pa jo {teje
med tiste politi~ne sis-
teme, ki so “podrejeni”.
Seveda je to lahko kon-
tradikcija zgolj za nas,
ki dr`avo povezujemo s
suverenostjo, za nas, ki
smo (prostovoljni?) “de-
di~i” moderne, za kate-
ro je zna~ilno izni~enje
cerkvene vloge na pod-
ro~ju dr`avnega. V
Hobbesovi situaciji pa je
bil Gospodar {e vedno
tisti, ki je vsa nasprotja
med politi~nim in suve-
renim zlahka re{eval `e
na ravni svojega nadre-
jenega obstoja. Sicer pa
o dr`avah kot “socie-
tas” ter kot “universi-
tas”, utemeljenih na
interesu, prim. Oakse-
hott (1990 in 1962), ki
{e vedno velja za enega
vrhov poznavanja
Hobbesa.

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic

Ton~i Kuzmani}, magister politologije, raziskovalec na
In{titutu za dru`bene vede Univerze v Ljubljani.



BARCELONA, P. (1993): Lo spazio della politica, Editori Riuniti, Roma.
BARKER, E. (1951): Principles of Social and Political Theory,

Oxford, Clarendom Press.
BLACK, A. (1980): Society and the Individual from the Middle Ages to

Rousseau, History of Political Thought, 1, 145-166.
BLACK, A. (1984): Guilds and Civil Society in European Political

Thought from the Twelfth Century to the Present, Methuen
& Co, Ltd., Cambridge.

BLACK, A. (1992): Political Thought in Europe 1250-1450, Cam-
bridge University Press.

BLACK M. (ur.) (1961): The Social Theories of Talcot Parsons,
Englewood Cliffs, New York, Prentice Hall.

BOBBIO, N. (1994): Politica, v: Dizzionario di Politica, TEA, Utet, Torino.
BOBBIO, N. & BOVERO, M. (1979): Società e Stato Nella Filosofia

Politica Moderna, Il Saggiatore, Milano.
CAMPBELL, B. (1989): Paradigms Lost Classical Athenian Politics in

Modern Myth, History of Political Thought, Vol X, No. 2.
CICERO (1985): Selected Political Speeches, Penguin Classics.
CLARKE, P. A. B. (1988): The Autonomy of Politics, Gower Publishers

Company.
COBY, P. (1986): Aristotle’s Four Conceptions of Politics, The Western

Political Quarterly, Sept., 1986, pp. 480-503.
CRICK, B. (1986): In defence of Politics, Penguin Books.
D’ENTREVES, A. P. (1955): Machiavelli immortale e Machiavelli

immaginario, v Id., Dante politico e altri saggi, Torino.
D’ENTREVES, A. P. (1969): The Notion of the State, Oxford at the

Clarendom Press.
D’ENTREVES, A. P. (1987): Introduction in Acquinas, Selected Political

Writings, Basil Blackwell.
EHRENBERG, V. (1989): From Solon to Socrates, Greek History and

Civilization During the 6th and 5th Centuries BC., Routledge,
London, New York.

FINLEY, M. I. (1985): The Ancient Economy, The Hogarth Press, London.
FINLEY, M. I.(1983): Economy and Society in Ancient Greece,

Penguin Books.
FOX, R. L. (1986): Pagans and Christians, Penguin, London.
FRANCO, P. (1990): The Political Philosophy of M. Oakeshoot, Yale

University Press, New Haven and London.
GIERKE, Otto v. (1958): Natural Law and the Theory of Society,

1500-1800, trans. Ernest Barker, Cambridge, At the University Press.
HABERMAS, J. (1980): Theorie und Praxis, H. Luchterhand Verlag,

Darmstadt und Neuwied, 1963, Bigz, Beograd.
HABERMAS, J. (1988): Der philosophische Diskurs der Moderne,

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, (1985), Filozofski
diskurz moderne, Globus, Zagreb.

HAIN, P. (1986): Political Strikes, Penguin Books.
HAYNES, D. (1981): Greek Art and the Idea of Freedom, Thames

and Hudson.
HEATER, D. (1990): Citizenship: The Civic Ideal in World History,

Politics and Education, Longman, London.
HENNIS, W. (1983): Politika i prakti~ka filozofija, Nolit, Beograd,

Politik und Praktische Philosophie, Klett-Cotta, Stuttgart, 1977.
HOBBES, T. (1985): Leviathan, Penguin Books, London.
HIDNESS, B. (1994): Politics without Politics, Antipolitical Motifs in Western

Political Discourse, paper presented at the Vienna Dialogue on
Democracy, The Politics of Antipolitics, Vienna, 7.-10. julij 1994.

JALU[I^, V. (1994): Politics as a Whore, paper presented at the Vienna
Dialogue on Democracy, The Politics of Antipolitics, Vienna,
7.-10. julij 1994.

Naprej k Aristotelu

P O L I T I ^ N O 169



JOHNSON, C. N. (1990): Aristotle’s Theory of the State, New York, St.
Martin’s Press.

KRIES, D. (1990): T. Aquinas and the Politics of Moses, The Review of
Politics, vol. 52, 1990, {t. 1, 84-104.

LEVY, H. L. (1990): Does Aristotle Exclude Women form Politics?, The
Review of Politics, vol. 52, 1990, {t. 3, 397-416.

LINDSAY, T. K. (1991): The “God-like Man” Versus the Best-Laws: Politics
and Religion in Aristotle’s Politics, The Review of Politics, vol.
53, {t. 3, 1991, 488-509.

LINDSAY, T. K. (1994): Was Aristotle Racist, Sexist and Anti-Democratic?
Review of Politics, vol. 56, 1994, {t. 1, 127-151.

LOCK, John (1965): The Second Treatise on Civil Government, v: Locke, J.,
On Politics, Religion and Education, Collier-Macmillan, London.

LUHMANN, N. (1984): Soziale Systeme – Grundriss einer allgemeinen
Theorie, Frankfurt/Main, Suhrkamp.

LUHMANN, N. (1990): Political Theory in the Welfare State, Walter
de Gruyter, Berlin, New York.

LUHMANN, N. (1991): Pojem dru`be, Teorija in praksa, {t. 10-11/1991,
Ljubljana.

MARTINICH, A. P. (1992): The Two Gods of Leviathan: Thomas
Hobbes on Religion and Politics, Cambridge, Cambridge
University Press.

MEIER, C. (1984): Der Begriff des Politischen in Alten Griechland, Poli-
ti~ko u Grka, Politi~ka misao, Zagreb 1-2/1984.

MEIER, C. (1990): The Greek Discovery of Politics, Harward Univer-
sity Press, Cambridge, MA, London, England., 1990 (Die Entste-
hung des Politischen bei den Griechen, Suhrcamp Verlag, Frank-
furt am Main, 1980).

MULGAN, R. C. (1986): Aristotle’s Political Theory, Clarendom Press,
Oxford

NEDERMAN, C. J. (1994): The Puzzle of the Political Animal: Nature
and Artifice in Aristotle’s Political Theory, The Review of
Politics, vol. 56, 1994/{t. 2, 283-304.

OAKESHOTT, M. (1962): Rationalism in Politics, Methuen, London.
OAKESHOTT, M. (1990): On Human Conduct, Clarendom Press, London.
OSTWALD, M. (1986): From Popular Sovereignty to the Sovereignity

of Law, University of California Press, Berkeley, Los Angeles.
REEYNOLDS, S. (1992): Kingdoms and Communities in Western

Europe, 900-1300, Clarendom press, Oxford.
SCHELLING, F. W. J. (1985): O bistvu slobode, Cekade, Zagreb.
SENNETT, R. (1989): The Fall of Public Man, Faber and Faber, London,

1986, Nestanak javnog ~ovjeka, Naprijed, Zagreb.
SOUTHERN, R. W. (1973): Western Society and the Church in the Middle

Ages, The Pelican history of the Church, 2, Pelican Books.
STARR, C. G. (1986): Individual and Community, The Rise of the

Polis, 800-500 B.C., New York, Oxford, Oxford University Press.
SWANSON, J. A. (1992): The Public and the Private in Aristotle’s

Political Philosophy, Ithaca, New York, Cornell University Press.
TÖNNIES, F. (1963): Community and Society, Harper & Row, Publishers,

New York.
VIRIOLI, M. (1992): From Politics to Reason of State, The acquisition

and transformation of the language of politics 1250-1600,
Cambridge Universily Press, Cambridge.

VOEGELIN, E. (1951): The New Science of Politics, University of
Chicago Press, Chicago.

VOEGELIN, E. (1972): Anamnesis, Zur Theorie der Geschichte und
Politik, Riper, Muenchen 1966, Milano Giuffre Editore.

VORLÄNDER, K. (1977): Zgodovina filozofije, prva knjiga, Slovenska
matica, Ljubljana.

170 P O L I T I ^ N O

Ton~i KuzmanióTon~i Kuzmanic







Siberut 
je oto~ek nevulkanskega izvora 120 km jugo-zahodno od Sumatre, tik pod ekvatorjem,

velik 11o x 50 km, pokrit v 90 % s tropskim de`evnim gozdom. 
Hribi so prekinjeni s širokimi dolinami in vzhodna pobo~ja, obrnjena proti Sumatri, se

polo`no spuš~ajo proti morju. Obala so bele koralne pla`e in mangrova mo~virja,
prekinjena z blatnimi rekami. Od strme, razbite zahodne obale do Afrike je le morje

morje morje.

Vsak dan de`uje, in vsak dan vmes posije sonce. 
Vlaga z de`jem pada in se s soncem dviguje, zato je vla`nost zraka vedno maksimalna, 
kar je idealno podnebje za pijavke in komarje dru`ine anofeles, ki prenašajo malarijo. 
Za gola telesa, okoli ledij ovita s trakom, izdelanim iz sagovega lubja, je temperatura

idealna. Obleka je odve~, kajti mraza ne poznajo. 
Ilovnata zemlja zadr`uje vodo na površju, zato je celoten otok blatno mo~virje. 

Podrta drevesa, po katerih loviš ravnote`je, so edine obstoje~e poti; in vsaka napaka
pomeni kopanje v blatu. @ivljenje se dogaja takoreko~ v toplem blatnem oblaku; 

in takšni pogoji bivanja so Mentawajem prinesli ’sre~o’.
Vse širitve civilizacij, vse religije (hinduizem, budizem, islam) so jih obšle, 

saj `ivijo v okolju, kakršnega si do sedaj ni za`elel še noben osvajalec. 

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 173-184. 173

Miha Jensterle

siberut
otok brez~asja, ve~nega de`ja, blata, pijavk, malarije in
Mentawajskih vra~ev

Na Siberutu je dan enak dnevu.
Vse `ivljenje.

Obstaja le en letni ~as: de`evna doba



Ostali so preprosti<>prvinski, pristni<>nepokvarjeni, prisotni v
trenutnosti<>pozorni do okolice.

Spomin na minule/prihajajo~e zime nikoli ni smel zamreti
v zavesti evropskega ~loveka, ~e je hotel do`iveti/videti

naslednjo pomlad. 
Celota leta je bila torej VEDNO podrejena del~ku leta>-ZImi.

Spomin na lakoto ’greje’ strah in ta `eljo po ’varni’-siti zimi; in 
ta neprestana te`nja ’`elodca’ po ustvarjanju zalog za pre`ivetje zime

je bila od nekdaj osnovno gonilo dejstvovanja ljudi hladnih krajev;
ki so pogojeni od okolja postali  ZBIRALCI. 

Zato so v Evropi tako mo~no razviti razum-nost (planiranje
ob upoštevanju izkušenj, podatkov iz preteklosti),

prepri~anje, da je `ivljenje borba>premagovanje narave,
in znanost (poglobljeno znanje o okolici<>pre`ivetju in udobju).

Spomin na lakoto<pomanjkanje vzbuja strah/nemir, ki se sprosti skozi `eljo>te`njo po
siti varnosti v prihodnji zimi. Ta strah>`elja, ki je ’motor volje’ zapadnega ~loveka, je
eden najmo~nejših vzvodov za egoisti~no zbiranje, ter temelj vsem opravi~ilom za brez-
obzirno krutost zahodnega egoisti~nega-vasezaverovanega, le za svojo sitost<varnost>
bogatost skrbe~ega ~loveka. 

Ta spomin>strah, ki rojeva `eljo po [E VE^, to gonilo v Mentawajih ne ’`ivi’, 
ker jim je narava radodarna celo leto; zato nimajo potrebe po nenehnem zbiranju, po

’shranjevanju za hude ~ase’; in v njih ni pohlepa<panike in ne zavisti<primerjave.
Vedno lahko vzamejo, kar trenutno potrebujejo; potrebujejo pa le tisto, kar jim narava
sama ponuja; zato jim o pre`ivetju nikoli ni bilo treba razmišljati; in ker jih ’skrb za
pre`ivetje’ ni nau~ila preštevati in razmišljati<prera~unavati, njihova matematika
’pozna’ le ena, dva in mnogo; in takšna je tudi njihova logika, njihovo do`ivljanje

sveta. 
V njihovih pogledih ni najti ra~unice>skritih misli>zvitosti, v njihovih o~eh se zrcali

neskaljena odkritosr~nost otroka in neomade`evana pozornost. 
Ker niso izgubljeni v svoji glavi 

Miha Jensterle

174 A N T H R O P O S

V vseh publikacijah Mentawaye ozna~ujejo kot primitivno ljudstvo. 
V ~em ’kulturni’ svet vidi njihovo primitivnost?

V ~em je njihova druga~nost?

RAZUMNIKI torej ’@IVIMO LETO’; in dan je vedno ’v slu`bi leta’.
Ker letni ~asi na Siberutu ne obstajajo in torej ne obstaja mera<>merilo za leto,  

MENTAWAJI @IVIJO LE ’DANA[NJI DAN’.

ko sem ga

vpra{al, koliko je

star, se je

zare`al, mi

pokazal tri prste

in rekel: “mnogo”



med ve~nim nezadovoljstvom v sedanjostji (ve~no ’lakoto’) in pri~akovanim
zadovoljenjem v prihodnosti (’sitostjo’), imajo svojo pozornost ves ~as uprto

navzven k drugim, v okolico. Ker niso nenehno zaposleni s ’seboj’, s ’svojo lastno
zimo’ (varnostjo< rezervo>prihodnostjo) kot je zahodni ~lovek, ne poznajo ’hrupa v

glavi’. 
Imajo ’prazne’ zavesti; in zato pozorne o~i in ušesa. Vsemu pustijo do sebe. 

Vse vidijo in vse slišijo, vsemu prisluhnejo; tudi skritim mislim obiskovalcev. 

Civiliziran ~lovek neprestano razmišlja 
(primerja,meri,ra~una korist); toda, kadar
razmišljamo, je naša pozornost obrnjena

navznoter, v spomin;
in 

iz glave ’nas’?pozornost lahko prikli~e
le glasen klic ali bole~ina.

Mentavajski vra~i niso razumska>razmišljujo~a bitja, 
njihova logika je  logika pozornih opazovalcev in povezovalcev okolja. 

Ker si ne izra~unavajo ’mo`nosti’ pre`ivetja in ne programirajo poti do izpolnitve
`elje;

ker jim torej akcije ne vodi nuja po ’ve~ in boljšem’, niti potreba po
zmagovanju(samodokazovanju), ne `ivijo v ’psihološkem ~asu

pri~akovanja><razo~aranja’(~asu bojazni<>stresa). Zato psihi~no nikoli niso
utrujeni, 

kar jim omogo~a, da potrebujejo le dve-tri ure spanja dnevno.
Vstajajo v zatonu no~i, postorijo vse potrebno za ’danes’; in zgodnje jutro jih `e

najde ~epe~e, meditirajo~e v oblaku tarovega/cigaretnega dima, ki se ne razkadi do
pozne no~i. 

^e torej vstaneš ’šele’ z jutrom, jih nikoli ne vidiš ’delati’.

Siberut

A N T H R O P O S 175

... kadar hodimo po cesti in razmi{ljamo,
se zaletimo v cestno svetilko, gremo ’slepi’

mimo prijatelja ...
?kje je na{a pozornost, kadar mislimo?

“Grozljivo! Saj ni~ ne delajo.Cel dan sedijo/~epijo na verandi in kadijo. V~asih
izgledajo kot okameneli; ure in ure brez najmanj{ega premika. Kadar sem hotel

karkoli storiti, da ne bi znorel od brezdelja, streti kokos ali si vzeti banane, so mi
jih v tistem trenutku `e prinesli. Kot bi mi brali misli, kot bi `e pred menoj vedeli,
kaj jaz ho~em. Ni~esar, prav ni~esar ti ne pustijo storiti in ni~ tu ni mo~ po~eti.
Naokrog je samo blato. Nikamor ne more{ iz hi{e, razen po spolzkih deblih do
druge hi{e, kjer ravno tako sedijo in kadijo. So popolnoma brez `elja, brez idej,

ne`ivljenski, popolnoma brez vseh vrednot. Ne najdem smisla njihovega `ivljenja”,
se je izlil neustavljiv plaz besed fantu iz severne Evrope, ob sre~anju z nami. 



Slu~ajnost ga je pripeljala na Siberut, pritegnila ga je njihova druga~nost, zato je
hotel spoznati njihovo kulturo; toda nepoznavanje mentawajskega jezika in nesposob-

nost neposredne komunikacije (body language) ga je pahnila v popolno
izolacijo>osamljenost, samopomilovanje<trpljenje in obup>domoto`je. 

Sre~ali smo ga po desetih dneh njegovega bivanja na otoku, ko je be`al ne le s
Siberuta, temve~ iz Indonezije nazaj domov k ’mami’, sanjajo~ o pomfriju, 
hamburgerjih, kokakoli, televiziji, svetu zlatih vrednot in sterilne varnosti.

Vzgojen v zahodni ’smisel `ivljenja’, v potrebo>pohlep po doseganju ’ve~’ in ’boljše’,
pogojen v nenehno tekmo s ~asom ZA uspeh<mo~>denar>pomembnost

in izoblikovan v neusmiljen egoizem, v osredoto~eno iskanje hrane za svoj
ego>samopotrditev,

je za~util mentawajsko brez~asno pozornost kot dolgo~asno topost,
njihov nepohlep kot brezvoljnost, njihovo zadovoljnost kot brezciljnost,

in njihovo vsevidno neegoisti~no gostoljubje kot spodkopavanje njegove ’osebnosti’, 
ki mu je venomer govorila: 

“Moram nekaj po~eti, karkoli, moram, 
druga~e nisem ’vreden’, 

druga~e ne bom pomemben, druga~e ne `ivim”.
Zastrupljenost z ’moram, druga~e nisem...’ 

ga je silila v akcijo;
in NEdelo ga je spravljalo v obup.

!Moral! je nekaj po~eti, nekaj storiti. 
Zato je pobegnil ’domov’, nazaj v svet, 

kjer `ivljenje ne `ivijo, 
kjer `ivljenje le merijo, 

kjer ljudi vrednotijo/prodajajo/posedujejo, 
kjer se ljudje prodajajo, 

kjer je ’bog<?>merilo’ denar, 
kjer je `ivljenje mora(la)š, 

kjer je krutost vedno opravi~ljiva. 
Tam doma, kjer je ’frajer’ tisti, ki je zbral najve~ 

zmag,denarja,znanja,diplom ali znamk, mu je bilo tako doma~e<?>znano.
Vzorec neob~utljivega civiliziranega sveta, ki ga je ubogi Danec popil s kokakolo, 

je bil premo~an;
in tihota v glavah vra~ev mu je zazvenela kot bebavost, 

preprostost<nezahtevnost>skromnost njihovega `ivljenja kot primitivnost.
?Ali ni v resnici prepoznal samega sebe?

?in zbe`al pro~ od sebe?

(ki so glavna ’dota’ pri porokah), katera jih hranijo; in ki jih posadijo lahko kjerkoli v
d`ungli. Njihova prehrana je predvsem sago (ki ga jejo ljudje, praši~i in kure), taro (kadijo,
jejo) in sadje (banane in kokos), so pa tudi lovci (lovijo opice in divje svinje). 

Miha Jensterle

176 A N T H R O P O S

Mentawayi so nabiralci,
’civiliziran’ ~lovek 
pa je (kot hr~ek) 

zbiralec, 
le da je izgubil 

mero in vero
in njegovo `ivljenje je le

hlastanje po ... 
zbiranje, zbiranje, zbiranje...

ve~ in ve~ in ve~

Mentawayi ne posedujejo zemlje, posedujejo le drevesa



Za celoletno ’sitost’ delajo ca. 25 dni¸ in to je tudi vse njihovo ’delo’; ’ve~’ ne potrebu-
jejo. Vsakdo ima vse, kar imajo drugi. V vsako hišo je vsak obiskovalec vedno dobrodošel,
ponudijo mu hrano in preno~iš~e, zato pla~ilnega sredstva ne potrebujejo

Na zahodu ’cenimo’>?<vrednotimo `ivljenje; toda NAD-merilo !vseh! ?vrednot? 
zahoda je ne`iv denar.

Ceno ~loveka predstavlja koli~ina denarja, ki kupi njegovo pripadnost 
(lojalnost?pokornost<zavedanje?poistovetenje) in v njem povzro~i slepoto do okolice.
Ujetost v špartansko opravi~ilo:”`ivljenje je borba, in ~e ne zmagaš, nisi ~asti?`ivljenja

vreden” ter `idovskio pravilo: “denar dela denar, denar je ~as?obresti)” nas dela
trdosr~ne<omejene>egoisti~ne. Pozornost nam je ujel<omejil denar in usmerja jo le še

interes(t)/ denar. Neob~utljivi za vse razen za cilj<denar, smo si izposodili Odisejev
izgovor: ”cilj opravi~uje sredstva”. 

V hlastanju po vedno ’ve~ in boljšem’ nam zato vedno primankuje ~asa za
celoto<okolico>so`ivljenje. Nikoli nam ni dovolj denarja, da bi si ’vzeli ~as’,

se ustavili, pogledali okoli sebe ter OBb~utili in SO~utili so`ive~e. Ker je naša
pozornost ves ~as osredoto~ena v `eljo, ki ?BO? izpolnjena jutri, nikoli ne

moremo OB~utiti>ZAznati trenutne okolice.
Kdor `ivljenje meri, ceni, kupuje in prodaja, 

na Siberutu ne more najti miru, 
najde lahko le svoje strahove; kajti 

’prazni’ NEnemir vra~ev 
je popolno nasprotje predstavi 

o ’miru po !mojem! merilu’, 
o ’miru pod !mojimi! pogoji’, 

ki jo ima in 
vsem drugim vsiljuje zahodni svet.

Ker Mentawaji ne poznajo ’leta’ in ne štetja, nih~e ne ve, koliko je star ; in zdi
se, da tudi njihova telesa (razen obrazov) ne poznajo staranja. Neredko smo bili

presene~eni, ko smo videli prihajati mladeni~a, prišel pa je starec. 
Za razliko od civiliziranega ~loveka, ki pri gibanju/sedenju uporablja le ’nujno potrebne’
mišice, se vra~i vedno gibljejo z vsemi mišicami svojega telesa. Gibljejo se tako, kot se
premikajo zveri, celo sedijo ali ~epijo kot na pre`i, v popolni pripravljenosti; nikoli jih

ni mo~ presenetiti ’na levi nogi’.

Siberut

A N T H R O P O S 177

Mentawayi niso ujetniki
~asa/denarja, ne merijo

`ivljenja, ne ’cenijo’ ~loveka, 
le 

so`ivijo/SOdelijo trenutek.

in ne poznajo denarja.

Melodija tamtama sredi dopoldneva je zvenela nenavadno. 
Ni spominjala na ritem plesa. Spreminjajo~i valovi zvoka so postajali vse mo~nej{i, ko

smo se bli`ali Salamonovi doma~iji. 
Vzravnano, spro{~eno je sedel s prekri`animi nogami na tleh verande in najmlaj{i
sin se je prekopiceval v njegovem naro~ju. Odprt nasmeh in di{e~i, v bananinih lis-
tih pe~eni  sago, nas je vabil k po~itku. V kuhinji se je kadilo iz ogromnega lonca. 

Prevedli so nam zgodbo tamtama: ’Salamon je zjutraj {el v lov. Ubil je divjega
pra{i~a. Z lokom in pu{~ico. Vsi vabljeni na ve~erjo.’



Na Siberutu se redko kaj zgodi. 
^e pa se, izvedo takoj vsi. Vsi v dosegu zvoka bobna.  

Dokler ne zanosi, lahko v svoji ’mre`i proti
komarjem’ (nih~e nima svoje sobe) poljubno

menjava obiskovalce. Na za~etku nose~nosti pa povabi in potem ’zato`i’ o~etu svojega
izbranca. Nastane ’špetir’ in dolo~itev dote (`ivine in dreves).

Ob imenovanju otroka krstijo v reki in slovesno zasadijo drevesa. 

O vsaki stvari se vsi med seboj pomenijo; in jo takoj dokon~no raz~istijo. 
Vsak pove svoje in vsak prisluhne vsem drugim. 

Nimajo skrivnosti; ne med seboj, niti pred otroki, niti se ne sramujejo pred tujci. 
Skrivnost, ki je NADmo~ vseh civiliziranih vra~ev, ne ruši so`itja siberutske

dru`be, ker je vsa ’skrivnost’ javna. Z njo potem ni mo~ manipulirati. 
Njihov enakovredni medsebojni odnos je pravo nasprotje manipulativnim avtoritativno-

izkoriš~evalskim odnosom ?napredne? dru`be, v kateri `ivimo; in ji pravimo
“demokrati~na”.

Miha Jensterle

178 A N T H R O P O S

Mo`a si na Siberutu izbere dekle.

Mentawayi nimajo ne {efov, nesu`njev, ne politikov

Solze so ji silile v o~i in ob`alovanje ji je pove{alo pogled. 
Na mo`ovem obrazu se je zrcalila potrtost. 

Sedeli so v krogu.
Hoteli smo se odmakniti, toda Tarazonov pogled nam je povedal, da to ni potrebno.

Nismo razumeli o ~em te~e beseda, prisluhnili  smo lahko le izvoru/zvenu glasov.
Govorili so jasno in tiho; nikomur ~ustvenost ni povzdignila glasu.

Nih~e nikomur ni sko~il v besedo. 
Po vsakem ’govoru’ je nastala ti{ina. 

Besede govornika so obvisele v zraku in odzvanjale v tihoto...
Ko so besede izzvenele v ob~utek, je spregovoril naslednji. 

Otroci so se priigrali mimo, za trenutek prisluhnili, a igra jih je kmalu zmamila
drugam.

Zadnji je spregovoril Salamon, mladi poglavar vseh vra~ev. 
V ~istosti njegovega pogleda, jasnosti izra`anja in globoki mirnosti je bilo ~utiti

modro pravi~nost<nepristranskost. Njegova beseda je sprostila nerazre{eno napetost;
in ko so razklenili krog v spiralo, je bilo vse mimo; kot bi se nikoli ni~ ne bilo zgodilo.



V zahodnem svetu ukazov in trditev, 
kjer ljudje `ivijo?mislijo v svojih glavah, 

kjer le krik ali bole~ina 
pritegne pozornost iz ’misleca’ v okolje,

kjer ~lovek SEDAJ `e `ivi `eljo>prihodnost 
in ne OB~uti OBstoje~ega

(ne narave, ne soseda, niti svojih otrok),
otroci kri~ijo, da privabijo pozornost

staršev, ker le-ti ne znajo ve~ prisluhniti .
Vsak otrok si pred kri~anjem, ukazi in trditvami

staršev zgradi v obrambo ’zvo~ni zid’, 
pobegne v svojo iluzijo/ glavo; in postane ’gluh’>odrasel. Krog se sklene, vzorec se ponovi. 
Mentawaji govorijo tiho, skoraj šepetaje, ker drug drugemu prisluhnejo, 
’civiliziran’ ~lovek pa misli, da edino ON ve?zna, zato kri~i, prepri~uje, trdi,
ukazuje; 
in nikoli ne prisluhne drugemu do konca, 
nikoli ne sliši ’tujega’.

Mi smo imeli sre~o. 
Ko smo prišli na otok, smo si s Tarazonom pogledali globoko v o~i, se nasmehnili; in
beseda ni bila ve~ potrebna. Sprejeli so nas za ’svoje’, dogovarjali smo se le še z o~mi. 
Povabili so nas na slavje.

Ni~ nismo vedeli, kaj naj bi se zgodilo. 
Sedeli smo na terasi, kadili, kadili...^as je stal. 

Nenadoma so pri~eli prihajati. Vra~i, njihove `ene, otroci; ~udovito okrašeni z
d`ungelskim zelenjem in  cvetjem. Devet dru`in.

Ko se je spustil mrak, so za~eli prepevati, cinglati z zvon~ki, oglasili so se bobni...
Stisnili smo se v kot, tja, kjer so spali otroci, se naredili ~im bolj nevidne, nemote~e;

in prisluhnili izvoru melodije, sporo~ilu petja...
ter opazovali polgola  telesa vra~ev, ki so vse hitreje cepetala in sledila ritmu tam-tamov. 

Ko telo ni moglo ve~ slediti pospešujo~emu ritmu, 
ko je noga zamudila usklajenost z bobni...

ko je prvi padel v trans, sem za hip pomislil, da je dobil napad epilepsije.
Vrglo ga je na hrbet, celo telo mu je trzalo v kr~ih.Trije so se vrgli nanj, ga mirili k

tlom; in minilo je kako minuto, da je obrnil o~i navzven in se vrnil ’nazaj ne slavje’.
Bolj je v no~ sililo jutro, bolj so bili utrujeni; in la`je so padali v trans. 

V~asih se je zdelo, da ta ’trans’ ska~e z enega na drugega; ko je spustilo enega,
je vrglo drugega.

V krog so povabili tudi `ene. Njih je zagrabilo še veliko mo~nejše kot moške, toda
niso padale na tla, temve~ zbezljale. Lovili so jih po plesiš~u, jim pulili peresa iz per-

janic, toda nekatere se ’niso vrnile’ tudi po par minut.  
Prvo no~ niso ni~ jedli. 
Ko pa je prišlo jutro, so pri~eli z `rtvovanjem; in pojedino.

Siberut

A N T H R O P O S 179

...kadar kri~imo ali ukazujemo, 
te~e usmerjena energija od nas

navzven...
...kadar trdimo, zapremo dotok

energije do nas...
...kadar prisluhnemo, 

srkamo zunanjo energijo vase; 
in le-ta nas lahko 

kaj nau~i...



Slavje je bilo namenjeno sprejemu mladega-novega vra~a v ’dru`ino’ vra~ev, 
za drugega/naslednjega se je pri~ela šola, 

dolo~ili pa so tudi `e tretjega/vajenca; 
in njemu, nanovozaznamovanemu,  je bila dolo~ena ’~ast ubijanja’.

Bilo mu je kakih štirinajst let. 
Ponos ob izkazanem zaupanju je v otroški radovedni pogled pripeljal ogenj strasti in

u`itka. [irok prostodušen nasmeh je zamrznil v odlo~no zresnjenost; in ubijal je v
neizprosni navdušeni zamaknjenosti. 

Bole~ine prerezanih grl ni so~util. Umirajo~e hropenje `ivali je bila njegovim ušesom
pesem, ki mu je prepevala: ’Sprejet si. Postal si del njih’. 

Vsaka `rtev je bilo novo dokazilo radostne pripad-
nosti.

Roka se nikoli ni zmedla. @rtvena skodela na
pragu hiše se je polnila s krvjo.

Devet praši~kov in preko osemdeset kokoši.
Naslednjo no~ pa zopet zvon~ki, petje, bobni, ples in trans. 
Po~ivali so le, kadar je toplota ognja zategovala ko`e na bobnih. 

Mentawaji so animisti. 
Vsaka stvar (kamen, predmet, drevo, `ival, ~lovek) ima dušo, 

in ta duša deluje na vse duše (kamnov, predmetov, dreves, `ivali, ljudi) v
okolju.

Niti rastline niti `ivali za Mentawaje ne predstavljajo nekaj ’ni`jega’, 
niso se ’dvignili NAD’ naravo, kot ’civiliziran’ svet. Sploh ne poznajo posplošenega

izraza: ’`ivali’. Z vsako `ivalsko vrsto, s katero imajo opravka, imajo poseben,
svojevrsten odnos. @ivijo z njimi, sprejemajo in ~astijo jih kot darilo narave. 

Globoko v sebi dojemajo ubijanje kot greh. 
Jemljejo `ivljenje, toda pred svojimi dejanji ne zatiskajo o~i, kot to po~ne civiliziran

~lovek. Odgovorno, zavestno se soo~ajo s smrtjo. 
V obrednih plesih posnemajo `ivalsko gibanje, se ’prestavijo’ v dušo ubitih `ivali in

podo`ivljajo njihov smrtni boj. 
Smrt je njihova svetovalka v `ivljenju.

Ker se ukvarjajo Z UMIRANJEM, so veliko bolj `ivi od
mrtvega zahoda, 

ki se nenehno ukvarja z ’`ivljenjem’<?>’pre`ivetjem’, z materjalno varnostjo, 
ker ga je (letos) bolj strah bede<lakote kot smrti (nekje dale~ v prihodnosti).

Nobene stvari ne uporabljajo ’na silo’, duše stvari jim morajo dovolit njih uporabo. 
Da dobijo njihovo privolitev, morajo z njimi komunicirati, jim darovati in se

prilagoditi njihovi prisotnosti s tem, da spremenijo svoje lastno obnašanje.
Vsako novo stvar predstavijo drugim stvarem v hiši s ’predstavitvenim darovanjem’. 

S tem prepre~ijo ljubosumje, druga~e se lahko ’duše stvari’ obrnejo proti ~loveku 
in ga naredijo bolnega. 

Celotna kreacija jim predstavlja harmoni~no celoto, 
zato vsako bolezen vidijo kot disharmonijo z okoljem.

Mentawaji so neolitska kultura. 

Miha Jensterle

180 A N T H R O P O S



Prišli naj bi na Siberut pred ve~ tiso~ leti iz Avstronezije; in ohranili nespremenjeno
kulturo. Do pred kratkim bi jih lahko mirno ozna~ili kot ’kamena, z nekaterimi

elementi bronaste dobe’. V Mentawajskih glavah beseda “znanost” res ne obstaja, 
saj zadovoljni `ivijo mirno, preprosto kme~ko `ivljenje. Imajo pa~ vse potrebno znanje
za `ivljenje v svojem okolju, nimajo pa veliko podatkov o znanjih in mo`nostih za njih

še tujega, a neustavljivo pribli`ujo~ega se civiliziranega sveta; toda neseznanjenost s
podatki (~emur zapadnjak re~e: neznanje) ne pogojuje nujno duhovne slepote. 

Danes je moda sveta govoriti o ’duhovnosti’. 
’Stare’ religije in filozofije, kot tudi ’new age’-’novi ogenj’ govorijo o duhovnosti. 
Skoraj vsakdo danes govori o duhovnosti, razen tistih slepih glav, ki imajo svojo
pozornost popolnoma 

zo`eno/usmejeno

^e duhovnost pomeni zavestnost stvarnika, stvarjenja in sebe kot del~ek tega
stvarjenja, ~e je duhovnost pot k utelešenju ljubezeni, 

in ~e vzamemo za meter duhovnosti  >ljube~ odnos do soljudi in okolja<, 
potem se mi zdi, 

da se bo`ja volja v mentawajski dru`bi veliko bolj uresni~uje kot na razvitem
krš~anskem, neprestano o ljubezni in miru govore~em zahodu; 

o ~emer pri~ajo njihovi medsebojni odnosi.

Ker `ivijo skromno<brez.zahtevno `ivljenje, ne kvarijo<razvajajo otrok.
Ker ne poznajo `elje po doseganju<ambicije, ne izra~unavajo sre~e svojim otrokom;
zato ne silijo in ne kupujejo otrok v sledenje starševskih iluzij. Otroci niso ’obsojeni’

na zadovoljevanje izra~unov>na~rtov svojih staršev, odraš~ajo slede~ le svoji radovednosti.
Vsi odrasli enakovredno skrbijo za vse otroke. Mal~ki so vedno zaspali v ’kakem’

naro~u, najve~krat pri o~etih, katerim ’status vra~a’ ne pomeni ve~pomembnost, niti
mo`nost prelaganja dol`nosti na druge. Ker PRIVILEGIJ v mentawajskih zavestih

ne obstaja, so ne`ni.
Ker niso su`nji ~asa (nikoli ni ’spremembe’ hitrosti), se jim nikoli nikamor ne mudi in
so za otroke vedno ’tu’. Otoci v njihovi vednoprisotni pozornosti varno in svobodno

odraš~ajo, crkljajo~e naro~je starejših jim je vedno odprto.
Slišali nismo ene grobe besede ali zvoka, ki bi zvenel kot ukaz ali prepoved.. 

Siberut

A N T H R O P O S 181

v borbo za

Mentawayi so dobri, topli, gostoljubni ljudje in ~udoviti star{i

materialno varnost i     denar prevaro   JAZ
am,am   hrano potrebo    SEM,

+                       in 
I ve~...POMEMBNOST  !ne ti! ti nisi!

zlato
mo~

nadmo~



Po osamosvojitvi je Indonezijska vlada Mentawajem prepovedala tradicionalen na~in
`ivljenja: opravljanje starih ritualov, tetoviranje, špi~enje zob, goloto; in zahtevala, da se
oble~ejo, preselijo v vasi, ter izberejo za vero islam ali krš~anstvo. Uradno so si izbrali
krš~anstvo (ker jim dovoli jesti svinjino), na zahtevo vlade so postavili ’dr`avne vasi’

okrog cerkve in šole; toda na ukaz zgrajene hiše vra~ev v teh vaseh samevajo.
So prazne lupine, brez `ivljenja. 

Vra~i se ne dajo. Ho~ejo `iveti in tudi `ivijo v d`ungli.

Turisti, ki zadnjih deset let vse bolj mno`i~no prihajamo v siberutski svet preprostosti,
prinašamo s seboj svoje ’vrednote’ (~as-denar) in ’dobrote’ (predmete, ki so za

Mentawaje ’novosti’-zanimivosti in jim vzburjajo radovednost, ob~udovanje in v~asih
`eljo po posedovanju), a za zdaj vsaj stara generacija vra~ev še odbija navade<zasvo-

jenosti>slepila tujcev. Ostaja prosta `elja; 
toda otroci vra~ev, neverjetno hitro dovzetni za vdirajo~i svet tujcev, 

so `e razDVOJEni 
m e d 

pozornim zadovoljnim mirom o~etnjega sveta) in (zaslepljujo~im sijajem tujega sveta.
?So na tem, da zapustijo vzdušje ljube~e pozornosti

in sko~ijo v reko strasti, borbe/strahu in iluzij?
?Ali bo v njih prevladal mentawajski svet pozornosti>ob~utljivosti-(vsi)-
skupnosti ali zahodni svet koncentracije>brezobzirnosti-(jaz)-egoizma? 

?Ali bodo tudi oni podlegli zlatemu teletu 
in oslepeli<otrdeli>okameneli v BItki ZA vse ve~ in ve~ ?????   

?Mogo~e se od njih ?mi?VSI lahko kaj nau~imo?

Mi `ivimo boljše ?udobneje, toda ali nas to dela boljše?bolj ~loveške? 
Neprestano govorimo o ’BOLJ[EM’ in ’NAJBOLJ[EM’,

toda ali nismo izgubili vpogled v pomen ’DOBREGA’?
?ali ’dobro’ ne dojemamo kot ’ve~no nezadovoljstvo’?

?kaj je torej dobro??in kaj dobrota ni?
?ali nismo izgubili osnovno merilo-VREDNOTO

in s tem merO-CENO? 
Zahod ima vse mo`nosti, znanje in sredstva, da vzpostavi raj na Zemlji; toda v borbi

ZA NADvlado in doBI^ek(nedelo) zahodni ~lovek ’ustvarja’ le vojno in `ivi vojno, saj
je sprejel nauk: ’`ivljenje je borba in le najkrutejši pre`ivijo’ kot zakon in opravi~ilo. 

Najhuje je to, da se je ve~ina ljudi navadila na vojno in dojemajo vojno kot mir; in
dokler jim bombe ne rušijo vhodna vrata, no~ejo slišati joka `rtev pohlepa , no~ejo
vedeti za vojno ’tam zunaj’, no~ejo videti, da njihova lastna brezobzirnost< pohlepnost>
dvoli~nost povzro~a vse vojne tega sveta. 
ZATO danes uzakonjen in celo spoštovan egoisti~ni.interes(t) lahko mirno in hladno
ubija<`rtvuje vse ’tuje’ in lastne otroke za svojo korist; in ljudje ta vzorec `ivljenja?`rtvo-

Miha Jensterle

182 A N T H R O P O S

Zahodnemu svetu `ivljenje predstavlJA UDobje, Metawajem `ivljenje pomenijo ODnosi



vanja celo spoštujejo in zato zagovarjajo. Temu re~ejo ’pravica in podjetnost’; in ne
vidijo, ne ob~utijo bole~in ljudi, ki jih njihovo prizadevanje prizadeva. Umirajo
v borbi za ukaz<oblast, za uspeh>~ast, za denar>mo~, za idejo>vero; in ZAmirajo v
ve~nem pomanjkanju ~asa, sanjajo~ o brez~asju ve~nosti>raju.

?Ali si upamo priznati, da je ?NA[? neob~utljiv, pohlepen>agresiven in krut
civiliziran?napreden svet veliko bolj primitven?zverinski  kot mentawajski? 

?Ali se primitivnost ’kulturnih’ ne ka`e 
v ’visokem mnenju o sebi’ in zani~evanju vsake druga~nosti?tujega?

Ali se upamo ozreti v SVOJO ujetost v izkoriš~evalski avtoritativno-teroristi~ni odnos
do drugih?

?Ali upamo tvegati soo~enje s svojim egoizmom
(pohlepombole~inonapuhomstrahom zavistjo`eljo)?
?Ali se upamo poglobiti v odnos med ’dušami’, 

ter s pravimi imeni poimenovati “svoj” odnos do okolja<”tujega’’>soljudi? 
?Ali lahko mi spregledamo vzDU[jE naše t.i. civilizirane kulturne dru`be, 

spregledamo, odkod prihaja ~as, ki ga `ivimo in v katerem nikoli ’nimamo ~asa’?
In v brez~asju (ali je ~as strah?) ob~utimo še kaj drugega kot svoj interes(t)? 

?tudi svoj sedanji neinteres’tuje’?

Siberut

A N T H R O P O S 183

...Siberutu vlada ~ist<>enakovreden
odnos; in zato brez 

vsake materialne blaginje 
sedaj 

sre~ni `ivijo ve~ni 
danes 

v brez~asnem raju...

?Kdo je torej ’spredaj’ in kdo ’zadaj’?
?zadnji bodo prvi?

?Kdo? je torej u~itelj in kdo u~enec

Razum se je razvil, da prehrani in zavaruje `elodec; 
in leta `rtvuje tudi roko ’svojega’ telesa za svoje pre`ivetje

S r c e  n a p a j a  v s a k o  c e l i c o  v  t e l e s u ,
t u d i  r a k a v o .



Vsaka akcija, ki se rodi v srcu, je seme novega drevesa...
Vsaka akcija, ki izhaja iz razuma?koristi, je smrt drevesa, ~loveka, otroka...

Ali nas bo po`rl ’lasten’ `elodec?    
Bo zima uni~ila leto in dan?

Ne, ne more biti tako, kot ho~e ~loveški razum...
izra~un<ego.korist>`elodec,

lahko je le tako, kot ob.~uti Gea...srce

Mentawajski pozdrav za vse prilo`nosti je:                           ale a vita?pojdi v
`ivljenje

P.S. Slovenci in Mentawaji imamo vsaj dve stvari skupni: 
dvojino, ki je redkost med svetovnimi jeziki in ka`e na na~in razmišljanja, 

ki ni ne kapitalisti~en>egocentri~en(jaz>moje) in ne ~reden(mi>naše).
’na’ je beseda dajanja, zvok dobrote

Miha Jensterle

184 A N T H R O P O S

alea ouita



^ L O V E K O V A  Z U N A N J O S T :  
P O D O B A  I N  R E S N I ^ N O S T

Na{a zunanja privla~nost ima pomemben vpliv na uspe{nost
na{ih dru`benih razmerij. Na privla~ne ljudi pogosteje mislimo,
opredeljujemo jih kot bolj zdrave, izra`amo ve~jo podporo nji-
hovemu delu in ugotavljamo, da so vplivnej{i. Privla~ni ljudje
so spretnej{i pri vzpostavljanju stikov in u`ivajo ekstenzivnej{e
spolne interakcije kot drugi ljudje. Mo`nosti njihovega ekonom-
skega uspeha so ve~je, pa tudi njihovo moralnost ponavadi
cenimo bolj. Privla~ni ljudje izra`ajo ve~ splo{nega zadovoljstva,
imajo vi{jo raven samospo{tovanja in so manj izpostavljeni
du{evnim boleznim. 

Pojavnost, predvsem pa njeno spreminjanje torej neizbe`no
komunicira z dru`benim okoljem. Vsakdo, ki spreminja svoj
videz po pravilih, ki se ne vklapljajo v prevladujo~e norme,
tvega, da ga bo okolica opredelila kot dru`beno ali moralno
inferiornej{ega. In obratno: kadar se kdo odlo~i, da bo njegova
zunanjost izstopala iz ustaljenih pravil, s tem pravzaprav sim-
boli~no izra`a svoje nestrinjanje s prevladujo~imi normami. 

Razli~ne oblike trajnega spreminjanja fizi~ne podobe telesa
so se pojavile v razli~nih delih sveta in povsod so stoletja ali
celo tiso~letja praviloma `ivele dokaj podobno `ivljenje in imele
konstruktivno vlogo v starodavnih civilizacijah. [ele v  sodobni

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 185-204. 185

Tanja Strbad, Bojan Radej

Tetoviranje: 

lepota z navdihom svobode



praksi trajnega spreminjanja telesa se je (ve~inoma) v zahodnih
kulturah razvilo na primer tetoviranje z dru`beno destruktivnim
prizvokom. Razlog za to bi utegnil ti~ati v posameznikovi
odtujenosti, celo od samega sebe (ki se ka`e na primer v
zamenjevanju od zunaj spodbujenih, v dru`bi ali na trgu spro-
duciranih potreb za njegove izvirne potrebe), pojavu, ki je do
sodobne civilizacije v tak{nem obsegu nepoznan. 

Ta nekonvencionalna podstat spreminjanja fizi~ne podobe
telesa pa v zahodnih dru`bah  v zadnjem ~asu dobiva tudi
nove vsebine. Umetni{ka razse`nost tetoviranja, ki jo danes
najdemo pogosteje kot kdaj prej, tetoviranju odvzema asocia-
lizacijsko, deviacijsko in obrtni{ko razse`nost. Prese~i posku{a
javno zavra~anje tetoviranja, da bi postala umetnost tetoviranja
splo{neje priznana in sprejeta. 

Samozadostna `elja po lepem 

Namen tetoviranja je okrasiti telo in ga lahko primerjamo z
nakitom in obla~ili. Med osnovnimi razlogi za tetoviranje naj-
demo tak{ne, ki jih lahko pripi{emo tudi obla~enju in modi:
{~itenje, pove~anje (spolne) privla~nosti telesa, izra`anje ~ustev
in mi{ljenja, zabele`ba posebnih dogodkov in izra`anje pripad-
nosti in skupinske identitete. 

Tetoviranje je pojav, ki je s svojo kontroverznostjo razli~no
vrednoten in uporabljan tako na civilizacijskem obrobju kot
tudi marsikje, kjer ga morda ne bi niti pri~akovali. V zavesti
dana{njega ~loveka se pojavlja zdaj kot sporno namerno izna-
ka`anje telesa, zdaj kot estetsko-umetni{ko in kot modno
po~etje; kot gro`nja ~lovekovi konformnosti, pa tudi anonim-
nosti ali zopet kot potrditev samoidentitete in oblasti nad last-
nim telesom. 

Ljudje za dosego `eljene dru`bene identitete, samooprede-
litve in povezav  z okoljem uporabljamo zelo razli~ne na~ine
doseganja `eljene fizi~ne podobe telesa in zunanjosti. Najpo-
gostej{i metodi sta obla~enje in moda, splo{no pa  oblike
spreminjanja telesa razlikujemo po njihovi stalnosti. 

Na najpreprostej{i ravni, zato pa tudi najbolj raz{irjena sta
obla~enje in moda v obla~enju tista, ki simbolno izra`ata spol,
dru`beni status, `ivljenjski stil, osebne interese, vrednote in
druge vidike identitete posameznika. Nekateri vidijo za~etke
mode v obdobju prodora me{~anskega dru`benega sloja (barok)
in demokratizacije dru`be. Moda pri plemstvu je stoletja `ivela
hermeti~no, iz simbolike obla~enja in mode je bil izlo~en naj-
ve~ji del dru`be. To pa pomeni, da fenomen mode {e nikoli
ni bil tako aktualen kot prav zdaj, v ~asu, ko je sodobna dru`-
ba bolj kot kdaj prej izgubila razredne, stanovske, premo-

Tanja Strbad, Bojan Radej

186 A N T H R O P O S



`enjske in druge delitve, v ~asu, ko se modni trendi ravnajo
po `eljah najpomembnej{ega potro{nika, to je srednjega sloja. 

Fenomen mode je {e vedno zavit v izjemno terminolo{ko
in semanti~no nedolo~enost, ki jo dokazuje pogosto me{anje
z izrazi (pomeni) obi~aj, stil ipd. Tako identifikacijska kot
dekorativna vloga okra{evanja, spreminjanja zunanjosti sta bila
poznana `e pred tiso~letji, ~eprav takrat o modi {e ne more
biti govora. [ele tak{no okra{evanje telesa, ki je o~i{~eno
vsakega funkcionalizma, ki ima le estetsko funkcijo, je lahko
modno. Tako bi tudi lahko lo~ili obla~enje od mode. Obla-
~enje od mode razlikujem po tem, da ima prvo poleg estetskih
{e druge vloge, na primer za{~ito pred vremenskimi vplivi,
religiozno magi~no vlogo, na primer obredna obla~ila, obla~ila,
povezana z opravljanjem poklica, na primer za{~itne obleke,
higienska ipd. 

Predhodnik okra{evanja telesa z (modnim) obla~enjem pa
je prav gotovo okra{evanje ~lovekove ko`e. S tega stali{~a je
estetizacija obla~il nekak{no okra{evanje ~lovekove “druge
ko`e”, tetoviranje, barvanje telesa ipd. pa  predhodniki obla~ilne
mode.  Zato tudi Veblen  pravi, da se je potrebno v iskanju
ustvarjalnih na~el, ki bodo slu`ila kot motiv za novatorstvo v
modi, spet vrniti k primitivnemu, neekonomskemu motivu, iz
katerega je obleka nastala, to je motivu okra{evanja.

Preoblikovanje telesa: sporo~ila iz pradavnine

Eden najpogostej{ih na~inov, ki so ga ljudje `e v pradavnini
uporabljali za lastno identifikacijo, je barvanje telesa. V Afriki
je pogosta tudi kombinacija barvanja in tetoviranja z brazgo-
tinjenjem. Tetoviranje in barvanje telesa imata veliko skupnega,
razlika pa je v tem, da barvanje ni tako obstojno in trajno kot
tetoviranje, zato se uporablja v~asih za druga~ne namene.
Veliko je obredja, obi~ajev in postopkov, kjer barvanje telesa
odigra podobno vlogo kot tetoviranje. 

Barvanje telesa se uporablja za pritegovanje pozornosti, in
to v vseh delih sveta. Tako v ZDA, kjer letno za li~enje in nego
las potro{ijo okoli 5 milijard dolarjev, kot v tradicionalnih kul-
turah Afrike, Azije in drugod.  

Sudanski Nubijci so na primer razvili barvanje telesa do
izjemno visoke ravni. Nubijska umetnost barvanja telesa je v
prvi vrsti estetska, vezana na ~a{~enje ~love{kega telesa, zdravja
in fizi~ne mo~i. Mladi Nubijci ustvarijo zelo osebne poslikave,
s katerimi poudarijo svoj fizi~ni razvoj. Uporaba barv in oblik
je odvisna le od osebne ustvarjalnosti, ne od tradicionalnih ali
religioznih pravil. Zaradi izvirnosti, simetri~nosti in upo{tevanja
telesnih zna~ilnosti je barvanje telesa pri Nubijcih zelo cenjeno,

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 187



zelo pa ga spo{tujejo tudi drugi, na primer umetniki, obliko-
valci in drugi strokovnjaki v zahodnem svetu. 

Naslednja oblika za~asnega, ali bolje, “na pol trajnega”
spreminjanja podobe telesa in fizi~ne zunanjosti je oblikovanje
frizure. Lasje se pristri`ejo ali tudi povsem odstranijo, oblikujejo,
barvajo in nasploh uporabljajo kot medij za estetsko ustvarjal-
nost in dru`beno komunikacijo. Podobno velja tudi za obliko-
vanje brade ali brkov pri mo{kih, nohtov, v~asih celo zob, kar
pa bi bilo morda  bolje uvrstiti `e med trajne spremembe
telesne podobe.

V mnogo~em so si nestalne in stalne spremembe podobe
telesa in fizi~ne zunanjosti podobne. Pogosto se razlikujeta v
vrsti sporo~il, ki jih “prena{ata”. Tiste oblike spreminjanja
podobe telesa in fizi~ne zunanjosti, ki jih lahko brez te`av
predruga~imo ali izbri{emo, nosijo sporo~ila s ~asovno ome-

jeno razse`nostjo,
zaradi ~esar hitro
zastarevajo. Druga~e
je s tetoviranjem, pre-
badanjem, oblikova-
njem in brazgotinje-
njem telesa kot
oblikami stalne spre-
membe podobe telesa
in fizi~ne zunanjosti.
Te zaradi trajnosti
izra`ajo sporo~ila s
trajnim pomenom in
veljavo, na primer o
osebnih zna~ilnostih
(spolu, zrelosti),
dru`beni pripadnosti
(klanu, cehu, pleme-
nu), tradicionalnih
konceptih (na primer
lepote pri plemenu
Mangbetu v Osrednji
Afriki in Chinookih iz
severnoameri{ke za-
hodne obale, ki se
izra`a z oblikovanjem
glave). 

Preoblikovanje
telesa (body shaping)
se pogosto uporablja
za zadovoljitev usta-
ljenih pravil lepote.

Tanja Strbad, Bojan Radej

188 A N T H R O P O S

Estetska komponenta v obredni

deformaciji telesa Nubijke:

okra{evanje ko`e je predhodnica

mode.

Vir: Reifenstahl, Leni. The

People of Kau.



Kitajske `enske so stoletja povezovale svoja stopala, da bi
dobila “lotosov cvet”, po tradicionalnih merilih idealno veliko,
tri in~e dolgo stopalo, ki se je lepo prilegalo v mo{ko dlan.
Poleg eroti~nega pomena in u~inka (zaradi zni`anja pretoka
krvi v stopalu, ki je bilo “pravilno” povito, se je  pojavil pose-
ben vonj stopala) je imela ta oblika preoblikovanja telesa tudi
pomen simbolne in celo dejanske dru`bene onesposobitve.
Zaradi eroti~nega pomena lotosovega stopala so ga sprejele
tudi prostitutke, konkubine, mo{ki homoseksualci in transvestiti. 

Tudi v zahodnih dru`bah je oblikovanje telesa pogost
pojav. Ravnanje las, preoblikovanje “etni~nih” nosov s plasti~-
nimi operacijami, dieta in telesna vadba so kar pogosti na~ini
preoblikovanja telesa. V zgodovini je bil za preoblikovanje
telesa uporabljan steznik. Ob izteku 20. stoletja je okoli 5
odstotkov Ameri~anov za preoblikovanje telesa `e prestalo
plasti~no operacijo. 

Tudi prebadanje
telesa v sodobnih
dru`bah sre~amo
pogosto, vendar le v
zelo omejenem obse-
gu: znano je preba-
danje ali preluknjanje
ko`e, pa tudi mi{ic,
obdelava prsnih bra-
davic, popka in geni-
talij. Nekateri vidijo
namen sodobnega
prebadanja genitalij v
“kri`anju mineralov
in `ivljenja”, kar
pomeni “prodiranje v
osr~je kozmosa, kot
sredstvo za presega-
nje sil `ivljenja in sil
smrti”. Slednje pa
spada v domeno
posameznih sadoma-
zohisti~nih in gay
subkultur. 

Brazgotinjenje
telesa je {e ena od
navad, s katerimi so
se mnoge rase ukvar-
jale tiso~letja. Pomen
brazgotinjenja pa se
je s ~asom spremi-

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 189

Barvanje telesa pri Nubijcih:

pri ~rncih tetoviranje ni bilo

raz{irjeno, saj bi na ~rni ko`i

ne u~inkovalo. Za Nubijce je

telo le dovr{itev njihove umet-

nosti. Kot Simbol telo pred-

stavlja dovr{eno lepoto in sred-

stvo umetni{kega izra`anja.

Vir: Reifenstahl, Leni. The

People of Kau.



njal. Brazgotinjenje ima obi~ajno ritualni pomen, v~asih pa ga
najdemo tudi v povsem estetski funkciji. Plemenska znamenja
so ~esto vtetovirana – vrezana in omogo~ijo nositeljem plemena,
da so prepoznavni na be`en pogled, toda mo`no je tudi,
da je bilo brazgotinjenje  najprej oblika cepitve. Majhni rezi
omogo~ijo dostop mikrobom in bakterijam, ki ~love{ki orga-
nizem spodbudijo k razvoju protitelesc. To ustvari zanesljivo
imunost in ima koristen u~inek za kasnej{e zdravljenje ran, ki
so mu domorodci ~esto izpostavljeni. 

Vizualne u~inke stalnega spreminjanja telesa, to je polep{av
na primer s poslikavami, brazgotinami ali tetova`ami, je ~lovek
v pradavnini utegnil spoznati slu~ajno: po po{kodbah z odprtimi
ranami ali pri opeklinah so zemlje neo~i{~eni deli ko`e “spre-
menili” barvo, potemneli.  

Tetoviranje danes zajema zelo raznolike vzorce, motive,
estetske ravni itd. Na eni strani spada med najbolj sporne
oblike okra{evanja ~lovekovega telesa in umetni{kega izra`anja
sploh, na drugi pa je med najbolj izpovednimi modernej{imi
oblikami umetni{kega, oblikovalskega in modnega izra`anja.
Zato je tetoviranje bogat, neizkori{~en vir tudi tistim, ki se s
tetoviranjem neposredno ne ukvarjajo, zaznavajo pa bogastvo
tega do danes ve~inoma odrivanega vira navdiha in sporo~il. 

M I S T I ^ N I  I Z V I R I  S O D O B N E  L E P O T E

Tetoviranje je v vsej svoji raznoliki pojavnosti avtonomna in
avtenti~na oblika ~lovekovega estetskega izra`anja. To velja celo
takrat, ko je njegova prvenstvena naloga za{~itna, ritualna, zas-
tra{evalna ali presti`na. Te`nja po oblikovalski ustvarjalnosti je
namre~ splo{na lastnost ~love{kih dru`b v vseh geografskih in
~asovnih razse`nostih. Tako se tudi tetoviranje le redko omejuje
na strogo funkcionalnost (misti~nost, istovetenje, iniciacija ipd.).
Vzroki za njegov obstoj od davnine do ponovnega sodobnega
razcveta so seveda razli~ni in ve~plastni, vendar temeljijo na
prvinski potrebi: ta je na primer pripeljala tudi od primitivne
piktografije do modernega stripa, slikarstva, grafita ali plakata. 

Tetoviranje pa  privla~i pozornost tudi zato, ker s seboj
nosi podobo eksoti~nosti. Eksoti~nost tetoviranja je v ideji, da
tetoviranje vsebuje prepoved ali tabu. Zato ni ~udno, da teto-
viranje najpogosteje najdemo med marginalci in med pripadniki
vi{jih dru`benih slojev. Ironi~en in eden redkih primerov take
vrste je to, da so `e od zgodnjih ~asov tetoviranja vi{ji dru`-
beni sloji z marginalci  povezani s kulturo, ki je zna~ilna v
prvi vrsti za ni`je dru`bene sloje. Pripadniki vi{jih slojev s
tetoviranjem i{~ejo avro misterioznosti, pustolovstvo in ekso-
ti~nost. Izmenjava pa je v primeru tetoviranja tekla tudi v

Tanja Strbad, Bojan Radej

190 A N T H R O P O S



obratni smeri. Ljudje iz delavskih slojev, prav tako kot krimi-
nalci in pripadniki podzemlja, so hrepeneli in posnemali tiste
lastnosti, ki so jih pripisovali vi{jim slojem, ti pa so jih v resnici
prevzeli od njih samih. 

Tiso~letna zgodba

V zahodnih kulturah se je tetoviranje prvi~ pojavilo med
skupnostmi na britanskem oto~ju: Pikti, [koti  in Kelti celo svoja
imena dolgujejo okra{evanju telesa. Prvi po `elezni opremi, ki
so jo uporabljali za tetoviranje, in drugi iz keltske besede, ki
pomeni “barvanje v razli~nih barvah”.  Pikti so se tetovirali z
iglo in rastlinskim pigmentom, kar je bilo privilegij in domena
vi{jega plemstva. Tetoviranje je bilo namre~ tudi na~in razliko-
vanja od preprostega ~loveka. Kelti so bili mo~no tetovirani z
`ivalskimi liki, s ~imer so hoteli poudariti svojo stra{ljivo
podobo. Julij Cezar je v svojih spominih zapisal, da so Kelti
pobarvani modro in nosijo podobe, ki jih je v boju te`ko gle-
dati brez strahu. Stik Keltov z rimskimi legionarji pa je ponesel
tetoviranje v Evropo, kjer je postalo priljubljeno in se {irilo
posebej med voj{~aki, dokler ga v tretjem stoletju kr{~anski
cesar Konstantin ni prepovedal zato, ker “one~a{~a Bo`je delo”.
Njegova prepoved pa se je nana{ala le na tetoviranje obraza.

[e stoletja se je tetoviranje ohranilo med Anglosasi, kjer so
predvsem predstavniki plemstva nosili po-
slikave z ljubezenskimi ali verskimi motivi.
Tako je bilo po bitki pri Hastingsu pohab-
ljeno telo kralja Harolda mogo~e spoznati
samo po ljubezenski tetova`i “Edith”. 

Od osmega do desetega stoletja je
cerkev spet zavrla tetoviranje zaradi
spreminjanja telesa, ki je bilo ustvarjeno
po Bo`ji podobi. Tetoviranje je postalo
ponovno bolj raz{irjeno v ~asu kri`arskih
vojn: kri`arji so si s tetova`o kri`a ali
katerega od drugih verskih znamenj “zago-
tovili” kr{~anski pokop, ~e bi morali
umreti v tuji de`eli. 

Do osemnajstega stoletja je bilo reli-
giozno motivirano tetoviranje edina po-
membnej{a oblika tetoviranja, ki ima
zasluge za to, da se je v zahodni kulturi
tetoviranje ohranilo. Tetoviranje je cvetelo
predvsem v Jeruzalemu, saj so romarji
pogosto `eleli ohraniti spomin na obisk
Svete de`ele in ozna~iti svojo pripadnost

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 191

Tetoviran marke{ki poglavar.

Izbor mest in leg poslikave

telesa je bil tako dognan, da je

ornamentika ob premikanju

telesa, hoji, napenjanju mi{ic

rahlo valovala.

Vir: Scutt, Gotch. 1986.

Sex, Art and Symbol.



Bogu. Ta praksa se je ohranila vse do danes. Kljub verskim
prepovedim se je tako pri kristjanih (kot tudi pri muslimanih)
tetoviranje uveljavilo kot dokaz, da so opravili romanja v svete
kraje. Izhaja morda iz ~asov kri`arskih vojn. Koptski romarji so
si tetovirali besedo Jeruzalem z datumom obiska in morda {e
standardizirani verski emblem. V tem ~asu je bilo trajno
poslikavanje telesa tako raz{irjeno, da ga je cerkev spet pre-
povedala, ~e{ da {kodi zdravju du{e. Tako je Cerkev na eni
strani tetoviranje prepovedovala, na drugi pa so prav tetovirani
verniki zaslu`ni za stoletja neprekinjeno prakso tetoviranja v
Evropi. Seveda ne gre za naklju~je: katoli{ka cerkev je bila
pravi mno`i~ni proizvajalec svetih podob, relikvij, simbolov in
religioznih znakov, {e posebej v zvezi s kri`anjem, ki ga je
slikala, tiskala in postavljala, kjer je le mogla. To se je posle-
di~no pokazalo tudi v dolo~enem tipu tetoviranja. 

Navkljub prepovedim in obsodbam je popularnost tetovi-
ranja nara{~ala in se razvila vse do dana{njega ~asa z neka-
terimi podobnimi, pa tudi razli~nimi zna~ilnostmi glede na
~lovekove in dru`bene obi~aje razli~nih ras, ljudstev, dru`b.
V staro kr{~anstvo je tetoviranje po vsej verjetnosti prodrlo iz
vzhodnomediteranskega kulta, uporabljali pa so “zna~kovni”
oblikovalski pristop k tetoviranju: tetova`e so bile videti kot
zna~ke, medalje ali priponke (bed`i). 

Dva dedi~a

Pravi razcvet in popularizacijo, ki jo opa`amo v zadnjem
stoletju, pa je tetoviranje do`ivelo {ele z
dvema inovacijama. Vsaka je na svoj
na~in omogo~ila razmeroma enostavno
tetoviranje in kakovostno reprodukcijo
vizualnih sporo~il. Prva iznajdba je
tetovirni stroj~ek, ki je omogo~il v
glavnem manj bole~e in hitro, to je
ceneno tetoviranje. S standardiziranimi
podobami za tetoviranje, ki so se kot
vzorec najprej prekopirale na ko`o in
slu`ile tetoverju kot vzorec, je bil izpol-
njen {e drugi temeljni pogoj za za~etek
hitrega {irjenja obrti tetoviranja v zahod-
nih kulturah. Ta je postopoma prestopila
meje obrobnih dru`benih skupin in do
danes `e postala priljubljen izrazni na~in
v masovni kulturi (na primer oblikovanja
podobe izvajalcev in obo`evalcev pop
kulture) in umetni{kem ustvarjanju. 

Tanja Strbad, Bojan Radej

192 A N T H R O P O S

Tetova`a ni kon~ana, dokler ni

fotografirana (Cliff Raven).

Slika iz  zbirke posebej redkih

tetova` `ensk na prehodu v

dovo sodobnega tetoviranja.

Vir: Tattoo World, Vol. 1,

No. 1, 1994, str. 55.



Zelo zanimivo pa je, da je ve~anje tr`ne zanimivosti nekdaj
na obrobje dru`be odrinjenih nagnjenj, okusov ali potreb
“izprijencev”, ponavadi, izpostavljeno {e ve~jemu odporu
javnosti kot pa “~uda{tva” ali “izprijenosti” same. Tako je na
primer s prostitucijo in pornografijo, razpe~evanjem drog, pa
tudi s tetoviranjem ali grafitarstvom. Lahko bi trdili, da je ne-
tr`no zanimanje za te “posebnosti” same  precej zapostavljeno
ali pa vsaj vkalupljeno in zato neplodno. 

Pogosti pa so primeri, ko je na obrobje dru`be odrinjena
subkultura ali kultura ni`jih dru`benih slojev v ~isti ali prilago-
jeni obliki predrla lastno zaprtost in postala del mainstreama,
na primer jazz  ali film. V poznih sedemdesetih je Rolando
Castellon, postavljalec razstave “Estetika grafitov” v Muzeju
moderne umetnosti v San Franciscu govoril celo o kulturnem
imperializmu, kjer uveljavljena in od ve~ine sprejeta  kultura
prisvaja, o~i{~uje in v umetnost preoblikuje kulturo dru`benega
obrobja. Kulturna proizvodnja marginalnih dru`benih skupin je
namre~ stalen vir za osve`evanje prevladujo~ih umetni{kih
`anrov, pa tudi za komercializacijo. 

Zgodovina grafitov je lahko pou~na za predvidevanje spre-
minjanja popularnosti tetoviranja in mo`nosti, da se tetoviranje
umesti v priznane na~ine (umetni{kega) izra`anja. Tako kot
tetoviranje so tudi grafiti vrsta kulturne produkcije, ki izhaja iz
dru`benega obrobja revnih, manj{in, urbaniziranih okolij, pred-
vsem mo{kih. Grafiti delujejo podobno kot tetoviranje: so
gesta lo~itve in osamitve od ve~ine, simbolizirajo~ teritorialno
pripadnost, ~lanstvo, osebno identiteto in protest zoper nadzor,
ki ga izvaja dru`ba. 

Zato v komercialno dinami~nih dru`benih sistemih uradna
kultura in umetnost pozorno spremljata vsako tisto marginalno
subkulturo, ki zbuja zanimanje oziroma interes potro{nikov ali
ponuja vi{jo kakovost (izvirno sporo~ilnost) stvaritev oziroma
storitev. Tr`ne raziskave na Japonskem so na primer pokazale,
da je za ugotavljanje bodo~ih tr`nih trendov potrebno poznati
predvsem tr`no obna{anje najstnikov in njihov odnos do novosti. 

S standardizacijo tetoviranih podob in komercializacijo je teto-
viranje prestopilo mejo dru`benega obrobja in postalo ki~. V
njem ve~inoma ostaja vse do dana{njega ~asa. S komercializacijo
pa sta se v tetoviranju vendarle izostrila dva, pravzaprav komple-
mentarna pola: tetoviranje kot ki~ in tetoviranje kot umetnost. 

^eprav je umetnost ~ista ~lovekova ve{~ina, je vendar
ve{~ina, napolnjena s ~ustvi in/ali razumom. Ki~ je izrastek
umetnosti. Je pristen poskus veljavnega opisa proizvoda ~love-
kove usposobljene spretnosti, ki pa je ni mogo~e obravnavati
kot umetnost. Ki~ ni znak slabega okusa, prej degradirana,
skrivljena in popa~ena umetnost. Medtem, ko prevladujo~e
vrednote na oceno umetni{kega dela ne bi smele vplivati, pa

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 193



je z ocenjevanjem ki~a prav nasprotno: ta vsebuje dolo~ljivke
aktualne dru`bene klime. 

Prav zaradi tr`ne naravnanosti tetoviranja ni ~udno, da
danes ve~ina tetoverjev daje prednost tehni~ni ve{~ini tetovira-
nja pred njeno umetni{ko razse`nostjo. Kljub temu, da v
zahodnih kulturah pri tetoviranju {e prevladuje vidik ki~a, se v
zadnjih desetletjih krepita tudi umetni{ki in modni vidik tetovi-
ranja. Za prihodnost tetoviranja je zato pomembno naslednje:
na popularnost, s tem pa na kakovost tetoviranja kratkotrajno
lahko mo~no vplivajo modni trendi; dolgoro~no pa razvoj
tetoviranju zagotavlja samo dvig ravni njegovega umetni{kega
izraza. Ali druga~e, ~im vi{ja bo umetni{ka raven tetoviranja,
tem  zanimivej{e bo tudi za sicer menjajo~e se, vendar tudi
skozi variiranje ponavljajo~e se modne trende. 

^ L O V E [ K A  K O @ A  
K O T  ( N E ) P O R I S A N O  P L A T N O

Sodobno tetoviranje, to je tetoviranje od devetnajstega sto-
letja naprej, se je v zahodni civilizaciji odvijalo zunaj institu-
cionalnih okvirov, posebej izven sveta umetnosti. Kljub temu
ima od samega za~etka do petdesetih let tega stoletja nekaj
skupnih zna~ilnosti. Tetovirane podobe so zelo grobe in kon-
vencionalne. Najve~ strank, pa tudi tetoverjev je prihajalo iz
ni`jih slojev, najbolj iskane so bile majhne, kot bed`i velike
tetova`e. Nova tetova`a je bila narejena brez vnaprej{njih
predstav o medsebojnem u~inkovanju nove in obstoje~ih teto-
va`, kaj {ele skladnosti s prihodnjimi. Do sredine dvajsetega
stoletja sta v tetoviranju prevladovali tehni~na ve{~ina nad
estetskimi presojami in pridobitni{ki pred umetni{kimi nagibi.

Prvi poskusi tetoviranja z umetni{kimi ambicijami so
usmerjeni na reprodukcije umetni{kih likovnih del. Tako sta na
primer Emma in Frank de Bourg nosila reprodukciji da Vinci-
jeve Zadnje ve~erje in Kalvarije. Pokazalo pa se je, da je ~lo-
ve{ka ko`a platno posebne vrste in da sta slikanje in tetovi-
ranje povsem razli~ni ve{~ini. To je dobro ob~utila Emma, ko
se je nekaj let po nastanku tetova`e ponovno razkazovala v
javnosti: nekateri opazovalci so ji takrat povedali, da so se
njeni apostoli v zadnjem ~asu “precej razlezli”... Razliko med
tetoviranjem in slikanjem pa lahko preizkusi vsak, ~e si nari{e
krog najprej na list papirja, potem pa {e na primer na nepra-
vilno zaobljen predmet. Pravila risanja na tridimenzionalni
medij so namre~ povsem druga~na. 

V za~etku {estdesetih let je tetoviranje stopilo v dobo pre-
poroda. ^eprav so takrat v obrti tetoviranja {e prevladovali
ekonomski motivi, zunaj nje pa odklonilno stali{~e (javnosti),

Tanja Strbad, Bojan Radej

194 A N T H R O P O S



so se v zadnjih treh desetletjih pojavile tri pomembne spre-
membe, izvirajo~e iz takrat modnih psihi~nih in ~ustvenih
transformacij ljudi. Na podro~ju tetoviranja so za~eli eksperi-
mentirati nekateri mladi, ki so imeli univerzitetno ali umetni-
{ko zaledje in izku{nje z delom v tradicionalnih umetni{kih
medijih. Za mnoge med njimi je bilo to eksperimentiranje
motivirano z nezadovoljstvom z vsebino konvencionalnih
umetni{kih oblik, pa tudi s tem, ker so v tetoviranju videli
mo`nost hitrej{e osebne promocije in poklicnega napredovanja. 

Z novimi tetoverji so prodrli tudi novi pristopi in nove
zamisli. Na prvo mesto so postavili ustvarjalne vrednote, ne
ve~ ekonomskih. Ve~inoma so ustvarjali le velike tetova`e,
prilagojene vse bolj skrbno izbranim strankam: stranke se jim
prepustijo kot “neporisano umetni{ko platno”. In nenazadnje,
konvencionalne in tradicionalne podobe za tetoviranje so nado-
mestile fantazijske s podro~ja znanstvene fantastike, tradicionalni
japonski liki, (neo)plemenske slike, portreti in abstrakcije. Novi
veter  je v tetoviranje prinesel tudi tehni~ne inovacije, eksperi-
mentiranje z vse {ir{im barvnim spektrom in tetoviranje z eno
samo iglo. Nova generacija tetoverjev prihaja iz srednjega ali
vi{jega srednjega dru`benega sloja, nimajo odprtih trgovin in
ne delajo folij za mno`i~no reprodukcijo. 

Nekateri od teh umetnikov {tejejo tetoviranje za podalj{ek,
ne pa za zanikanje njihovih interesov v  slikarstvu, kiparstvu
ali performansu. ^love{ko telo jim pomeni novo izrazno mo`-
nost v okviru trendov, ki so danes  tudi v slikarstvu, kiparstvu,
performansu in drugih plasti~nih in vizualnih umetnostih. 

Rojstvo novega medija

Sodobni umetniki spreminjajo naravo tetoviranja. Zaradi
svojih novih in druga~nih nagnjenj do prispodabljanja, tehnik,
materialov, strank in na~inov, na katerih vidijo splo{ne funkcije
tetoviranja, so vpeljali konceptualne primerke, poganske ele-
mente in neilustrativne podobe na podro~je tradicionalnega
tetoviranja. Tako so po mnenju umetnice Ruth Marten umet-
nosti tetoviranja prepre~ili stagnacijo; kot pravi Mike Bakaty:
“Biti  umetnik tetoviranja je nekaj povsem drugega kot dobro
tetovirati.” 

Dela Jamie Summersove so na primer tako sofisticirana in
visoko abstraktna v podobi, tehniki in koloraciji, da mnogi
ljudje, ko jih vidijo prvi~, mislijo, da so te podobe narisane na
telo le za~asno. Nedvomno so ta umetni{ka dela v teoriji in
praksi bli`ja umetnikom, ki delajo v druga~nem mediju (na
primer slikarjem), kot prizadevanjem njihovih stanovskih kole-
gov na podro~ju tetoviranja.

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 195



Sodobno tetoviranje je danes na  Zahodu najbolj razvito v
ZDA. Korenine ameri{kega tetoviranja so v ljudskem izro~ilu.
Zgodnji ameri{ki primeri tetoviranja so pogosto surovo poslikani
in so podobni ljudskim umetni{kim portretom ali risanim figu-
ram v njihovih zna~ilnih, nespremenljivih stilih: zlasti to velja za
ro~no narejeno delo, ki je bilo opravljeno bodisi v zaporih ali
pridobljeno od ~lanov marginalnih skupin. Zahodno tetoviranje
je celo danes ozna~eno kot skupek podob, ki so jih pogosto
dovr{ili razli~ni tetoverji na istem klientu, katerih rezultat je bila
zbirka nasprotujo~ih si, konfliktnih stilov, velikosti in sporo~il.
Nasprotno pa umetniki kot Bakaty, Marten in Summersova pazi-
jo na celosten u~inek dela, ki zajema natan~no postavitev
podobe ali poslikave na telo, njeno razmerje do subjektovih
nagnjenj in prepri~anj in razmerje vsake podobe do vseh drugih,
tako obstoje~ih kot tistih, ki so na~rtovane v prihodnje. Mi{i~na

struktura klienta je
upo{tevana, prav tako
kakor spremembe, ki
se bodo zgodile zara-
di staranja. 

Poleg tega so pio-
nirji umetnosti tetovi-
ranja vztrajno razvijali
nove tehnike. Medtem
ko so v preteklosti
tetoverji ve~ino dela
naredili s stroj~kom s
tremi (za risanje linij)
in petimi iglami (za
barvno polnjenje
ploskev), je nedavno
med sodobnimi
tetoverji postalo
popularno enoigli~no
tetoviranje, ki je po-
dobno tradicionalne-
mu japonskemu
ro~nemu delu.

Summersova
uporablja tehnike
sen~enja, s katerimi
me{a subtilne, pogo-
sto pastelne tone, ne
da bi jih zapirala v
linearne vzorce. To
ustvarja elegantno,
neobi~ajno in

Tanja Strbad, Bojan Radej

196 A N T H R O P O S

Paul Booth: Hro{~i, demoni,

podgane. Izvirni motivi in

dognana tehnika sen~enja.

Odli~ne mo`nosti sen~enja

pove~ujejo popularnost

enobarvnega tetoviranja. 

Vir: Outlaw Biker’s Tattoo

Revue Specials, 1993.



abstraktno vzor~enje. Marten se vse bolj posve~a primitivnim,
celo poganskim abstraktnim znakom in konceptualnim likom.
Bakaty vklju~uje oboje: skrivnostne simbole in tradicionalne
podobe. [ele novi pigmenti, izbolj{ane tehnike in radikalno
spremenjeni odnos do tetoviranih podob so umetnikom
omogo~ili, da na telesu izvedejo vse, kar so si zamislili na
papirju. Razlika je v tem, da je delo videti bolj{e na `ivem,
gibljivem in spremenljivem ozadju ~love{kega telesa. Tako na
primer v naprej zami{ljena podoba japonskega tetoverja brez
izjeme upo{teva okroglost okon~in, izbo~enost bradavic in
zadnjice in celo spreminjanje telesa (podobe) zaradi napenjanja
ali spro{~anja mi{ic, na primer pri hoji, sedenju ali dviganju
rok pri pozdravljanju. 

Umetnina, ustvarjana na ko`i, zahteva nekatere ve{~ine,
pozornost in primernost, kot vsako risanje na papir. Toda
umetnost tetoviranja ima {e nekatere posebne kvalitete. Teto-
viranje kot upodabljajo~a umetnost ima omejeno trajnost. Izve-
deno je na `ivi, spreminjajo~i se osebi. Umetnikovo delo
postane avtonomno, ko je dokon~ano; od umetnika neodvisno
in spreminjajo~e se s situacijami, v katerih se umetnina nahaja.
Sodobni umetniki, ki `elijo nadzorovati ali narekovati kontekst,
v katerem je njihovo delo videno, `elijo v resnici kontekst steri-
lizirati ali pa ustvariti to~no dolo~en kontekst. Problema galerij-
skega predstavjanja umetnine pa pri tetoviranju ni, razen ko
umetniki tetoviranja ho~ejo razstavljati delo, ki so ga naredili v
drugih medijih. Medtem ko so slikarji in kiparji  ~esto obre-
menjeni z obstojnostjo svojega dela, z dolgoro~nimi estetskimi
in intelektualnimi u~inki in vplivom svojega dela na dela svojih
kolegov, resni umetniki tetoviranja vedo, da njihovo delo trajno
spremeni drugo ~love{ko bitje. Spremeni ne samo klientovo
samopodobo, ampak tudi na~in, kako drugi vidijo tetovirano
osebo v njegovem ali njenem nadaljnjem `ivljenju. Pri delu
umetnikov zahteve tetoviranja poudarjajo zasebnost in integrite-
to, tako kot izredno skrb, ve{~ino in selektivnost: imena klien-
tov niso nikoli razkrita, niti niso podobe dela uporabljane
javno, v poslovne namene, razen ~e klienti tako `elijo. 

^lovek: edina popolna umetnina

Ljudem, ki se odlo~ijo za tetoviranje ve~jih razse`nosti,
sodobna lepa umetnost tetoviranja bolj in bolj ponuja ve~ tran-
scendentalnih in spiritualnih dimenzij in manj objestnih, deko-
rativnih in eroti~no niansiranih likov. Za enega in drugega,
poklicnega tetoverja in tetoviranca-subjekta je pomemben
prenos iz fantazije k dejanju, iz notranje senzibilnosti v zuna-
njo manifestacijo. Tetoviranje je proces obnavljanja, preko

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 197



katerega subjekt  ozavesti vse vrste drugih aspektov `ivjenja;
to je proces, kjer je najbolj verjetno, da se bo manifestiralo
kolektivno nezavedno. Moderni umetnik pa si prizadeva
oblikovati umetnost prav iz nezavednega. 

Za nekatere  umetnike je tetoviranje nejavni performans skozi
intelektualno in intuitivno sodelovanje, je ritual, ki je namenjen
kristalizaciji psihe. Tetoviranje je notranji na~in `ivljenja in je
nelo~ljiv od kulture, ki ji pripada. Tako kot nekateri umetniki
zavra~ajo slikarska in kiparska pravila, ki so prevladovala v 60-
tih (ploskost, pomanjkanje podob ali iluzionisti~nih trikov, izrazi-
tost pravokotnih oblik itd.), raz{irjajo~ njihova raziskovanja preko
slikarskih parametrov – v gledali{~e, arhitekturo, glasbo, jezik,
film in video, perfomans in znanost – vidijo sodobni ustvarjalci
na podro~ju tetoviranja svoje delo v {ir{em kontekstu.  

V umetnosti se danes pojavlja nova oblika populizma:
umetniki ni~ ve~ ne `elijo sebe in svojega dela naslavljati drug
na drugega in na majhno pou~eno in oblikovano ob~instvo.
Namesto tega vse bolj raste `elja po delu izven tradicionalnih
medijev, `elja po tem, da delo naslovijo na neumetni{ko
javnost in da ga postavijo v svobodnej{i kontekst, kot bi si
prej sploh bili zmo`ni misliti. 

Sodobno tetoviranje  utele{a razmerje subjekt-objekt, ki se
mu moderna umetnost toliko posve~a; tako na primer so bili v
zgodnjih body art projektih Bruca Naumana, Dennisa Oppen-
heima in Chrisa Burdena umetniki oboje, subjekti in objekti
umetni{kega dela. Pri tetoviranju je to razmerje kompleksnej{e:
tetovirana oseba je tista, ne pa umetnik,  ki privzema razmerje
subjekt-objekt. Oseba, ki nosi tetova`o, je nedvomno objekt
tetoviranja, vendar obenem nosi tudi umetni{ko delo, in je
zato tudi subjekt umetni{kega dela. Kot je nekdo dejal: “Kako
bi lahko bolj cenil umetnost od tega, da se da{ tetovirati.” 

Ker tetoverji delajo na veliko raznovrstnih ljudeh, ta umet-
nost zajema {iroko publiko, vklju~no s tistimi, ki jim klient teto-
va`o poka`e premi{ljeno ali nenamerno. Poleg tega tetoviranje
vedno naleti na odziv tistih, ki pridejo v stik z njim. Kot pravi
Bakaty: “Vsakdo na svetu ima odnos do tetoviranja. Nih~e ni
indiferenten.”  To se utegne zdeti zavidanja vredno tistim umet-
nikom, ki delajo v drugih medijih, katerih dostop do javnosti je
dolo~en s kontekstom, v katerem je delo videno, in ki pogosto
te`i h kakr{nemukoli odzivu sploh: pozitivnemu ali negativnemu.
Tetovirana oseba je na drugi strani dostopna skoraj vsakomur,
kjerkoli, kadarkoli (naj si to on ali ona `eli ali pa tudi ne), in
prav takó umetnikovo delo. Bakaty meni, da je “tetoviranje
edina oblika ~love{kega izra`anja, ki je {e ostala in ki vsebuje
nekaj magije; vse drugo je `e akademsko”. 

Leta preporoda niso v tetoviranje prinesla le sve`ega vetra,
ampak so javnosti postopoma za~ela ponujati tudi vse

Tanja Strbad, Bojan Radej

198 A N T H R O P O S



kakovostnej{e stvaritve. Tetoverji nove dobe so se za~eli opre-
deljevati za umetnike in svoja dela predstavljati kot umetnost.
Zakladnica tetoviranja se je za~ela prikazovati v muzejih in
galerijah, izzvala je komuniciranje v umetni{kih krogih. Tako
se je tetoviranje resni~no za~elo kazati kot umetnost, se razsta-
vljati kot umetnost, obravnavati kot umetnost ter prodajati in
kupovati kot umetnost. Vi{ja estetska raven ponudbe tetova` je
pritegnila klientelo z vi{jimi estetskimi zahtevami in ekonom-
skimi zmo`nostmi, to pa je spet spodbudilo dviganje estetske
ravni ponudbe tetova`.

Tako kot pri drugih medijih je kulturna razpr{itev izzvala
nove pristope tudi v tetoviranju, tako po vsebini kot po obliki.
Novi pristopi se ka`ejo v dveh smereh. Prva izhaja iz bogate
japonske tradicije, ki je v sodobnem umetni{kem tetoviranju
pustila zelo mo~an vpliv. V prvi vrsti gre za stilizacijo ozadja
tetova` (s podobami, kot na primer vetrovi ali valovi), ki so
uokvirili in skupaj povezali podobe v ospredju, zaradi ~esar so
se tetova`e gledale kot freske. S tem je bil prese`en do takrat
na Zahodu prevladujo~ bed` pristop, torej zbirka medsebojno
nepovezanih tetova` z obliko popularnih priponk. Druga ka`e
na vpliv starih plemenskih tetova`, predvsem havajskih,
maorskih, samoanskih in drugih tihomorskih oto{kih kultur.
Nove  plemenske  stilisti~ne  oblike  so  v zahodnem tetovi-
ranju ustalile ve~inoma abstraktne, ~rne tetova`e. S tetovirano
stilizacijo ozadja, ki povezuje tetova`e v ospredju, in abstrakt-
nimi tetovirnimi podobami se je tetoviranje {e bolj oddaljilo od
ritualnega, in postalo zato {e bli`je ~istemu estetskemu
namenu. ^e so v preteklosti pri tetoviranju in spreminjanju
~lovekove zunanjosti sploh prevladovali funkcionalisti~ni vzvo-
di (na primer  zdravstveni, verski, socialni ali spolni nameni),
pa se sodobno tetoviranje osvobaja vseh namenov in postaja
domena lepega in lepote zaradi njiju samih.  

T E T O V I R A N J E  O S V O B A J A  M O D O  

Fenomen mode {e nikoli ni deloval tako aktualno kot prav
v zdaj{njem ~asu. Zaradi ekonomskih in energetskih kriz v
zadnjih dveh desetletjih raste upor zoper potro{ni{ko menta-
liteto, hedonizem in la`ni sijaj konsolidiranih institucij. Prisost-
vujemo procesu, ki na prvi pogled te`i k spodkopavanju privi-
legijev in h kr{itvi me{~anskih tabujev. Na drugi strani pa
lahko ugotovimo, kako protagonisti tega upora dopu{~ajo, da
jih moda ponovno lovi v zanko in premaguje. 

Med usihanjem starih in krepitvijo novih silnic ostaja moda
edina avtenti~na stalnica. Je eden od najjasnej{ih pokazateljev
tistega posebnega “okusa epohe”, ki vsaki~ znova tvori temelj

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 199



vsakega estetskega in kriti~nega vrednotenja nekega zgodovin-
skega ~asa. Prav zaradi stalnosti mode je izraba njenih zmoglji-
vosti in razse`nosti pogosta tudi izven nje: v filozofiji, znanosti
in {e bolj na podro~ju kulture, umetnosti, arhitekture, glasbe.

Moda se ohranja, neprestano se spreminja, razvija in usiha.
Za ~loveka je raznovrstnost in razli~nost odetosti bistvena,
vedno znova nekaj izmi{ljenega, spremenljivega in celo vsilje-
nega: pri `ivalih tak{ne avtonomnosti “obleke” ne poznamo.
^lovek torej ni “naraven”, ~e svojemu telesu ne doda obleke,
okrasa, maske ali na primer brazgotine, slike, tetova`e. S tem
se ~lovek vzpostavi kot posameznik z zna~ilno, od drugih
razli~no identiteto, {ele s tem se poosebi. To dodajanje, umet-
ni~enje lastnega telesa je svoj najzrelej{i izraz doseglo v obleki,
dodatkih k obleki in frizurah. 

Prvotni nameni, zaradi katerih so primitivni predniki
okra{evali svoje telo (natan~neje ko`o) z barvanjem, brazgoti-
njenjem ali tetoviranjem, je ponavadi imelo funkcionalisti~en
domet. Okra{evanje naj bi vodilo do zadovoljitve eksisten~nih
ciljev (seksualni simboli, statusna in vra`everna nagnjenja,
higienski ali zdravstveni razlogi...), ne pa zgolj estetskih
namenov ali potreb. Zato vsaka, {e manj pa ve~ina prvotnih
uporab telesa, prvega ~lovekovega bogastva in predmeta pose-
dovanja, ne more biti uvr{~enih v podro~je mode. Pa vendar
so tako tetoviranje kot tudi druge oblike stalnega in nestalnega
spreminjanja zunanjosti telesa najtesneje povezane z modo,
zato ker so njena predhodnica. Razvile so zavest o telesnih
transformacijah in raz{irile izrazje transformacij. Spoznali so nji-

hov estetski domet, pot do nefunkciona-
listi~ne uporabe ~lovekovega telesa. V
pradavnini si je ~lovek telo okra{eval z
okra{evanjem ko`e: z barvanjem ali s
tetoviranjem. Kasneje, ko si je odel
obleko, to je nekak{no “drugo ko`o”, je
za~el okra{evati tudi njo. Tako sta tetovi-
ranje in barvanje (okra{evanje prve ko`e)
telesa predhodnika in vir okra{evanja
obla~il – tkanine, svoje druge ko`e.

Preobrat v modi

V novej{em ~asu se je tetoviranje
modi pribli`alo s tem, ko je postalo
najprej dekorativno, potem pa predvsem
estetsko. Za modo je zelo zna~ilno, da
podpira tisto, kar je `e institucionalizirano
ali pa bo kmalu postalo tak{no. Vzposta-

Tanja Strbad, Bojan Radej

200 A N T H R O P O S

’Tattoo Style’ v modi

obla~enja: ’Tetova`a’ na

stretchu ali T-Shirtu kot drugi

ko`i, se prepleta s tetova`o

(poslikavo) telesa.

Vir: Donna, december 1993.

Foto: Jean Baptiste Mondino.

Kolekcija Jean Paul Gaultier,

Pomlad – poletje ’94.



vljanje tetoviranja kot umetnosti je pomenilo njegovo legali-
zacijo vsaj v umetni{kih krogih. To pa je zanesljiva pot do nje-
gove institucionalizacije na eni strani in do mode na drugi.

Te`ko bi na{li primer, ko se pomembnej{i spremembi
obi~ajev, politi~nih razmer, morale v nekem okolju ni
pridru`ila tudi transformacija mode v obla~enju, kar je ponava-
di najavilo  novosti v sami estetski ikonografiji. Rasto~e zani-
manje mode za tetoviranje se danes praviloma vklaplja v etno-
lo{ke pomene, to pa v vra~anje h koreninam, izvirnim podo-
bam in potrebam ter naravi; stran od nasilne posami~nosti in
neprebojne zaprtosti, k sporo~ilom, naslovljenim na {iroko
ob~instvo, in k pop kulturi.

Inverzija statusnih oznak, poznana iz oddaljene in celo
novej{e zgodovine (na primer zanimanje starej{ih za modo
mlaj{ih je spodrinilo {e ne tako oddaljeno zanimanje mladost-
nikov za obla~ila njihovih (pra)star{ev, je pomagala tetoviranju
najti pot dru`benega obrobja v sredi{~e enega od modnih
trendov. Pred tremi stoletji je moda bur`oazije, zaradi velikega
porasta njene ekonomske mo~i, izpodrinila modo plemstva.
Tisto, kar pa izgubi svojo nekdanjo (privilegirano) veljavo,
lahko v naslednjem obdobju postane obele`je kake kategorije,
ki je obrobna, dru`beno marginalna. In nasprotno!

Eden od zna~ilnej{ih pojavov na{ega ~asa je praksa, da
zastavono{e novih mod (in tistih, ki jih sprejemajo) niso ve~
pripadniki vladajo~ih razredov, niti bogatej{ih delov dru`be.
Dandanes imajo na modo najve~ji vpliv srednji sloji prebivalstva
in mladi. “Demokratizacija” mode je posledica sprememb v
dru`beni strukturi, kjer najve~ji del zavze-
majo prav srednji sloji, tako imenovane
{iroke mase potro{nikov. V modi torej
prihaja do povsem novega polo`aja: prila-
gaja se ni`jemu, ne ve~ vi{jemu. Tisti, ki
se ne prilagaja modi, ki so jo sprejele
{iroke potro{ni{ke mase, je za trendi
zaostal. Stilsko izena~evanje dru`be, v
kateri `ivimo, je po liberalizacijskih
trendih v {estdesetih letih v sedemdesetih
pripeljalo do tega, da vsak lahko oble~e,
kar ho~e, ali kot se je po{alil Yves Sain
Lurent: “Ni ve~ moderno biti moderen.”
Kdor ho~e biti moderen, mora vzpostaviti
svojo lastno podobo, ne pa da se podre-
di vsiljevanju od zgoraj.

Potreba po razlikovanju pa med ljud-
mi kljub temu obstaja in se morda celo
krepi. Izhaja iz sodobnih dru`benih
gibanj, ki utapljajo razlikovanje ljudi po

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 201



pripadnosti razli~nim dru`benim razredom, kastam, slojem in
celo po premo`enjskem stanju. Tako je v Evropi in v ZDA vse
izrazitej{a te`nja po kristalizaciji pripadnosti ali vsaj ustvarjanju
podobe o pripadnosti posamezni stilski kategoriji oseb. Te
kategorije pa se medsebojno razlikujejo prav zaradi sprejemanja
zanj zna~ilnih mod obna{anja: tako se danes ljudje vse bolj
razvr{~ajo med mened`erje, hipije, sindikaliste, levi~arje,
dr`avne uradnike, {portnike...

Sodobna kultura zahteva ne le osebno izpovednost, ampak
celo poudarjeno, morda celo pretirano notranjo pripovednost.
In kaj bi sploh lahko bilo bolj pretirano od tetova`e? Zato tudi
sodobna moda postaja vse bolj poosebljena, vezana na okus
in `elje posameznika. Prispevala bo vse ve~ji dele` k temu, da
se bo posameznik znotraj skupnosti razlikoval od drugih po
svojem inividualnem okusu. Ne le, da je tetoviranje postalo
vse sprejemljivej{e za modo obla~enja, tudi moda se je pribli-
`ala nekaterim izraznim izhodi{~em tetoviranja. Klju~a za
razvozlavanje paralingvisti~nih sporo~il mode obla~enja in
tetoviranja sta se vzajemno pribli`ala.

To pa bi lahko pomenilo, da so se zbli`ali tudi nekdanji
nosilci tetova` in dana{nji, sicer bolj ali manj netetovirani pos-
nemovalci. Lepoti~enje in skrb za zunanji videz imata danes
tak{en pomen, kot sta ga utegnila imeti le {e v kak{ni odda-
ljeni in pozabljeni preteklosti: takrat, ko so bili zadovoljni `e s
skromnim, stati~nim `ivljenjem iz rok v usta, a kljub temu `iv-
ljenjem, polnim ob~utij in njihovega subtilnega izra`anja. Tako
na primer primitivnemu, v pragozdovih `ive~emu Papuancu ni
potrebno delati, da bi se pre`ivel, saj mu palme, ki rastejo
povsod, ponujajo vse, kar verjame, da potrebuje. Namesto, da
bi se gnal za “materialnimi dobrinami”, se lahko posve~a pol-
njenju `ivljenja s “kakovostjo”, kot bi rekli danes in bi bilo
verjetno narobe. Kartezijanska razdvojenost sodobnega ~loveka,
ki nasilno razlikuje med mno`ino in kakovostjo, med du{o in
telesom, je morda ujela svoj rep. ^lovek je za~el be`ati iz real-
nega sveta, iz racionalnega in koli~inskega, umika se v svet
imaginarnega, ~utnega, v mythos. Tetova`a (ali njo posnema-
jo~a moda) lahko zato komu deluje kot njegov drugi jaz, tisti,
ki je ne le nekje na poti k napredku pozabljen, ampak je
morda nekdaj celo prevladoval.

S tem, ko sodobni ~lovek zavra~a podobo, ki si jo odeva
dana{nji svet, se v~asih sam odriva na obrobje te dru`be.
Ska`eno podobo svojega okolja lahko zavrne tudi tako, da
spremeni svojo zunanjost. Ne le, da s tem postane druga~en
(~ist), simboli~no lahko zavrne tudi tisto, kar mu je dano –
s tem, ko pose`e v svojo telesno podobo: ko spremeni svojo
telesno podobo, lahko poka`e, da je gospodar tudi nad to,
tako poudarjano (prevladujo~o) ravnijo dojemanja sveta.

Tanja Strbad, Bojan Radej

202 A N T H R O P O S



Obvladuje tisto, kar drugim vlada, zaradi ~esar je bli`je
uravnote`enju svojih razli~nosti. Zato je danes  mejo med tren-
dom in obrobjem te`je dolo~iti kot kdaj prej, razlika med
njima je postala kvantitativna. In prav zato utegne biti subkul-
tura obrobja, kamor spada tudi tetoviranje, danes {e bolj `iva
kot kdaj prej. Poosebljenje z obrobjem je zato postalo celo
sprejemljivej{e kot identifikacija z mainstreamom. 

Obra~anje k ~utnemu (stran od zgolj razumskega) in
ponovna opredelitev dru`benega polo`aja sodobnega ~loveka
(stran od sredi{~a) spreminja tudi na{e mo`nosti za izra`anje
in na~ine sporazumevanja. Komunikacija postane druga~na
zaradi bolj osebnih nagibov za sporazumevanje in zaradi
pove~ane potrebe po notranjem pogovoru in izra`anju. Umet-
ni{ko izra`anje je eden od na~inov za ve~jo pretanjenost
sporo~evalnih poti in pobud. Tetoviranje pa je med
umetni{kimi na~ini ustvarjanja v~asih obravnavano kot
izra`anje, kjer se stopita objekt in subjekt, morda bi lahko
rekli popolno izra`anje, stapljanje telesnega in zunanjega z
notranjim, duhovnim.

LITERATURA

DORFLES, D`ilo (1986): Moda, Bratstvo i jedinstvo, Novi Sad, str. 191.
IRMAS, Deborah (1992): Drawn and Colored. Artforum, 31/4 (decem-

ber, 1992), str. 62-63.
JUNG, Carl (1993): Spomini, sanje, misli, Dr`avna zalo`ba Slovenije,

Ljubljana. 
LARDEUR, Anne (1993): Tattoo Style, Donna, let. XIV/12 (december

1993), str. 138. 
McEVILLEY, Thomas (1983): Art in the Dark, Artforum {t.10, summer

1983, str. 62-71.
Outlaw Biker - Tattoo Revue, New York, marec 1994.
PFOUTS, Chris. Carrying Old Masters, The Blubak’s Tattooing Saga. New

York, Tattoo World, 1/1 (maj 1994), str. 27-33.
RIAN, Jeff (1993): What’s All This Body Art?, Flash Art 168, januar-feb-

ruar 1993, str. 51 -53.
RICHIE, Donald (1973): Japanese Art of Tattooing, Natural History,

Dec., str. 50-9.
RIEFENSTAHL, Leni (1976): The People of Kau, Wm. Collins Sons &

Co., London.
SANDERS CLINTON, R (1989): Customizing The Body, The Art and Cul-

ture of Tattooing, Temple University Press, Philadelphia.
SCUTT, Gotch (1986): Sex, Art and Symbol, A. S. Barnes and Co.,

South Brunswick.
TELBAN, Borut. Telo kot slikarsko platno, Na{i razgledi, Ljubljana, 10.

marec 1989.
The Economist, avgust 1994.
TORGOVNICK, Marianna (1992): Skin and Bolts, Artforum, 31/4 (dec.

1992), str.64-65.  
TUCKER, Marcia (1981): Tatto, The state of the Art, Artforum, 19/9

(maj, 1981), str. 42-47.
Vogue, marec 1994.

Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

A N T H R O P O S 203



VREMEC, Dimitrij (1992): Tetoviranje – etnolo{ko kulturni oris, Nova
Gorica, 56 str.

Tattoo Revue, let. 6, {t. 25, (marec 1993), Don Ed Hardy: Now & Zen.
Tattoo Revue, 2/1 (marec 1993).

Tanja Strbad, Bojan Radej

204 A N T H R O P O S



Ukvarjanje s “primitivnimi dru`bami” sodi v `elezni repertoar
socialne antropologije in jo s svojo izrazito heterolo{ko nocijo
celo vzpostavlja kot samosvojo znanstveno disciplino. Socialna
antropologija je bila v svoji temeljni orientaciji vedno odprta za
prispevke bolj ali manj sorodnih znanosti, kot so: sociologija,
psihologija, lingvistika itd., in jih na neki vi{ji ravni celo sinte-
tizira. To besedilo naj predstavlja utrinek dejanskosti te sinteze.

Osnovno hipotezo je mo~ formulirati s stali{~em, da vse
dru`be, ne glede na predznak “primitivne” ali “moderne”, s
svojo vsebinsko izvedbo formalnega ustroja v kon~ni fazi te`ijo
k samoohranitvi, maksimiziranju dru`bene koherentnosti in kon-
solidaciji kulturnega reda. Fenomenologije teh prizadevanj so
silno pestre in tako se nam vse te dru`be na pojavni ravni ka`e-
jo kot popolnoma lo~ene stvarnosti, kot diskontinuirane entitete,
vendar pa podrobnej{i vpogled v njihovo strukturo vsiljuje spre-
vid, da kaka primitivna dru`ba morda le ni tako popolnoma
druga~na od na{e. V obeh, v primitivni in v moderni dru`bi, so
na delu istorodni elementi in principi, le da so le-ti zastopani
idiosinkrati~no. Profilaciji identitete primitivnih dru`b je najla`je
slediti skozi tiste koncepte, ki se nam zdijo kar najbolj odro~ni.
Na tem mestu je za ta namen izbran koncept mana. 

Metodolo{ka zastavitev temelji na komparativni analizi virov.
Zaradi obilice gradiva se omejujem le na klasi~ne socialno-an-
tropolo{ke avtorske opuse in najvplivnej{e monografske {tudije.

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 205-226. 205

Karmen [terk

O mani in nekaterih 

z njo povezanih re~eh



Koncept mana je predstavljen, kot so se skozi zgodovino
discipline vrstili teoretski dose`ki njegove pojasnitve, s tem da je
na posameznih to~kah razprava neizogibno vodila v paralelno
analizo konceptov in problematik, ki so se izpostavili kot
klju~ni v razumevanju pojma, prioritetnega v na{em zanimanju.
Analiza pojma mana se tako prepleta z raz~lenitvijo konceptov
dar, kula in potla~.

K O Z M O L O [ K I  S I S T E M I  

Razlo~ne demarkacijske linije med primitivnim in modernim
na ravni strukture in organizacije dru`benih sistemov ni mo~
za~rtati. O tem nam pri~a celoten socialno-antropolo{ki opus vse
od {ole kulturnega relativizma v Ameriki in funkcionalisti~ne pa-
radigme v Evropi. Iz tega pa seveda ne izhaja, da razlik ni. Ena
izmed redkih strukturnih razlik je ta, da se nekatere dru`be sis-
temsko vzpostavijo na sorodstveni, druge pa na teritorialni osno-
vi; v obeh primerih pa imamo opravka s prepletanjem obeh.
Transformacije in variacije te osnove so poljubne in res ne{tete.
Na tem intervalu, ki je subjektiven, so razvr{~ene vse nam znane
dru`be, interval sam pa nam ne pove kaj dosti niti o vsebini,
vrednosti, homogenosti in koherentnosti dru`be, kaj {ele o to~ki,
na katero se vsaka izmed njih v jedru naslanja – torej o strukturi1.

Kako pa je s tem na ravni kulture, na ravni simbolnih in
idejnih sistemov? V nekem smislu ti sistemi predstavljajo rezidu-
alno kategorijo sfere empiri~nega, ~etrto dimenzijo predmeta
antropologije, kot ga je zastavil Mauss – ~love{ke totalitete, ses-
tavljene iz biolo{kega, dru`benega in psihi~nega. Ta “~etrta
dimenzija duha naj bi zdru`ila pojme iz kategorije nezavednega
in kategorije kolektivne misli” (Levi-Strauss 1982: 35). S tem se
razprava o primitivnih dru`bah prevesi na podro~je tistega,
~emur je socialna antropologija dala naziv primitivna religija in je
v ta naziv vklju~ila vse kreacije ~love{kega duha in domi{ljije2.

Zgodovina sociologije in socialne antropologije je polna
poskusov izoblikovanja splo{ne teorije religije (npr. Freud,
Weber, Durkheim) in, konsekventno, teorije primitivne religije
(npr. Frazer, Radin, Evans-Pritchard). V glavnem se antropologi
ob pomanjkanju natan~nih kriterijev razlo~evanja med moder-
no in primitivno religijo zatekajo k deskriptivni definiciji
podro~ja slednje in ga pojmujejo kot pripadajo~ega vsem tistim
religijskim verovanjem, praksam in institucijam, ki so izven sis-
tema treh sodobnih monoteisti~nih religij razodetja: judaizma,
kr{~anstva in islama (prim. Ju`ni~ 1984; Banton 1966: XXII;
Evans-Pritchard 1965: 2; Radin 1954: 25).3

Karmen [terk

206 A N T H R O P O S

1 ^e namre~ sledimo
Levi-Straussu in Leachu
(Leach 1982, Levi-
Strauss 1989) v defini-
ciji strukture, ki pred-
stavlja zgolj kognitivni
model realnosti in se
navezuje na mentalno
osnovo, na ravni ustroja
uma, imanentno vsemu
~love{kemu, potem raz-
prava o sorodstvenem
in teritorialnem prin-
cipu dokon~no postane
zgolj sekundarnega
pomena.

2 Zaradi vsesplo{nega
pojma naj na tem
mestu “za ozna~evanje
sistemov verovanj in
praks ... uporabimo
pojem kozmologija”
(Leach 1982:213, 228-
229), kjer je religijski le
eden izmed sistemov.
Druge kozmolo{ke sis-
teme predstavljajo mito-
lo{ki, obredni ter magij-
ski in ~aroverski sistem.
V istem pomenu so
besedo kozmologija
uporabljali `e Durkheim
1976) in nato Eliade
(Eliade 1991), Evans-
Pritchard (Evans-Pritc-
hard 1965), Douglas
(Douglas 1966) in drugi.

3 Toda tudi ob skrajni
previdnosti te razlo~itve
se izpostavijo problemi.
Boas in Radin v pre-
u~evanju religijskih sis-
temov severnoameri{kih
Indijancev odkrijeta,
sicer redko, a vendar,
zastopstvo monoteizma
(prim. Radin 1954: 24-
25, Radin 1957: 371).
Njuna odkritja so pod-
prli tudi drugi, npr.
Spencer in Gillen v
Aboriginalnih dru`bah
(prim. Eliade 1973) in
Evans-Pritchard v obnil-
ski Afriki (prim. James
1964: 443).



O S N O V N I  P R I S T O P I  V  A N A L I Z I
K O Z M O L O [ K I H  S I S T E M O V

Predmet in vsebine primitivne religije, ali bolje re~eno, vseh
kozmolo{kih sistemov, strnjenih pod tem nazivom, so zelo raz-
novrstne in ob{irne. Spremljajo~ antropolo{ko tradicijo, se izpo-
stavi, da se je {e do poznih 60-ih let vsak socialni in kulturni
antropolog (naj se omejimo na ta disciplinarna pristopa), ki je
vsaj nekaj dal na svoje dobro ime, bolj ali manj posve~al
razpravi o tej temi. Opus le-teh je v marsi~em predstavljal
ogrodje celotnega programa socialne in kulturne antropologije.

Najbolje bi bilo zato za~eti s kratko predstavitvijo osnovnih
pristopov, poudarkov in vokacij teh {tudij. Najbolj groba raz-
delitev antropolo{kih pristopov v {tudiju primitivne religije (pa
tudi religije nasploh) bi bila razdelitev na evolucionisti~no in
funkcionalisti~no paradigmo.

Evolucionizem je predstavljal religijo kot linearno gibanje od
preprostega h kompleksnemu in skladno s tem razvil temeljno
predpostavko, da je obrazec religijske misli z ve~jo gotovostjo
progla{en za “geneti~no” starej{ega, kolikor bolj se v razli~nih
dru`bah univerzalno pojavlja. Paradigma “bolj enostavno – bolj
univerzalno – zgodnej{e po poreklu” je bila opu{~ena hkrati z
opustitvijo hipoteze o jasni razlo~evalni meji med primitivnimi
in modernimi religijami in z ugotovitvijo, da religijska organi-
zacija primitivne misli kot struktura, lo~ena od tovrstnih struk-
tur na{ega sveta, ne obstaja.4

Eliade lo~i dve temeljni antagonisti~ni orientaciji v zgodovini
preu~evanja primitivne religije: “evolucionisti~no in romanti~no-
dekadentno” (Eliade 1973: XIV). Prva je bolj pozitivisti~no usmer-
jena (Comte, Spencer, Tylor, Frazer), druga pa je usmerjena k
“renesan~ni ideologiji o plemenitem divjaku in kr{~anski teologiji
(Lang, Schmidt) ...” (Eliade 1973: XV). Ti dve orientaciji imata dve
skupni to~ki: obsesijo o razvoju in za~etkih religije in kot dej-
stvo prevzeto prepri~anje o ~isti in preprosti genezi (prim. ibid.).

Socialni antropologi funkcionalisti~ne paradigme v primitivni
religiji pa so izhajali iz povsem druga~nih izhodi{~. Namesto
diahronega pristopa s klju~nima konceptoma izvora in razvoja
religije, katerega rezultati so vedno bolj ali manj spekulativne
narave, so se osredoto~ili na sinhrono preu~evanje neke religij-
ske ideje ali sistema, kot se je vzpostavil v danem ~asu in pros-
toru. Tu so bile v ospredju predvsem razprave o funkciji, pome-
nu in vlogi religije v celotnem socialnem sistemu neke dru`be.5

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 207

4 V tem smislu so neka-
teri religijski sistem
posku{ali razlagati z
ve~stopenjskim idealno-
tipskim modelom, v
katerem primitivna reli-
gija predstavlja spodnjo,
elementarno, moderna
religija pa najvi{jo, ela-
borirano stopnjo; ne
razvoja v evolucijskem
smislu, temve~ le stop-
njo tipologizacijske pos-
plo{itve. Ta ve~stopenjski
model sestavljajo: primi-
tivna, arhai~na, zgodo-
vinska, zgodnjemoderna
in moderna stopnja
(prim. Belah 1972: 33).

5 Tako Evans-Pritchard
`e v osnovi izklju~i
relevantnost vsake
diahrone analize in s
tem tudi evolucijske
paradigme in sosledno
razvije pristop h klasi-
fikaciji teorij o primi-
tivni religiji na temelju
ene izmed funkcij, ki jo
ima v dani dru`bi.
Glede na teoretska izho-
di{~a, izhajajo~a iz te
funkcije, predlaga delitev
na sociolo{ki in psiho-
lo{ki pristop, slednjega
pa dalje razdeli na
intelektualisti~ne in
emocionalisti~ne teorije
(prim. Evans-Pritchard
1965: 4). Omenjenim
trem modelom razvr{~a-
nja teorij o religiji se
seveda pridru`uje {e
vrsta drugih. Za osnovne
prim. Pavi~evi~ 1988;
Spiro 1966; Voget 1975;
itd.



S V E T O  I N  N E ^ I S T O

Prvi sistemati~ni poskus prikaza religioznih struktur socio-
logija in antropologija dolgujeta E. Durkheimu (Durkheim 1976).

Osrednje mesto Durkheimovega religijskega sistema zavze-
ma pojem svetege kot antiteza profanega, navadnega, prepro-
stega. To t. i. “binarno kodiranje”, primerljivo z opozicijami
“bog : ~lovek”, “nebo : zemlja”, “dobro : slabo”, “zgoraj : spo-
daj”, “belo : ~rno”, “desno : levo”, itd. naj bi bilo imanentno
vsaki religijski misli (prim. ibid : 36-37; prim. tudi Levi-Strauss
1978, 1990; Leach 1982a; Hertz 1973: 3-31). Slede~ Robertsonu
Smithu izpostavi predhodno in dvojno naravo svetega (prim.
Durkheim 1976: 409-411). Pod predhodno naravo svetega gre
razumeti dejstvo, da sveto ni tako od nekdaj, ni tako v vseh
dru`bah in da tudi v posamezni dru`bi glede na kontekst
menja svoj zna~aj.6

Durkheim je religijska dejanja  ozna~il za reprezentacijo
izra`anja narave svetega, religijske obrede pa za predpisana
pravila ob~evanja s svetim. Religijo je definiral kot “poenoten
sistem verovanj in praks, povezanih s svetimi, tj. izlo~enimi in
prepovedanimi stvarmi; verovanj in praks, ki v moralno skup-
nost, imenovano cerkev, zdru`ujejo vse svoje pripadnike”
(Durkheim 1976: 47).

Vsekakor pa velja na tem mestu omeniti morda le {e Freu-
dovo pojmovanje svetega, ki v osnovnih obrisih ustreza Durk-
heimovi (in seveda Heglovi) dvojnosti v enem: “... svetost ni
prvotno ni~ drugega kot nadaljujo~a se volja prao~eta ... Gre
za ambivalenco, ki sploh obvladuje odnos do o~eta ... ne
pomeni le posve~eno, temve~ tudi nekaj, kar bi mogli prevesti
z zloglasen in ostuden ...” (Freud 1981: 93). Najpomembnej{a
Freudova opazka o svetem je prav gotovo ta, da je “sveta
prepoved ... mo~no ~ustveno poudarjena pa pravzaprav brez
racionalne utemeljitve in ... jo {tejemo za samoumevno” (ibid.:
90). Sveto kot najvi{ji argument, kot brezprizivna avtoriteta,
ne trpi ugovorov ali dvomov.

Tako kot se vse stvari delijo na svete in profane, tudi v
svetem samem obstaja neki razcep. Na eni strani so tu zasto-
pane od boga ljubljene stvari, ki spro`ajo reakcije spo{tovanja
in hvale`nosti, na drugi strani pa imamo radikalno druga~ne,
ne~iste stvari, ki spro`ijo prezir, strah, grozo, gnus. Obema pa
je skupna prepoved neobrednega stika, tako med seboj kot s
profanim. Med svetim in ne~istim ni prekinitve kontinuitete,
sta celo medsebojno zamenljiva. Npr. ~isto lahko povzro~i zlo,
ne~isto lahko povzro~i dobro; spet drugi~ pomeni ~isto
ne~isto, ne~isto pa ~isto.7

Obseg svetega in njegova fenomenologija je bila `e pred-
stavljena. Kateri pa so vidiki ne~istosti, ki tvorijo meje definicije

Karmen [terk

208 A N T H R O P O S

6 Od tod t. i. kro`na
definicija svetega (prim.
ibid.: 37). “Sveto je
tisto, kar je bogovom
drago in ljubo ... je to,
kar ljubijo vsi bogovi,
kar je drago vsem
bogovom ... je nekak{na
pravi~nost, ki se nana{a
na skrb za bogove oz.
je slu`ba bogovom ... je
neka spretnost oz. zna-
nje tako o `rtvovanju
kakor o zaobljubljanju
... oz. bolj specifi~no:
znanost o pro{nji, moli-
tvi do bogov in dajanje
bogovom... Nenavadno
je ..., da za pojem
svetega (le sacre) v
skupni indoevrop{~ini
ni izpri~ana nobena
beseda: svojstveno reli-
giozni slovar se zelo
menja od enega indo-
evropskega jezika do
drugega. Tako ima
gr{~ina tri izraze za
sveto oz. svetost:

a. hagios (lat. sanctut
in sacer – 1. posve~en,
svet, ~ist; 2. ~astitljiv;

b. hieros (lat. sacer) –
1. svet, posve~en, bo`ji,
bo`anski; 2. vzvi{en,
izvrsten;

c. hosios (lat. fas) – 1.
po bo`jem ali narav-
nem pravu zapovedan,
dolo~en, dovoljen; 2. po
naravi (sam po sebi)
svet, posve~en, pobo`en,
bogaboje~, varen vesten,
naraven.

Po Chantrainu, Diction-
naire etymologique de
la langue grecque ...
beseda hosios opredeljuje
situacijo ~loveka v raz-
merju do bogov, toda ne
v smislu subjektivnega
prepri~anja ali vere ...”
(Kalan 1984: 17-18).

7 Na podlagi te distink-
cije se je kasneje razvil
{e en kriterij klasifikacije



sistema reda in pomenijo njegovo nevarnost? Najprej je tu vse
nenavadno, nenaravno, kar je `e v samem jedru sumljivo in
vzbuja tesnobo. Sem sodijo tudi redki pojavi. Dalje je ne~isto
vsako me{anje in vsak stik med sestavinami ali praviloma
striktno lo~enimi elementi ali stvarmi, ko so same zase lahko
sicer popolnoma ne{kodljive in “~iste”. Sledi vse novo, vsak {e
neznan pojav ali stvar, tudi inovacija. Novosti so znamenja
tujega, nekonservativnega. Nenazadnje je ne~isto vsako odsto-
panje od pravil sistema narave in kulture, vsako posebno
pomembno mesto in vloga posameznika v tem sistemu in,
konsekventno, je ne~istost prenesena z odstopanja od pravil
na posameznika, ki jih je kr{il, in na nosilce teh pomembnih
statusov (prim. Cazeneuve 1986: 55-73).

Skratka ne~istost ru{i definicijo. Prisotnost ne~istosti se ka`e
v neobi~ajnih stvareh, pojavih ali stanjih, njena personifikacija pa
je izra`ena v ljudeh s pomembnim statusom v dru`beni hierar-
hiji in v vseh tistih, ki se ne vedejo skladno s pri~akovanji,
izhajajo~imi iz vloge, ki jo imajo kot nosilci manj pomembnih
statusov8.

Zgoraj podani klasifikaciji vsebine ne~istega je potrebno
dodati njeno formo. Ne~istost ni le pomenske narave – ima
strukturo mre`e pomenov. Vsak prehod in vsaka meja te
mre`e, tako zunanja kakor vse notranje, ki pomene ne~istosti
lo~ijo med seboj, so takisto ne~iste. Vsako mejno ali prehodno
stanje ima zna~ilnosti nenaravnega, nenavadnega, redkega,
tujega in je me{anica vsaj dveh pomenov. Artikulacijska nana-
{ajo~a se to~ka te mre`e pa je kulturni red sam. Ne~istost s
“civilizacijskim napredkom” ni izginila iz kulturnega vzorca, kot
so mislili zgodnji antropologi Smithovega profila. Je le o`je
ozna~ena, bolj segmentirana in racionalizirana, zato predpo-
stavljeno obvladljiva in konsekventno ve~krat prakticirana.
Red je preohlapno definiran. Po drugi strani pa je razvoj izo-
blikoval neko etnocentri~no (pre)potentnost in zato predstavniki
modernih dru`b “na slepo obravnavamo ... fenomene, kot da
spadajo v patologijo, ~eprav z njo nimajo nobene zveze ...”
(Levi-Strauss 1982: 26-27). Posledice nedefiniranosti kulturnega
reda so grozljive. “Napredek” je pripomogel le k premestitvi in
zgostitvi ne~istosti. In v ~em se tu ka`e napredek. Kaj je
mi{ljeno s tem?

Tudi razpravljanje o na{i kulturi lahko za~nemo pri R.
Smithu. “Medtem ko je Tylorja zanimalo predvsem, kaj nam
lahko kvantitativni relikti povedo o preteklosti, so Robertsona
Smitha zanimali predvsem elementi, skupni moderni in primi-
tivni eksperienci. Tylor je ustanovil etnologijo, Robertson Smith
je ustanovil socialno antropologijo.” (Douglas 1966 : 14).
Socialna antropologija tako razkrinka napredek.

Kateri elementi so skupni “njim” in “nam”?

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 209

religije na primitivno (z
nediferenciranima noci-
jama) in moderno (iz
katere je princip ne~is-
tosti odstranjen v magijo
ali odstranjen nasploh);
prim. Evans-Pritchard
1965; prim. tudi Craw-
ley 1953: 29-32.

8 Definicija statusa in
vloge, uporabljena v
razpravi, je Lintonova.
“Status ... predstavlja
mesto v nekem vzorcu
... Statusov, ki jih zase-
da ... je zbir pravic in
dol`nosti. Vloga pred-
stavlja dinami~ni aspekt
statusa. Posameznikovo
opravljanje pravic in
dol`nosti, ki sestavljajo
status, je izvajanje
vloge.” (Linton 1969:
346-347.) Za predstavo
o pri~akovanjih v zvezi
z vlogo glej Godina
1991.



Red je kulturno definiran, kakor tudi vsa odstopanja od
tega reda. Oba imata strukturo mre`e pomenov; pozitivnih in
negativnih, ki so hierarhizirani. Vsaki kulturi ustreza neka
dru`ba kot (naj v ta namen poenostavimo) vzajemnost odnosov
med statusi in njihovimi nosilci. Funkcija vsake kulture je
reprodukcija odnosov strukture sistema.

Obstajajo samo identi~nosti. Kje je potemtakem kriterij, po
katerem lahko zagovarjamo najprej samo delitev primitivno vs.
moderno, potem pa {e razlike v npr. statusu ne~istosti?

Gre za vpra{anje kulturnega vzorca, konkretneje, definicije
odstopanja od pravila. V primitivni dru`bi je, kot smo videli,
deviantno, anomali~no, benigno tisto, kar ne ustreza pri~ako-
vanjem v zvezi z vlogami nosilcev dru`benih statusov a poste-
riori. To velja za vsak odklon, pozitiven ali negativen. V moder-
nih dru`bah pa se za deviacijo smatra vsako vedenje, ki ni
skladno z ve~inskim obrazcem a priori, ki je hkrati ne ve~
nearbitrarna definicija reda, temve~ tudi definicija normalnosti.
Vsak odklon je definiran kot negativen.

Pridemo torej do opozicije “nearbitrarni red : odklon : ve~in-
ski obrazec : patologija”. Obstajajo samo razlike. Zakaj se te raz-
like berejo kot napredek? “V vsaki dru`bi je odnos med normal-
nimi in specialnimi vedenji komplementaren” (Levi-Strauss 1982:
24). V vsaki dru`bi posebej, ne v vseh dru`bah skupaj. Oba
omenjena prototipa dru`be imata svoje definicije normalnosti in
specialnosti. Ob izmenjavi definicije bi se red sesul. Na tej to~ki
se potegne meja socialne antropologije, heterologije, empatije.

M A G I J A

Naslednji kozmolo{ki sistem, magijski, je na{emu, ~e ne
razumevanju, pa vsaj izkustvu, {e bolj oddaljen. “Ko se ukvar-
jamo z religijo, je dovolj, da religijske termine primitivnih ljud-
stev prevedemo v na{ jezik na{e religije ... in jih `e s tem pos-
topkom zadovoljivo razlo`imo ... V primeru magije ... je razlika
med na{imi in predstavami primitivnih ljudi zelo velika ... in
opazujemo jih le na ravni vedenja.” (Evans-Pritchard 1983: 296).
Za manjkajo~e predstave o magiji imamo, konsekventno,
pomanjkljiv vernakular. Tudi konteksti so si tako zelo razli~ni,
da niti kontekstualni prevod terminov ne razultira v pomenu, v
katerem je le-ta uporabljan v primitivnih dru`bah. Edina re{itev
je mnogokrat le deskripcija.

Razmejitev magije in religije je izjemno subtilne narave;
dandanes je obveljal splo{ni konsenz, da je vsako jasno lo~-
nico med njima nemogo~e za~rtati. V obeh so na delu isto-
rodni elementi, v obeh je struktura neempiri~na, njeni u~inki
nepreverljivi in obe se upirata vsaki racionalni razlagi.

Karmen [terk

210 A N T H R O P O S



Splo{no vzeto se antropologi strinjajo z izena~evanjem ma-
gije s sistemom verovanj, praks in institucij, na podlagi katerih
lahko posameznik ali skupina z dolo~enim visoko specializira-
nim znanjem empiri~no nepreverljivo vpliva na potek naravnih
dogodkov in stanj (prim. Leach 1964a; Ju`ni~ 1984; Malinowski
1955; Voget 1975).

Misti~ni sistem obvladovanja, pojasnjevanja in usmerjanja
naravnih in socialnih dejstev je Evans-Pritchard raz~lenil tripar-
titno. Medtem ko so mnogi njegovi predhodniki in {e sodobniki
magijo razdelili po eti~nem kriteriju le na dobro in zlonamerno,
belo in ~rno, je Evans-Pritchard temu ustaljenemu kriteriju dodal
{e moralnega (ki se je prej v veliki meri me{al z eti~nim) in
legalnega. ^aroverje9, prero{tvo in magijo (witchcraft, oracles,
magic) je ozna~il kot “intelektualno koherenten sistem. Vsak
razlaga in dokazuje druge. Smrt je posledica ~arovnije. Ma{~e-
vana je z magijo. Dose`ek magije je dokaz prerokbe.” (Evans-
Pritchard 1976: 199-200.) Integralen del sistema zajemajo tudi
misti~na verovanja tipa “sorcery”10, ki so hrbtna stran ~arover-
skih konceptov. Njun odnos je permutacija odnosa dobra vs.
zla magija ali odnosa pozitivni obredi (tipa mana) vs. negativni
obredi (tipa tabu). Bolj ali manj je tu na delu spet dvojnost
svetega. Medtem ko je magija vrednostno neopredeljena, na-
u~ena ali “podedovana”, dobronamerna ali zlonamerna, zavestna
tehnika vpliva na stvari in ljudi, ~arovni{tvo (kot praksa) pra-
viloma, pa ne nujno, dobrohotno, ne nujno zavestno in “pode-
dovano”, je “sorcery” nujno zlohotna, nujno zavestna priu~ena
tehnika. Silno posplo{eno je ~aroverje legalna in splo{na, “sor-
cery” pa nelegalna podmena magije (prim. Evans-Pritchard
1976: 227-228)11.

Magijski sistemi imajo lastno logiko, lastne na~ine mi{ljenja
in vedenja in so “popolnoma koeksistentni s ~lovekovo odgo-
vornostjo in z racionalnim dojemanjem narave” (Evans-
Pritchard 1976: 30). Ne predstavljajo intelektualnih konceptov,
so “odgovor na dano situacijo” (ibid.: 56). Ne pojasnjujejo
zakaj, temve~ kako se je zgodilo, kar se je pa~ zgodilo. Prepri-
~anje o zmotni zvezi med vzrokom in posledico je bolj zmota
antropologije kot pripadnikov primitivnih dru`b. Magija ne
razlaga kavzalnosti, razlo`i koincidenco (prim. ibid.: 23), pojasni,
ne zakaj se stvari dogajajo, ampak zakaj se dogajajo tukaj in
ne tam, zdaj in ne prej ali kasneje.

S K L E P

Nenazadnje postane jasno, da so sistemi magije, religije (pa
tudi znanosti) le razli~ne metode in oblike vzpostavljanja reda.
Vsak red je slab; a vsak red je bolj{i kot nered. Red kot struk-

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 211

9 “Whitchcraft” se obi-
~ajno prevaja z izrazi
~arovni{tvo, ~aranje
ipd., kar je prevod, ki iz
pomena izlo~i pasivni
akt verovanja v obstoj
tovrstnih idej. V tem
smislu se za najbolj{o
re{itev izpostavi prevod
z izrazom ~aroverje,
kadar se le-ta (po zgledu
Maussove definicije
magije (prim. Mauss
1982: 61-248)) uporab-
lja sistemsko, tj. kot sis-
tem verovanj, praks,
institucij in oseb.

10 “Sorcery” je negativna,
zlohotna magijska teh-
nika, ki temelji izklju-
~no na verbalnem
uroku, s ciljem prizade-
jati nekomu fizi~ne
bole~ine. Zaradi te`av
in mo`ne zmede, ki bi
jih vneslo slovenjenje
izraza (obi~ajno se
sloveni kar z izrazom
~aranje, ~arovni{tvo
(prim. Ju`ni~ 1984,
1987)), tu uporabljamo
angle{ki izraz; zato
“sorcery”.

11 Za tipologizacije
~aroverskih sistemov
prim. tudi Leach 1964:
684-686; Leach 1982:
237-238. S tem pa
misti~ni sistemi pod
skupnim imenovalcem
magija {e niso iz~rpani.
Magom, ~arovnikom,
uro~evalcem se pridru-
`ujejo {e drugi nosilci
tovrstnih sistemskih insti-
tucij: medicine-mani,
vra~i, {amani itd. Za
minimalni vpogled glej
Levi-Strauss 1989; Mali-
nowski 1951; Eliade:
1983; 1985; Radin
1957; Fortune 1963;
Benedict 1968; Mead,
Calas 1953; Ju`ni~
1984.



turna integracija kontinuitete, prediktibilnosti in vzajemne pove-
zanosti relevantnih elementov je ~loveku in kulturi temeljna
orientacija in osnova vsakega razumevanja, tolma~enja in
prisvojitve sveta. Vsak izmed omenjenih sistemov po svojih
najbolj{ih mo~eh prepre~uje dezintegracijo, anomijo in kaos.
Racionalno, logi~no in normalno je tisto, kar je definirano in
ima svoje mesto (ne pa tisto, kar je objektivno empiri~no pre-
verljivo). Tudi empiri~na preverljivost je, kot magija in religija,
kulturno specifi~na stvar konsenza, definicije in verovanja. Red
povezuje kulturo v enotno celoto interakcij.

Ostalo so vaje v slogu.

M A N A

Z mano so problemi. ^e bi zadnji stavek Wittgensteinovega
Logi~no-filozofskega traktata resno upo{tevali, bi morala biti
antropolo{ka evidenca o tej temi silno skromna (~esar pa ne
moremo trditi). Kot je Wittgensteinova filozofija filozofija
neizrekljivega, je mana koncept, ki se zapira vsaki interpretaciji
in analizi.

Dictionary of the Social Sciences kot prvo slovarsko rabo
pojma navaja A Vocabulary of Words in the Hawaiian Language
iz leta 1836, kjer je razlo`en kot “mo~, mogo~nost, nadnaravna
mo~, bo`anska mo~ ...” (Firth 1964: 402).12

Prvi kriti~ni pristop k analizi pojma mana je prispeval lingvist
in misionar Codrington, ki je mano najprej 7. 7. 1877 v pismu
Maxu Muellerju opisal kot “primer obstoja nejasne in ohlapne
predstave plemenskih dru`b o neskon~nem, o~esu nezaznav-
nem, o tistem, ~emur mi pravimo bo`ansko” (Henson 1971:
18), nato pa se je leta 1891 v svojem delu The Melanesians:
Studies of their Anthropology and Folk-Lore lotil sistemati~nega
opisa, ki {e danes velja za osnovno referenco. “Mana je vsepa-
cifi{ki univerzalni izraz za nadnaravno mo~ ali vpliv. Ozna~uje
vse u~inke, ki so nad mo~jo ljudi in izven obi~ajnih naravnih
procesov: prisotna je v atmosferi `ivljenja, pripeta na ljudi in
stvari in se ka`e v rezultatih, ki so lahko posledica le njenega
delovanja” (Codrington 1953: 395). Vsak rezultat in posledica,
ki je nepojasnljiva, neobi~ajna, ki izstopa, je intervenca mane.
Ta nadnaravna mo~ ali vpliv “ni fizi~en ... ka`e pa se kot
fizi~na sila ali kaka druga mo~ ali izrednost ... v osnovi ni lastna
nikomur in ni~emur, lahko se prenese na vsak `iv ali ne`iv
element. U~inkuje tako skozi ljudi, njihove breztelesne du{e,
nadnaravna bitja in duhove, kot jo lahko prena{a voda, kamen
ali kost ... Celotna melanezijska religija je v bistvu poskus pri-
dobiti to mano zase ... Beseda mana ozna~uje oboje:
samostalnik in glagol, prehodne oblike glagola manag, manahi,

Karmen [terk

212 A N T H R O P O S

12 Primat nad besedo je
sporen. V antropologiji
velja za izvirajo~o iz
Polinezije, ~eprav Firth
vztraja, da je bil “izraz
mana, {e preden je po-
stal znan iz Polinezije,
zabele`en na sosednjem
podro~ju Melanezije”
(Firth 1967: 177).



manangi pomenijo vsebovati mano, u~inkovati z mano. Pred-
meti, v katerih biva mana, in duhovi, ki imajo mano v svoji
naravi, so mana. ^lovek ima mano, a zanj ni mogo~e re~i, da
je mana.” (Ibid.). Mo~ mane deluje tako v dobri kot v zli
smeri, v vseh smereh nasploh, in je nadvse presti`na posest.
Brez nje bi pridelek bil slab, plovila bila po~asna in pu{~ica
nenatan~na in nenevarna. Ljudje si najve~ji del mane zagotovijo
s tesno povezavo z nadnaravnimi bitji. “^lovekova mo~, poli-
ti~na ali dru`bena, je njegova mana” (ibid.: 396). S tem se
definira statusna, socialna, prostorska in predmetna diferenciacija
v neki dru`bi. Najve~ji del mane posedujejo duhovi narave,
du{e umrlih in druga nadnaravna nepersonificirana bitja, njihovi
zakoni, kodificirani v obi~ajih, in mesta ter predmeti, ki so z
njimi v neposredni povezavi, in hkrati pomenijo vir pre`ivetja
(npr. lovi{~a, ogenj, na katerem se pripravlja hrana, rodovitna
zemlja ipd.). Manj{i del mane imajo dobri lovci in uspe{ni
bojevniki; izredni, a vendar pogosti pojavi (npr. grom); dostopna,
a vzvi{ena ali redko obiskana mesta. Najmanj{i del mane, ~e
sploh, pripada neuspe{ne`em, socialno deprivilegiranim ose-
bam (`enske, otroci) in bolj ali manj neuporabnim ali vsak-
danjim stvarem.

Codringtonov opis ne~esa tako nejasnega, polnega anomalij,
vendar vseobsegajo~ega, je v antropologiji spro`il plaz navdu{e-
nja za sorodne ideje iz drugih etnografskih podro~ij. Melanezijska
mana je postala univerzalen naziv za vse sorodne koncepte
nadnaravne mo~i: orenda (pri Irokezih), wakan (pri Indijancih
Sioux), manitou (med Algonkini), pokunt (pri [o{onih), nanala
(pri Kwakiutlih), sagana (pri Haidih), arungquiltha (pri avstral-
skih domorodcih) itd.

Omenjeni koncepti tipa mana naj bi bili univerzalen okvir
in osnova vseh religijskih in magijskih sistemov v primitivnih
dru`bah. Pristopi antropologov k tem konceptom so mnogoteri
in najbolj{a metoda za pojasnitev skrivnosti je kratka obnovitev
nekaterih najpomembnej{ih prispevkov oz. “katastrofalnih
rezultatov”, kot je v zanj zna~ilnem slogu dejal Evans-Pritchard
(Evans-Pritchard 1965: 33). Kljub vsemu se je antropologija pri
pristopu k analizi mane pokazala v eni svojih najoriginalnej{ih
konstitutivnih premis: v heterolo{ki dimenziji. “K anomalijam je
mo~ pristopiti iz ve~ zornih kotov. Negativni zorni kot jih
ignorira, zanemarja ali jih opazi in obsoja. Pozitivni pristop pa
jih postavi v medsebojne odnose konfrontacije in jih posku{a
organizirati v vzorec novega tipa.” (Douglas 1966: 38.)

Marettu je mana predstavljala ~udodelno okultno mo~,
skupno magiji in religiji, in ta ob~utek okultnosti je v svetem
vseprisoten (prim. Firth 1965: 42; Evans-Pritchard 1965: 33;
Henson 1971: 18). Prisotnost mane se od~ituje v ob~utkih
relgijske zone in implicira prisotnost tabuja. Verovanja v mano

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 213



je, nasproti verovanjem v Tylorjeve poosebljene mo~i (animi-
zem), ozna~il za animatizem; nomina nasproti numina (prim.
Evans-Pritchard 1965: 21).13

Lowie je v Codringtonovem slogu ozna~il mano kot “prenosni
fluid” (Lowie 1948: 76), ki je na delu takrat, kadar se ~lovek
loti opravila, ki ga v “normalnih” pogojih ne bi zmogel, a ven-
dar uspe. Lowie je za ekvivalenten prevod predlagal besedo
~ude`, za katerega ni ~isto jasno, ali je to bo`ji dar ali ne.
Mana kot deviacija od pravila je vedno zaznamovana s tabujem
kot ambivalentnim odnosom do te deviacije (prim. ibid.: 87).

Durkheim s tem, da je mano identificiral s totemskim prin-
cipom kot prvo obliko pojma mo~i, ni omejil njene vseprisot-
nosti. Pri Indijancih Dakota “wakan odgovarja pojmu mane in
mo~ ga je prevesti kot veliki duh” (Durkheim 1976: 192).
Wakan ni izklju~no fizi~na energija, je na~elo univerzalnega
pojasnjevanja. “Celo `ivljenje je wakan” (ibid.: 193). @ivljenje
pa je potrebno razumeti kot nekaj, kar u~inkuje in protiu~in-
kuje, kot vse, kar se premika in je premi~no. Wakan je vzrok
vseh gibanj v univerzumu, predstavlja mo~, inherentno vsem
bitjem in stvarem. Slu`i za pojasnjevanje vseh dogodkov, ki so
dovolj pomembni, da se o njih razmi{lja.

Obi~ajno se meni, da je v polinezijskih jezikih mana sprva
pomenila avtoriteto (prim. ibid.: 213). Na podlagi Codringto-
nove evidence Durkheim ugotavlja, da “polo`aj ~loveka, ki se
mu pripisuje, da ima mano ... izvira edinole iz pomena, ki mu
ga podeljuje mnenje. To torej pomeni, da sta moralna mo~ ...
in mo~, s katero so obdarjena sveta bitja, v osnovi istega
porekla in sestavljena iz istih elementov.” (Ibid.) Ta mo~ izhaja
iz totemskega principa, s svojo vsebino – tabujem in s svojim
~utnim obele`jem, formo – totemom. Totem ni le simbol mane
in boga, je tudi simbol dru`be. Mo~ mane potemtakem izvira
iz dru`be same, je dru`ba sama in posameznik je ima le toliko,
kolikor je njegov polo`aj v dru`bi izjemen.

Hkrati pa Durkheim ugotavlja, da je besedo mana mo~
primerjati s celo skupino drugih etimolo{ko istovrstnih besed,
ki pomenijo srce, zavest ipd. (prim. ibid.: 265). To pomeni, da
med idejami brezosebne mo~i in pojma notranjega mentalnega
`ivljenja, du{e, obstaja neki odnos sorodnosti. Tu se Durkheim
kategori~no loti  razre{itve dileme “Tylor : Marett” in ugotavlja,
da v bistvu tu ne gre za razli~na procesa, temve~ za razli~no
pomembna vidika istega. Ideja mane ne predpostavlja ideje
du{e, saj ~e bi bilo mo~ idejo mane individualizirati in frag-
mentirati v posamezne du{e, mora najprej sama obstajati, tisto
pa, kar obstaja samo po sebi, ni odvisno od oblike, ki jo pre-
vzame mo~ v procesu individualizacije. V tem smislu Durkheim
zatrjuje, da je, v logi~nem smislu, du{a drugostopenjska tvorba
(prim. ibid.: 266- 267). Du{a posameznika predstavlja individu-

Karmen [terk

214 A N T H R O P O S

13 Tylorjeva sloni na
konceptu animizma, ki
ga definira kot “verova-
nje v nadnaravna bitja”
(Tylor 1953: 47), kar je
hkrati tudi njegova
minimalna definicija
religije (prim. ibid.: 48).
To verovanje je ~loveku
inherentno, zato uni-
verzalno, kar izhaja iz
univerzalnih fenomenov
sanj, smrti in ekstaze
(prim. ibid.: 52). O
univerzalnosti animizma
glej tudi: Barre 1964:
26-27; Evans-Pritchard
1965: 53-54. Nasproti
tej teoriji je Marett pred-
stavil svojo hipotezo o
predanimisti~ni fazi
mi{ljenja, ki jo je poime-
noval animatizem. V
jedru teh verovanj je
prepri~anje o personifi-
kaciji du{e v vse narav-
ne in ~love{ke objekte
(nekatere {e prav poseb-
no), ki jih napolni z
nadnaravnimi mo~mi,
in ne v posebne, indi-
vidualizirane duhove,
kot je trdil Tylor. To
vseobsegajo~o mo~ je
imenoval “mana” in jo
v kombinaciji z njenim
negativnim aspektom –
tabujem predstavil kot
najbolj generalizirano
in zato bazi~no za
vsako religijsko verova-
nje (prim. Barre 1964:
27). Tylorjevo animisti-
~no teorijo religije pa
Malinowski (prim. Mali-
nowski 1963a: 256-257)
ozna~i za preozko in
na podlagi kasnej{e
etnografske evidence,
predvsem Frazerjeve,
prika`e, da animizem
ni ne najpomembnej{e,
{e manj pa edino in
izvorno verovanje (prim.
Malinowski 1955: 17).
V ve~ji meri se pri
iskanju univerzalnih
religijskih podmen
nasloni na Marettov



alizirano mano, kolikor posameznikova du{a predstavlja del
kolektivne.

Mauss se je v svoji analizi mane naslanjal na Codringtonov
splo{ni opis, Durkheimovo ugotovitev o njenem dru`benem, ne
naravnem poreklu in na dejstvo, da “mana predstavlja vrednost
stvari in ljudi, magijsko, religijsko in celo dru`beno” (Mauss
1982: 195). Mana hkrati predstavlja lastnost, substanco in
dejavnost. Predstavlja tisto, kar v sebi nosi stvar, ki je mana; ta
stvar ni sama po sebi mana. Je prenosna in podlega speciali-
zacijam. Nadnaravna bitja so nadnaravna zato, ker imajo mano.
Kraji so sveti, ker v njih prebiva mana. “Pojem mane je {ir{i
od pojma svetega ... ga vklju~uje ... pojem svetega se izrisuje
na podlagi pojma mana. Mana in sveto ozna~ujeta isti red stvari,
v katerem je mana tip /le genre/, sveto pa vrsta /l’espece/.”
(ibid.: 208-209.) Pojem mane ni preslikava svetega niti pozi-
tivni aspekt tabuja. Vse, kar je tabu, je mana, ni pa vse, kar je
mana, tudi tabu (prim. ibid.). Tudi tabu je enako kot sveto,
torej vrsta tipa mana.

Mana deluje kot relativno avtonomen sistem, s svojim inte-
lektualizmom oddaljen od mehanizma dru`benega `ivljenja in
je, kot pojem svetega, “svojevrstna kategorija kolektivne misli”
(ibid.: 212), izraz kolektivnih sil, ki utemeljujejo vrednostne
sodbe, razvr{~ajo stvari in ljudi. “Vse nadnaravne mo~i so del
socialnega sistema” (Douglas 1966: 113).

Bolj kot religijsko mana ozna~uje vse magijsko oz. magijski
korpus idej o nadnaravnem: “... svet magije stoji nad tem sve-
tom, se pa od njega ne lo~uje ... kot da je utemeljen v neki
~etrti dimenziji prostora, ~igar skrivnostni obstoj izra`a pojem
mana” (Mauss 1982: 207). Vsa magija izvira iz mane. “Mana je
magijski potencial nadnaravnega ... in ni dovolj, ~e ugotovimo,
da se mana kot lastnost ve`e na posamezne stvari zaradi nji-
hovega ustreznega polo`aja v dru`bi ..., predstavlja tudi idejo
o teh vrednostih, o teh razlikah v potencialu” (ibid.: 211).

D A R

Poglavitni del Maussove terorije o mani je prispevala njegova
analiza primitivnih prestacij14, dara in potla~a15 s svojimi temelj-
nimi aksiomatskimi obele`ji: nujnost vra~ila sprejetega daru,
obvezno dajanje in obvezno sprejemanje darov. Zna~aj teh
prestacij je le navidezno svoboden in nepogojen, v bistvu pa
je “prisilen in vodi ga interes” (Mauss 1982a: 10). Nanje Mauss
gleda kot na totalne dru`bene fenomene: vklju~ujejo religijske,
ekonomske, pravne in moralne institucije.16

Dar da dar. Kak{no pravilo, vezano na vse omenjene insti-
tucije, pogojuje nujnost sprejemanja, vra~anja in kro`enja

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 215

predanimisti~ni (oz.
animatisti~ni) koncept.
“Mana je vse tisto, kar
je divjaku relevantno,
povzro~a vse zares
pomembne dogodke v
domeni svetega. Potem-
takem je mana ... bistvo
predanimisti~ne religije.”
(Ibid.: 20.)

14 “Prestacija je ... ter-
min, ki pokriva vse
oblike transakcije pravic
do dobrin ali uslug ali
vsako uslugo ene osebe
(ali skupine), storjeno
drugi osebi (ali skupi-
ni)” (Stirling 1964:
531). “Osnovna oblika
prestacije je darovanje
hrane” (Mauss 1982a:
17).

15 Od prestacije tipa
dar se potla~ lo~i v tem,
da se slednji praviloma
nana{a na skupinske
transakcije visoko kom-
patitivnega zna~aja z
v{teto obrestno mero
(prim. Mauss 1982a:
23), ^eprav je ta
Maussova distinkcija
zelo sporna. Definicij in
razlag potla~a je mnogo
(spet govorimo o institu-
cijah tipa potla~). Ena
izmed njih, tista, ki jo
je prevzel tudi npr.
Malinowski, je ta, da je
potla~ substantivna
aktivnost lova na glave
in bojevanja ter pred-
stavlja premestitev
sovra`nosti(displacement
of hostility) v bolj ela-
boriran kod (prim.
Leach 1963: 133; Firth
1963: 224; prim. tudi
Fortune 1963: 234.
Mauss je potla~ definiral
kot institucijo “totalne
prestacije tekmovalnega
tipa” (Mauss 1982s:
19); prim. tudi Barnett
1964: 522-524-



darov? Odgovor na to Mauss poda v analizi gradiva o maorskem
konceptu duha darovane stvari, hau17. Kar je mana v teoriji
magije, oziroma v simbolni misli nasploh, to je hau v teoriji
dara. “Darovi18 so ... povezani s posameznikom, klanom,
zemljo: predstavljajo prenosnike njihove mane, njihove magij-
ske, religijske in duhovne mo~i (Mauss 1982a: 26). Vsak dar
nosi v sebi hau. ^e prva oseba drugi osebi izro~i kak dar, ki
ga druga oseba potem izro~i kaki tretji, slednja drugi osebi
povrne nak drug dar, ker jo k temu prisili hau dara (druge
osebe). Ta povratni dar mora druga oseba izro~iti nazaj prvi,
ker ji mora povrniti tisto, kar je v tem povratnem daru (od
tretje osebe) proizvod hau dara prve osebe drugi (prim. ibid.:
28). Lastnik darovane stvari ima mo~ nad prejemnikom, ~eprav
je dar `e izro~en. Darovana stvar ni mrtva, “v daru `ivi hau
njegovih gozdov, njegove zemlje ...” (ibid.: 29). Sprejeti dar
pomeni “sprejeti od nekoga del njegovega duhovnega bistva,
njegove du{e: dar bi bilo nevarno in usodno zadr`ati, ne le
zato, ker je to prepovedano ... nemoralno ..., ampak ker z
njim darovalec dobi magijsko in religijsko mo~ nad prejem-
nikom” (ibid.: 31). Darovi niso le `elene stvari, so tudi stvari,
ki se jih je bolje ~imprej znebiti. To postane {e o~itneje v
prestacijah tipa potla~, obredne redistribucije dobrin. Posedo-
vati je presti`no. Razdeljevati svoje imetje je {e bolj presti`no.
Vra~ati darove v vedno ve~ji meri pa nosi najve~ dru`benega
presti`a in determinira najvi{ji status.

Hau, kot proizvod na~ina mi{ljenja, ni iluzija. “Hau ni
osnovni razlog menjave: je zavedna oblika ... pojma, ki ozna-
~uje njeno nezavedno nujnost, katere razlogi so drugje” (Levi-
Strauss 1982: 44). Obveza vra~anja in sprejemanja darov je
nezavednega zna~aja.

Malinowski je imel o predstavah tipa mana popolnoma izvirna
prepri~anja. “Vse teorije, ki imajo mano in podobne koncepte
za osnovo magije, so popolnoma zgre{ene” (Malinowski 1955:
76). Codringtonov opis (Codrington 1953: 395-398) vseobsega-
jo~e, vseprisotne mo~i je ozna~il kot popolnoma nesprotujo~o
magijskim u~inkom, ki temeljijo na formuli in obredju. Zmo`nost
mane, da se prenese na vsak element in da u~inkuje v vseh
smereh, na vse na~ine, ima z magijsko u~inkovitostjo malo
skupnega, saj “magija deluje le na tradicionalno specificiran
na~in. Nikoli se ne ka`e kot fizi~na sila, njeni vplivi na mo~i
in ljudi so striktno omejeni in definirani ...” (Malinowski 1955:
77.) Osnovna poteza vseh magijskih verovanj je ostro za~rtana
“distinkcija med tradicionalnimi silami magije na eni ter drugimi
silami in mo~mi, s katerimi je obdarjen ~lovek in narava, na
drugi strani” (ibid.: 77-78). Koncepti tipa mana poleg magijskih
vklju~ujejo {e druge vrste sil in mo~i in predstavljajo “zgodnjo
generalizacijo nedodelanega metafizi~nega koncepta ...” (ibid.:

Karmen [terk

216 A N T H R O P O S

16 O pomembnosti
Maussovega vztrajanja
na raziskovanju totali-
tete za socialno
antropologijo glej Levi-
Strauss 1982: 23-35, za
kritiko tega pristopa,
konkretno k analizai
dara pa Frankenberg
1970: 554.

17 V maorskem ver-
nakularju “hau
ozna~uje ... du{o, v
nekaterih primerih du{o
in mo~, ne`ivih stvari
..., medtem ko se mana
nana{a na ljudi in
duhove. Za ozna~evanje
stvari se mana uporab-
lja mnogo redkeje kot v
melanezijskem jeziku.”
(Mauss 1982a: 27).

18 V tekstu Mauss na
tem mestu uporabi
nativen izraz taonga,
ki pomeni “dati lastni-
no, podarjati ... darovi
izro~eni s ciljem prido-
bitve tujih lastnin ...
najve~krat ozna~uje
darovanje osebne last-
nine” (Mauss: 26, 28).
Vedno, ko se v tekstu
pojavi ta beseda, je
prevedena z besedo dar.



78). Mo~ jih je najti razprostranjene po vseh etnografskih
podro~jih, ker ozna~ujejo “temeljno stali{~e divjaka do realnosti”
(Malinowski 1979: 458).

Vsi antropologi, ki so magijo obravnavali v zaobsegajo~em
jo kontekstu mane, “so svoje zmotne teorije zasnovali na
osnovi kontradiktornega in nepopolnega etnografskega empi-
ri~nega materiala” (Malinowski 1955: 78). Magije ni porodil
abstraktni koncept univerzalne mo~i, temve~ je nastala neod-
visno iz {tevilnih dejanskih situacij emocionalnega stresa.

K U L A

Naj logiko Maussove analize maorske hau apliciramo na
analizo kule; ceremonialne, visoko kompatitivne izmenjave
dobrin med prebivalci Trobriandskega arhipelaga, institucije, ki
pre`ema in integrira vse socialne aspekte `ivljenja domorodcev
tega oto~ja v enovit funkcionalni sistem (prim. Malinowski
1979). Kulo je Mauss ozna~il kot poseben tip potla~a.19 Od
institucije obveznega darovanja se potla~ (posplo{eno in navi-
dezno) razlikuje z vstopom kompatitivnega elementa – dar v
potla~u je vedno potrebno vrniti v vsaj enaki ali ve~ji meri.

Kula predstavlja obredno medplemensko izmenjavo darov v
obliki zapestnic in ogrlic iz {koljk, ki predstavljajo “zgo{~eno
bogastvo” (Malinowski 1979: 455) in nimajo neposredne upo-
rabne vrednosti izven kule. Okrog kule je artikulirano celotno
`ivljenje domorodcev in sodelovanje ter uspeh v kuli je zna-
menje socialnega ugleda, lepote in magije. “Vsako premikanje
predmetov kule, vsaka podrobnost menjave je dolo~ena z
vrsto tradicionalnih pravil in konvencij in dolo~ene termine te
menjave spremljajo komleksni magijski obredi in javne cere-
monije” (ibid.: 72). Vsi sprejeti darovi se morajo po izteku
dolo~enega ~asa nujno podariti v obratni smeri, kot so pri{li.
Partnerji v kuli vstopajo v vse`ivljenjski odnos dol`nosti in
obvez. Mehanizem menjave temelji na posebni obliki dajanja
kredita, ki predpostavlja visoko stopnjo medsebojnega zaupanja.
Instrumentalnih sankcij za gr{i ali “manjvreden” objekt dara ni;
nevelikodu{nost rezultira le padec dru`benega ugleda. Zato si
vsak najprej prizadeva dobiti in nato izro~iti kar najvrednej{i
predmet. Posebno presti`no je posedovati kak{en imenitnej{i
primerek ogrlice ali zapestnice in imeti kar najve~ pomembnih
in mo~nih partnerjev menjave. “Vsak ’po naravi’ ve, kak{no
{tevilo partnerjev dovoljuje njegov rang. Dober zgled mu lahko
ponudijo neposredni predniki.” (ibid: 81).

^eprav se nam kula ka`e kot izjemno kompleksno in ure-
jeno socialno dejstvo, pa “niti najinteligentnej{i domorodec
nima jasne predstave o njej ... ali o njeni funkciji” (ibid: 74).

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 217

19 Malinowski je bil
prepri~an, da je kula
enografski fenomen
novega tipa (prim.
Malinowski 1979: 455,
456) med ceremonialno
in ekonomsko menjavo.
Mauss vidi potla~ tipa
kula kot simboliziranje
ambivalentnega prija-
teljsko-sovra`nega
odnosa ..., kar implicira,
da Trobrijanci v izvaja-
nju obredja kule na
simbolni na~in povedo
stvari (Leach 1963:
133). Potla~ in kula sta
elaborirani, visoki kom-
patitivni obliki menjave
(prim. tudi Fortune
1963: 234). Spor potla~:
kula je, kot je razvidno,
spor o definiciji dara.
“Mauss vidi darovanje
kot simbolno vedenje,
na~in izjavljanja; Mali-
nowski ga vidi eksklu-
zivno v operacionalnih
terminih kot na~in dose-
ganja `elenih rezulta-
tov” (Leach 1963: 133;
prim. tudi Firth 1970:
8-17).



Kula nima nobenega pragmati~nega cilja. Domorodec na vpra-
{anje o njenem pomenu odgovarja povzemajo~ mitologijo in
obi~aje prednikov, torej deskriptivno, nikakor eksplanatori~no.
“Za domorodce je vr{enje kule skrivnost.” (Fortune 1963: 231).
Vedo samo, da nesodelovanje v kuli in spremljajo~ih obredih
pomeni nesodelovanje v skoraj vseh aspektih socialnega `iv-
ljenja. “Malinowski sam pove, da ni uspel odkriti mitskih razlo-
gov ali kak{nega drugega smisla tega kro`enja ... ~e bi razlog
tega kro`enja bil v usmerjanju teh predmetov, ki te`ijo k po-
vratku na za~etno mesto ..., bi ta pojav bil na zanimiv na~in
istoveten s ... hauom maorskih domorodcev” (Mauss 1982a: 61).

Toda ne glede na mitolo{ke razlage in utemeljitve ter motive
Malinowski odgovor o za`elenosti neuporabnih, ceremonialnih
ogrlic in zapestnic iz popolnoma obi~ajnih {koljk, ki jih je na
Trobriandskem oto~ju na pretek, poda v primerjavi le-teh s
kronskim nakitom, ki da je “grd, nekoristen ... celo ki~ast”
(Malinowski 1979: 79). Malinowski dalje pravi: “^uvaj mi je
povedal mnogo zgodb o nakitu; kako ga je nosil ta ali oni
kralj ali kraljica ob tej ali oni prilo`nosti, kako so bili nekateri
primerki ob velikem in upravi~enem gnevu ... odneseni ...”
(Ibid.) Predmeti kule so cenjeni zaradi svoje preteklosti, “zgo-
dovinskega sentimenta” (ibid.: 80). “Vsak zares vreden predmet
kule ima svoje posebno ime. Kratko zgodovino in predavanje
o vsakem izmed njih je mo~ najti v domorodski tradiciji.” (Ibid.)

Ali kot na podlagi Seligmannove evidence ugotavlja Mauss:
vsak predmet kule, ali vsaj najdragocenej{i izmed njih, tisti, “ki so
najbolj za`eleni, imajo svoje ime, osebnost, zgodovino ... posa-
mezniki jim celo dajejo svoja lastna imena” (Mauss 1982: 63).20

Izpostavita se podobnosti, ki ju lahko imamo za osnovni.
Prvi~, individualizacija in personifikacija daru, njegov vpliv na
trenutnega lastnika: ali nosi s seboj in sam po sebi presti` ali
pa magijsko mo~ prvega lastnika; v obeh primerih se je stvari
potrebno znebiti. Drugi~, zna~aj menjave je v obeh primerih
nujen, nezavedno prisilen. ^e je krog kule zaklju~en, kar Mali-
nowski trdi, potem se vsak predmet prej ali slej vrne. S tem
da je velikodu{nost v darovanju dejanje, ki je dru`beno privili-
girano, in ~e to pravilo velja v vsaki skupnosti, vklju~eni v
kulo, kakor zatrjujejo Malinowski, Fortune in Seligmann, potem
se povratni dar vrne v ve~ji vrednosti. Skratka, predmeti kul-
skega kro`enja na Trobriandih vzdr`ijo test logi~nega kroga
hau pri Maorih. Na istem etnografskem podro~ju – Polineziji,
ki pa ni vklju~eno v prstan kule, je Firth zabele`il: “moja lastna
evidenca s Tikopije ... popolnoma ustreza Maussovim poudar-
kom pomena obligacij ...” (Firth 1970: 8).

Opozorilo Malinowskega o pomanjkljivi empiri~ni antropo-
lo{ki evidenci o konceptih tipa mana je resno vzel le njegov
u~enec Firth, ki se je strinjal, da je zmoti vseh poskusov

Karmen [terk

218 A N T H R O P O S

20 Bakrene plo{~e, pri
potla~u nadvse za`eleni
in cenjeni objekti, ~eprav
je “njihova dejanska
vrednost majhna” (Boas
1953: 334), imajo prav
tako “svoje ime ... so
predmet individualizira-
nih, posebnih verovanj
... so `ive” (Mauss
1982a: 132-134). Na
prvo stran bakrene
plo{~e je ponavadi
vgravirana glava `ivali
za{~itnice lastnika
(prim. Boas 1953: 334).



razlage teh konceptov botroval generaliziran Codringtonov opis
in raztezanje ter tehniciziranje te generalizacije na druga etno-
grafska podro~ja.21

Firth je vse dotedanje antropolo{ke poskuse konstituiranja
splo{ne teorije o mani  ozna~il za prikrojene namenom etno-
grafske analize (prim. Firth 1967: 178) in jih metodolo{ko sis-
tematiziral kot: poskuse natan~nega prevoda besede22; poskuse
raz~lenitve vsebine relacije med mana koncepti in drugimi mi-
slenimi vzorci v istem dru`benem okolju, in sicer na podlagi
njihovih lastnih lingvisti~nih podatkov o mani; ter kot poskuse
preu~evanja dejanskih kontekstualnih uporab besede (prim.
Firth 1967: 174). Ta slednji je tudi Firthov pristop v Tikopiji.

Najprej Firth ugotovi, da za isto idejo na Tikopiji obstajata
dva izraza, ki jima je mo~ najti ekvivalent glede na kontekst;
za izraz mana: grom, o~e, zanj, zanjo, za tisto, u~inkovitost; in
za izraz manu: `ival – {e posebej ptica, u~inkovitost, ime nebe{-
kega duhovnega bitja, identificiranega z zvezdo (prim. ibid.:
179). Na podlagi zbranih podatkov na terenu Firth ugotavlja,
da se oba izraza nana{ata vedno le na konkretne situacije, na
materialne rezultate, na nadnormalno u~inkovitost in uspe{nost,
da izraza “pokrivata kategorijo dru`beno odobravajo~ih feno-
menov” (ibid.: 185). Praviloma sta mana in manu povezana z
dru`beno vplivnimi in pomembnimi osebami, nista pa jim
inherentna. “Vse povpra{evanje o Ding an Sich se je izkazalo
za jalovo” (Firth 1967: 185), in tako Firth zaklju~i, da so “vse
konotacije mane kot izvzetega principa ... vse metafizi~ne
abstrakcije ... le plod antropolo{kega dela. Tikopijec je zado-
voljen s konkretno deskripcijo rezultatov in aktivnosti in na
naravo teh aktivnosti ne gleda kot na intelektualni problem.”
(Ibid.) Niti duhovi in nadnaravna bitja mane nimajo po sebi
(~eprav je to stali{~e Firth kasneje revidiral (prim. ibid.: 194;)
lahko jo le kot mediji prena{ajo na ljudi.

Kon~no Firth ugotovi, da je mana le skupni imenovalec,
predpisan kategorijam, ki jih na{a civilizacija obi~ajno razlo~uje
kot popolnoma nepovezane; kategorijam, ki predstavljajo: mate-
rialne dogodke (lov, smrt, ozdravitev), osebne atribute pogla-
varjev, materializirano voljo in hotenje nadnaravnih bitij in
vrednostne sodbe s pozitivno konotacijo (prim. ibid.: 192-193).

Osnovni Firthov prispevek k teoriji mane je njegova izpostavi-
tev nezmo`nosti prevoda besede, saj mora pokrivanje predmetno-
sti izhajati iz konteksta uporabe besede; to pa pomeni ne le, da
je besedo potemtakem potrebno locirati v druge, vsaj primerljive
kontekste, temve~ mora njena uporaba izzvati tudi vsaj primerljivo
predstavo. Te razprostranjene predstave pa po Firthovih ugotovit-
vah niso identi~ne in na ravni pomena je torej nezmo`no konsti-
tuirati tak{no teorijo o konceptu mane, v kateri se rezidualne
kategorije ne bi imele za njen nepomemben ostanek.

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 219

21 “Vse oceanske skup-
nosti nimajo skupnega
koncepta mane” (Firth
1967: 174, 175).

22 Poleg `e omenjenih
ekvivalentnih poskusov
prevodov, ki so po Firth-
ovem mnenju nemogo~i,
navaja {e prevode z
besedami: sre~a, resnica,
elektri~na napetost,
~udodelna mo~ (prim.
Firth 1967: 175-176).



Pomembno pa je tudi pripomniti, da Firthova kritika prej-
{njih pristopov, ki so vztrajali na splo{ni teoriji, izhajajo~i iz
specifi~nega etnografsko omejenega materiala, ne more temeljiti
na prav takem materialu. Splo{na kritika na temelju lokalnih
podatkov je prav tako nemogo~a, kot je na istih osnovah
nemogo~a splo{na teorija o le-teh.

B O A S O V S K A  [ O L A

Prispevek Boasovske {ole v ameri{ki antropologiji je variacije
na temo mana dodatno zapletel. Sapir je verovanja v kozmi~ne
mo~i (mano) ozna~il kot poglavitni tip religijskih verovanj23 (prim.
Sapir 1958: 349), ki racionalizira ozadje religijskega vedenja.
Verovanje v mano, kot v “razpr{ene, neindividualizirane mo~i”
(ibid.: 353), je verovanje v misteriozno mo~, s katero je pre`et
ves svet. Lahko je koncentrirana v dolo~enih predmetih ali pa se
nahaja v posesti duhov, `ivali ali bo`anstev. “^e ho~e ~lovek
izpolniti svoje `elje, si mora pridobiti nekaj te mo~i” (ibid.). Ta
nematerializirana mo~ se po navadi pojavlja v ~udnih oblikah in
je “zaznana po prisotnosti radiacije, ki izvira iz zemlje ..., na
kateri so pred prihodom ~loveka ... bila naseljena sveta bitja”
(ibid.). Ta radiacija je tudi vir zdravilne mo~i. Do vdora te mo~i v
~loveka obi~ajno pride med spanjem, bolezenskimi stanji, med
osamitvijo in kontemplacijo ter jo praviloma posredujejo predniki. 

Linton je na polinezijskem primeru potrdil Durkheimovo
ozna~bo mane kot totemskega principa. Vsak klan je individu-
aliziran z lastno, lokalno, razli~ico mane in s tem z razli~nim
odnosom do klanskim tabujev. Zato se tisti, ki klanu ne pripa-
dajo in torej “njihovega vedenja ne usmerja lokalna mana,
lahko brez nevarnosti zase in druge dotikajo kraljevskih oseb
in njihovih predmetov” (Linton 1961: 186).

V Polineziji je vsaka naslednja generacija bolj{a v mani, kar
se ka`e tudi v tem, da poglavar takoj po rojstvu svojega
naslednika izgubi vodilni status in “vlada kot regent, dokler
njegov sin ali h~i nista dovolj stara za prevzem funkcije”
(ibid.). Mana je torej dedna in zato imajo dolo~ene predpisane
zakonske zveze, sklenjene znotraj socialno presti`ne skupine,
dvojno dozo mane. “Nemogo~e je razumeti polinezijsko poli-
ti~no organizacijo brez razmisleka o dveh osnovnih konceptih
socialne stratifikacije: mani in tabuju” (ibid.: 189).

Linton svoj prevod oz. bolj razlago mane poda v terminih
“mo~ izpolnitve, izvr{itve ...” (ibid.). Tako je vsaka stvar ali
oseba, ki je sposobna ve~, kot je obi~ajno, na ta na~in poka-
zala, da ima mano.

Tudi Linton ugotavlja, da je mani podoben koncept mo~
najti na mnogih etnografskih podro~jih, a ne tako temeljito sis-

Karmen [terk

220 A N T H R O P O S

23 Druga dva tipa sta:
verovanje v bogove in
verovanje v duhove
(animizem), ki ga je
Sapir ozna~il kot “kri-
ti~no nezadosten temelj
Taylorjeve vsesplo{ne
teorije religije” (Sapir
1958: 349, 352).



tematiziranega, kot je v Polineziji. Tu je mana razvita v logi~no-
filozofski koncept, ki vse manifestacije superiornega zvede na
isti skupni imenovalec (prim. ibid.). Mana je popolnoma brez
du{e in je brez~utna. Je od nekdaj in vedno je na razpolago.
Lahko jo primerjamo z radijskimi valovi. Stvari in ljudje, ki jo
manifestirajo, pa so primerljivi z radijskimi sprejemniki. “Bo`an-
stva in duhovi, kot tudi ~love{ka bitja, imajo posebne sposob-
nosti, ker so zmo`ni sprejemati in koncentrirati mano ... Mana
je zelo ku`na in vsak stik s posameznikom ali objektom z
ve~jo mano predstavlja nevarnost za druge z manj{o mano.”
(Ibid.: 189-190.)

Linton izpostavi {e eno razliko, ki onemogo~a generalizacijo
pojavov tipa mana. V Polineziji in Severni Ameriki sta ta dva
koncepta nezdru`ljivo samosvoja `e v osnovi, saj ju lo~uje “razlika
v dr`i /attitude/” (ibid.) do tistega, ~emur mi re~emo nadnaravno.
Ameri{ki Indijanci prisotnost te vrste mo~i spoznajo po subjek-
tivni zaznavi, ki je posledica t. i. religijske zone. Polinezijci takih
subjektivnih zaznav za mano nimajo. Njena prisotnost je nezaz-
navna, dokler niso vidni u~inki, “kot ne moremo vedeti, ali je
skozi `ico napeljan elektri~ni tok, dokler tega ne preverimo”
(ibid.: 190). Iz tega razloga so stvari in mesta z mano nevarni in
jih je potrebno ozna~iti. Zato je povsod v Polineziji mo~ najti
tabujske znake, ki ka`ejo, da je to mesto sveto.

Iz podobnega koncepta mo~i, kot je polinezijska mana in
razli~ice tega tipa na drugih podro~jih, izvira ju`noazijska insti-
tucija lova na glave (prim. ibid.: 216). “Vsak posameznik in
skupnost poseduje dolo~eno koli~ino duhovne mo~i, ki jo je
mo~ pridobiti z uspe{nim vojskovanjem, s shranjanjem glav ali
skalpov ubitih ...” (ibid.).

Tudi brez upo{tevanja Firthove zabele`ke iz polinezijske
Tikopije, da mana, ko jo bogovi odpo{ljejo ~loveku, “nastani
vrh ~lovekove glave” (Firth 1967: 191), je asociacija ve~ kot
o~itna. Spet smo pri potla~u24 in veljajo bi si natan~neje ogle-
dati {e to institucijo, ki je pri antropologih vzbujala toliko
za~udenja ali celo zgra`anja in teoretskih bojev.

P O T L A ^

V literaturo je termin potla~ na primeru indijanskega plemena
Kwakiutl25 iz severozahodne Amerike uvedel Boas in ga ozna~il
za “distrbucijo posesti ... s poglavitim principom obrestne
nalo`be” (Boas 1953: 330).26 Predmeti distribucije, pa tudi
uni~evanja so v glavnem odeje in bakreni kro`niki, ki simboli-
zirajo bogastvo. Ve~ kot je predmetov, ki jih je posameznik
sposoben razdeliti ali uni~iti na potla~u, in ve~ kot je potla~ev,
ki jih priredi, vi{ji socialni status in ugled u`iva.

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 221

24 Kot re~eno, se ena
izmed teorij o njegovem
izvoru naslanja na insti-
tucijo lova na glave.

25 Za {e en opis potla~a
pri istem plemenu glej:
Benedict 1968: 133-152.

26 Ju`ni~ (1987: 274) je
termin “distribution of
property” v kontekstu
ekonomskega egalitarne-
ga karakterja primitiv-
nih dru`b prevajal kot
distribucijo dobrin. V
kontekstu, kot je zasta-
vljen tukaj, pa je
potrebno opozoriti bolj
na lastni{tvo teh dobrin.
Zato distribucija (neko-
gar{nje) posesti, a ven-
dar redistribucija dobrin.



Edini na~in, da se stvari, pridobljene v gosteh, povrnejo, je
uprizoriti {e en potla~, ki mora po vrednosti razdeljene posesti
vsaj recipro~no ustrezati prej{njemu. ^e ni tako, gostiteljev sta-
tus in ugled mo~no padeta.

“Kot pri kuli tudi pri Kwakiutlih bolj ali manj vsak posa-
meznik sodeluje pri medplemenskih potla~ih in vsak od njih
ima za goste ali gostitelje omejeno {tevilo posameznikov istega
socialnega ranga. In kot pri prestacijah tipa dar je dobljene
predmete nujno sprejeti, oddati in vrniti. Obi~ajno, ni pa nujno,
se potla~ priredi ob pomembnih dogodkih v ~lovekovem `iv-
ljenju; rojstvu, iniciaciji, sklenitvi zakonske zveze: zaznamuje
aktivnosti ob menjavi statusa ...” (Barnouw 1982: 77).

Najpogosteje so rivali v potla~u poglavarji dveh ali ve~
klanov. Nezmo`nost enega prispevati enak dele`, kot so ga
drugi, ima za posledico razvrednoten ugled celotnega klana.
“Rivali se bojujejo le s posestjo” (Boas 1953: 333; prim. tudi
Benedict 1968: 136). Najbolj{i udele`enec potla~a je tisti, ki mu
uspe razdeliti ali uni~iti toliko darov, da mu jih ne morejo vrniti.

Linton je poreklo potla~a iskal v “ceremoniji, prirejeni za
pridobitev delovne sile, ob prilo`nostih ... gradnje velikih hi{
in totemskih polov.27 Kasneje naj bi se razvil v obliko tekmo-
vanja in sredstva doseganja statusa skupin v tribalni in posa-
meznikov v klanski hierarhiji. Potla~ je odpravil medva{ko
rivalstvo in slu`il za nadomestek vojne.” (Linton 1961: 631.)

Dru`beni presti` osebe ali skupine ni dan in trajen. “Edini
na~in za dosego mo~i in presti`a je uprizoriti potla~” (ibid.:
628). Linton je, skladno z Boasovo in lastno evidenco, potla~
definiral kot “kompatitivno gostijo /feast/ elaboriranega zna~aja,
v kateri se bogastvo ceremonialno razstavlja, razdeljuje in ~esto
uni~uje s simbolnim pomenom pozornosti vzbujajo~ega tro{enja”
(ibid.). Predmeti potla~a so izven svojega kroga obredne dis-
tribucije skoraj ni~vredni. Lahko pa opravijo pomembno vlogo
kot dota ali mo`itveno darilo sorodnikov.

Mauss (njegova definicija potla~a je bila `e predstavljena) je
na podlagi evidence Indijancev ^inuk potla~ prevedel kot
“hraniti /to feed/, tro{iti ...” (Mauss 1982a: 17), iz jezika Indi-
jancev Haida pa kot “ubiti bogastvo” (ibid.: 18). Potla~ je
obredno-razsipni{ki po na~elu vra~anja v ve~ji meri s ciljem
“vzpostaviti hierarhijo med rivali.” (ibid). V vseh prestacijah
tipa potla~ se sre~ujemo z dvema osnovnima elementoma:
“dostojanstvo, ugled in mana, ki jih nosi bogastvo, in absolutna
obveza vra~anja darov pod gro`njo izgube te mane, te avtori-
tete ... in izvora bogastva, ki ga predstavlja ta avtoriteta sama”
(ibid.: 22-23).

Karmen [terk

222 A N T H R O P O S

27 Boas je gradnjo
totemskih polov in
ve~jih zgradb razumel
le kot eno izmed prilo`-
nosti za uprizoritev
potla~a (prim. Boas
1953: 339, prim. tudi
Barnow 1982: 77). Za
opis enega tovrstnih
potla~ev glej: Garfield
1955: 221-225.



Z A K L J U ^ E K

Povzemimo zdaj, kam nas je vse to pripeljalo. Kje je skupni
imenovalec mane, dara, kule in potla~a? Tako v relacijo kot v
logi~ni krog te fenomenolo{ke tipe pove`ejo njihove osnovne
skupne podmene: recipro~nost, premestitev sovra`nosti in
nenevarno spro{~anje socialnih napetosti ter definiranje social-
nih statusov in koresponden~nih vlog. In kje je spet skupni in
kri`ni imenovalec teh podmen? Vse so strukturno povezane,
kar tvori okvir za kontinuiteto in prediktibilnost, h kateri
prispevajo; taisto kontinuiteto in prediktibilnost, ki je bila na
delu pri trojici magija, religija, znanost, ki tvori osnovne
premise reda.

S tem, da smo mano povezali s kontekstom, v katerega je
vpeta, in prikazali, kako ta kontekst vzdr`uje socialno stabilnost,
pa je opravljena {ele polovica naloge. Vemo, kaj ideje tipa
mana v dolo~enih dru`bah pomenijo, na kaj se ve`ejo in kako
u~inkujejo, nismo pa {e pri{li do njenih pravil. Toda: ~e so
pravila nekje, potem morajo biti povsod.

Cassirer je mano {tel za elementarno mitsko idejo, za njeno
primarno obliko. Mana se praviloma pojavlja na mestih “nezmo-
`ne ostre lo~itve med fizi~nim in psihi~nim, med duhovno-
osebnim in neosebnim ...” (Cassirer 1985: 86, prim. tudi ibid.:
156) in zaznamuje to fluidnost, kar onemogo~a predmetno
opazovanje. Predstavlja le vtis, okus, “akcent, ki ga daje mitsko-
magijska zavest” (ibid.: 87). Tako mana s svojim pandanom
tabujem ne more spro`ati tako kompleksnih institucij, kakr{na
je religija (kakor je mislil npr. Marett in mnogi drugi). Isto
velja za kategorijo svetega. Mana le urejuje kavzalni odnos in
“totaliteta kavzalnih odnosov tvori empiri~no realnost” (Cassirer
1957: 69). Prototip te empiri~ne realnosti, “`ivljenje samo ...
ka`e predanimisti~ni zna~aj ... in se izgublja v reprezentacijah
... neosebne, splo{ne mo~i ...” (ibid.: 71).

Dilemo, ali mana predstavlja vse ali ni~ ali morda kar oboje,
je posku{al razre{iti strukturalizem. “O ~emer ne moremo govo-
riti, o tem moramo mol~ati” (Wittgenstein 1960: 189). Zadnji
stavek Wittgensteinovega Logi~no-filozofskega traktata je kon-
sistenten z v njem predstavljeno teorijo logi~nega pozitivizma,
ki se od strukturalizma lo~i v osnovni premisi. Logi~ni pozi-
tivizem trdi, da filozofija ne more predstavljati teorije, temve~ le
realnost. Strukturalizem pa izhaja iz obratne predpostavke –
realnost (empiri~nost) je le teorija, ki mora biti filozofska.

Poleg Durkheima in Maussa je tretji ~len “francoske zveze”,
Levi-Struss, Maussov zaklju~ek analize haua vzel za svoje izho-
di{~e. “Tako hau kot mana je le subjektivni izraz zahtev po
neki neopa`eni totaliteti ...” (Levi-Strauss 1982: 52). Pojem mane
pripada kategoriji misli, ne kategoriji realnosti. Kavzalnosti real-

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 223



nosti ne pove`e intervenca mane, temve~ “neka globlja raven
misli” (ibid.: 53), simbolna misel. Predmetnost je obstajala pred
njeno zaznavo, ki je kontinuiranega zna~aja, in preden se je
zaznavi te predmetnosti pridru`il jezikovni izraz. Pomen pa
ima zna~aj diskontinuitete. Ko je univerzum dobil pomen, nam
ni bil ni~ bolj znan. To dalje pomeni, da sta se “kategoriji
ozna~evalca in ozna~enca vzpostavili so~asno in vzajemno kot
komplementarni celoti ..., toda spoznanje kot intelektualni pro-
ces poistovetenja dolo~enih aspektov ozna~evalca na eni in
ozna~enca na drugi strani ... njuna nujna komplementarnost, je
napredovala zelo po~asi” (ibid.: 54).

Izven tega pa obstajajo tudi stvari, ki se ka`ejo kot prese`ek
pomena. Kaj storiti s prese`kom pomena, s prese`kom ozna-
n~enca? Po zakonih simbolne misli “... se porazdeljuje med `e
znane zaklju~ene pomenske strukture” (ibid.: 55), med `e u~vr-
{~ene komplementarne odnose ozna~evalca in ozna~enca, znake.
“Mislimo, da pojmi  tipa mana, pa naj si bodo {e tako razli~ni,
ko jih opazujemo v njihovi najsplo{nej{i funkciji (ki se ... ne
izgubi v na{i mentaliteti in na{i obliki dru`be), predstavljajo
prav ta plavajo~i ozna~evalec, ki predstavlja pogoj vsake kon~ne
misli ..., ~eprav ga je znanstveno spoznanje zmo`no, ~e `e ne
iz~rpati, pa vsaj deloma disciplinirati.” (Levi-Strauss 1982: 56.)

Kot smo videli, je mana lahko vse: mo~ in akcija, kakovost
in stanje, predstavlja abstraktno in konkretno. “Ali ni tako, ker
hkrati ni ni~ od vsega tega, temve~ je enostavna oblika, ali
to~neje, simbol v ~istem stanju in tako primerna za opis kakr-
{nekoli simbolne vsebine ... je preprosto nulta simbolna vred-
nost.”28 (Ibid.). Ta nulta simbolna vrednost je “primerljiva z
lingvisti~nim pojmom nulti fonem, ki nasprotuje vsem drugim
fonemom ..., s tem da nima nikakr{ne diferencialne odlike, niti
neke stalne fonetske vrednosti. Funkcija nultega fonema je v
tem, da je v nasprotju z odsotnostjo fonema.” (ibid : 57).
Oblike tipa mana so “oblike tipa ni~ ... nimajo nobene notranje
lastnosti, razen te, da prispevajo pogoje, predhodne obstoju
dru`benega sistema, od katerega so odvisna, in s svojo prisot-
nostjo, ki sama po sebi nima pomena, dopu{~ajo vzpostavljanje
sistema kot totalitete” (Levi-Strauss 1989: 159).

S K L E P

Vse, kar obstaja, in vsako izjavljanje o tem obstoju nosi s
seboj mano, neubesedljiv, nepredstavljiv prese`ek pomena, ki je
konstitutiven za vzpostavitev vzajemnosti ~lenov ozna~evalske
verige, strukture, za tvorjenje znaka, kot enotnosti ozna~enca
in ozna~evalca. Hrbtna stran ireduktibilnosti mane je ireduk-
tibilnost resnice, nezmo`nost polnega pomena. Absolutna

Karmen [terk

224 A N T H R O P O S

28 O nulti stopnji sim-
bolizacije prim. Barthes
1990: 189-191.



refleksija ni mogo~a, saj to~ka, iz katere govorimo, nikoli ne
soupada s to~ko na{ega izrekanja, ali po Heglovo: ni nevtralne
ob~osti; ali po Kantovo: o vsem ne bo{ govoril. Metagovorica
kot ob~a resnica jezika je nezmo`na. Vsak govorni jezik
dopu{~a refleksivna nakazovanja o neizre~enem. Ni prostora
neizgovorjenega, od koder se podeljuje pravi pomen.

Dodatni, prazni ozna~evalec mane je to~ka nesmisla, ki
podeli polju smisla njegovo konsistenco; ga pre{ije. “[iv ... je
odnos manka do strukture” (A. Miller 1981: 262). Brez to~ke
nesmisla, ki je mitska, brez samonana{ajo~e se to~ke iracionalne
avtoritete se pomensko polje nekega znaka ne bi stabiliziralo
in pomenjalo. Kot simbolno omejuje realno in ga vzvratno
konstituira. Realizacija je mo`na le v omejevanju. Ima status
diskontinuitete, ki je posledica vdora simbolnega (prim. @i`ek
1980, @i`ek 1985, @i`ek 1988). Od tod Sausserjeva trditev, da
je bistvo komunikacije nesporazum, Jakobsonova poeti~na
instanca, Freudove sanje in nezavedni spodrsljaji, Levi-Straussove
umetnosti, miti in estetike, Lacanov object a; in od tod – `elja.

Mana je pogoj delovanja simbolne misli, ne ostanek u~inka
empiri~nosti, in ne, kot je mislil Levi-Strauss, u~inek smisla,
ampak samo evocira njegovo odsotnost. “Nanos-na-ni~ s svojo
predhodnostjo {ele omogo~a nanos-na-nekaj” (@i`ek 1980: 196).
Dalje, med `eljo izrekanja in izrekanjem samim je vedno neki
razkorak, kar omogo~a drsenje ozna~enca pod ozna~evalec, njun
zasuk in vedno novo kombinacijo enkratnih pre{itij – razlog pre-
pletanja metafore in metonimije, sinhronije in diahronije, nezaved-
nega in zgodovine – vzpostavitve strukturne mre`e, tudi pomen-
ske (prim. @i`ek 1980, @i`ek 1983, prim. tudi Leach 1982a).

Mana ponazori, da vse, kar obstaja, so razlike. Vse razlike
imajo eno skupno to~ko – v tem, da so razlike, so si podobne. 

Skratka, “derriere tout sens il y a un non-sense” (Yalman
1973: 71). Mana predstavlja izraz, ki ozna~uje vse, kar se nahaja
izven pomena, kar uide razlagi na podlagi spoznanja, kar na
objektu ni zvedljivega na njegovo uporabno vrednost. V tem
smislu ozna~uje vse elemente nereda, diskontinuitete, nepre-
diktibilnosti in s tem postavi mejo, do kam red sega in od kod
naprej ga ni ve~. Omejuje ga kot njegov imanentni skupni
imenovalec protipomenov in mu s tem dodeli mesto, {e ve~,
vzpostavlja ga za nazaj. “Univerzum je bil poln pomena, preden
se je vedelo, kaj pomeni” (Levi- Strauss 1982: 54); oz. “pred
prihodom nadnaravnih bitij je na svetu vladal kaos” (Eliade
1973: 65).

Funkcija pojmov tipa mana, kot se nam ka`e v tem kontek-
stu, je vzpostavitev simbolnega polja, natan~neje, njegovega
roba in s tem konstitucija reda. Ta red pa, kot noben red, ni
utemeljen. Ni empiri~nih in racionalnih, preverljivih razlogov
za njegovo spo{tovanje. Edini varuh reda mane je njen stalni

O mani in nekaterih z njo povezanih re~eh

A N T H R O P O S 225



spremljevalec tabu. Tisto, kar si `elimo, je mana. Tisti, ki si ga
`elimo, ima mano. Tisto, kar nam to `eljo prepove, je tabu.
Ve~ja kot je `elja, ve~ja je prepoved – ve~ja kot je mana, ve~ji
je tabu.

In na tem mestu se z mano povezane re~i prevzaprav {ele
dobro zapletejo.

LITERATURA

CAZENEUVE, Jean 1986 (1971): Sociologija obreda, Studia Humanitatis,
[KUC - FF, Ljubljana.

CODRINGTON, Robert Henry 1953 (1891): Mana, v: Mead, M., Calas, N.
(ur) 1953. Primitive Heritage, Random House (str. 395-398),
New York.

DURKHEIM, Emile 1976 (1912): The Elementary Forms of Religious
Life, George Allen and UNWIN, London.

EVANS-PRITCHARD, E. (1965): Primitive Religion, Claredon Press,
Oxford.

FIRTH, Raymond 1967 (1940): An Analysis of Mana, v: Tikopia Ritual
and Belief, (str. 174-194), George Allen and UNWIN, London.

FRAZER, James 1977 (1911): Zlatna grana, BIGZ, Beograd.
FREUD, Sigmund 1973 (1913): Totem i tabu, Odabrana dela Sigmunda

Frojda, Vol. 4, Matica Srbska, Novi Sad.
HERTZ, Robert 1973 (1909): The Pre-eminence of the Right Hand, A

Study in Religius Polarity, v: Needham, Rodney (ur) 1973, Right
and Left: Essays on Dual Symbolic Classification, (str. 3-31).

LEACH, Edmund 1982a (1970): Klod Levi-Stros, Prosveta, Biblioteka
xx. vek, Beograd.

Levi-Strauss, Claude 1982 (1950): Uvod u delo Marsela Mosa,
v: Mauss, Marcel, 1982, (str. 11-58).

MALINOWSKI, Bronislaw 1955 (1948): Magic, Science, and Religion,
Doubleday Anchor Books, New York.

MALINOWSKI, Bronislaw 1979 (1922): Argonavti zapadnog Pacifika,
BIGZ, Beograd.

MAUSS, Marcel 1982, 1982a: Sociologija i antropologija I, II, Prosveta,
Biblioteka xx. vek, Beograd.

@I@EK, Slavoj (1980): Hegel in ozna~evalec, Univerzum, Ljubljana.

Karmen [terk

226 A N T H R O P O S



I .

Pri incestu se postavljata dve klju~ni vpra{anji: ali je dejansko
prepovedan, in ~e je prepovedan, zakaj je. Vrsta teorij je odgo-
vore iskala v kar najrazli~nej{ih, obi~ajno dru`benih pojavih in
okoli{~inah ali pa se izgubljala v iskanju bodisi izvira bodisi
vzroka “incestnega tabuja”. Tako denimo nekatere teorije menijo,
da bi incest onemogo~il spletanje vezi in odnosov med dru`i-
nami, s tem pa tudi {ir{ih socialnih razmerij, druge pa, da bi
povzro~il zmedo v sorodstveni terminologiji. Pri teorijah incesta
prihaja tudi do povsem nasprotnih interpretacij, saj naj bi incest
po eni strani ru{il avtoritativno strukturo v dru`ini, s ~imer bi
ta po~asi razpadla, po drugi strani pa naj bi povzro~il tako
mo~no navezanost med dru`inskimi ~lani, da naj bi ti dru`ine
sploh ne `eleli zapustiti. Sociobiolo{ka teorija pa se je (vsaj
deklarativno) odrekla iskanju vira incesta in se raje posvetila
pomenu in zlasti mehanizmom, ki prepre~ujejo prepogosto
spolno ob~evanje med krvnimi sorodniki. 

Toda “znanost ni objektivni mehanizem, ki te`i k resnici,
temve~ popoln primer ~love{ke dejavnosti, na katero vplivajo
strasti, upanja in kulturni predsodki” (Gould 1990: 66), zato
ni pri~akovati, da so znanstveniki prav pri incestu, ki se ned-
vomno ti~e spolnosti, ta pa je ena s predsodki najbolj obre-

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 227-237. 227

1 Tokratni ~lanek je
dopolnilo ~lanku
Zagate teorij incesta,
ki je bil objavljen v
^asopisu za kritiko
znanosti, {t. 168-169.

Dorijan Ker`an

Zagate sociobiolo{ke teorije incesta1



menjenih ~love{kih dejavnosti, uspeli obdr`ati mirno kri in se
objektivno posvetili problemom. 

Incest se torej ti~e spolnosti, ta pa je klju~ni instrument pri
reprodukciji vrste. Prav na podmeni reprodukcije, ki kajpada ne
vklju~uje le same spolnosti, pa~ pa tudi socializacijo podmladka
do stopnje, ko se bo ta lahko samostojno reproduciral, temelji
tako imenovana sociobiolo{ka ali biosocialna teorija incesta.
Reprodukcija sodi v samo sredi{~e evolucijskega procesa, zato je
tudi incest, ki je specifi~na oblika spolnosti, vklju~en v evolucij-
sko problematiko oziroma evolucijo samo (v nadaljevanju povze-
mam Shepher /1983/, Bischof /1975/ in Fox /1988/). Kadar se
incest pojavlja kot reprodukcijska praksa, predstavlja tako imeno-
vano notranjo ploditev (inbreeding), ki velja iz biolo{ko-genetskih
vzrokov za {kodljivo in nevarno, saj je verjetnost homozigotnosti
pri notranji ploditvi precej ve~ja kot pri zunanji. Homozigotnost
pomeni prisotnost dveh enakih genov v paru, kar samo po sebi
sicer ni nevarno, razen v primeru, ko gre za dva recesivna gena,
ki imata oba {kodljiv u~inek. V primeru notranje ploditve je torej
homozigotnost bolj verjetna kot pri zunanji ploditvi (outbreeding)
in povzro~a, ~e `e ne bolezni in okvar, vsaj t. i. incestno depre-
sijo, ki jo ozna~ujejo upo~asnjena rast, slab{a imunska sposobnost
organizma, kraj{e `ivljenje in zmanj{ana plodnost. Biolo{ka vred-
nost odsotnosti incestne ploditve pa je tudi v pritisku selekcije,
saj vrsta za pre`ivetje potrebuje variabilnost, ki ji jo zagotavlja
spolna reprodukcija. Vrsta, ki bi dovolila parjenje bratov in sester
(Bischof 1975: 58), bi obdr`ala vse slabosti dvostar{evskega par-
jenja, ne da bi pridobila njegove prednosti.

Statisti~ni podatki o {kodljivosti notranje ploditve se med
seboj precej razlikujejo. Shepher (1983) navaja tri primere z
osupljivo visoko povpre~no smrtnostjo in prizadetostjo otrok iz
incestnih zvez (41,8%), vendar je treba povedati, da je le ena
od treh raziskav obsegla statisti~no vsaj pribli`no relevantno
{tevilo primerov (161), pa {e pri tej se zdi, da so rezultati
precej vpra{ljivi, drugi dve pa sta temeljili na 13 oziroma 18
primerih. Zato se mi zdijo precej resnej{i Ahamijevi (1991)
podatki. Tako naj bi bile v primeru incesta med bratom in
sestro mo`nosti recesivnega genetskega obolenja pri njunem
morebitnem otroku 5-10%, pri polbratu in polsestri 4-5%, pri
bratrancih in sestri~nah s skupnimi starimi star{i pa 1-2%,
medtem ko naj bi se odstotki tovrstnih obolenj pri normalni
populaciji gibali okoli {tevilke ena. Ob tem pa velja pripomniti,
da je tudi Ahamijev podatek za brata in sestro, s kar stoodstotno
toleranco, metodolo{ko rahlo nejasen. Pri dokazovanju genet-
ske {kodljivosti incesta se je zato te`ko izogniti malce hereti~ni
predpostavki, da so privr`enci te teorije najprej poiskali primere
predvidenih posledic in nato izlo~ili tiste, ki so ustrezali za~etni
predpostavki (v tem primeru torej prisotnosti notranje ploditve). 

Dorijan Ker`an

228 A N T H R O P O S



Skratka, ~e bi bil incest oziroma notranja ploditev pogosta,
bi bila ogro`ena pre`ivetvena sposobnost vrste. Ker pa je
~lovek precej uspe{na vrsta, je o~itno, da pri njem, ~e namre~
doslej navedene predpostavke dr`ijo, posebej veliko notranje
ploditve ni in je br`kone tudi nikoli ni bilo. To pomeni, da
ima ~lovek sredstvo ali orodje, s katerim notranjo ploditev
uspe{no prepre~uje. Univerzalna prepoved incesta, ki naj bi
veljala za vse ~love{ke dru`be, se zdi na prvi pogled dovolj
prepri~ljiv mehanizem prepre~evanja incesta, toda vpra{anje, ki
so si ga, ne brez razloga, postavili sociobiologi, je, ali uni-
verzalna prepoved in groza pred incestom dejansko obstajata.
Sociobiologi menijo, da ne. Fox (1988) pravi, da sicer resda
vse dru`be prepovedujejo poroko med nekaterimi bli`njimi
sorodniki, spolnost med njimi pa le nekatere, zato morajo
obstajati drugi mehanizmi, ki prepre~ujejo pretirano notranjo
ploditev. Pri tem {e dodaja (1988: 21), in le te`ko mu pri tem
ugovarjamo, da ~lovek ne sodeluje preve~ pri incestu (malo
pa), mu ni preve~ v{e~ (a ga v~asih dopu{~a) in se nanj
razli~no odziva (a vedno se odziva). Po njegovem mnenju je
namre~ najve~ zmede pri preu~evanju incesta napravilo dejst-
vo, da je vse preve~ antropologov prepoved incesta in ekso-
gamijo spravilo pod skupen pla{~. Incest se vedno nana{a na
spolnost in spolne odnose, eksogamija pa se ti~e zakonske
zveze. Zato ni nujno, da bi argumenti, ki pojasnjujejo omejitve
pri sklepanju zakonske zveze, pojasnjevali tudi omejitve oziroma
prepovedi pri spolnosti med bli`njimi sorodniki. 

Zato se sociobiologija2, ki se ima za splo{no teorijo evolucije
socialnega vedenja, ukvarja z naj{ir{im spektrom `ivalskega
sveta, od najpreprostej{ih mikroorganizmov do ~loveka. Njena
klju~na predpostavka je, da je tudi ~lovek del narave in zato
podvr`en zakonom evolucije. Primerjalno preu~evanje vedenja
sesalcev in predvsem primatov je pokazalo, da tudi med njimi
ni prav dosti notranje ploditve.3 Vzrok tega je treba iskati
(Bischof 1975) v njihovi dru`beni strukturi in na~inu `ivljenja.
Bischof za sesalce navaja sedem razli~nih socialnih ureditev, ki
po njegovem mnenju omejujejo mo`nosti incestnega parjenja.
V skupnostih, kjer sta spola `ivljenjsko lo~ena ali vsaj delno
lo~ena, se pravi v primerih, ko

– posamezne samice s podmladkom tvorijo lastne skupine,
samci pa `ivijo samotarsko `ivljenje,

– se samice s podmladkom zdru`ujejo v skupine, samci pa
so samotarji,

– se samice s podmladkom in samci zdru`ujejo v lo~ene
skupine,

– in v poligini~nih sistemih,
morajo mladi sam~ki v ~asu spolne zrelosti skupino zapu-

stiti oziroma se preseliti na njeno obrobje.4 ^e se `elijo mladi

Zagate sociobiolo{ke teorije incesta

A N T H R O P O S 229

2 Za uravnote`eno kri-
tiko sociobiologije glej
Sahlins (1977).

3 Tu je treba opozoriti,
da ni raziskava, ki bi
se ukvarjala prav z
incestom pri `ivalih,
tako da so podatki, s
katerimi operirata
Bischof in Shepher,
varljivi.

4 Pri ~loveku odhod
mladeni~a od matere
povezujejo z iniciacijski-
mi obredi, zlasti z obre-
dom obrezovanja, s
katerimi de~ek odide iz
materinega (`enskega)
sveta in se pridru`i
o~etovemu (mo{kemu)
svetu. Ve~ o tem L. R.
Hiatt (1994) in S.
Heald (1994).



sam~ki pariti, se morajo torej vrniti bodisi v svojo osnovno
skupino bodisi si najti drugo. Z vklju~itvijo v drugo skupino je
mo`nost incestnega parjenja s sestro ali materjo kajpak prakti-
~no zanemarljiva, zanimivo pa je, da Bischof povsem zanemari
mo`nost, da bi se mladi sam~ek vrnil v skupino, iz katere je
iz{el, ~eprav to br`kone ni nemogo~e. Problem je kajpak v
tem, da bi se z vrnitvijo mladega samca v skupino, kjer se je
rodil, spet pove~ala nevarnost incesta, torej tudi notranje
ploditve, a zdi se, da je za sociobiologe ta mo`nost zanemarlji-
va. Bischof v menjavi `ivljenjskih skupin raje vidi dvojno men-
javo spolnega objekta in ugotavlja, da pri vrstah, kjer je doba
socializacije podmladka dolga, ni druge razlage za odhod
mladih samcev kot  biolo{ko pogojena prevencija incesta.

Druga~en in {e bolj zanimiv problem pa se pojavi pri
poligini~no sestavljenih skupinah. Predpostavljamo lahko, da je
(dominantni) samec v tak{ni skupini biolo{ki o~e vsaj velike
ve~ine podmladka. Mladi samci torej v ~asu spolne zrelosti
(neprostovoljno?) odidejo iz skupine, njihove sestre pa ostanejo.
[e bolj izrazito kot v prej{njem primeru se zastavi vpra{anje,
kaj o~etu prepre~uje, da ne bi spolno ob~eval s svojimi spolno
zrelimi h~erami. Bischof pravi, da se to ne more zgoditi, ker
mladi obrobni samci iz skupine ugrabljajo mlaj{e samice, da bi
si tako ustvarili lastno poligini~no skupnost. Novo vpra{anje, ki
se tu zastavi, pa je, ali niso mladi obrobni samci, ki naj bi
ugrabljali mlade samice, njihovi bratje. Skratka paradoks izgona
mladih samcev iz skupine je v tem, da je prevencija incesta
med o~etom in h~erjo incest med bratom in sestro in obratno.
Bischof se s tem vpra{anjem ne ukvarja. Potem, ko je iz sku-
pine uspe{no izgnal sinove, je njihova sorodstvena pripadnost
zanj postala nepomembna oziroma jih je z nejasno gotovostjo
poslal ugrabljati h~ere drugih starih samcev. 

Mo`nosti mladih samcev, da si pridobijo lasten harem, pa je
{e ve~. Poleg ugrabitve imajo mo`nost submisivnega `ivljenja
ob starem samcu, ki jim bo v nekem trenutku prostovoljno ali
neprostovoljno predal svoj harem. Precej bolj zanimiva pa je
zgodba o hordah obrobnih sam~kov (sinov), ki ob~asno napa-
dejo skupino in iz`enejo ali pa celo ubijejo starega patriarha,
potem pa eden iz horde pre`ene svoje kompanjone in sam
obdr`i skupino. Na tem mestu seveda ne moremo mimo
Freudove mitske zgodbe o uboju o~eta iz Totema in tabuja (ki
pa je bila dokumentirana pri indijskih langurjih, prim. Bischof
1975: 48). Seveda se obe zgodbi med seboj razlikujeta. ^e gre
pri Bischofu le za na~in pridobitve harema, gre pri Freudu za
razlago izvira incestne prepovedi in totemskega tabuja. Toda
dejstvo je, da se je pri indijskih langurjih udejanjila razli~ica
Freudovega mita. Jasno je, da te prakse (ki br`kone nastopi {e
pri kateri `ivalski vrsti) ne moremo neposredno prenesti na

Dorijan Ker`an

230 A N T H R O P O S



~loveka, toda obstoj razli~ice verjetno dokazuje, da so Freudove
predpostavke o sovra{tvu do o~eta, o~etovem ljubosumnem
varovanju `ena in frustraciji mladeni~ev {e kako upravi~ene.
Ali kot nekje zapi{e Fox, nekaj podobnega, kot je opisal
Freud, se je verjetno neko~ moralo zgoditi.

Tema patricida in incesta se na zanimiv na~in pojavi v mitu o
Mavri~ni ka~i plemena Murinbata iz Avstralije (Hiatt 1994). Poleg
Kunmanggurja (Mavri~ne ka~e) v zgodbi nastopata {e njegovi
h~erki (Zeleni papigi) in sin Tjiniman (Netopir). Nekega dne sta
se obe h~eri odpravili iskat hrano. Tjiniman, ki je bil ravnokar
obrezan in ga je penis {e vedno bolel, ju je videl in jima sledil.
Ko je na mestu, kjer sta sestri po~ivali, opazil sledi menstrualne
krvi, se je vzburil, in ko je sestri prehitel, je do`ivel erekcijo in
ejakuliral. Zve~er je sestrama predlagal spolne odnose, ki sta jih
obe zaradi sorodstva zavrnili. Tjiniman jima je zato zagrozil s
~arovnijo in ju nato posilil. Posilstvu je sledil beg sestra in vrsta
Tjinimanovih po{kodb in samopo{kodb (odrezal si je nos), ki si
jih je ~ude`no sam pozdravil, nato pa so se vsi vrnili domov. Tu
se je Tjiniman odlo~il, da si bo izdelal kopje, potem pa je
obiskal mno`ico ljudi in jih povabil na ples v ~ast njegovemu
o~etu, ki sta mu h~eri medtem povedali za posilstvo. S plesom
je Tjiniman posku{al pri `enskah (sestrah) vzbuditi po`elenje, ob
koncu zadnjega plesa pa je s kopjem ubil o~eta in pobegnil,
radoveden, kaj se bo zgodilo. Toda nih~e ga ni zasledoval in
nih~e ni posku{al ma{~evati Kunmanggurjeve smrti. Dejstvo, da
se Kunmanggur ni odzval na vest o incestnem posilstvu in da
kasneje nih~e ni ma{~eval njegove smrti, govori o upravi~enosti
Tjinimanovega ravnanja. Videti je, kot da je moral o~e s smrtjo
pla~ati sinova incestna po`elenja in frustracije. Dejanje je, kot
pravi Hiatt, v nezavednem upravi~eno. Zanimivo je, da se lahko
pri plemenu Murinbata de~ki in deklice istega klana do pubertete
brez zadr`kov med seboj spolno igrajo, po iniciaciji (obrezanju)
pa je to med klanskimi brati in sestrami strogo prepovedano.
Obrezanje je torej nekak{no svarilo pred incestom v prihodnje in
kazen za igrice v otro{tvu. Ob tem velja opozoriti {e na vzpo-
rednico z menstruacijo. Dekle postane `enska, ko prvi~ dobi
menstruacijo, torej ko prvi~ zakrvavi, iniciacija v svet odraslih pri
de~kih pa je obrezanje, ko de~ek prav tako zakrvavi.5

V skupnostih, kjer mladi sam~ki ne odidejo vedno ali dovolj
zgodaj od matere, pa je potreben druga~en mehanizem, ki bo
prepre~eval zlasti incest med sinovi in materami. Opazovanja
so pokazala, da mladi sam~ki do mater ka`ejo submisiven
infantilen odnos tudi {e potem, ko so spolno `e zreli, ~e pa se
incestna kopulacija med njimi kljub temu pojavlja (opice rezus,
prim. Bischof 1975: 53 in 53), je relativno redka in z odra{~a-
njem izginja. Vzrok tega je tretji sociobiolo{ki mehanizem
prepre~evanja incesta, inhibicija.

Zagate sociobiolo{ke teorije incesta

A N T H R O P O S 231

5 O pomeni krvi primer-
jaj zlasti Douglas, 1988.



I I .

Incest se torej pojavlja v treh osnovnih diadah: mati-sin,
o~e-h~i in brat-sestra. V prvih dveh primerih gre za medgene-
racijski incest, v zadnjem za incest v isti generaciji. Videli smo,
da sociobiolo{ka teorija incesta predpostavlja, da obstajajo trije
na~ini prepre~evanja incestnih spolnih odnosov: inhibicija,
prevencija in prepoved. Ker `ivali ne poznajo prepovedi, ki je
kulturno pravilo, predvidevamo, da lahko redkost incesta pri
njih pripi{emo bodisi prevenciji bodisi inhibiciji bodisi obema
skupaj. Toda ali lahko prevencijo in inhibicijo najdemo tudi
pri ~loveku? Br`kone ni pravih razlogov, da ne bi bilo tako.
Na podlagi primera kibuca in tajvanske poroke otrok sim-pua
Shepher (1983, prim. {e Fox 1988) dokazuje, da je imel Weste-
marck prav, ko je trdil, da se odpor do medsebojne spolnosti
pojavi pri tistih posameznikih, ki so v zgodnjem otro{tvu `iveli
tesno skupaj. V kibucu namre~ otroci obeh spolov `ivijo tesno
skupaj, kot da so ~lani iste dru`ine, in imajo zelo pristne med-
sebojne telesne stike, vendar le do pubertete, ko se za~neta
spola, ne da bi ju kdo od zunaj k temu silil, vedno bolj lo~e-
vati. Kljub temu, da star{i teh otrok odobravajo in celo spod-
bujajo poroko med sabrami, takih primerov pri otrocih, ki so
vse otro{tvo pre`iveli v kibucu, ni. V primeru poroke sim-pua
pa de~kovi star{i `e v njegovem otro{tvu posvojijo deklico, ki
bo postala njegova `ena. De~ek in deklica `ivita odtlej kot
brat in sestra. Posledica tega je pogosta neuspe{nost tak{ne
zveze. Statisti~ni podatki namre~ pri poroki sim-pua ka`ejo
bistveno vi{jo stopnjo razvez kot pri obi~ajnih porokah, bistveno
ve~krat pa mo`je iz teh zvez tudi obiskujejo javne hi{e. Fox je
(R. Fox: Sibling Incest, British Journal of Sociology 13: 128-150.
Povzeto po Shepher 1983: 61) izginotje spolne privla~nosti med
~lani skupine posku{al pojasniti z negativno krepitvijo. Menil
je, da spolno vzburjeni otroci ne najdejo zadovoljitve, od tod
pa izvirajo frustracije in kasnej{i odpor do spolnosti med njimi.
Protiargument tej trditvi je v tem, da otroci, ~eprav ni zadovo-
ljitve, v spolnih igricah u`ivajo in se jim ne izogibajo.

Primeroma sim-pua in kibuca lahko o~itamo kar nekaj
pomanjkljivosti. Poroka sim-pua in zlasti njena kitajska razli~ica
siasiv sta imeli ni`ji status kot obi~ajna poroka med odraslimi
in sta bili pogostej{i med revnej{imi sloji, kar je posledica, da
je bilo pla~ilo za nevesto, staro leto dni ali nekaj ve~, precej
manj{e kot za odraslo nevesto. Argumenti sociobiologov bi bili
tako prav lahko posledica ni`jega statusa poroke. Primeru kibuca
pa velja o~itati zlasti metodolo{ko nedoslednost, saj raziskovalci
niso upo{tevali, da `enin in nevesta pogosto nista enako stara.
Harris (1993: 269) denimo pravi, da so bili v primeru kibuca
`enini tri leta starej{i od nevest, kar pomeni, da so mo`nosti,

Dorijan Ker`an

232 A N T H R O P O S



da bi se bili hkrati in skupaj socializirali, kar je klju~en argu-
ment sociobiolo{ke teorije incesta, razmeroma majhne.

Nastanek protiincestnih mehanizmov (Shepher 1983: 85-86)
je treba zato raje pripisati koevolucijskemu procesu, ki se za~ne
z genetskim determiniranjem vrste procedur, ki usmerjajo na~in
vedenja, tako da se iz statisti~no prevladujo~ih `ivljenjskih
vzorcev vrste razvijejo specifi~ni u~ni vzorci, ki incest inhibirajo
ali prepre~ijo. ^eprav incest s tem postane redek pojav, ga
inhibicija in prevencija povsem ne prepre~ita. Redko pojavljanje
incesta, meni Shepher, postane del naravnega reda, ki si ga je
~lovek prilagodil z abstraktno simbolizacijo. S tem postanejo
redki primeri incesta prav zaradi svoje redkosti protinaravni in
zato prepovedani.6

Ker sociobiolo{ka teorija vklju~uje sposobnost pre`ivetja in
star{evsko investicijo, to narekuje razli~ne reprodukcijske strate-
gije za samce in samice, kar pomeni, da bo koevolucijski proces
za tri incestne diade razli~en, da bo frekvenca dejanskega incesta
v vseh treh diadah razli~na in da bo odnos spolov do incesta
razli~en. Zato bo morala biti tudi pot do treh za ~love{tvo
univerzalnih (Shepher 1983: 86) incestnih pravil, inhibicije,
prevencije in prepovedi, za vsako od treh diad druga~na.

Klju~na za prepre~evanje incesta je inhibicija. V primeru
mati-sin (Shepher 1983: 109) inhibicijo povzro~i najprej dejstvo,
da je ~love{ki mladi~ v dolgem procesu socializacije povsem
odvisen od nje in zato razvije submisiven nevropsiholo{ki
model vedenja do nje, kar je nezdru`ljivo z modelom spolnih
odnosov med mo{kimi in `enskami, ki vklju~uje agresijo in
dominantnost. Ta inhibicijski model je genetsko pogojen, a
spro`ijo ga socialni in psihi~ni pogoji. ^e sina torej ne bo
socializirala biolo{ka mati, potem do nje (namre~ do biolo{ke
matere) ne bo razvil inhibicije. “Genetsko determinirana je
pod dolo~enimi pogoji, zna~ilnimi za vrsto, predispozicija k
inhibiciji” (Shepher 1983: 109). Inhibicija torej deluje le, kadar
so za to ustvarjeni pogoji. V primeru brata in sestre Shepher
(1983: 114) pravi, da inhibicija deluje skozi genetsko deter-
minirano predispozicijo vtiska (imprint) proti spolnosti s tistimi,
s katerimi si bil socializiran in si z njimi imel v zgodnjem
otro{tvu bli`nje fizi~ne stike. ^e je incest mati-sin inhibiran z
univerzalnim vzorcem pri sesalcih, je incest brat-sestra inhibi-
ran z vzorcem, ki ni univerzalen in pogosteje ne deluje, deni-
mo kadar je starostna razlika prevelika. Za diado o~e-h~i, ki se
pojavlja napogosteje, pa velja, da inhibicije skoraj ni. Prevencija
(ki je v glavnih obrisih predstavljena `e za primate) in prepoved
pa sta v primerjavi z inhibicijo druga~na (~eprav ne nujno
manj u~inkovita), saj sodita v polje socialnih in ne psiholo{kih
mehanizmov, zato ju le te`ko opredelimo s kolikor toliko rele-
vantnimi biolo{kimi argumenti.

Zagate sociobiolo{ke teorije incesta

A N T H R O P O S 233

6 Povezave med redkim
pojavljanjem incestne
prakse in prepovedjo
zaradi redkosti pojavlja-
nja ni. Gre za podoben
argument, kot ga pred-
stavlja Fox, ko incest
primerja z umorom.
Tudi ta je redek in pre-
povedan. Toda problem
je v vzroku prepovedi.
Pri umoru je vzrok pre-
povedi v njegovi posledi-
ci, pri incestu pa posle-
dice niso jasne, zato
tudi ne morejo biti
vzrok, razen ~e nasede-
mo genetskemu argu-
mentu.



Tudi dru`bena reakcija na incest v treh diadah je razli~na.
Tako je incest med o~etom in h~erko (Bell 1993) manj prega-
njan kot druge oblike. Feministi~ne analize menijo, da je vzrok
v tem, da preostali dve diadi, {e zlasti mati-sin, ogro`ata mo{ko
nadvlado. Zato mora mati sina dati o~etu, h~er pa obdr`ati na
distanci. De~ek s tem zatre svojo ~ustveno navezanost na
mater in svoj strah pred o~etom in se s tem vklju~i v mo{ki,
patriarhalni svet. O~e tako sina vklju~i v svoj svet, h~er pa
pripravlja na vlogo spolnega objekta, bodisi z ignoriranjem
bodisi s posilstvom. Skratka incest je po mnenju dela feminis-
ti~nih teorij celo obi~ajen vzorec `enske socializacije, priveden
do skrajnosti.

Glavna funkcija incestnih regulacij je po mnenju sociobiolo-
gov kljub temu predvsem prepre~evanje notranje ploditve, {ele
sekundarna pa je prepre~evanje samoizolacije jedrne dru`ine.
[iritve prepovedi incesta onkraj jedrne dru`ine sociobiologi
zanikajo, in sicer z argumentom, da kljub enakemu terminu za
dolo~eno vrsto sorodnika posameznik dobro ve, ali gre pri
tem za krvnega sorodnika (denimo brata ali sestro) ali klasi-
fikatornega.7 Tu nam Shepher podtakne predpostavko, da se
bo posameznik zaradi tega, ker pozna razliko med krvnim in
klasifikatornim sorodnikom, do obeh vedel razli~no, ~esar pa
ne doka`e. Tudi, ~e je reakcija skupine na incest s klasifika-
tornim in krvnim sorodnikom druga~na, kar zatrdi Shepher, to
ne spremeni dejstva, da je incest, kar sam priznava, prepovedan
v obeh primerih. Hkrati pa ne smemo pozabiti, da se krvno
sorodstvo ne kon~a z mejami jedrne dru`ine in da spolni
odnosi, zlasti med sestri~nami in bratranci, strici oziroma tetami
in ne~akinjami oziroma ne~aki pa tudi med katerim od starih
star{ev in vnuki, le niso tako redki, vendar o tem
sociobiolo{ka teorija incesta ne govori.

Onemogo~anje incesta je po sociobiolo{ki teoriji podv`eno
silam, ki so homologne instinktivnim incestnim odporom,
stiliziranim v okviru kulturnih superstruktur (Bischof 1975: 61).
Vzrok pojavljanja kulturnih zavor pa je v tem, da naravne
zavore ne determinirajo, temve~ le motivirajo ~lovekovo
vedenje. S tem so naravni vzgibi zavor potisnjeni v ozadje,
skozi kulturno ritualizacijo pa se pojavijo sprejemljivej{e
razlage ~ustev, ki jih povzro~ajo instinktivni odpori do incesta.
Prepovedi incesta so le kulturni dodatek k inhibiciji in preven-
ciji, ki ju je pripravila narava, in pri~ajo o vrojenih zamislih, ki
so jih v mo`gane vklenili silni pritiski naravne izbire (Fox
1988: 217). Biolo{ka in kulturna evolucija torej delujeta skupaj.

Dorijan Ker`an

234 A N T H R O P O S

7 Gre za primer plemena
Nyae-Nyae, Shepher
1983:124.



I I I .

Sociobiologom bi le te`ko o~itali nedoslednost. Potem ko
so zavrnili vse druge interpretacije prepre~evanja oziroma
redkosti incesta, ki naj bi temeljile na zgre{eni predpostavki
kulturne prepovedi, so pojasnili tudi njihov nastanek. Po nji-
hovem namre~ kognitivna interpretacija naravnih zavor povzro~i,
da kultura i{~e druge razlage naravne zavore. Tudi kronska
primera, ki dokazujeta inhibicijo incesta brat-sestra (dokazovanje
inhibicije mati-sin je neprepri~ljivo), ne odgovorita na vpra{a-
nje, s ~im je inhibicija posredovana. Ali ne gre pri kibucu za
subtilno kulturno strategijo onemogo~anja incesta, {e posebej,
~e podvomimo, da bi bili otroci v kibucu vzgajani povsem
lo~eno od judovske religije, zlasti, ~e upo{tevamo, da v Izraelu
{e danes ne poznajo lai~ne poroke. Sociobiolo{ka teorija
temelji na predpostavki nujnih in vnaprej{njih zakonitosti
biolo{kih danosti, ki onemogo~ajo incestno parjenje in raz-
mno`evanje, pri ~emer je bistvena napaka prav v veri v
zakonitost procesov, ki so v svojem bistvu kontingentni in
svojo zakonitost vzpostavljajo {ele vnazaj. S predpostavko
vzporednega delovanja biolo{ke in kulturne evolucije ter
trditvijo, da fenotipska averzija (ki je lahko le kulturno posre-
dovana) do incesta proizvede genotip, ki spro`a inhibicijo in
preventivne mehanizme, so se sociobiologi pogreznili v razli-
~ico socialnega lamarkovstva, ~eprav sami prisegajo na darvini-
zem. Naravna izbira ne vpliva na gene, kot nekje zapi{e Fox,
pa~ pa izbere posameznike, ki so variantno najbolj razviti in
sposobni pre`ivetja v dolo~enem trenutku (Gould 1990: 57).

Argument o genetski {kodljivosti incesta prav tako nima tako
trdne podlage, kot se zdi na prvi pogled. Tudi ~e bi s stali{~a
posameznika lahko pri{lo do dolo~enega odstotka {kodljivih
posledic, je to s stali{~a pre`ivetja vrste br`kone nepomembno.
^e upo{tevamo stali{~a naravne izbire, o katerih nam vneto
predavajo sociobiologi, je dolo~en odstotek notranje ploditve s
stali{~a vrste lahko koristen, {koda pa zanemarljiva. ^emu bi se
sicer nekatere `ivalske vrste zatekle samo k notranji ploditvi.
Fox dosedanjim teorijam incesta o~ita, da so obsedene z jedrno
dru`ino, a v njeno past se skupaj s celotno sociobiolo{ko teorijo
ujame tudi sam, ko priznava najprej incest samo v okviru krv-
nega sorodstva, nato pa le {e v diadah jedrne dru`ine. V past
se ujame tudi, ko pravi, da velja prepoved incesta in eksogamijo
lo~iti, ker se prva ti~e spolnosti, druga pa poroke, toda problem
je v tem, da v mnogih dru`bah poroko dokon~no potrdi {ele
rojstvo otroka, ki pa je nedvomno (~e zanemarimo nove repro-
dukcijske tehnologije) posledica spolnosti.8

Kljub temu pa sociobiolo{ke teorije incesta ne moremo
preprosto zavrniti, oziroma kot so po~eli nekateri eminentni

Zagate sociobiolo{ke teorije incesta

A N T H R O P O S 235

8 Najbolj pa se Fox
zaplete, ko pravi, da so
trije atributi, ki so po
Lévi-Straussu vzrok
incestnega tabuja, torej
potreba po pravilu kot
pravilu, zamisel o reci-
pro~nosti in povezoval-
na narava darila,
nagonski (Fox 1988:
164). Zdi se, da so
sociobiologi ~lovekovo
gensko zasnovo tako
preobremenili z razli~-
nimi protiincestnimi
pravili in zapovedmi,
da bi lahko prav zaradi
tega pri{lo do genetskih
okvar.



antropologi, je spregledati. [e zlasti trdovratna je, kljub neka-
terim nedoslednostim, inhibicija, zlasti v primeru sestre in
brata, kar gre br`kone pripisati dejstvu, da je primarna oblika
incesta prav incest brat-sestra. Pri medgeneracijskem incestu je
incest vedno sekundarna izbira spolnega partnerja, saj je treba
za spolne odnose z lastnim otrokom le-tega najprej zaploditi
oziroma roditi. Ni namre~ prepri~ljivih dokazov, da je pri
~loveku inhibicija le biolo{ko in ne tudi kulturno pogojena.
Toda to vpra{anje ponovno odpira past, v katero se je ujel
Lévi-Strauss, ko je prepoved incesta proglasil za mejo med
naravo in kulturo. Poleg tega pa bi bilo vredno razmisliti tudi
o drugi plati inhibicije, ki jo je mo~ razumeti tudi kot hrbtno
stran `elje. S tem pa se ponovno vrnemo k Freudu.

LITERATURA

AHAMI, A. O. T. (1991): L´inceste, ses significations et son reten-
tissement sur le  developpement de la personnalité, RICPT,
str. 69-79.

BELL, Vikki (1993): Interrogating Incest, Feminism, Foucault and the
Law, Routledge, London.

BISCHOF, Norbert (1975): Comparative Ethology of Incest Avoidance, v:
Fox (ur.), Biosocial Anthropology, Malaby Press, London, str.
37-68.

DELUZ, Ariane (1994): Incestuous fantasy and kinship among the Guro,
v: Deluz, Heald (ur.), Anthropology and Psychoanalysis,
Routledge, London, str. 40-50.

DOUGLAS, Mary (1988): Purity and Danger, Routledge & Kegan Paul,
London (prva izdaja 1966).

LA FONTAINE, J. S. (1988): Child sexual abuse and the incest taboo,
practical problems and theoretical issues, Man (N. S.) 23: 1-18.

FOX, Robin (1992): Kinship & Marriage, Cambridge University Press,
Cambridge (prva izdaja 1967).

FOX, Robin (1988): Rde~a svetilka incesta, SH, Ljubljana.
FREUD, Sigmund (1985): Totem and taboo, v: Freud, The origins of

religion, Penguin, Harmondsworth (nem{ki original prvi~ izdan
1912-13).

GOODALL, Jane (1991): Through a Window, Thirty Years with the
Chimpanzees of Gombe, Penguin, Harmondsworth.

GOODY, Jack (1990): The Oriental, The Ancient and the Primitive,
Cambridge University Press, Cambridge.

GOULD, Stephen Jay (1991): Darwinova revolucija, Krt, Ljubljana.
HARRIS, Marvin (1993): Culture, people, nature, Harper Collins,

New York.
HEALD, Suzette (1994): Every man a hero: Oedipal themes in Gisu

circumcision, v Deluz, Heald (ur.): Anthropology and Psycho-
analysis, Routledge, London, str. 184-209.

HÉRITIER, Françoise (1994): Les deux soeurs et leur mére, Éditions
Odile Jacob, Pariz.

Dorijan Ker`an

236 A N T H R O P O S

Dorijan Ker`an, podiplomski {tudent socialne antropologije
na Oddelku za sociologijo Filozofske fakultete v Ljubljani.



HIATT, L. R. (1994): Indulgent fathers and collective male violence, v:
Deluz, Heald (ur.), Anthropology and Psychoanalysis, Rout-
ledge, London, str. 171- 183.

KUPER, Adam (1991): The invention of primitive society, Transfor-
mations of an Illusion, Routledge, London, (prva izdaja 1988).

SAHLINS, Marshall (1977): The Use and Abuse of Biology, An
Anthropological Critique of Sociobiology, Tavistock, London.

SHEPHER, Joseph (1983): Incest, A Biosocial View, Academic Press,
New York.

Zagate sociobiolo{ke teorije incesta

A N T H R O P O S 237





Ilustracija: Maxfield Parish

�
��

�
�





Rubrika OIKOS je bila od leta 1991 do lani ob~asna. Lansko
leto pa jo je kot projekt, izbran na javnem razpisu za okoljsko
publicistiko, podprlo Ministrstvo za okolje in prostor (v nadalje-
vanju Ministrstvo). To nam je omogo~ilo, da se je rubrika
pojavila v vseh lanskih izdajah ^asopisa. V njej je iz{lo 12 tek-
stov, od tega 8 avtorskih, v skupnem obsegu 13 avtorskih pol.
S tem smo ne le zadostili pogodbenim obveznostim, ampak jih
celo presegli. Res pa je, da je polletni zamik pri realizaciji let-
nika 1994 seveda vplival tudi na ~asovno zamudo pri realizaciji
OIKOSa. A ta zamuda je pribli`no tako velika kot zamuda
dotoka finan~nih sredstev zaradi pozno sprejetega dr`avnega
prora~una. Glede tega smo si torej z dr`avo nekako “kvit”. 

Snovanje interdisciplinarne, poliperspektivi~ne in aktualne
rubrike, ki naj bi bila poleg tega bralcem tudi oblikovno in
jezikovno privla~na, je ve~ kot le redno zapolnjevanje strani s
teksti, ki te{ijo intelektualno radovednost. Je proces ustvarjanja
neke podobe, ki ni vnaprej dana in zagotovljena za zmeraj in
se ohranja le skozi dialo{kost svojih ekstremov, ne da bi bili ti
prikrojeni imperativu ohranjanja identitete. Je proces iskanja in
pridobivanja avtorjev, dialoga z njimi, njihove (samo)transfor-
macije v pisce rubrike, iskanja novih perspektiv, lepljenja kola-
`ev, strukturiranja (kon)tekstualnih konstalacij. Je vzpostavljanje
komunikacijskega polja, vzdr`evanje trajnostne pulzije, ki svojih
energij ne ~rpa iz ritmov dnevnopoliti~nih strankarskih

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXIII, 1995, {t. 174, str. 241-243. 241

Andrej Klemenc

Oikos danes in nikoli ve~?

Prispevek k trajnostnemu razvoju zelene publicitete



spopadov ne iz altruisti~ne zaobljube transcenden~ni “stvari”.
Polje onstran partijnosti, klientelizma in teoretskega sekta{tva.
A tudi onstran znanstvene resnice, objektivnosti, apoliti~nosti
in univerzalnosti. Je cel kup banalnih opravil, ki jemljejo veliko
~asa in `ivcev: telefoniranj in faxiranj, preverjanj terminologije,
iskanj komplementarnih tekstov, pridobivanj avtorskih pravic,
iskanja likovne opreme, posvetovanj z avtorji, usklajevanj ter-
minov, distribucije uredni{kih navodil, pripomb in komentar-
jev, selekcije tuje literature, iskanj tr`nih ni{, promocijskih
prilo`nosti, {iritve naro~ni{ke mre`e itd. 

Podpora z Ministrstva nam je omogo~ila za~eti ta proces in
nam zbujati upe, da bo rubrika lahko postala ne le redna,
ampak tudi trajnostna (sustainable). Trajnostna v oblikovanju
komunikacijskega polja mobilizacije z institucionalnimi bloka-
dami zavrtih intelektualnih, politi~nih in eti~nih potencialov
teoretsko obarvane ekolo{ke publicistike. Polja, ki vzdr`uje
samo sebe in generira sinergetske u~inke. Trajnostna tudi v
smislu servisiranja dolo~enega obsega javnih dobrin (visoko
obdelanih informacijskih “outputov”) brez trajnega obremenje-
vanja prora~unskih virov za doseganje iste ravni in obsega
servisiranja.

@al pa odlo~itev Ministrstva, da v leto{njem letu rubrike
OIKOS ne sofinancira ve~, ogro`a njene ambicije po trajnost-
nosti. Uradnega pojasnila, zakaj rubrika letos ni bila uvr{~ena
med projekte, ki so dele`ni podpore, Ministrstvo glede na
propozicije razpisa ni dol`no dati. Neuradno pa smo izvedeli,
da je bilo letos pa~ ve~ pomembnej{ih projektov. Neuradno
tudi vemo, da nas bere minister Gantar in {e nekaj uslu`bencev
Ministrstva. In da jim je rubrika v glavnem v{e~. 

Na tem mestu se ne bomo spu{~ali v polemiko glede kriteri-
jev pomembnosti. Lahko pa marsikaj sklepamo o politiki razdel-
jevanja sredstev Ministrstva, ki se mu je lani zdel projekt obliko-
vanja prve in edine “ekolo{ke” rubrike v slovenski dru`boslovno-
humanisti~ni reviji pomemben in ga je finan~no podprlo, leto
kasneje pa to izredno deficitarno “polje” ni ve~ vredno po~enega
gro{a. Ker Ministrstvo v leto{njem letu ne financira nobenega
sorodnega projekta, odpade mo`nost argumentacije, da je rubri-
ka izgubila podporo zaradi konkuren~nih razlogov. Vsakdo, ki
ve, kaj je oblikovanje novega publicisti~nega podro~ja v neko-
mercialno profiliranem mediju, seveda ve, da nove rubrike ni
mogo~e postaviti na noge v enem letu. Tisti, ki so projekt
zavrnili, o~itno bodisi nimajo ustreznih uredni{kih in publicis-
ti~nih izku{enj bodisi se ne zavedajo pomena obstoja teoretske
ekolo{ke publicistike za razvoj ekolo{ke politike v Sloveniji.

^asopis seveda ni pri~akoval, da se bo v nedogled pasel
pri ministrskih jaslih in da si bo izboril status, ki so ga glede
dr`avnoprora~unskega denarja imele neko~ “disidentske” kul-

Andrej Klemec

242 O I K O s



turnopoliti~ne revije. Naivno, a upravi~eno pa smo pri~akovali,
da sredstva, kolikor bomo izpolnjevali pogodbene obveznosti,
ne bodo usahnila ~ez no~ in tako postavila pod vpra{aj konti-
nuitete za~etega projekta. Pri~akovali smo, da bo le ta, ~etudi
v zmanj{anem obsegu, financiran vsaj {e leto ali dve.

O kriterijih “pomembnosti”, kot `e re~eno, lahko samo
{pekuliramo. Vendar se sama po sebi vsiljuje razlaga, da je
dodeljevanje sredstev opredeljeno predvsem z logiko “danes
malo temu, jutri malo onemu”. To pa je logika delitve
milo{~ine in zapiranja ust nebogljeni klienteli, ne pa politika
podpore razvoju civilnodru`benih okoljskih iniciativ in pro-
gramov. Presoje in ravnanja, ki ne upo{tevajo dolgoro~nih cil-
jev, ne ra~unajo na kumulativne u~inke in se ne ravnajo po
strate{kem premisleku, ni mogo~e obravnavati kot razvojne
politike. Nepolitika kot politika je sama po sebi `ari{~e velikih
stro{kov in majhne u~inkovitosti. 

OIKOS tudi brez podpore s strani Ministrstva ne bo izginil
s strani ^asopisa. Je pa ogro`ena njegova trajnostna naravna-
nost, kar bo seveda vplivalo na kvaliteto, obseg in rednost
rubrike. Tudi tu velja ekolo{ka modrost, da brezpla~nega kosila
ni. Tako ste, cenjene bralke in bralci, danes v rubriki OIKOS
dobili le tole grenko in kislo predjed. Ta dr`ava namre~ o~itno
nabolje razume jezik spektakularnih gladovalcev. 

Oikos danes in nikoli ve~?

O I K O s 243

Andrej Klemenc, diplomirani politolog, brezposelen.









David Bohm in Basil J. Hiley

UNDIVIDED UNIVERSE
(NEDELJENI UNIVERZUM
Ontolo{ka interpretacija
kvantne teorije)

Routledge: London, 
New York 1993

David Bohm in Basil J. Hiley
sta tvorca ontolo{ke interpretacije
kvantne teorije. Za~etki ontolo{ke
interpretacije, ki jih je postavil
Bohm, segajo v petdeseta leta. Med
mnogimi knjigami, ki jih je napisal
Bohm sam ali pa kasneje v s Hiley-
jem in pokrivajo kvantno fiziko,
njeno filozofsko in metodolo{ko
podlago, teorijo relativnosti in ob-
ravnave filozofsko-humanisti~nih
problemov, je tale knjiga (dokon-
~ala sta jo prav pred Bohmovo
smrtjo) najbolj sistemati~na, eksak-
tna in pregledna. ^eprav gre za
zelo strokovno knjigo, ki je po
dolgih letih nezadostnega upo{te-
vanja fizikalne javnosti kon~no od-
prla pot ontolo{ki interpretaciji do
ve~jega odmeva, je v njej mogo~e
razbrati tudi mnoge sklepe, ki so
pomembni za psihologijo, filo-
zofijo in kognitivno znanost. Da-

vid Bohm namre~ velja za enega
redkih uglednih sodobnih fizikov,
ki se je trudil vzpostavljati most
tudi s humanisti~nimi znanostmi.

Namen na{ega pregleda je iz-
postaviti nekatere teze, ki so po-
membne splo{no ali v smislu filo-
zofije kvantne fizike in osnov
kvantne fizike. V ~asu, ko vsaj s
poskusi kognitivne znanosti tako
naravoslovne kot humanisti~ne
znanosti spet i{~ejo vzporednice
in sti~ne to~ke, bo morebiti dob-
rodo{el tudi ta poljuden povzetek
osnovnih idej pri~ujo~e sicer stro-
go fizikalne knjige.

V nadaljevanju navajamo os-
novne teze oziroma tematske sklo-
pe, ki so zna~ilni za Bohmov in
Hileyjev pristop. Bralce pozivamo,
naj upo{tevajo, da imajo mnoge
besede zelo strokoven in konkre-
ten pomen, ki pa ga `al ne mo-
remo povsod eksaktno in hkrati
kratko ter poljudno definirati. Za
dodatno pojasnitev svetujemo bral-
cem, naj se zate~ejo k intervjuju
z Basilom J. Hileyjem, ki je objav-
ljen v tej {tevilki ^asopisa. Ta pre-
gled in vsebina intervjuja se do-
polnjujeta.

Delec se lahko smatra kot
sekvenca prihajajo~ih in izhajajo-
~ih valov.1 Kolektivni rezultat pri-
spevkov tak{nih vhodnih in izhod-
nih valov izide iz uravnove{enja
te`nje po razprostiranju in te`nje
po zo`enju v bolj dolo~eno obli-
ko. Proces zo`enja je v bistvu enak
tistemu, ki ga povzro~i “kolaps
valovne funkcije”2. Delec torej
nima kontinuiranega obstoja, mar-
ve~ je rezultat stalnega procesa
“zavijanja” in “razvijanja”, obliko-
vanja in razpadanja, ekspliciranja
in impliciranja, vendar ~e ta dva
mikroskopska procesa potekata
uravnove{eno, lahko delec mak-
roskopsko gledano ohrani svojo
obliko neprekinjeno. ^asovna ko-
ordinata v Bohm-Hileyjevem, pa
tudi Feynmanovem pristopu pred-
stavlja stopnjo implikacije.

Valovna funkcija ne predsta-
vlja realnosti, temve~ niz potencial-
nosti, ki se lahko realizirajo v dolo-

~enih eksperimentalnih okoli{~i-
nah. Merilni aparat pravzaprav po-
maga “ustvariti” opazovane rezul-
tate. Kvantno merjenje je posebna
oblika prehoda oziroma transfor-
macije, pri kateri dva sistema inte-
ragirata in izideta v koreliranem
stanju.

Pri sistemih mnogih delcev
obstajajo tudi mo~ne nelokalne
interakcije: delci so lahko mo~no
povezani tudi prek zelo velikih
razdalj. Pravzaprav se “vpliv” pre-
nese takoj. Ta pojav testirajo Bel-
love neena~be: ~e jim ni zado-
{~eno, imamo opravka s takoj{njo
nelokalno sklopitvijo. Vendar je
vpra{anje, v katerem referen~nem
(izhodi{~nem) sistemu so nelokal-
ne interakcije takoj{nje, saj se taiste
interakcije lahko v drugih sistemih
izra`ajo kot vplivi naprej in nazaj
v ~asu, ~etudi {e naprej na povr-
{ini prostora-~asa.

Nelokalne interakcije in ne-
posredne sklopitve lahko poteka-
jo ne le med zelo oddaljenimi to~-
kami v prostorskem smislu, tem-
ve~ celo ~asovnem. V zvezi s tem
je tudi interpretacija Wheelerjeve-
ga poskusa: opazovanje v sedan-
josti lahko dolo~a preteklost kvant-
nega sistema. Torej bi lahko z
na~inom sedanjega opazovanja
vplivali na preteklost.

Operator (to je matemati~na
konstrukcija, ki opisuje transfor-
macije), ki ustreza dobro definira-
nemu obmo~ju v dolo~enem ~asu,
ustreza razprostiranju oziroma raz-
vijanju tega obmo~ja v vse druge
~ase. Njihove zgodovine so zato
v nekem smislu vedno prisotne v
vseh ~asih. Vendar so v dolo~e-
nem ~asu samo nekatere razvite
oziroma udejanjene.

@e desetletja Bohm in Hiley
opozarjata fizikalno skupnost, da
skupaj s klasi~nimi silami na delec
deluje tudi dodatna kvantna sila.
Ustreza kvantnemu potencialu,
katerega vpliv ni odvisen od mo~i
(jakosti), temve~ od njegove OB-
LIKE. Delec spreminja samega se-
be in se giblje pod vplivom lastne
energije, ki jo dolo~a oblika kvant-

R E C E N Z I J E 247



nega vala. Tudi faza (zamik med
valovi – pomembna kvantna koli-
~ina) ni odvisna od amplitude (ja-
kosti) polja, ampak njegove obli-
ke. Energija in gibalna koli~ina
“samopoganjajo~ega se” delca izvi-
rata iz vakuumskih fluktuacij3.

Klasi~ni svet se od kvantnega
razlikuje v tem, da postane kvant-
ni potencial (potencial celote) na
tej ravni zanemarljiv. Torej je pre-
hod od kvantnega vedenja h kla-
si~nemu postopen, brez natan~ne
meje. Ni`je od klasi~nega nivoja
se kvantna celota ne more razdeli-
ti na analizo posameznih konsti-
tutivnih delov. Tako je tudi kvant-
ni potencial odvisen od “stanja”
kvantnega sistema kot celote, ne
da bi mogel biti dolo~en z vsemi
posami~nimi interakcijami med
delci. Nelokalnost je posledica iz-
klju~no delovanja kvantnega po-
tenciala. Sile med delci so odvisne
od valovne funkcije celotnega sis-
tema.

Tudi superprevodnost (ni
upornosti za elektri~ne tokove) in
superfluidnost (ni viskoznosti za
tokove) se pojavljata zaradi “skup-
nega informacijskega polja”, prek
katerega delci ustvarijo koherent-
no stanje oziroma usklajujejo svo-
je hitrosti na isto hitrost. Kohe-
rentna stanja so posebna kvantna
stanja, kjer valovni paket niha kot
enota. V interakcijah z drugimi
sistemi se oscilator s koherentnim
stanjem visoke povpre~ne energi-
je vede kot klasi~ni, dobro defini-
rani, objekt.

Dalje uvedeta idejo aktivne
informacije, ki pravi, da oblika, ki
ima malo energije, lahko uprav-
lja veliko ve~jo energijo. Aktivna
informacija se lo~i od obi~ajne
Shannonove in ni odvisna od na-
{ega znanja ali neznanja, temve~
je informacija, ki dolo~a gibanje
delca samega. Npr. pri poskusu
z dvema re`ama delec lahko gre
skozi eno ali skozi drugo re`o,
vendar je njegovo gibanje dolo-
~eno z aktivno informacijo, ki pri-
haja od kvantnega polja, ki je {lo
skozi obe re`i.

Navedimo {e nekaj idej:
Spin je kontekstualno pogo-

jeno cirkulatorno gibanje “to~ka-
stega” delca, ki ima le eno notra-
njo (intrinzi~no) koli~ino – svojo
pozicijo. Delci (kot npr. elektron)
lahko imajo hkrati dobro defini-
rano pozicijo in gibalno koli~ino,
vendar ju le mi ne moremo hkrati
dovolj natan~no izmeriti.

Po Bohmu in Hileyju sta tako
valovna funkcija kot tudi gostotna
matrika nepopolna opisa kvant-
nega “stanja” (to so, bolje re~eno,
procesi). Zato uvajata “beables”,
ki nastopajo ali kot to~no defini-
rane poti delcev ali kot natan~no
dolo~ena gibanja spremenljivk po-
lja. “Beables” naj bi bile nadome-
stilo za opazljivke4 saj so “realne
bitnosti”, ki niso odvisne od tega,
ali so opazovane in ali se o njih
kaj ve.

V bistvu na simetri~ni ravni ni
razlike med kvantnimi polji in pro-
storom-~asom; dvojno opisujeta
drug drugega. Prostor in ~as izha-
jata iz fundamentalnej{ega impli-
katnega reda oziroma predpro-
stora (prespace).

Mo`na so naklju~na (stohasti-
~na) gibanja, ki so hitrej{a od sve-
tlobe, lahko celo zelo hitrej{a,
vendar ni mo`no po{iljati signalov
(sporo~il) s tak{nimi naklju~nimi
procesi. Na stohasti~ni subkvant-
ni in subrelativisti~ni ravni obi~ajni
fizikalni zakoni namre~ ne veljajo
ve~.

Ves Univerzum je na neki na-
~in zaobjet v vsem posameznem
in vsaka stvar je zaobjeta v celoti.
Makroskopske stvari, ki so rela-
tivno neodvisne druga od druge,
so navadno le zunanje povezane.
Na kvantni ravni pa princip impli-
katnega zaobjemanja vzpostavlja
notranje povezave s celoto oziro-
ma v celoti, tako da je vsaka stvar
notranje povezana z vsako drugo.

Kvantne procese bi lahko ra-
zumeli kot prepletanje procesov
informacijskega zajemanja-razpro-
stiranja (ali tudi zavijanja-razvi-
janja, orig. angl. enfolding-unfold-
ing). Karkoli obdr`i stalno obliko,

se vzdr`uje kot razprostiranje re-
kurzivnega in stabilnega vzorca,
ki je stalno obnavljan z zajeman-
jem in razkrojevan z razprostira-
njem. ^e se obnavljanje neha, ob-
lika izgine.

Torej vse stvari, obstajajo~e v
implikatnem redu, izhajajo iz holo-
gibanja5 in se vra~ajo vanj. Obsta-
jajo le nekaj ~asa in, dokler traja-
jo, je njihova eksistenca vzdr`e-
vana s stalnim procesom razvija-
nja in ponovnega zavijanja. To
daje relativno stabilne, neodvisne,
samodeterminirane in samoorgani-
zirane oblike v eksplikatnem redu.

Bohm in Hiley diskutirata tudi
o Everettovi interpretaciji mnogih
svetov, ki je {iroko sprejeta med
kozmologi. Opazovalce vklju~uje
v teorijo kot povsem fizikalne sis-
teme. Everett predpostavi, da vsak
del valovne funkcije ustreza dolo-
~enemu stanju zavesti o vsebini
opazoval~evega spomina. Pravi,
da je v dolo~enem smislu samo
ena totalna zavest, ki pripada ta-
kemu opazovalcu, vendar je mno-
go mo`nih vej, sestavljenih iz
sekvenc parcialnih zavesti. Ena od
teh vej predstavlja do`ivljanje po-
samezne osebe. Druge veje ne
predstavljajo le mo`nih do`ivljanj,
ki bi jih oseba lahko imela, tem-
ve~ predstavljajo sekvence zaznav
drugih oseb – podobnih, a vendar
razli~nih od na{e. Vendar se te
osebe ne zavedajo druga druge
in tudi ne celote, ~eprav so pose-
bne veje univerzalne zavesti vsega
o vsem. Po nekaterih interpreta-
cijah je potrebna dolo~ena stop-
nja kompleksnosti, ki, ko je dose-
`ena, spro`i razdeljevanje uni-
verzuma na dele.

Everettova teorija povezuje
vesolje z razli~nimi zornimi koti,
ki so vsebovani v njem. Squires
tako trdi, da ne gre za teorijo mno-
gih univerzumov, temve~ za teori-
jo mnogih zornih kotov. Kvantno
stanje je tako dolo~eno oziroma
ima pomen v smislu zvez med
“okviri” ali “izhodi{~i” (“bazami”),
ki jih predstavlja spomin opazo-
valca.

248 R E C E N Z I J E



Navadno je re~eno, da se uni-
verzum deli v ogromne mno`ice
vej, ki izhajajo iz meritvam podob-
nih interakcij med mno`icami nje-
govih komponent. Takih univerzu-
mov je neskon~no, a konstantno
“{tevilo”. Vendar se pravzaprav ne
deli univerzum, marve~ le zavest
kot celota, ki razpada na mnoge
lokalne zavesti, ki se ne zavedajo
druga druge. Torej gre res za teori-
jo mnogih zornih kotov ali mnogih
zavesti enega univerzuma.

Ne vpliva toliko opazovanje
na sistem kot sistem na opazo-
valca, ki postane koreliran z njim.
Opazovanje namre~ korelira opa-
zovalca s sistemom, v katerem se
nahaja. Vendar Everett predposta-
vlja, da se du{evnost lahko zaveda
lastnega spomina, ne da bi z njim
interagirala in ga s tem motila.

Kvantna teorija se lahko ra-
zume brez vklju~itve zavesti oziro-
ma brez posebne vloge opazoval-
ca (vsaj v za~etni stopnji). Kvant-
ni svet in zavest imata nekaj skup-
nega – implikatni red.

Du{evni procesi in zavest so v
neposredni zvezi s fizikalnimi pro-
cesi, gledano globoko celo sovpa-
dajo. Vsaka stvar ima “mentalni
pol” in “fizikalni pol”. Tako imajo
tudi delci neko stopnjo mentalnih
kvalitet, ki so matemati~no pred-
stavljene s kvantnim potencialom.

Nekateri zatrjujejo, da zavest
ni fizikalna lastnost, temve~ last-
nost du{evnosti, ki je nekaj po-
vsem drugega. Namre~, materija
zado{~a kvantnemu superpozicij-
skemu principu, du{evnost pa ne.
Po tem je torej du{evnost odgo-
vorna za obstoj fenomenologije
klasi~nega sveta. Zavedanje kla-
si~nega sveta je posledica tega,
da se vsaka du{evnost zaveda le
majhnega dela celote. Klasi~ni svet
je torej iluzija, kolikor se ta del
izkazuje kot celota.

Bohm in Hiley zaklju~ujeta,
da se s svojimi ~uti lahko nepo-
sredno zavedamo del~ne narave
univerzuma in da o subtilnej{em
vidiku valovne funkcije lahko
sklepamo z mi{ljenjem o na{ih

zaznavnih izku{njah v domeni
tega, kar je manifestirano ~utom.
Po njunem mnenju stanje zavesti
ni omejeno z na~elom nedolo~e-
nosti, kar ocenjujeta kot veliko
preseganje dana{nje fizike.

1 Zelo poenostavljeno bi to lahko
ponazorili s skupkom vodne pene,
ki nastane na povr{ini `ubore~e
vode in se ohranja, ~eprav se voda
neprestano izmenjuje.
2 Valovna funkcija matemati~no
opisuje stanje kvantnega sistema.
“Kolaps valovne funkcije” je pre-
hod kvantnega sistema od super-
pozicije mnogih tako imenovanih
lastnih stanj (“me{anice” nekak-
{nih kvantnih vzorcev – stabilnih
karakteristi~nih stanj) k eni sami
izmed teh lastnih stanj. To trans-
formacijo “me{anice” (matema-
ti~no: linearne kombinacije) stanj
v eno ~isto stanje navadno spro`i
proces merjenja.
3 Kvantne oziroma vakuumske
fluktuacije so majhna slu~ajna
oziroma statisti~na odstopanja od
mirovnega stanja vakuuma. ^e
povemo po doma~e, gre za zelo
hitre in kratkotrajne kvantne do-
godke, ki se pojavijo “iz ni~”.
4 Opazljivke so fizikalne koli~ine,
ki se dolo~ajo z merjenjem in so
s tem odvisne od procesa merje-
nja samega, njegovega na~ina in
okoli{~in.
5 Hologibanje je izraz, ki ga Bohm
in Hiley predlagata namesto za-
starelega izraza vakuum. Vaku-
um oziroma hologibanje namre~
ni ni~, temve~ je eksplicitni (ona-
dva uvajata poseben izraz: eks-
plikatni) Ni~, ki pa je hkrati im-
plicitni (implikatni) oziroma poten-
cialni Vse. V hologibanju ni~ de-
jansko ne obstaja, vendar iz nje-
ga lahko nastane vse, torej je to
vse v njem `e vseskozi prisotno
kot mo`nost! Nabor vseh mo`nih
stanj je tudi bistvo pojma impli-
katni red. Za razliko od le-tega
eksplikatni red predstavlja eno
uresni~eno mo`nost.

Mitja Peru{

Roger Penrose

THE EMPEROR’S 
NEW MIND
Concerning Computers,
Minds, and The Laws of
Physics

Oxford University Press -
Oxford, New York, 
Melbourne; 1990

Roger Penrose je priznan ox-
fordski matemati~ni fizik, sode-
lavec Stephena Hawkinga. Nje-
gova knjiga je redek nazoren in
razmeroma poljuden povzetek
klju~nih podro~ij in najpomemb-
nej{ih problemov sodobne fizike,
matematike, kozmologije, ra~unal-
ni{tva in nastajajo~e kognitivne
znanosti. Zanj pripravi vso potreb-
no osnovo starej{ih teorij, ki so
postale klasi~ne. Pogumnemu ne-
strokovnjaku posku{a prikazati in
komentirati bistvo in skupno obe-
le`je omenjenih znanosti. Tako se
loteva osrednjih vpra{anj dana{-
njega ~asa, ki se jim ne more izo-
gniti ne poklicni ne lai~ni razisko-
valec, na alternativen in prodoren
na~in. Osrednji cilj knjige je pri-
praviti teren za obravnavo fizike

R E C E N Z I J E 249



du{evnosti in zavesti. Eklekti~na
me{anica vsega mogo~ega tako
ne deluje neprimerno, temve~ up-
ravi~eno najavlja nujnost inter-
disciplinarnega spoznavanja.

Poglejmo po vrsti, ~esa se
Penrose loteva. Za~ne z uvodom
v problematiko umetne inteligen-
ce in z razlago Turingovih stro-
jev, ki so temelj dana{njega algo-
ritmi~nega ra~unalni{tva. @e v
za~etku najavi svoje upravi~eno
prepri~anje, da ra~unalniki tega
tipa niso primerni za modeliran-
je du{evnih procesov in posebej
zavesti. Predstavi Churchov lamb-
da kalkulus in Goedlov zakon, ki
je v bistvu za~rtal zgornjo mejo
logike in razuma.

Potem bralce o~ara z Man-
delbrotovimi mno`icami in neka-
terimi “~ude`i” iz matemati~ne
zakladnice (iz teorije {tevil, pose-
bej kompleksnih in transfinitnih).
Navr`e odlomke iz zgodovine ma-
tematike (kasneje pa tudi fizike),
ki be`no spominjajo na ~udovito
doma~o knjigo Franceta Kri`ani~a
Nihalo, prostor, delci, le da je Pen-
rose bolj poljuden in zato malo
bolj povr{inski. Dalje se zavzame
za “platonsko” smer filozofije ma-
tematike, ki priznava matema-
ti~nim konceptom dejanski obstoj
neodvisno od ~loveka. Zanj ma-
tematik ni ustvarjalec ali iznajditelj,
temve~ odkritelj. Matematiki po
Penroseu ne le ustvarjajo mental-
ne konstrukcije, marve~ v njih po-
ustvarjajo oziroma odkrivajo resni-
ce, ki so bile `e vseskozi prisotne
v Naravi neodvisno od matema-
tikov. Pravi, da vedno, kadar mate-
matik “zaznava” kako matema-
ti~no idejo, vzpostavlja stik s “Pla-
tonovim svetom matemati~nih
konceptov”. Po Platonu imajo ma-
temati~ne ideje lasten obstoj in
ustvarjajo idealni Platonov svet,
do katerega imamo pristop le z
razumom. Slike, ki jih dobimo ob
stiku s Platonovim svetom, so la-
hko v razli~nih primerih razli~ne;
vendar je komunikacija mo`na,
ker je vsak neposredno v stiku z
istim zunanje obstoje~im Plato-

novim svetom! Tako dobesedno
(morda presenetljivo) trdi Penrose.
[e ve~, Platonovemu svetu pripi-
suje realnost, ki je primerljiva z
realnostjo fizikalnega sveta. Vpra-
{uje se, ali sta omenjena svetova
identi~na. Zavest je tisti proces,
ki omogo~a neposredni kontakt
s tem svetom idej.

V petem poglavju je pred-
stavljen svet klasi~ne fizike (s Ha-
miltonovo mehaniko v faznem
prostoru in specialitetami Einsteino-
ve relativnostne teorije). Potem na
sve` in alternativen na~in pre-
letimo osnove kvantne fizike in
njene glavne probleme. Nato pa
v “Kvantnih ~ude`ih in kvantnih
skrivnostih” preidemo v ozadje fi-
lozofije kvantne mehanike (prob-
lem “Schroedingerjeve ma~ke”,
nelokalni kvantni pojavi, holizem,
entropija, vloga subjekta in zavesti
idr.). Ve~ stanj lahko sobiva v
kompleksni linearni kombinaciji,
tako da je vsak fizikalni objekt v
bistvu obstoje~ v takih superpo-
zicijah prostorsko lo~enih oziroma
raje po prostoru {iroko razprostr-
tih stanj. Tako je lahko “na ve~
mestih hkrati”. Vendar fiziki na-
mesto “razpr{enosti delca po pro-
storu” raje uporabljajo opredelitev
“pozicija je povsem negotova”,
tako da gre denimo za enakomer-
no verjetnost pozicije po raznih
krajih prostora. Formalizem kvant-
ne mehanike tudi ne razlikuje med
posameznimi delci in komplek-
snimi sistemi mnogih delcev. V
tem poglavju se skrivajo tudi ne-
katere najbolj nenavadne re~i, ki
sem jih kdaj prebral in so bile do-
slej “zakopane v bunkerje znanos-
ti”. Obravnava je strokovno seve-
da povsem neopore~na, ~etudi v
tem delu morda malce senzacio-
nalisti~na.

Dalje se Penrose posebej po-
sveti {e svojemu strokovnemu
podro~ju: kozmologiji, zgodnjemu
vesolju, ~rnim luknjam in kvant-
ni gravitaciji, ki naj bi odigrala {e
pomembno vlogo v {ir{em kon-
tekstu knjige (holizem, zavest).
Verjame v determiniranost fizikal-

nih procesov, ne pa v njihovo
izra~unljivost.

V zadnjih dveh poglavjih Pen-
rose vstopi v svet mo`ganov in
zavesti. Ve{~e kratko prika`e naj-
osnovnej{a dejstva nevrofiziologi-
je mo`ganov, vendar mu poide
idej glede razlage du{evnih pro-
cesov. Naka`e nekaj utrinkov o
paralelno distribuiranem procesi-
ranju, kot primer pa vendarle na-
vaja realizacije logi~nih funkcij s
preprosto nevronsko mre`o. Danes
pa je `e jasno, da imajo nevron-
ske mre`e v mo`ganski skorji, ki
je najbolj odgovorna za du{evne
procese, glavni pomen v tvorbi
virtualnih struktur. Te virtualne
strukture temeljijo na medseboj-
nih odnosih in asociativnih zvezah
med razli~nimi konfiguracijami
nevronov in sinaps. Logi~ne ope-
racije imajo zgolj lokalen in po-
mo`en pomen ter ne morejo da-
jati razlage osnovnih du{evnih pro-
cesov, razen ~e gre izrecno za pro-
cese logi~nega sklepanja.

Zato Penroseu ostaja le jasna
negativna kritika umetne inteli-
gence glede zavesti oziroma du-
{evne vsebine (v zadnjem pogla-
vju), ki je upravi~ena in uteme-
ljena, vendar izpeljana brez ponu-
jene alternative. Bralec strokov-
njak bi pri~akoval, da bo Penrose
vsaj nakazal alternativo, ki danes
`e obstaja v okviru asociativnih
nevronskih mre` po Hopfieldu in
Kohonenu idr. ter predvsem siner-
getskega nevronskega modela po
Hakenu. [e toliko bolj, ker mu je
uspelo pripraviti vse potrebno za
ta korak z razlago kvantne meha-
nike. Vendar se zadovolji (ali se
mora zadovoljiti?) le z upravi~eno
opombo, da utegne imeti kvant-
na mehanika pri razlagi ozadja
du{evnosti in predvsem zavesti
obetavno vlogo. Omeni mo`ni
kvantni ra~unalnik, medtem pa
precej podoben sinergetski ra~u-
nalnik `e deluje. Lepo pa se po-
sveti dvema vidikoma kvantnega
dogajanja, ki imata nevronsko
analogijo: dinamski ena~bi nemo-
tenega kvantnega sistema (U) in

250 R E C E N Z I J E



kolapsu valovne funkcije ob mer-
jenju (R). Pri merjenju namre~
spro`imo samoorganizacijo sis-
tema tako, da iz linearne kombi-
nacije lastnih funkcij (v nevron-
ski mre`i vzorcev) dobimo le eno
samo. Vendar Penrose pravi, da
za to redukcijo valovnega pake-
ta zavest ni potrebna (temve~ le
interakcija z njim).

Zavedajo~ se omenjenih po-
manjkljivosti, Penrose opusti du-
{evnost in se omeji zgolj na prob-
leme zavesti, kjer pa nam pove
marsikaj zanimivega. Vendar ne
more podati re{itve, kakor je do-
slej ni uspel na tem nivoju {e nih-
~e. Vseskozi poudarja, da se vsega
mi{ljenja ne da ustrezno simuli-
rati z algoritmi umetne inteligence.
Menim, da zelo upravi~eno (vsaj
za sublogi~ne spoznavne in aso-
ciativne procese)! Trdi, da so zna-
~ilnosti zavesti ob~utek resnice,
sodbe, razumevanje, inspiracija,
“zdrava pamet” oziroma splo{ni
konsenz in umetni{ka (ustvarjal-
na) dimenzija; ne pa avtomati~no,
brezumno upo{tevanje pravil, to-
rej ~ista programiranost in algorit-
mi~nost. V podkrepitev navaja ne-
kaj “aha”-do`ivetij in ustvarjalnih
dogodkov matematikov in umet-
nikov. Matemati~no mi{ljenje pri-
merja s komponiranjem glasbe.
To velja za ustvarjanje matema-
ti~nih konceptov oziroma vpogled
vanje, ki je trenuten in globalen.
Temu {ele kasneje sledi formalni
dokaz s serijo logi~no argumen-
tiranih korakov na papirju.

Penrose zatrdi, da raziskavo
inteligence prepu{~a umetni inte-
ligenci, vendar si inteligence ne
predstavlja brez vklju~enosti zave-
sti. Pri njem je zavest mi{ljena zgolj
kot pojmovna zavest oziroma kot
zavedanje ne~esa. Tudi jezik je
podrejen {ir{im procesom navdiha,
vpogleda in prebliskov (ter aso-
ciativnosti, kot lahko re~emo na-
tan~neje), iz katerih {ele dobiva
svojo vsebino. Eno podpoglavje
nosi naslov “neverbalnost misli”.

Protagonistom “mo~ne (trde)”
smeri umetne inteligence postav-

lja vpra{anje glede trditve, da za-
vedanje neke stvari pomeni imeti
model te stvari v sebi. Samozave-
danje pa potemtakem pomeni
imeti model samega sebe v sebi
samem. To pa {e ni dovolj, da bi
se denimo ra~unalnik zavedal ne-
ke stvari, ~e ima v svojem pro-
gramu podprogram za izvedbo te
stvari. Tako se tudi videokamera,
ki snema samo sebe v ogledalu,
{e ne samozaveda.

Zavest potrebujemo takrat,
kadar moramo ravnati v novih
okoli{~inah, kjer moramo obliko-
vati nove sodbe oziroma kjer ni-
mamo predhodno podanih (na-
u~enih) pravil. Ta Penroseova
trditev ni pravilna, saj asociativna
nevronska mre`a lahko brez last-
ne zavesti adaptivno ravna v no-
vih okoli{~inah. Prav pa ima, ko
trdi, da so sodbe (posebej zavest-
ne sodbe) vsaj v~asih nealgorit-
mi~ne. Matemati~ni resnici {e ne
verjamemo oz. ne verjamemo le
takrat, ko nas do nje pripelje algo-
ritem (matemati~no sklepanje,
dokaz), temve~ kadar “vidimo”
resni~nost matemati~nega argu-
menta. Penrose pravi, da je takoj-
{na inspirativna sodba najpomemb-
nej{a, rigorozni dokaz pa je {ele
zadnji korak (kon~na potrditev,
podana bolj zavoljo drugih). (To
intuitivno asociativno “zaznavan-
je” resni~nosti nekih zvez lahko
s pomo~jo modelov asociativnih
in sinergetskih nevronskih mre`
dojemamo `e dokaj uspe{no, ven-
dar Penrose o tem ne govori.)

Penrose je torej odkril, da je
“cesar nag”, ni mu pa {e podal
“novih obla~il (ali nove pameti)”.
Mogo~e se bo cesar lahko oblekel
z obla~ili, ki bodo predstavljena
v naslednjih recenzijah sodobnih
knjig o “fiziki duha”. F. Capra
(Tao fizike) je podajal vzpored-
nice; P. Russel (dober priro~nik
Knjiga o mo`ganih idr.) se ne
spu{~a v strokovno ozadje; D.
Bohm (Wholeness and Implicate
Order) je {e najbolj radikalen, a
ostaja pri kvantni vsebini; H. Ha-
ken (Synergetic Computers and

Cognition) s sodelavci (Synerget-
ics of Cognition idr.) pa je preve~
strokoven in “ne pretirava” z viso-
kimi temami. Kaj pa H. P. Stapp
(Mind, Matter and Quantum
Physics) in Kafatos/Nadeau (Con-
scious Universe)? Klasi~na obse`na
strokovna knjiga pa je danes vse-
kakor Parallel Distributed Pro-
cessing. Explorations in the Mic-
rostructure of Cognition; zv. 1 in
2, ki pa se ne spu{~a v razglab-
ljanje o zavesti.

Rogerju Penrosu pa {tejemo
v veliko zaslugo, da je napisal za-
nimivo, poljudno, vendar vseeno
strokovno knjigo s tako {iroko in
celovito vsebino, da bo vsak pri
enem poglavju strokovnjak, pri
drugem pa gotovo laik. Posebej
je pohvalna njegova nazornost in
spro{~enost pisanja, pa tudi mo-
tivirajo~ entuziazem. Naravoslovne
knjige (v {ir{em smislu) te vrste
so vsekakor zelo redke. Mogo~e
edinole komu ne bo v{e~ njegovo
kramljanje, filozofiranje in eklek-
ticizem. Penroseova knjiga je lah-
ko enkratna (ali morebiti celo ob-
vezna) odsko~na deska za naskok
na strokovnej{e obravnave z raz-
nih podro~ij, ki jih je Penrose za-
objel pod eno krilo.

Mitja Peru{

Massimo Cacciari

GEO-FILOSOFIA 
DELL’EUROPA

Adelphi, Milan 1994;
170 str.; cena: 28.000 Lit.

Nedavni politi~ni pretresi v
Evropi, tisti na njenem vzhodu in
tisti, ki se v nekoliko manj spek-
takularni in zaenkrat {e kolikor
toliko obvladljivi obliki odvijajo
na njenem zahodu, so na dnevni
red vznemirljivih vpra{anj ponov-
no postavili vpra{anje evropske
identitete, potem ko je bila ta le

R E C E N Z I J E 251



nekaj let poprej videti kar zado-
voljivo re{ena. Na razli~nih ravneh
in presekih se zato zdaj ponujajo
razmi{ljanja, ki sku{ajo odgovoriti
na nastale spremembe. “Kriza ev-
ropske zavesti”, ki so jo spro`ili
politi~ni pretresi zadnjih let, je ve~-
krat ob~utena kot intelektualni
izziv, dober razlog za nastanek
globalnih revizij evropske zgodo-
vine, ki – to je danes vse bolj jasno
– ne more biti ve~ le zgodovina
Zahoda kot zgodovina lo~evanja
od Vzhoda in za vizije graditve
evropske skupne hi{e, ki naj od-
pravi nekdanjo bipolarnost. Zahod,
ki je Vzhodu obra~al hrbet in nanj
usmerjal svoje cevi, se soo~a s po-
trebo po globokih spremembah
svoje politi~ne in kulturne narav-
nanosti. V igri so sami temelji nje-
gove identitete. Eden od teh pre-
mislekov je tudi zadnja knjiga
Massima Cacciarija. 

Kdo je to? Eden najbolj promi-
nentnih italijanskih intelektualcev
engagé, ki s svojimi posegi `e
dvajset let vpliva na italijansko jav-
no mnenje. [iroki italijanski jav-
nosti je postal znan, ko je pred
nekaj leti s podporo levi~arskih
strank kandidiral za `upana v Be-
netkah in zmagal. Zelo opazni so
bili njegovi komentarji izidov poli-
ti~nih volitev, ki so na oblast po-

stavile Silvija Berlusconija in po-
vzro~ile devastacijo na levici, zlasti
v vrstah Stranke demokrati~ne levi-
ce. V njih je ostro kritiziral poli-
tiko Stranke demokrati~ne levice,
ki ji tedaj zaradi hegemonskih
ambicij ni uspelo zdru`iti levosre-
dinskih sil – konkretno: dejstvo,
da pol levice Berlusconiju ni po-
stavil nasproti nestrankarskega vo-
ditelja, ki bi se z njim lahko kosal.
Ti posegi so bili za~etek procesa
oblikovanja kandidature Romana
Prodija, ki bo na naslednjih poli-
ti~nih volitvah nasprotnik  Berlus-
conija. Nekaj ~asa je celo kazalo,
da bo po zaslugi Cacciarijevih od-
lo~nih posegov, ki so italijansko
intelektualno levico zdramili iz oto-
pelosti po volilnem porazu, ta vlo-
ga pripadla prav njemu. 

Razvoj njegovih politi~nih sta-
li{~ je razgiban in je potekal v ve~
fazah. Nikakor ne gre za partij-
skega intelektualca zadnje gene-
racije, temve~ prej za nekak{nega
enfant terrible italijanske levi~ar-
ske politi~ne scene, ki je nekdaj
zagovarjal radikalno avtonomisti~-
no gibanje italijanskega delavstva,
bil kasneje poslanec KPI in v ob-
dobju Berlinguerja zahteval jasno
razmejitev KPI od leninisti~ne tra-
dicije. O njem veliko pove tudi
naslednja anekdota. V ~asu, ko
so bili socialisti v vladi in je bilo
konjunkturno prestopati iz KPI v
socialisti~no stranko, ga je neki
novinar vpra{al, ali bo to storil
tudi on. Njegov odgovor je zlasti
zdaj, ko je Craxi zaradi svojih ne-
~ednih poslov sodno preganjan,
zgovoren. Glasil se je nekako ta-
kole: “Ni mi treba, sem iz pre-
mo`ne dru`ine.”  

Pravzaprav je nenavadno, ka-
ko uspe{no Cacciari deluje na ta-
ko razli~nih ravneh, kot je `upa-
novanje in pisanje brezkompro-
misnih filozofskih tekstov. Po izo-
brazbi je filozof in njegova objav-
ljena knji`na dela (objavljal je tudi
izven Italije) niso niti v daljnem
sorodstvu z `anrom aktualnopoli-
ti~nih pamfletov, kot bi nemara
kdo lahko pri~akoval po vsem po-

vedanem. Marx, vsaj v njegovih
zadnjih delih, ni omembe vredna
teoretska referenca: To je tembolj
res, ~e ga primerjamo z Nietzsche-
jem in Heideggrom, ki dihata z vsa-
ke strani, ~etudi nista omenjena.  

Geofilozofija Evrope je strastna
raziskava o zori koncepta Evrope
in o njegovih nasledkih v reflek-
siji in praksi narodov, ki jo nase-
ljujejo. Njegov izvor Cacciari najde
v perzijskih vojnah, ko so se iz-
vori evropske tradicije spopadli z
brezmejno in agresivno Azijo. Zas-
tavlja se vpra{anje: Kaj je spro`ilo
delitev in kako bo mogo~a pomi-
ritev, ki ene strani ne bo preuredi-
la po meri druge? Odgovor je v
Ajshilu.  Evropa in Azija sta sprti
sestri, ki ju Veliki kralj Perzije vpre-
`e v voz, da bi ju ukrotil. Vendar
ena od njiju voljno sprejme uzdo
in je nanjo celo ponosna, druga
pa se temu upre, zlomi jarem in
vr`e kralja z voza. Prva je Azija,
druga Evropa oz. gr{ka Svoboda,
ki se ne podreja nikomur. Ajshilo-
va naracija je Cacciariju v{e~, ker
v njej {e ni sledov retorike bar-
barizacije Azijca in izrecno govo-
ri o skupnem izvoru obeh sester. 

Po prenehanju azijske nevar-
nosti je vpra{anje, ki Evropo spre-
mlja v vsem njenem zgodovin-
skem razvoju, ali bo njena neukro-
tljivost obvladljiva in se ne bo
sprevrgla v notranje obra~unava-
nje, ki vodi v samouni~enje. Tudi
tega so se zavedali `e Grki, kot
to Cacciariju dokazujeta Platono-
va teorija du{e in Tukidid. Od tod
nuja ponovne vzpostavitve stabi-
lizirajo~e harmonije, ki ne bo iz-
hajala iz ravnodu{nosti, kot to ho~e
liberalizem, ali iz tolerance, ki se
rojeva v senilnem in prestra{enem
svetu. Potrebno je ve~ od tega:
spoznanje, da na{e domnevne
identitete ne morejo izni~iti druge-
ga in da ne moremo zapopasti
vse resnice, ki se manifestira tudi
v do nas polemi~no naravnanem
drugem. “Za harmonijo je nedo-
pustno vse, kar se upira zvezi, kar
no~e prestopiti v sestavljeno in
postati element sestavljenega.

252 R E C E N Z I J E



Harmonija ne tolerira razli~nosti
kot absolutne razli~nosti, ki vse-
buje mo`nost lo~enosti; ne toleri-
ra nobene razli~nosti, ki svoje res-
nice ne bi kazala kot elementa
povezave.” (Str. 141-142.)

Velik del knjige se posve~a
anti~ni modrosti, ki pogosto spre-
govori kar v pre~rkovani gr{~ini
in je dojeta kot izvorno in menda
zato privilegirano mesto razre{e-
vanja vseh vpra{anj filozofije zgo-
dovine. Vendar Geofilozofija Evrope
ne ostaja samo pri anti~ni modro-
sti. Dialog na~ne tudi z moderni-
mi politi~nimi realisti, npr. z Ma-
chiavellijem, Carlom Schmittom in
drugimi. Njihova izbira se zdi arbi-
trarna in sledi le problemskim afi-
nitetam avtorja. 

Mimo vseh vpra{anj, ki jih
spro`a filozofska utemeljitev nas-
lova “Geofilozofija Evrope” in jih
Cacciari ne razre{uje, velja na kon-
cu ugotoviti, da je naslov vendarle
nekoliko `urnalisti~no (ali zalo`-
ni{ko) prenapet glede na to, kar
mu sledi za njim: apologetsko in
hkrati mesijansko pri~evanje spra-
ve z drugim, ki se ka`ejo kot spre-
hajalni vtisi po simbolno kulturni
zakladnici Evrope. Sprehaja se filo-
zof iz Benetk, mesta, ki zaradi
svoje odprtosti v preteklosti, ko
je bilo trgovski posrednik med
geografsko zelo oddaljenimi kraji
Vzhoda in Zahoda in je bila ta
dr`a trajen vir mo~i Serenissime,
prav gotovo ponuja ugodna tla za
tak{no po~etje.                

Igor Pribac

“Parole chiave” 
Comunità 
{t. 1, april 1993 

Donzelli, Rim
189 str., cena: 30.000 Lit

Parole chiave je nova edicija,
ki nadaljuje tradicijo revije Prob-

lemi del socialismo. Leta 1958 jo
je ustanovil Lelio Basso in njego-
vim programskim izhodi{~em je
ostala zvesta tudi po njegovi smrti.
Njen namen je bil {iriti prostor, v
katerem bi bilo mogo~e postav-
ljati vpra{anja o levici in kriti~no
razmi{ljati o stanju socialisti~nega
gibanja. V zadnjih letih njenega
obstoja pod starim imenom, torej
v ~asu, ko je italijanska socialisti-
~na stranka s Craxijem na ~elu
bila na oblasti in kot vladna stran-
ka uveljavljala decizionisti~en slog
v politiki, hkrati pa skupaj s koali-
cijskimi partnerji zabredla v pri-
vatizacijo dr`ave, ki jo zdaj razkri-
va preiskovalna kampanja ^iste
roke, je za~ela raziskovati dvoum-
ja socialisti~ne tradicije. V ospred-
je svoje uredni{ke politike je po-
stavila analizo teoretskih pome-
nov besed, ki so hkrati teoretski
koncepti in deskriptorji sodobne-
ga `ivljenja v vsakodnevni govori-
ci. Tako se je v svojih zadnjih zvez-
kih posvetila denarju, moderniza-
ciji, priseljencem, kulturnim iden-
titetam, enakosti, dr`avljanstvu. 

Sprememba imena revije je
njeno uredni{ko prakso zadnjih
let povzdignila v programsko zas-
novo in to izpisala `e v naslovu.
Parole chiave (klju~ne besede) so
predvsem ustrezno poimenovanje
tega, kar so Problemi del socia-

lismo po~eli v zadnjih letih svo-
jega obstoja. Bolj kot o prelomni
spremembi je treba torej v tem pri-
meru govoriti o spremembi, opra-
vljeni v imenu kontinuitete. Na
kontinuiteto ka`e tudi uredni{tvo,
ki je ostalo nespremenjeno.

Temeljni program revije ostaja
torej enak: osvetljevanje razli~nih
in v~asih celo nasprotnih pome-
nov, ki jih imajo nekatere po-
membne besede na{ega ~asa, be-
sede, ki jih uporabljamo, kadar
ho~emo opisovati sodobnost, in
pri tem same velikokrat ostanejo
nedefinirane in delujejo kot po-
slednja, utemeljitvena raven argu-
mentiranja. Namen uredni{tva je
iztrgati jih vladavini neposrednosti,
ki jo vsiljuje zlasti njihovo pogos-
to nereflektirano nastopanje v me-
dijih, in z raz~lenjevanjem razli~-
nih teoretskih tradicij, ki se spo-
padajo za vpliv prevladujo~ega po-
mena nekega pojma v javni argu-
mentaciji, tudi ustvariti razdaljo
do neposrednosti sedanjosti, ki jo
tak{na raba podpira. “Zdi se nam,
da samo ’neaktualno’ branje so-
dobnosti pripomore k njenemu
razumevanju in k izogibanju brez-
kon~nemu ponavljanju, ki ju tvega-
mo, ko se prepustimo vodenju
pomirjujo~i verziji moderne ali ne-
dolo~eni otopelosti postmoderne,”
beremo v nepodpisanemu ured-
ni{kemu uvodniku.

Po prvi {tevilki Parole chiave,
posve~eni skupnosti, so naslednje
postavile pod pove~evalno steklo
{e solidarnost, avtonomije, fun-
damentalizme in dr`avljane. Osnov-
na struktura posameznih {tevilk
je stalna. Osvetljevanje in kriti~na
analiza vsakega pojma sta zaupa-
na ve~ avtorjem in razdeljena na
{tiri sklope: Beseda, Interpretaci-
je, Zgodovine, kraji in Modeli. V
prvem sklopu, ki obi~ajno vsebu-
je le en prispevek, je podan okvir
teoretske diskusije o izbranem
konceptu, kot so ga izoblikovali
klasi~ni avtorji politi~ne filozofije
moderne dobe (Parole chiave
nima ambicij prestopiti zgodovin-
skega obzorja moderne dobe), v

R E C E N Z I J E 253



Interpretacijah pa je beseda pre-
pu{~ena nekaj avtorjem, ki raz-
~lenjujejo sodobne teoretske in
prakti~no politi~ne kontroverze
ob izbranem pojmu. Tretji in ~etrti
sklop sta obi~ajno {e bolj razve-
jana. V njiju filozofsko teoretski
pristop prvih dveh sklopov zame-
nja zgodovinski, sociolo{ki, polito-
lo{ki in antropolo{ki pristop. Pred-
met teh ~lankov so specifi~ne zgo-
dovinske in sodobne realnosti, ki
so oblikovale in {e oblikujejo em-
piri~no “vsebino” pojma. V neka-
terih {tevilkah je pridru`en {e
sklop Arhiv, v katerem so nati-
snjeni izbrani izseki klasi~nih tek-
stov avtorjev 19. in 20. stoletja. 

Koncept revije je torej jasen.
Uredni{tvo ustvarja revijo, ki zdru-
`uje {irok spekter humanisti~nih
in dru`boslovnih strok, soo~enih
s skupno temo. Ni ozko discipli-
narna ne interdisciplinarna, ~e
interdisciplinarnost pomeni narav-
nanost na doseganje skupnih, ku-
mulativnih rezultatov izsledkov
posameznih strok. Njen namen
lahko ustrezneje opredelimo, ~e
jo ozna~imo za transdisciplinarno
revijo in za poskus ustvarjanja
skupnega prostora soo~anja, torej
tako konvergenc kot razhajanj
izsledkov posameznih disciplin,
ki jih sama disciplinarna organi-
zacija vedenja prej odmika drugo
od druge, kot sili k medsebojne-
mu poznavanju in upo{tevanju.
Koncept je, ~e si lahko dovolim
primerjavo, podoben konceptu
revije, ki jo imate pravkar v rokah.

Naj za konec samo kratko
preletim vsebino prve {tevilke, ki
jo je uredil odgovorni urednik
Claudio Pavese. V uvodnem ~lan-
ku najdemo prikaz Tönniesove in
Webrove opozicije med Gemein-
schaft in Gesellschaft. Zelo zani-
miva je sekcija Interpretacije, ki
vklju~uje ~lanek o skupnosti pri
Kantu in Heglu in dva zanimiva
informativna ~lanka o razpravi ko-
munitarizem vs. liberalizem. Prvi
je raz{irjena recenzija zbornika
prevodnih tekstov te diskusije, ki
je iz{el v Italiji, in zbornika Dimen-

sions of Radical Democracy (Verso,
London, 1992), ki ga je uredila
Chantal Mouffe. Drugi je doku-
mentiran prikaz vpliva ameri{kih
komunitarcev na nem{ko liberal-
no filozofsko misel v zadnjih letih,
ki je po mnenju avtorice tolik{en,
da spreminja sam okvir tamkaj{nje
filozofske razprave. Tretji in ~etrti
sklop, namenjena sociologom,
zgodovinarjem in antropologom,
prina{ata zelo raznovrstne ~lanke.
Obravnavajo odnos med italijan-
skimi lokalnimi skupnostmi in od-
porni{kim gibanjem, katoli{ko po-
koncilsko komunitarno gibanje,
tovarni{ke skupnosti v japonskem
produkcijskem modelu, neko {tu-
dentsko komuno itd.

V Parole chiave prevladujejo
italijanski avtorji, vendar naletimo
tudi na mnoga tuja imena, neka-
tera tudi zelo znana (npr. Robert
A. Dahl, Alain Touraine).

Igor Pribac

Gian Enrico Rusconi

SE CESSIAMO DI ESSERE
UNA NAZIONE

Il Mulino, Bologna, 1993
192 str., cena: 18.000 Lit.

Gian Enrico Rusconi, ki se ga
vsaj del na{e strokovne javnosti
spominja kot soavtorja, skupaj z
Alfredom Schmidtom, dela o frank-
furtski {oli, prevedenega tudi v
srb{~ino, se je na politi~ne mani-
festacije krize italijanske identitete
in na vpra{anja evropske identi-
tete, ki jih spro`a propad vzhodno-
evropskih komunisti~nih re`imov
in {irjenje Evropske unije, odzval
s knjigo Se cessiamo di essere una
nazione s podnaslovom Tra etno-
democrazie regionali e cittadi-
nanza europea (^e prenehamo
biti nacija; Med regionalnimi etno-
demokracijami in evropskim dr`a-
vljanstvom). 

Rusconi ne skriva, da je delo
motivirano s politi~nimi dogajanji
zadnjih let, kar pa nikakor ne po-
meni, da raven njegove knjige
ostaja zavezana aktualnopoliti~nim
problemom. Fenomen strmega
vzpona politi~ne mo~i regional-
nih avtonomisti~nih oz. secesionis-
ti~nih lig v Italiji, ki se ~asovno
ujema z dozorevanjem odlo~itve
o spremembi ustave, je za Rusco-
nija le izhodi{~e in simptom, ki
ga vodi k ugotovitvi, da italijan-
ska nacionalna identiteta – kakor
tudi druge evropske identitete –
nima trdnih obrambnih mehaniz-
mov pred razpadom na lokalne
politi~ne identitete. Druga gro`nja
nacionalni dr`avi prihaja iz zdru-
`evalnih procesov na nadnacio-
nalni ravni. Krepitev obeh te`enj
zahteva ponoven premislek krize
nacionalne dr`ave in njene pove-
zanosti z demokrati~no ureditvijo.

Rusconi takoj na za~etku raz-
krije del svojih stali{~, ko poudari,
da zavzemanje za “Evropo regij”
prina{a nevarnost, da se znajdemo
v regijah brez Evrope. Regional-
nim identitetam prisodi le zmo`-
nost porajanja etnodemokracij, tj.
demokracij, ki temeljijo na etni~ni
pripadnosti njenih ~lanov, in le
nacija kot politi~na forma `ivljenja

254 R E C E N Z I J E



naroda je zanj jamstvo za ohrani-
tev dr`avljanskih kreposti – soli-
darnosti in lojalnosti, brez katerih
demokracija ni mogo~a. Politi~no
zdru`evanje Evrope je dolgotra-
jen proces, ki narodov {e dolgo
ne bo odpravil in bo vsaj v srednje-
ro~nem obdobju v njih moral
iskati svojo oporo. 

Ta politi~na ocena je Rusco-
nijevo izhodi{~e za razmislek o
kompleksnih odnosih med etni~-
nim in nadetni~nim v nacionalni
dr`avi ter med demokracijo in na-
cionalno dr`avo, ki v svoje jedro
postavi ponoven pretres novej{ih
teorij nastanka dr`ave in njene
legitimacije. 

V obse`nem tretjem poglavju
analizira pahlja~o politi~nih stali{~
italijanskega odporni{kega giba-
nja in tipe politi~no historiograf-
skih diskurzov o njem, ki so se
razvili ob bli`ajo~i se petdesetlet-
nici konca druge svetovne vojne.
Osrednje mesto v tej analizi ima
interpretativna shema odpora kot
spleta treh vojn: vojne proti nem-
{tvu, dr`avljanske vojne proti fa{iz-
mu in za demokracijo ter razredne
vojne, ki je imela za cilj antikapi-
talisti~no revolucijo. Rusconi ugo-
tavlja, da je v devetdesetih letih
poprej{nja linearnost mita o odpo-
ru in “ustavi, porojeni v odporu”
v italijanskih javnih glasilih, po-
dobno kot pri nas, postala sporna.
Njegovo samoumevnost je na~el
diskurz o dr`avljanski vojni. Ustavi
se zlasti ob {irokopotezno zas-
tavljenem delu italijanskega zgo-
dovinarja Claudija Pavoneja Una
guerra civile (1991), v katerem je
avtor osvetlil subjektivne moti-
vacije ideologov odporni{tva z
mno`ico neobjavljenih dokumen-
tov, avtobiografskih zapisov in do-
pisovanj med voditelji posameznih
struj. Gre za delo, ki najprepri-
~ljiveje postavi premise zasuka v
zgodovinskem vrednotenju itali-
janskega antifa{izma. Rusconijevo
stali{~e do tega interpretativnega
prevrata izhaja iz teze, da je anti-
fa{izem predpogoj demokracije,
namre~ da antifa{izem ni nujno

demokracija sama in ne nujno de-
mokrati~en (~etudi je italijansko
odporni{tvo zanj bilo tak{no).
Zapu{~ino odporni{tva in obrazec
“ustava, rojena v odporni{kem gi-
banju” je zato treba ohraniti. V
“demokraciji brez predikatov”, ki
so jo prakticirali voditelji razli~nih
frakcij odporni{tva je nastala tradi-
cija dr`avljanske kulture, iz katere
je nastala ustava in demokrati~no
politi~no `ivljenje v povojnih de-
setletjih. V njej se je oblikovala
“skupnost usod” in zatem “ustavni
patriotizem”, ki ga Rusconi ne ra-
zume kot “nadomestka za tradi-
cionalno nacionalno identifikaci-
jo, temve~ kot njeno uresni~eva-
nje v demokrati~ni normi. To je
utemeljitveni politi~ni pomen, ki
ga Resistenza, onstran vsakr{nega
mita, lahko preda dana{nji itali-
janski demokraciji.” (Str. 85.)

Koncept “dr`avljanska vojna”
je v sredi{~u tudi naslednjega po-
glavja. V njem je koncept prestav-
ljen v evropski okvir in ima epo-
halne razse`nosti, saj ozna~uje
ve~ji del zgodovine 20. stoletja.
Carl Schmitt je razvil pojem Welt-
bürgerkrieg in ga razumel kot
krizo jus publicum europaeum,
ki ga je spro`ila prva svetovna
vojna. V opredelitvi evropskih
vojn 20. stoletja kot dr`avljanskih
so mu sledili mnogi, denimo R.
Dahrendrorf, F. Furet in B. Gere-
mek, vendar je teza postala raz-
vpita zlasti z objavami Ernsta Nol-
teja, ki je obdobje evropske dr`a-
vljanske vojne najprej omejil na
obdobje 1917-1945, kasneje pa ga
raztegnil na obdobje 1917-1989.
Rusconi, povzemajo~ poglavitne
teze nem{kega kontroverznega
zgodovinarja, polemizira z njim v
dveh to~kah. Dr`avljanska vojna
se ni za~ela {ele z oktobrsko revo-
lucijo, kot to misli Nolte, temve~
z za~etkom prve svetovne vojne,
ki ni bila le vojna nacionalnih
dr`av, temve~ Kulturkrieg, vojna
med Kultur in Zivilisation, med
partikularisti~nim in univerzalis-
ti~nim dojetjem vloge dr`ave,
vojna med dvema evropskima

konceptoma Evrope, ki ju pogoj-
no lahko ozna~imo za nem{kega
in francoskega. Brez izbruha te
vojne, ki je bila `e evropska dr`a-
vljanska vojna, ruska revolucija
ne bi bila uspe{na. Predve~er prve-
ga svetovnega konflikta je zenit
nacionalne dr`ave, njegov za~etek
je hkrati za~etek procesa njene
delegitimacije, ki {e ni dokon~an.
Druga kritika je povezana s prvo.
Meri na Noltejevo tezo, da je zgo-
dovina 20. stoletja “splet dveh vojn
med dr`avami in ene svetovne
dr`avljanske vojne”, ki jo je spro-
`ila komunisti~na revolucija in
lahko samo z njim tudi premine.
Nolte se v svoji izpeljavi kavzalne
povezanosti nacionalsocializma
kot odgovora na komunizem ori-
entira na “vzhodno polje” Nem~ije
in pu{~a vnemar predzgodovino
tega konflikta, ki se je odvijala na
“zahodnem polju”. 

V nadaljevanju Rusconi, izha-
jajo~ iz nem{kih teoretskih kon-
troverz pred zdru`itvijo (Historik-
erstreit v letih 1986-87), med nje-
nim dogajanjem in po njej, postavi
v sredi{~e napetost med ustavnim
patriotizmom in etni~no nacional-
nim prebujenjem. Pojmu “ustavni
patriotizem” je zamah v nem{kem
prostoru dal Dolf Sternberger, ki
je patriotizem povezal z ustavo in
ga lo~il od tradicionalne poveza-
nosti z narodom. Tak{en patrio-
tizem, ki ga generira ustava, pona-
zarjata primera mnogonacionalnih
ZDA in [vica. V koncept je nove,
polemi~ne razse`nosti vnesel Ha-
bermas, ko ga je v prizadevanjih,
da bi patriotizem v sporu zgodovi-
narjev oddaljil od nacionalizma,
tako ostro zoperstavil pojmu Kul-
turnation, tj. predpoliti~nim dej-
stvom, skupni zgodovinski usodi
in etni~no kulturnim `ivljenjskim
oblikam, da je v imenu univerza-
lizma dr`avljanstva odpravil nje-
govo napetost v odnosu do ~ustva
nacionalne pripadnosti in s tem
izgubil mo`nost pojasnitve njene-
ga imanentnega preseganja. “Po-
zor,” pravi Rusconi, “ne gre za zo-
perstavljanje nacionalnosti in dr`a-

R E C E N Z I J E 255



vljanstva, temve~ za to, da naredi-
mo konkretno (v pomenu lebens-
weltlich) samo definicijo dr`av-
ljanstva” (str. 129-30). Kasneje je
Habermas svoja stali{~a rektifici-
ral in pripoznal, da je narod pred-
politi~na `ivljenjska oblika, hkrati
pa ohranil trditev, da ovira razvoj
demokrati~nega univerzalizma dr-
`ave dr`avljanov (Staatsbürger-
nation). Skratka, problem, ki ga
po Rusconijevem mnenju Haber-
mas, ko ostaja pri konceptualni
zoperstavitvi obeh pojmov dr`ave,
ne re{uje, je, da je nacionalna dr-
`ava, zgrajena na etnosu, zgodo-
vinska realnost in je zato dr`avo
dr`avljanov mogo~e artikulirati le
znotraj in ne zunaj Kulturnation.
Prakti~no politi~no to pomeni, da
bo rojstvo Evrope kot dr`ave
dr`avljanov mogo~e samo izhaja-
jo~ iz poprej obstoje~ih nacional-
nih identifikacij. 

V svojem zagovoru univerza-
listi~nega dojetja dr`ave in naspro-
tovanju komunitarnemu se Haber-
mas zate~e tudi k sloviti formuli
Ernesta Renana “nacija je vsako-
dnevni plebiscit”, izre~eni na sor-
bonskem predavanju o narodu
leta 1882. Na njem je v ~asu po
nem{ki priklju~itvi Alzacije in
Lorene zagovarjal svobodno izbiro
dr`avljanske pripadnosti. Rusco-
nijev prikaz vsebine Renanovega
predavanja poka`e, da na~elo svo-
bodnega izbora dr`avljanske pri-
padnosti pri njem ne nasprotuje
ideji naroda kot skupnosti, podo-
bno kot tega nasprotja ni opazili
tudi pri so~asnih nem{kih avtor-
jih (Ernst Troeltsch, Max Weber). 

S tega gledi{~a Rusconi raz-
~lenjuje {e teorije R. M. Lepsiusa,
E. J. Hobsbawma in J. Breuillyja,
ki v ponovnem rojstvu etnona-
cionalizmov vidijo le regresijo
brez zgodovinske perspektive in
povsem politi~ne operacije, ki
nimajo nobene zveze z izrazi
predpoliti~nih korenin naroda.
Nasprotje te teze zastopa Antho-
ny Smith v delih The Ethnic Ori-
gins of nations (poglavje iz te
knjige je prevedeno v zborniku

Etnonacionalizem; KRT, 1991) in
National Identity. V osnovi je
narod zanj le raz{irjena etni~na
skupnost, ta pa simbolno kultur-
na tvorba, ki se je v Evropi razvi-
la v dva tipa nacij. Na zahodu
Evrope je nacija predvsem poli-
ti~no teritorialna, na vzhodu pred-
vsem etni~na. Nacionalizem pri
njem nima negativnega predzna-
ka. Je le izraz pripadnosti neke-
mu narodu, etapa v razvoju etni-
~ne identifikacije. Rojstvo politi~ne
Evrope je zato zanj mo`no le kot
nastanek evropskega vsenaciona-
listi~nega gibanja. Te`ava je v
tem, kot pripominja Rusconi, da
se lahko tak{no gibanje opre le
na obstoje~o nacionalno mitopo-
etsko dedi{~ino evropskih naro-
dov, ki izra`a razklano preteklost
razli~nih, nase oprtih etnij. 

V zadnjem poglavju razprav-
lja o vplivu imigracije na vpra{anja
nacionalnega in evropskega dr`a-
vljanstva.

Rusconijevo raz~lenjevanje ne-
katerih nedavnih pomembnih teo-
retskih pobud za razmi{ljanje o
integracijskih procesih v Evropi je
prej dekonstrukcija ponujenih mo-
delov kot prizadevanje, da bi po-
nudil svoje re{itve. Vendar to nika-
kor ni nekoristno po~etje.

Igor Pribac

Paolo Rossi

IL PASSATO, 
LA MEMORIA, L’OBLIO 

il Mulino, Bologna 1991 
208 str., cena: 20.000 Lit

Knjiga Paola Rossija Pretek-
lost, spomin in pozaba je nastala
v zrelem obdobju avtorjevega ust-
varjanja. V njej v jasnem in razu-
mljivem jeziku strne svoja stali{~a
in teze o tistih problemskih kro-
gih, s katerimi se je v svojem `iv-
ljenju najve~ ukvarjal, in pri tem

ne dopusti, da bi “lahkotnost” nje-
govega sloga zdrsnila v nedoku-
mentirane retori~ne vaje, suhopar-
no dolgoveznost ali zgolj ponavlja-
nja samega sebe, ki bi se sklice-
vala izklju~no na popularizacijske
namene. Nelahko zdru`itev vseh
teh lastnosti dose`e s tem, ko svoja
prepri~anja v vrsti med seboj ohla-
pno povezanih esejev nevsiljivo
soo~i s {iroko paleto novej{e in
najnovej{e strokovne literature (pa
tudi leposlovja), posredno ali ne-
posredno povezane z vpra{anji,
ki jih odpira naslov. 

Paolo Rossi, sicer predavatelj
zgodovine filozofije v Firencah,
je, kot ka`ejo naslovi knjig, ki jih
je objavil, ve~ino svojih {tudijev
posvetil zgodovini znanosti, zlasti
kriti~ni histori~ni epistemologiji
humanisti~nih ved. Med drugim
je objavil dela I filosofi e le mac-
chine 1400-1700, I ragni e le for-
miche: un’apologia della storia
della scienza, Paragone degli in-
gegni moderni e posmoderni –
prim. recenzijo te knjige Nede Pa-
gon v Filozofskem vestniku 1/94,
str. 249-254 z naslovom “Primer
zgodnjega spora med modernimi
in postmodernimi”, kar je najbr`
prvi ~lanek, posve~en temu itali-
janskemu filozofu pri nas – in I
segni del tempo: storia della Terra
e storia delle nazioni da Hooke
a Vico. Zlasti ga zanima geneza
moderne filozofije, oblikovanje
premis moderne znanosti in nji-
hovo `ivljenje v predstavnem sve-
tu sodobnega ~asa. V obdobje med
poznim srednjim vekom in nas-
tankom moderne znanosti sega
tudi njegova najbolj vplivna knji-
ga, ki je {e danes, `e ve~ kot tri-
deset let po svoji objavi, pomem-
bna referenca izvedencem za no-
vove{ko filozofijo: Clavis univer-
salis e l’arte della memoria da
Lullo a Leibniz iz leta 1960 (raz-
{irjena izdaja je iz{la leta 1983).
V njej se Rossi ukvarja z obdob-
jem razcveta tehnik pomnjenja v
renesansi in baroku ter vrednoti
njihov razvoj in vlogo, ki so jo
imele v oblikovanju novove{ke

256 R E C E N Z I J E



znanstvene metode. Njegovi iz-
sledki ga vklju~ujejo v {e vedno
manj{insko, vendar vse {tevil-
~nej{o skupino zagovornikov
“mehkega” prehoda med rene-
san~nimi oblikami vednosti in
znanostjo z za~etkov moderne do-
be, ki nasprotujejo dodiplomski
ortodoksiji v filozofiji, po kateri
je Descartesova metafizika nekak-
{en absoluten za~etek, ki je, kot
bi odrezal, prekinila s predhod-
nimi miselnimi vzorci. Preu~evan-
je prenosa vloge pomnjenja iz
retori~ne umetnosti, kamor jo
ume{~ajo anti~ni pisci, v dialek-
tiko ali novo logiko, dejansko pa
v to, kar bi danes imenovali znan-
stvena metodologija ali episte-
mologija, ki se je zgodil v ramiz-
mu sredi 16. st., je Rossija vodilo
k vrednotenju vpliva na~rta Ra-
mona Lulla, misleca iz 13. st., ki je
hotel razviti metafizi~no zasnovan
ob~i pomnilni sistem, na nastanek
Baconove in Descartesove znan-
stvene metode (slovita Descarte-
sova drevesna metafora sistema
vednosti, ki mo`nost izgradnje
etike postavlja v odvisnost od res-
ni~nosti fizike, resni~nost fizike pa
od metafizike, je Lullovega izvo-
ra) in Leibnizove kombinatorike.

To ugotavljanje povezav in
vplivov predmodernih teorij na
moderne je v Preteklosti, spominu
in pozabi postavljeno v {ir{i okvir
in postane nekak{en `aromet kri-
ti~ne inventure sodobnih diskur-
zov o spominu in pozabi, o ~asu
in preteklosti, ki nastajajo v tako
raznorodnih disciplinah, kot je
nevropsihologija (obravnavan je
A. Lurija), filozofija zgodovine in
teorije zgodovinopisja (R. Kosel-
leck), teorije znanosti (razpravlja
o knjigi J. S. Goulda Time’s arrow,
times’s cycle, myth and metaphor
in the discovery of geological time)
in tudi literatura (Borghes, Proust,
Orwell). Tako kot je nekdaj za-
vra~al preenostavne ob~e sodbe
o prepadu med predmoderno in
moderno dobo, danes zavra~a po-
dobno vrednotenje razkoraka med
postmoderno in moderno. 

Po Leibnizu so tehnike pom-
njenja in spominjanja do`ivele
zaton. Postale so intelektualni fo-
sil, ki je prav zato lahko kasneje
vzniknil kot ve{~ina, godna za
eksploatacijo v {ov biznisu ali za
raziskovanje ab ovo, ki se ga lote-
va danes nevropsihologija; kot da
o tem ~love{tvo ne hrani nobene-
ga spomina. Pomnilne sposob-
nosti, ki so, kot dokazuje Rossi,
povezane z vizualizacijo podatkov
in dolo~itvijo vsakemu podatku
dolo~enega mesta v virtualni to-
pologiji mnemonista, je vsrkala
logika, projekt ars memorativa
kot poskusa urejenega miselnega
izraza vsega, kar je na svetu, pa
so prevzele enciklopedije. S tem
pa je bil zadan tudi drugi pomem-
ben udarec spoznavni vlogi vida,
ki je v srednjeve{kih ikonograf-
skih reprezentacijah biblije obvla-
dovala katoli{ko Evropo in ki jo
je pred tem prizadela `e protes-
tantska obsodba idolatrije. Na ta
dva preloma se opira teza o ra-
dikalnem prelomu med dana{njim
~asom in predreformacijskim ~a-
som, med primatom verbalno-poj-
movno organizirane in vizualno
organizirane komunikacije. Rossi
v ostrost te lo~nice podvomi in ta
svoj dvom ponazori denimo s
predstavitvijo teorije podob kot
sredstva komunikacije z nevedni-
mi v verskem ob~estvu, ki jo je
postavil pape` Gregor Veliki ko-
nec 6. stoletja. Njegove teze je
mo~ strniti v tri to~ke: 1. podobe
so ob~i jezik, zlasti primeren za
otroke in neizobra`ene ljudi, 2.
prenos vednosti prek podob ima
prepri~evalno mo~, 3. kar res {teje
v sporo~ilni dejavnosti, ni mo~
argumentov in trdnost dokazov,
temve~ mo~ sugestij.

Gregor Veliki je tako ustvaril
izhodi{~a dana{nje umetnosti ogla-
{evanja. 

Druga, pomembnej{a teza, ki
ji Rossi nasprotuje v Preteklosti,
spominu in pozabi, je vztrajanje
pri izklju~evalnem nasprotovanju
dveh koncepcij ~asa, ki naj bi se
prekrivali z lo~nico med arhai~no-

anti~nimi civilizacijami in sred-
njeve{ko ter moderno dru`bo. V
arhai~nih in anti~nih dru`bah zna-
~ilno cikli~no pojmovanje ~asa naj
bi se s kr{~anstvom in v moderni
dobi po uveljavljenem mnenju
(Eliade, Löwith, Coolingwood)
umaknilo linearnemu pojmovanju,
ki ~as razume kot let pu{~ice:
konstanten tok pritekanja od ne-
kod in odtekanja nekam, v kate-
rem ima vsak dogodek svoje me-
sto in je enkraten, neponovljiv.
Rossi meni, da je v moderni dobi
mogo~e govoriti le o prevladi line-
arne koncepcije ~asa-pu{~ice, ven-
dar ne o popolnem izginotju cik-
li~ne paradigme: ~eprav po mo~i
neenaki, obe koeksistirata tudi v
19. stoletju, ko je identifikacija
zgodovinskega ~asa z linearnim
– podmena, ki je za zgodovi-
nopisce nevpra{ljiva – bila reflek-
tirana in bila hkrati najmo~nej{a.
V argumentaciji svoje teze o stal-
ni zgodovinski navzo~nosti cikli~-
nega razumevanja ~asa je zelo
prepri~ljiv, ko analizira predstave
o ~asu v zgodnjemodernih teori-
jah Machiavellija, Bruna, Vica in,
presenetljiveje, Bacona, ki velja
za o~eta modernega progresizma,
ter Newtona. Ko spregovori o 19.
stoletju, se opre predvsem na delo
Krzysztova Pomiana L’ordre du
temps (1984), ki trdi, da je to sto-
letje opravilo identifikacijo med
linearnokumulativnim ~asom in
zgodovinskim ~asom, ki je bila
podlaga evropocentri~nemu raz-
likovanju zgodovinskih in ne-
zgodovinskih narodov, na drugi
strani pa je utemeljevala vero v
ve~vrednost sedanjosti v primer-
javi s preteklostjo in zaupanje v
prihodnost. Kriza te progresisti~ne
zavesti nastopi konec 19. in v
za~etku 20. stoletja. Na ravni teori-
je jo zastopa Nietzsche, na ravni
svetovne zgodovine pa prva sve-
tovna vojna (na tem mestu velja
opozoriti na zevajo~o odsotnost
Rossijevega razpravljanja o Heglu,
ki je le enkrat be`no omenjen, in
Marxu, ki sploh ni omenjen), ko
zunaj zgodovinopisja nastanejo te-

R E C E N Z I J E 257



orije, ki zastavijo vpra{anje objek-
tivnosti zgodovinskega spoznan-
ja in linearno koncepcijo ~asa po-
novno izraziteje kombinirajo s cik-
li~nim ~asom. Pomianove ugoto-
vitve o soobstoju cikli~nih pred-
stav o ~asu v 19. stoletju, ki se
sklicujejo predvsem na teorije
ekonomskih ciklov, Rossi podpre
in jim doda {e kratko predstavitev
naravoslovnih in humanisti~nih
predstav o ~asu, ki jih Pomian ne
upo{teva (Theory of the Earth
Jamesa Huttona iz leta 1795, Prin-
ciples of Geology Charlesa Lyella
iz leta 1830-33, Darwin, Freud).

Rossi nedvomno sodi med tis-
te filozofe, ki ne verjamejo, da je
vsa filozofska vednost zbrana v
opusih petih ali {estih mislecev,
katerih poznavanje bi nas odveza-
lo od branja vseh drugih. Njego-
vo dokumentirano brskanje po
delih “minornih” avtorjev deluje
kot u~inkovit protistrup za vse
oku`be z `eljo, da bi ~asu in do-
bam izrezali samo en profil. 

Igor Pribac

Pavao Braj{a

PEDAGO[KA 
KOMUNIKOLOGIJA 

Glotta Nova, Ljubljana, 1993
280 str., cena: 3900 SIT

Knjigo Pedago{ka komuniko-
logija dr. Pavaa Braj{e je izdala
Glotta Nova, ne edina privatna
{ola za pou~evanje tujih jezikov
v Ljubljani. Nedvomno pa je ena
redkih privatnih izobra`evalnih
in{titucij, ki so pripravljene poleg
izvajanja izobra`evalnih progra-
mov izdajati {e strokovno litera-
turo.

Glotta Nove pa je edina med
{tevilnimi privatnimi {olami pri
nas, ki v vse bolj odprt slovenski
{olski prostor uvaja ne le nove,
komercialno zanimive prakti~ne

vsebine, pa~ pa tudi nove, u~in-
kovitej{e, hitrej{e, odprtej{e, kre-
ativnej{e, sodobnej{e na~ine u~e-
nja. Bila je prva {ola za pou~evan-
je tujih jezikov v Sloveniji, ki je
za~ela uvajati metodo True Learn-
ing. Ta na~in pou~evanja med
drugim temelji tudi na na~elih no-
ve komunikacije, o katerih Braj{a
sistemati~no spregovori v ome-
njeni knjigi. Ker poznavanje to-
vrstne strokovne literature omo-
go~a zavestnej{e in u~inkovitej{e
u~enje oz. pou~evanje, ni naklju-
~no, da se je Glotta Nova odlo~ila
izdati in ponuditi slovenski po-
u~evalski in u~e~i se publiki to
Braj{evo delo. Gre za celovit pri-
stop, vreden podpore in posne-
manja.

Sicer pa je celoten projekt
Glotte Nove pogumna poslovna
poteza {e posebno, ~e upo{teva-
mo, kako te`ko se je odvaditi
starih navajenih vlog u~itelja, ki
kot vedec govori izza katedra, in
u~enca, ki kot nevedne` poslu{a
v {olskih klopeh.

Knjiga Pedago{ka komuniko-
logija ima 279 strani, razdeljenih
v tri dele. Prvi z naslovom Komu-
nikacija v {oli obsega sedem
poglavij, drugi, z naslovom Prob-
lemi v {oli, je po obsegu malce
kraj{i, ~lenjen pa je na {est po-
glavij, tretji, naslovljen Konflikti v
{oli, pa je najkraj{i in ima tri po-
glavja. Zadnjih deset strani je avtor
porabil za navedbo literature.

Iz navedenih naslovov je raz-
vidno, da je knjiga posve~ena
problematiki komuniciranja ter
re{evanju problemov in konflik-
tov v u~no-vzgojnem procesu v
novih {olah. Njena notranja ~le-
nitev pa je zavezana teoriji inter-
personalne komunikologije: inter-
personalni komunikologiji - v o`-
jem pomenu, interpersonalni kon-
fliktologji in interpersonalni prob-
lemologiji. Vsak segment inter-
personalne komunikacije avtor te-
meljito in pregledno predstavi in
jo dopolnjuje s svojimi izku{njami,
z izku{njami svojih sodelavcev in
udele`encev {tevilnih komunika-

cijskih treningov in delavnic, ki
jih je vodil na Ptuju.

Prvi del Komunikacija v {oli
je teoreti~no in strokovno oprt na
sodobno znanost o pogovoru,
interpersonalno komunikologijo,
ki postaja tudi strate{ka znanost
sodobne vzgoje in izobra`evanja.
V zelo raz~lenjeni knjigi se tu
avtor poglobi v uvodno tematiko
vedenja, mo`ganov, osebnosti in
identitete u~enca, nakar preide na
teoreti~no opredelitev in razvrsti-
tev oblik komunikacije. Pri tem
se ne omejuje samo na medseboj-
no komunikacijo, ampak obrav-
nava tudi na~ine in stile komuni-
ciranja v lu~i komunikacijske kli-
me v {oli ipd.

Drugi del (Problemi v {oli)
obravnava {olo kot kompleksno
resni~nost, ki jo je treba pri spre-
minjanju {ole kot tudi obravna-
vanju problemov vzgoje in izobra-
`evanja upo{tevati.

Tretji del (Konflikti v {oli) se
soo~a s konflikti, problemi in
agresivnostjo v {oli. Zanimiva so
razmi{ljanja o predpostavkah us-
pe{nega re{evanja konfliktov v
{oli ter o psihodinamiki prepiranja
v {oli. Agresivnost v {oli pa je
sploh zelo aktualna tema.

Kako bralcu te recenzije kar
najpristneje pribli`ati poleg vse-
bine {e ob~utek, ki ga knjiga pu-
{~a, ko jo preberemo, kako mu
pribli`ati njenega duha? 

Zgrajena je zelo tehni~no-for-
malisti~no, tako da nas preplavi
z naslovi poglavij, podpoglavij, in
{e manj{ih razdelkov. Prav na vsa-
ki strani je kak naslov. [irina te-
matik, ki se jih Braj{a v knjigi
dotika, ote`uje njihovo zdru`eva-
nje in sistemati~no predstavitev
posameznih sklopov, ki bi jih po
potrebi dopolnjevali distancirani
komentarji, pohvale, navezave,
kontekstualizacije, kritike, nasprot-
ne teze itd. 

Kljub morebitnim pomislekom
vzemite Braj{evo knjigo v roke.
Knjiga oblikuje nov pojmovni pro-
stor za bolj zavestno in reflekti-
rano razumevanje med~love{ke

258 R E C E N Z I J E



komunikacije, {e posebno v u~no-
vzgojnem procesu. Tega se je
mogo~e nau~iti iz Braj{eve knjige
Pedago{ka komunikologioja. In ne
samo tega. Knjiga u~inkuje tudi
samo-terapevtsko in va{a komu-
nikacija z drugimi ljudmi se bo
zagotovo izbolj{ala.

Andrej Luk{i~

Tanja Lamovec

KO RE[ITEV POSTANE
PROBLEM IN ZDRAVILO
POSTANE STRUP

Lumi, d. o. o., Ljubljana
360 str., cena: 2.940,00 SIT

Knjiga zalo`be Lumi in avto-
rice Tanje Lamovec je zelo zani-
mivo branje iz kar nekaj zornih
kotov. Najprej je to knjiga o du-
{evnem `ivljenju ~loveka, je pa
tudi knjiga o tem, zakaj in kdaj
postane du{evno `ivljenje za ~lo-
veka problem in kako ga lahko
pomo~, ki mu jo dru`ba nudi, do-
kon~no zlomi.

Avtorica opisuje razli~ne mo-
dele pristopa k du{evni bolezni,
tako tiste, ki spadajo pod okrilje
uradne doktrine, kot t. i. alterna-
tivne programe. Najpomembnej{e
sporo~ilo knjige pa je nedvomno
njen antipsihiatri~ni diskurz, ki pa
nikakor ni omejen le na ozke kro-
ge uradne psihiatrije in du{evnih
bolni{nic, ampak je ume{~en v
celotno dru`beno dogajanje in
izhaja iz potreb, ki jih ima dru`ba,
da sploh lahko funkcionira.

Ljudje imamo kot posamezni-
ki izrazito te`njo po tem, da bi
bili “v redu”. To, ali smo ali
nismo, nam lahko kdo pove, ni
pa nujno, da mu verjamemo.
Svojo primernost lahko vidimo
tudi preko povratnih informacij,
ki nam jih dajejo drugi ljudje, le-
teh pa pogosto sploh ne zazna-
vamo, sploh ~e nam niso v{e~.

Torej moramo najti koga, ki ni “v
redu”, saj ~e on ni, potem smo
mi. Da pa ne bi bilo dvomov, ki
lahko poru{ijo to hi{ico iz kart,
mu moramo obesiti tak{no opre-
delitev, da se je ne bo mogo~e
re{iti do konca `ivljenja. Du{evna
bolezen to nedvomno je. Ljudje,
ozna~eni s to diagnozo, imajo gle-
de na diskurz Tanje Lamovec prav
toliko mo`nosti, da kadarkoli {e
`ivijo preprosto `ivljenje navad-
nih ljudi, kot tista srednjeve{ka
`enska, ki so jo proglasili za ~a-
rovnico. Pomembna razlika, ki pa
ni nujno v korist psihiatri~nemu
bolniku, je ta, da ~lovek z oznako
~arovni{tva pravzaprav ni imel
nobene mo`nosti nadaljnjega `iv-
ljenja, ker ga je bilo treba se`gati
na grmadi in si tako re{iti du{o,
ki jo je zapeljal hudi~. Psihiatri~-
nim bolnikom pa samega `ivljenja
sicer nih~e ne brani, vendar jih
oropa vsakega vpliva nanj.

Du{evni bolniki naj bi bili
nevarni, lahko celo zelo nevarni.
Vsi, ki se strokovno ne gibljemo
v krogih, ki se ukvarjajo z du{ev-
nim zdravjem in ljudmi, ki naj bi
bili bolni, prav dobro poznamo
ta kli{e. Tisti mo{ki, ki te lahko
posili ali pa do smrti mu~i tvoje-
ga otroka, nedvomno ni normalen
in je du{evno bolan, saj ne spo-
{tuje dolo~enih norm dru`be, ki
pravijo, da se posiljevati in ubija-

ti ne sme. Prav to nespo{tovanje
in nesprejemanje norm pa hitro
naredi tudi iz sosedove Francke,
ki je `e celo `ivljenje malo nena-
vadna, osebo, ki je lahko drugim
potencialno nevarna in je tako
zanjo in druge bolj{e, da pre`ivi
`ivljenje v bolni{nici za du{evno
bolne, kjer bodo primerno poskr-
beli zanjo.

Tanja Lamovec govori prav o
tej funkciji psihiatrije. Psihiatriji
kot aparatu socialnega nadzora
dolo~enih ljudi nad drugimi. ^e
je psihiatrija najprej v funkciji nad-
zora in je bivanje v njenih usta-
novah najve~krat prisilno, potem
je zelo te`ko v njej videti pomo~
ali pa celo znanost.

Avtorica v knjigi tudi razmeji
in razlo`i pojem du{evne bolezni.
Pravi, da bolezen pomeni spre-
membo v telesu, ki ote`uje nje-
govo delovanje, in jo dolo~imo z
uporabo medicinske tehnike. Pri
diagnozi du{evne bolezni pa, ~e
smo po{teni, naletimo na prob-
lem. Ni jasno vidnih, preverljivih
znakov, sploh pa ne organskih
sprememb, ki bi jih lahko poveza-
li z na~inom obna{anja, zazna-
vanja, mi{ljenja domnevno bolnih
ljudi. Tako da je konec koncev
diagnoza postavljena glede na
zunanje, vidne znake posamezni-
ka, vzroki pa naj bi bili notranji
in s tem nespremenljivi. Tako je
oseba brez kak{nega jasnega do-
kaza postavljena v polo`aj neoz-
dravljivo bolnega in potencialno
nevarnega.

Z branjem knjige nekako
dobi{ vtis, ki je ne le neprijeten,
ampak celo izrazito zoprn, in sicer,
da se to lahko zgodi tudi tebi. To
pa spet pripelje do analogije s
preganjanjem ~arovnic, saj je bilo
v~asih za gorenje na grmadi do-
volj, da si se zamerila sosedi, za
oznako du{evne bolezni pa je
pogosto dovolj, da kloni{ pod pri-
tiski vsakdana ali pa da si druga-
~en od svojega okolja in s tem
neza`elen.

Avtorica v nadaljevanju pi{e
o tem, kako naj bi bile psihoze

R E C E N Z I J E 259



videti, kaj je to, kar je za nas psi-
hoza, za misticizem, do kak{nih
sprememb pride v psihoti~ni krizi,
kako si lahko oseba, ki je v krizi,
sama pomaga in kako ji lahko
pomagajo drugi. Ta del nudi tako
laiku kot ~loveku, ki o tem `e ne-
kaj ve, zelo koristen vpogled v to,
kaj se s ~lovekom v akutni krizi
dogaja, in tako pre`ene del mita
in strahu, spletenega okoli spre-
menjenih stanj zavesti.

Knjiga “Ko re{itev postane
problem in zdravilo postane strup”
se du{evnega zdravja loteva iz
veliko zornih kotov. Zelo natan-
~no je predstavljen fenomenolo{ki
pristop, ki se vedno bolj uveljavlja
in pomeni spremembo polo`aja
psihoti~ne osebe tako do drugih
kot do sebe, saj je po njem vsaka
oseba in s tem tudi du{evni bol-
nik subjekt in tako aktiven so-
ustvarjalec svojega mesta v dru`bi.

Predstavljene so tudi druge
metode dela s psihiatri~nimi bolni-
ki, tako tiste uradne pod okriljem
medicine kot alternativne. Te zad-
nje se tako v svetu kot pri nas ved-
no bolj razvijajo in postajajo resna
gro`nja psihiatri~nemu modelu, saj
so prijaznej{e do uporabnikov in
njihovih svojcev, omogo~ajo nadalj-
nje vklju~evanje psihoti~ne osebe
v dru`bo, zmanj{ujejo stigmatizaci-
jo in so tudi veliko cenej{e. Razvoj
alternativnih organizacij daje, kljub
ob~asnim nihanjem v njihovi glas-
nosti in funkcionalnosti ob~utek
optimizma in tako knjiga ne pu{~a
vtisa brezizhodnosti.

Tema du{evne bolezni je pri
nas omejena na razmeroma ozke
kroge ljudi, ki so ali strokovno ali
pa osebno vezani nanjo. Za {ir{o
dru`bo, ki ustvarja javno mnenje
in s tem stigmatizacijo, pa je to
~rno polje, o katerem se ve pribli-
`no toliko, kot poka`e o du{evni
bolezni npr. film Single white fe-
male ali pa Silence of the lambs.
Tak{en prikaz pa razumevanju so-
sedove Francke, ki je `e celo `iv-
ljenje malo ~udna, lahko predvsem
{kodi. Ne morem sicer re~i, da je
knjiga Tanje Lamovec primerno

branje za povpre~nega Slovenca,
ki bi se na ta na~in zve~er pred
spanjem {e malo izobra`eval o
du{evnem zdravju in bolezni, je
pa nedvomno knjiga, ki jo lahko
razume vsak, ki ga du{evne bo-
lezni zanimajo.

Knjiga je pisana v zelo mo~-
nem antipsihiatri~nem duhu. Ned-
vomno je tudi znanstvena in sad
obse`nega znanja s podro~ja du-
{evnega zdravja. Njena posebnost
v primerjavi s sicer{njim na~inom
pisanja v tovrstni literaturi pa je
~ustveni naboj, ki tematiko spre-
mlja preko cele knjige in ji na
trenutke odvzema znanstvenost.
V zameno pa daje bolj ~love{ki
in oseben pogled, ki nam temo
pribli`a in nam nikakor na dovoli,
da bi ostali neprizadeti.

Darja Vesel

Louise L. Hay

@IVLJENJE JE TVOJE

Iskanja, 1994
205 str., cena: 1.984,50 SIT

Po zaslugi zasebne zalo`be
Iskanja smo kon~no tudi v sloven-
{~ini dobili prevod enega temeljnih
del Ameri~anke Louise L. Hay, ene
izmed vodilnih osebnosti nove
dobe, ki ogromno svojega dela po-
sve~a obolelim za rakom in aidsom.

Pogojno ali v narekovajih la-
hko re~emo, da gre za nekak{en
u~benik. Knjiga (v izvirniku You
Can Heal Your Life; prevajalec se
je pri prevodu naslova torej malo
oddaljil – v knjigi gre namre~
dobesedno za to, kar pove angle-
{ki naslov) je razdeljena na {tiri
poglavja, in kot pravi avtorica, v
njej vodi bralca natanko tako, kot
~e bi pri{el osebno k njej po na-
svet oz. pomo~.

Izhodi{~ne to~ke njene filo-
zofije lahko povzamemo v nekaj
stavkih:

– vsakdo je stoodstotno odgovo-
ren za vse (dobro in slabo oz.
najbolj{e in najslab{e) v svo-
jem `ivljenju;

– vse je posledica misli, zato
lahko vse spremenimo;

– mo~ je vedno v sedanjem tre-
nutku.
Avtori~in namen je pomagati

vsakomur, da za`ivi polno in svo-
bodno, da svoje `ivljenje obrne v
pozitivno smer. Za tovrstne spre-
membe pa je najpomembneje, da
sebe sprejemamo tak{ne kot smo,
da se imamo radi tak{ne, kakr{ni
smo v tem trenutku, in ne tak{-
nih, kakr{ni `elimo ali “namera-
vamo” biti. Spremenimo lahko
samo tisto, kar poznamo, to pa
pomeni, da se moramo najprej
soo~iti sami s sabo, sprejeti vse
svoje predsodke, strahove, zame-
re, omejitve (ki so samo v na{ih
mislih), skratka vse svoje slabosti.
Sprejeti se pomeni vzljubiti se
brezpogojno; vsakdo je namre~ v
vsakem trenutku najbolj{i, kot
more biti, zato je vsako kreganje
in obsojanje (tudi samega sebe!)
nesmiselno in napa~no. S tem, ko
se sprejmemo, sprejmemo tudi
vso svojo preteklost, kajti na{e
sedanje stanje je posledica na{ega
preteklega na~ina `ivljenja, na{ega
preteklega odnosa do sebe in do
`ivljenja. Zdaj, ko smo spoznali,
kak{ni smo, in smo se odlo~ili,
da se imamo radi vsem svojim
slabostim navkljub, lahko mirno
in povsem varno pogledamo, kak-
{ne miselne vzorce smo vse do
sedaj gojili v sebi. Korenine teh
miselnih vzorcev segajo v na{e
otro{tvo, in ~e so nam kot otro-
kom neprestano razlagali, da smo
slabi, da smo neumni in leni, po-
redni, nesposobni ipd., potem se
je v nas razraslo prepri~anje, da
smo slabi... Vendar Hayeva opo-
zarja, da za vse to ne smemo
obto`evati svojih star{ev, sorod-
nikov, u~iteljev v {oli in vseh, ki
so kakorkoli negativno vplivali na
na{ osebnostni razvoj, kajti vsi
smo `rtve `rtev, dokler se tega ne
zavemo in ne prevzamemo odgo-

260 R E C E N Z I J E



vornosti zase v svoje roke. Tudi
na{i star{i so nas vzgajali, kot so
najbolje znali; in ~e so njim sa-
mim v otro{tvu ponavljali, da so
slabi in neumni in leni, je to po-
stalo njihovo prepri~anje, ki so ga
spet prenesli na svoje otroke... Ko
to spoznamo, nam ni treba ve~
opro{~ati, kajti na mesto obsojanja
in zamere stopi razumevanje. V
trenutku, ko se vsega tega zave-
mo, nismo ve~ `rtve. Na{i pretek-
li miselni vzorci so nas pripeljali
do zdaj{nje to~ke; na{a preteklost
je dolo~ala in dolo~ila na{o seda-
njost, toda sedanjost dolo~a pri-
hodnost; to, kar se odlo~imo ver-
jeti in misliti sedaj, bo oblikova-
lo in dolo~alo na{o prihodnost,
na{e prihodnje izku{nje. Pri tem
ne gre za potla~itev negativnih
miselnih vzorcev, ki bodo kasne-
je kdo ve na kak{en na~in izbruh-
nili, temve~ gre za nekak{no pre-
snemanje oz. reprogramiranje sta-
rih trakov. Tako kot vzamemo sta-
ro kaseto in ~ez Chopinov klavir-
ski koncert posnamemo najnovej{i
album Eltona Johna, lahko presna-
memo trak, na katerega so nam
star{i ponavljali, da “nismo dovolj
dobri”, z afirmacijami, da “smo
~udoviti” in da “si v `ivljenju za-
slu`imo najbolj{e”; ko bomo kase-
to ponovno vstavili v kasetofon,
bomo poslu{ali Made in America
in “~udovit/-a si”, “v `ivljenju ti
pripadajo le najbolj{e stvari”.
Tak{no reprogramiranje seveda
terja ~as. ^e smo prej leta in leta
kopi~ili v svoji podzavesti nega-
tivna sporo~ila, ne moremo pri-
~akovati, da bomo v enem tednu
zamenjali vse plo{~e in presneli
vse trakove; potrebna je vaja,
vztrajnost in predvsem potrpe`lji-
vost s samim seboj. Na{a podza-
vest se mora privaditi na druga~ne
misli, in vsaki~ ko nas “spomni”
na na{a pretekla prepri~anja, se
postavimo pred ogledalo, se dotak-
nimo grla in si recimo npr. “Pri-
pravljen/-a sem se spremeniti”.
Negativnih prepri~anj, ki “so se
zasejala” v nas, je cel kup: Nih~e
me nima rad, Nisem vreden/-a

denarja, Ne zaslu`im si ljubezni
in pozornosti, Fantje ne jokajo,
Pun~ke ne plezajo po drevesih,
Vsega sem kriv/-a jaz, Poduhov-
ljeni ljudje se ne jezijo, Predrago
je, Trajalo bi predolgo, To ni za-
me, Tega se ne dela, Nisem tak-
{en ~lovek... Pomembno je, da ta
prepri~anja razkrivamo in jih
nadome{~amo s (pozitivnimi) afir-
macijami – afirmacije bi lahko opi-
sali kot na{a prepri~anja o zdra-
vju, blaginji, `ivljenjski sre~i nas-
ploh, ki nas podpirajo. Pri tem
moramo upo{tevati nekaj zahtev:
afirmacije morajo biti izra`ene v
trdilni obliki, v sedanjem ~asu (na
duhovnem podro~ju se vse doga-
ja zdaj) in so naju~inkovitej{e, ~e
jih glasno ponavljamo (lahko pa
jih seveda tudi zapisujemo, jih
ponavljamo v mislih...). Vedeti
moramo, da je to, kar verjamemo,
za nas resni~no. ^e verjamemo,
da nas nih~e ne mara (ker si se-
veda ne zaslu`imo, da bi nas
sploh kdo imel rad), si bomo vsak
prijazen pozdrav razlagali: “Bog
ve, kaj ima za bregom, da me je
tako prijazno pozdravil.” Skratka
– na{e `ivljenje je odvisno samo
od nas in od nikogar drugega.
Nih~e nima mo~i nad nami, ~e mu
je ne damo mi sami. Za svojo sla-
bo voljo lahko krivimo vreme,
soseda...

Tudi ko se odlo~imo za spre-
membe v svojem `ivljenju, se te-
mu bolj ali manj intenzivno upi-
ramo – lahko se sklicujemo na
neprimerno okolje, neprimeren
~as... in spet smo male `rtve...
Hayeva razkrinkava vse te drob-
ne zvija~e in hkrati svari pred
samoobto`evanjem, ki ne vodi k
spremembi na bolj{e. S tem obto-
`ujemo in o{tevamo svojega trilet-
nega notranjega otroka, ki ga
vsakdo nosi v sebi. Vedno si mo-
ramo biti v oporo in si ponavljati:
“Delam po svojih najbolj{ih
mo~eh.” Z vztrajnim vsakodnev-
nim delom bomo kmalu dosegli
spremembe. Tako kot povsod
tudi tu velja, da vaja dela mojstra.
Hayeva pomaga bralcu tudi s svo-

jimi izku{njami; opisuje svoje te-
`ave, ko se je sama odlo~ila za
druga~no `ivljenje, predlaga raz-
li~ne afirmacije in tehnike (pred-
vsem pogovor s svojo podobo v
ogledalu), s katerimi si je tudi sa-
ma pomagala.

Tretji del govori o tem, kako
vse v prvih dveh delih na{tete
ideje in zamisli udejanjamo na
najpomembnej{ih podro~jih svo-
jega `ivljenja: pri delu, v medse-
bojnih odnosih (s sodelavci, part-
nerjem, star{i, z otroki...), kako
pritegnemo v svoje `ivljenje uspeh
in blaginjo. Navaja tipi~ne nega-
tivne miselne vzorce (Bogati ljud-
je so sleparji, Ne posojaj denarja,
Denar hitreje odteka kot priteka,
Nikoli ne bom dobro zaslu`il/-
a...) in predlaga nove afirmacije.

[tirinajsto in petnajsto poglav-
je sta namenjeni ~lovekovemu te-
lesu. Za vse dele telesa opi{e,
kak{no funkcijo imajo (ne le v
fiziolo{kem smislu), na koncu pa
je dodan tudi ob{iren seznam mi-
selnih vzorcev, ki so verjetno ust-
varili dolo~ene bolezni v telesu,
skupaj z novimi, pozitivnimi misel-
nimi vzorci. Avtorica opozarja, da
noben miselni vzorec ne dr`i
stoodstotno za vsakogar; mini-
malna odstopanja so normalna.
Za `ivljenje namre~ ni splo{no-
veljavnega obrazca. Edini zakon,
ki velja za vse, brez izjeme, je lju-
bezen (ali pa Ljubezen, kakor je
komu ljub{e). In nasprotje ljube-
zni (Ljubezni) ni sovra{tvo, tem-
ve~ strah. Sovra{tvo je posledica
strahu. Na tej ravni lahko Haye-
vo primerjamo s Polom Solomo-
nom (v sloven{~ino je preveden
njegov Meta-~lovek) in Geraldom
Jampolskym (ena izmed njegovih
knjig nosi celo naslov Love Is Let-
ting Go Of Fear).

Prevajalec (Toma` Smerdu)
takoj na za~etku bralca opozori,
da pri prevodu uporablja v glav-
nem `enski spol, “ne ker bi bila
napisana le za `enske, temve~ ker
bi radi na ta na~in pripomogli k
osvoboditvi `enskega principa
izpod jarma mo{kega” (str. 4). Na

R E C E N Z I J E 261



to bi lahko (malo provokativno,
vendar v skladu z Louise Hay)
odgovorili: Vsakdo je toliko pod-
jarmljen, kolikor to `eli in zato
tudi dopu{~a, in bolj ko ponav-
ljamo, da smo podjarmljeni, toliko
bolj potrjujemo in utrjujemo svoj
podrejeni polo`aj.

Jasna Kamin

262 R E C E N Z I J E







Mitja Peru{
ZASNOVE HOLISTI^NIH 
“MODELOV” ZAVESTI. 
Bohmove kvantne implikacije, 
hologrami in nevronske mre`e
(Povzetek)

Vse opredelitve in lastnosti, ki jih pripi{emo
zavesti, se vselej izka`ejo kot nezadostne. Ven-
darle lahko zasnujemo preproste “modele”, ki
opisujejo ozadje oziroma osnove vseobsegajo~ega
sinteti~nega do`ivljanja, ki ga imenujemo za-
vest. Za fenomenologijo do`ivljanja sveta in
do`ivljanja sebe, oboje pa je nujno tudi do`ivlja-
nje do`ivljanja samega, prav gotovo ti~ijo kolek-
tivni paralelno-distribuirani procesi, ki jih izvaja-
jo kompleksni sistemi. Zavesti ni mogo~e zredu-
cirati na kompleksne procese v nevronskih mre-
`ah, ki so koherentni procesom v kvantnem polju
oziroma na subkvantni ravni. Vendarle pa nam
razen ~iste introspekcije ne preostane drugega kot
da raziskujemo procese v teh hipoteti~nih osnov-
nih “medijih” na razli~nih sklopljenih ravneh.

Ob raziskavah zavesti se ne moremo izogniti
holisti~nemu in interdisciplinarnemu pristopu, s
katerim edinole lahko spremljamo mnogoplast-
nost koreliranih in izomorfnih informacijskih
procesov.

Sistemski fizikalni procesi v nevronski mre`i,
na kvantni ravni in subkvantni ravni so si, kot
ka`e, v nekak{nem fraktalnem razmerju, hkrati
pa so nosilci informacijske vsebine – so inten-
cionalni. Vendar moramo lo~iti predmete zavesti
oziroma zavest o ne~em (intencionalno zavest)
od zavesti same na sebi (neintencionalne zavesti),
ki transcendira materialno in virtualno osnovo
rekurzivno povezanih nevronskih vzorcev-atrak-
torjev in kvantnih lastnih valovnih funkcij.
Skrajni dometi zavesti so nujno funkcija Univer-
zuma kot celote in so morebiti spoznavni le skozi
misti~na in meditativna do`ivetja!

^lanek obravnava modele nevronskih proce-
sov, Bohmovo kvantno teorijo in njegova pojma
implikatni red (implicitno, obstoje~e kot mo`-
nost) ter eksplikatni red (eksplicitno udejanjene
strukture). Poka`emo, kje so sti~ne to~ke holo-
gramov, asociativnih nevronskih mre`, kvantnih

sistemov in subkvantnega hologibanja (“vaku-
uma”), ki “realizirajo” mnoge “lastnosti” zavesti.
Zadnja dognanja ka`ejo, da naj bi bili posredniki
med nevronskim in kvantnim nivojem subcelular-
ne strukture – citoskeleton, posebej mikrotubuli.
Morebiti je fenomenolo{ka zavest metagestalt
oziroma virtualna enotnost procesov v teh sis-
temih.

Zdenko Zeman
SEBSTVO PROTI NARAVI: 
PRIMER ULIKSES
(Povzetek)

Najpomembnej{i motiv mi{ljenja Maxa
Horkheimerja od za~etka {tiridesetih let je prob-
lem subjekta. V besedilu je najprej orisan pristop
do tega stali{~a; nakazane so temeljne teze Hork-
heimerjevega izhodi{~nega stali{~a (to je tudi
izhodi{~e kriti~ne teorije nasploh), ki se je obli-
kovalo v toku tridesetih let in poglavitni vzroki
opu{~anja tega stali{~a na prehodu tridesetih in
{tiridesetih. Podrobneje so razlo`ene temeljne
teze novega stali{~a, ki ga dolo~a problematizira-
nje geneze subjekta in prizadevanje za njegovo
korigiranje in re{evanje s pomo~jo radikalne
(samo)kritike. Najve~ pozornosti se posve~a
Horkheimerjevi (in Adornovi) rekonstrukciji
zgodovinskega pravira subjekta oz. njuni inter-
pretaciji Homerove Odiseje kot temeljnega bese-
dila celotne zahodne kulture in civilizacije. Skla-
dno z njunim branjem je Homerov ep “prazgodba
subjektivnosti”, v Odiseju pa moramo videti
prototip subjektivnosti oz. prvi model tiste koor-
diniranosti in ciljne zbranosti vseh ~love{kih
mo~i in potencialov, ki so omogo~ili oblikovanje
~vrstega in trdnega Sebstva, hkrati pa zarisovanje
jasne demarkacijske ~rte med njim in Naravo,
kar je `e v za~etku usodno dolo~ilo zna~aj celot-
ne zahodne kulture in civilizacije.

Klju~ni pojmi: kriti~na teorija dru`be, Sebstvo, Sub-
jekt, Narava, Razsvetljenstvo

Dejan Jelovac
SISTEM vs. @IVLJENJE
(povzetek)

Eden od najtrdnej{ih tabujev zahodnoevrop-
ske civilizacije je tabu sistema. Posegati v sistem

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N 265

POVZETKI



je `ivljenjsko nevarno, ker je imanentna predpo-
stavka mi{ljenja in delovanja, ki sta iz{la iz kroga
metafizike ali naravnega stali{~a zdravorazum-
skega rezoniranja, da bi vsak poskus ~love{kega
obstoja zunaj sistema nujno kon~al v labirintu
animalnega barbarstva. Zato se v tem diskurzu
vpra{anje in dilema o tem, kak{ne brazgotine
zare`e bivanje v sistemu na lice `ivljenja, obrav-
nava kot nekaj “nelagodnega”, pa tudi bedasto
neprimernega. Nasproti tak{nim kli{ejem posta-
vlja tekst v sredi{~e svoje teme prav “razsvetlju-
jo~e razumevanje” bistva in smisla koreografije
ontolo{ke med-igre, ki se odigra med svetom
`ivljenja in svetom sistema, na odru blode~ega
planeta.

Klju~ni pojmi: svet `ivljenja, svet sistema, med-igra,
transmutacija, simulakrum

Darij Zadnikar
HABERMAS IN LEBENSWELT
(povzetek)

^lanek predstavlja koncept sveta `ivljenja,
kot ga je razvil nem{ki filozof in sociolog Jürgen
Habermas. V teorij je koncept Lebenswelta naj-
pogosteje soo~en s konceptom sistema, da bi se
poudaril odtujen zna~aj sodobne dru`be. Ta mo-
del je dedi{~ina romantike, ko se je svet {e lahko
zami{ljal brez delovanja avtonomnih samokr-
milnih sistemov. Klju~no vpra{anje je, kako defi-
nirati racionalno razlo~evanje kompetenc sis-
temskih imperativov in zahtev sveta `ivljenja.
Habermas re{i problem s teorijo kolonizacije
sveta `ivljenja, ki mu omogo~a, da definira pato-
logije moderne dobe, ne da bi se moral povsem
odpovedati sistemskemu aspektu. On obe stali-
{~i integrira, zanj je dru`ba hkrati sistem in svet
`ivljenja: sistemsko stabilizirani sklopi razmerij,
ki oblikujejo socialno integrirane skupine.

Klju~ni pojmi: teorija komunikativnega ravnanja,
sistem, Lebenswelt, kolonizacija sveta `ivljenja

Igor Pribac
DESCARTES, BRALEC MACHIAVELLIJA
(Povzetek)

^lanek je prikaz Descartesovega poskusa
moralizacije razmerij med vladarjem in vladanimi

in njegove socialne morale, ki nadomesti manj-
kajo~o teorijo politi~nega. S pomo~jo Descarte-
sovih besedil avtor poka`e, da je moralizacija poli-
ti~nih in socialnih razmerij pri njem bolj deklara-
tivna kot realna. Interpretacija pisma princesi
Elizabeti, v katerem ji Descartes predstavi svoje
branje Machiavellijevega Vladarja, poka`e na
nevzdr`nost samo delnega sprejemanja maksim
florentinskega tajnika, ki jo zagovarja Descartes.

Avtor dokazuje, da so razlogi Descartesove
nepripravljenosti misliti razmerje oblast-vladani
teoretske narave. S tem ko se metafizika subjekta,
ki jo Descartes razvija v Meditacijah, odvra~a od
mi{ljenja njegove (zunanje) dolo~enosti, si zapira
tudi mo`nost mi{ljenja intersubjektivnosti.

Klju~ni pojmi: novove{ka filozofija, filozofija poli-
ti~nega, socialna morala, sovra`nik, varanje

Ton~i Kuzmani}
NAPREJ K ARISTOTELU!
(Povzetek)
V tekstu, ki je izsek iz dalj{e {tudije o zgodo-

vini pojavljanja imaginarnega dru`be se avtor
ukvarja predvsem z argumenti dveh nejevernih
Toma`ev. Prvi je Akvinski, drugi pa Hobbes.
Trije elementi so skupni obema velikima mo`e-
ma: njuna neusmiljena ljubezen do dru`benega,
neskon~na sovra`nost do politike in politi~nega
ter militantna zaverovanost v kr{~ansko (katoli-
{ko in svetovno) dru`bo. Ni nenavadno, da sta
se z vsemi sredstvi oprijela ravno obravnave osebe,
ki iz teh ali onih razlogov postavlja pod vpra{aj
prav te tri to~ke. Ta oseba je kajpada Aristotel,
neznosni pogan, ki sta mu svoboda in politika
tako nesramno ugajali. Dejstvo, da je bil v ~asu
pisanja obeh velikih mo` Aristotel mrtev vsaj
tiso~letje in pol, pa lahko danes `ive~e dedi~e
neverjetno agresivnega pohoda dru`boslovnega
“razpravljanja o fenomenu politike” navdahne
tudi ob naslednjem avtorjevem sklepu: naprej k
Aristotelu!

Klju~ni pojmi: zgodovina politi~ne teorije, politi~no,
antipolitika, Aristotel, Akvinski, Hobbes

266 P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



Tanja Strbad, Bojan Radej
TETOVIRANJE: 
LEPOTA Z NAVDIHOM SVOBODE
(povzetek)

Zunanjost vsake osebe vpliva na njeno samo-
opredelitev, identiteto in interakcije z drugimi
ljudmi. Ljudje uporabljamo fizi~no pojavnost za
medsebojno razvr{~anje, ki je v pomo~ pri pred-
videvanju in razlaganju obna{anja, pa tudi za
odlo~anje o tem, kako najbolje usklajevati dru`-
bene dejavnosti. Kako natan~no kdo izpolnjuje
kulturne kriterije za lepoto, je klju~nega dru`be-
nega in osebnega pomena. Privla~ni ljudje izra-
`ajo ve~ splo{nega zadovoljstva, imajo vi{jo
raven samospo{tovanja in so manj izpostavljeni
du{evnim boleznim. Pojavnost, predvsem pa
njeno spreminjanje torej neizbe`no komunicira
z dru`benim okoljem. Razli~ne oblike trajnega
spreminjanja fizi~ne podobe telesa so se pojavile
v razli~nih delih sveta, in povsod so stoletja ali
celo tiso~letja praviloma `ivele dokaj podobno
`ivljenje. Predhodnik okra{evanja telesa z (mod-
nim) obla~enjem pa je prav gotovo okra{evanje
~lovekove ko`e. Namen tetoviranja je okrasiti
telo in ga lahko primerjamo z nakitom in obla~ili.
Tradicijo misti~nega okra{evanja ko`e danes na-
daljujeta komercialno in umetni{ko tetoviranje.
Prvemu gre zahvala za razvoj tehnike, drugemu
pa za posodobitev estetske vsebine tetoviranja.
V prispevku je torej pokazano, da tetoviranje in
moda izvirata iz iste pradavne motivacije in je
zato te`nja k njunemu zbli`evanju lahko tudi
spontana. 

Klju~ni pojmi: tetoviranje, moda v obla~enju, body
art, plemenske kulture, dru`beno obrobje, Jean Paul
Gaultier

Karmen [terk
O MANI IN NEKATERIH Z NJO
POVEZANIH RE^EH
(Povzetek)

^lanek s tem naslovom se osredoto~a na
enega osrednjih konceptov socialno-antropolo-
{ke analize kozmolo{kih sistemov, na koncept
mane. Po vpeljavi koncepta preko kratkega pri-
kaza teorije primitivne religije in magije ter poj-
mov sveto in ne~isto, se v ~lanek vpletajo antro-
polo{ke razdelave konceptov dar, kula in potla~.

Ob disciplinarni nezmo`nosti sinteze raznovrst-
nih teorij je v nadaljevanju prikazana analiza
mane C. Levi-Straussa, ki temelji na predpostav-
kah strukturalne lingvistike in pa poskus psiho-
analitske sinteze koncepta. ^lanek se izte~e v
ozna~itev mane kot imena za nesimbolizirane
re~i, kot roba simbolne mre`e in s tem predpogoja
simbolne misli.

Klju~ni pojmi: socialna antropologija, kulturna an-
tropologija; primitivna religija, magija; mana, dar,
potla~

Dorijan Ker`an 
ZAGATE SOCIOBIOLO[KE TEORIJE
INCESTA
(povzetek)

Sociobiolo{ka teorija incesta je redko predmet
resnih analiz. Zanjo velja, da ji v celoti verjame{
ali pa sploh ne. Kljub temu se zdi, da brez njene
resne obravnave problema incesta ne moremo
zadovoljivo razumeti. Z uvedbo treh razli~nih
mehanizmov prepre~evanja incesta postane sam
problem precej bolj transparenten, odprejo pa se
tudi nove mo`nosti interpretacij. S fiksiranjem
izvira incesta v biolo{ko in genetsko pogojene
okvare pa sociobiologi omejijo svoje polje inter-
pretacije prevencije in inhibicije, saj morajo ves
~as paziti, da jim problem ne uide v socialne
vode. To jim seveda povsem ne more uspeti, saj
je `e sama prevencija socialen pojav. Hkrati pa
dokazi o genetski nevarnosti temeljijo na meto-
dolo{ko vpra{ljivih raziskavah. Najpomembnej{i
prispevek sociobiolo{ke teorije incesta je kon-
cept inhibicije, zlasti pri incestu med brati in ses-
trami, pri kateri pa ostaja vpra{anje, kam inhi-
bicija pri ~loveku sodi, k naravi ali kulturi, kljub
trudu sociobiologov, brez odgovora, saj na to
vpra{anje br`kone odgovor niti ni mogo~.

Klju~ni pojmi: incest, sociobiolo{ke teorije incesta

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N 267



Mitja Peru{
CONCEPTS OF HOLISTIC “MODELS”
OF CONSCIOUSNESS. 
Bohm’s quantum implications,
holograms, and neural networks
(Abstract)

All the characteristics which we attribute to
consciousness are always an insufficient descrip-
tion. In spite of this we can form simple “mod-
els” which describe backgrounds or fundamen-
tals of all-embracing experience which we call
counsciousness. For the phenomenology of world-
experiencing, and of experiencing of the self (both
means at the same time experiencing the experi-
ence), certainly collective parallel-distributed
processes are responsible. They are realized by
complex systems. Consciousness cannot be re-
duced to complex processes in neural networks
which are coherent to processes in the quantum
field, or at the subquantum level, respectively. But
we have no other choice, beside pure introspec-
tion, than to research processes in these hypo-
thetical basic “media” on various coupled levels.

While researching consciousness we cannot
avoid holistic and interdisciplinary approach.
Using such an approach only we can see the multi-
level structure of correlated and isomorphic infor-
mational processes. Physical system-processes in
a neural network, on quantum level, and on sub-
quantum level, seem to be in some fractal rela-
tionship, but at the same time they are carriers
of some informational content – they are inten-
tional. But we have to distinguish objects of
consciousness or objects-awareness (intentional
consciousness) from the consciousness-in-itself
(unintentional consciousness) which transcends
material and virtual basis of recursively connected
neural patterns-attractors and quantum eigen-
wave-functions. Extreme ranges of conscious-
ness are necessarily a function of the Universe
as a whole, and can perhaps be understood only
through mystical and meditational experience!

This article discusses models of neural pro-
cesses, Bohm’s quantum theory and his notions
of implicate order (implicit, existent-as-a-possi-
bility) and explicate order (explicitly realized
structures). Common characteristics of holo-
grams, associative neural networks, quantum

systems and subquantum holomovement (“vac-
uum”) are shown, because these systems “real-
ize” many of the “characteristics” of conscious-
ness. Recent findings show that mediators
between neural and quantum level may be subcel-
lular structures – cytoskeleton, especially micro-
tubuli. Maybe the phenomenal consciousness is
a meta-Gestalt or a virtual unity of processes in
these systems.

Zdenko Zeman
THE SELF VS. NATURE: 
THE CASE OF ULYSSES
(abstract)

The central motif of the discourse of Max
Horkheimer from the early 1940s onwards is the
problem of the individual. The text first gives a
description of his approach to this problem,
namely the basic theses of Horkheimer’s funda-
mental point of view (which are also the basis
of critical theory in general) created during the
1930s, and the main reasons for abandoning this
belief at the end of the 1930s and early 1940s.
The basic theses of the new viewpoint, which is
determined by an examination of the genesis of
the individual and the efforts towards his cor-
rection and salvation with the help of radical
(self-) criticism, are described in great detail. Most
attention is paid to Horkheimer’s (and Adorno’s)
reconstruction of the original historical source
of the individual, in other words, their interpre-
tation of Homer’s Odyssey as a text fundamen-
tal to the entirety of Western civilisation and
culture. According to their interpretation, Homer’s
epic is the “original story of individuality” and
Ulysses must be understood as a prototype of
the individual or the first model of the coordina-
tion and goal-orientated concentration of all
human powers and potentials. This allowed the
formation of a strong and unshakeable Self and
at the same time the clear drawing of the
demarcation line between the Self and Nature,
which from the very beginning fatefully deter-
mined the character of western culture and
civilisation.

Keywords: critical theory of society, the Self, the
Individual, Nature, Enlightenment

268 P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N

ABSTRACTS



Dejan Jelovac
THE SYSTEM vs. LIFE
(abstract)

One of the most persistent taboos of western
European civilisation is the taboo of “the sys-
tem”. To interfere with the system could be fatal
because of the immanent supposition, which
originates in the metaphysical realm or from the
natural view produced by common sense reason-
ing, that any attempt at human existence outside
the system inevitably leads into the labyrinth of
animal barbarism. Therefore in this discourse, the
question of what scars existence within the sys-
tem leaves on the face of life is treated as some-
thing “unpleasant” and stupidly inappropriate. In
contrast to these cliches, the central themes of
the text point to an “enlightening understand-
ing” of the essence and purpose of the choreogra-
phy of the ontological interlude performed
between the realm of life and the realm of the
system on the stage of the drifting planet.

Keywords: life-world, realm of the system, interlude,
transmutation, simulacrum

Darij Zadnikar
HABERMAS AND THE LEBENSWELT

(abstract)

The article presents the concept of the “life-
world” or Lebenswelt, as defined by German
philosopher and sociologist Jürgen Habermas. In
theory, the concept of Lebenswelt is most often
contrasted with the concept of the system in
order to emphasise the alienated nature of mod-
ern society. This model is the legacy of the
Romantic Period, when the world could still be
imagined without the operation of autonomous
self-guided systems. The key question is how to
define the rational distribution of the compe-
tence of systemic imperatives and the demands
of life. Habermas solves the problem with the
theory of the colonisation of the Lebenswelt,
which allows him to define the pathology of the
modern era without having to abandon entirely
the systemic point of view. Thus he integrates
both points of view; he considers societies to
include both systems and the Lebenswelt, creat-
ing systemically stable units of action of socially
integrated groups.

Keywords: theory of communicative action, system,
Lebenswelt, colonisation of the Lebenswelt

Igor Pribac
DESCARTES’ READING 
OF MACHIAVELLI
(abstract)

The article illustrates Descartes’ attempt at
the moralisation of the relationships between
ruler and subject and of his social ethics which
replaces the inadequate theory of the political.
With the help of Descartes’ writing, the author
reveals that his moralisation of political and
social relationships is rather declarative than
real. The interpretation of the letter to Princess
Elizabeth, in which Descartes explains his under-
standing of Machiavelli’s The Prince, reveals that
the partial acceptance of the values set forth by
the Florentine secretary, as defended by Descartes,
is inadmissible.

The author demonstrates that the reasons
for Descartes’ unwillingness to think in terms of
the ruler-subject relationship are purely theoret-
ical in nature. By refusing to think in terms of
an individual’s (external) determination, the
metaphysics of the individual, as developed by
Descartes in his Meditations, eliminates the pos-
sibility of thinking in terms of intersubjectivity.

Keywords: philosophy of the modern era, philosophy
of politics, social morals, enemy, deceit

Ton~i Kuzmani}
FORWARD TO ARISTOTLE!
(abstract)

In the text, which is a section of a longer
study on the history of the phenomenon of the
imaginary of society, the author mainly discusses
the arguments of two “Doubting Thomases”, St.
Thomas Aquinas and Thomas Hobbes. The two
great men share three characteristics: their relent-
less love for the social, their infinite hatred of
politics and the political, and a militant belief in
Christian (both Catholic and universal) society.
It is not surprising that they used all their wea-
pons to attack the person who for one or anoth-
er reason questioned the same three topics. This
person is, of course, Aristotle, the insufferable

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N 269



pagan who was indecently fond of freedom and
politics. The fact that Aristotle had been dead
for at least fifteen hundred years at the time
when both great men created their works could
serve as an inspiration for contemporary heirs to
the extraordinarily aggressive march of the “dis-
cussion of the phenomenon of politics” in the
humanities, in parallel with the author’s resolu-
tion to move “Forward to Aristotle!”

Keywords: history of political theory, the political,
anti-politics, Aristotle, Aquinas, Hobbes

Tanja Strbad, Bojan Radej
TATTOOS: BEAUTY WITH FREEDOM
(abstract)

The external appearance of every individual
influences his or her self-determination, identity
and interactions with others. People use physi-
cal appearance for mutual classification, which
is of assistance in the anticipation and explana-
tion of behaviour and also in deciding on the
best methods of the harmonisation of social
activities. The precision with which a person
meets with cultural criteria of beauty is of key
social and personal importance. Attractive peo-
ple radiate increased general satisfaction, they
have a higher level of self-esteem and are less
susceptible to mental illness. Appearance and,
most of all, its alterations, unavoidably commu-
nicate with the social environment. Various
forms of permanent alterations of physical appea-
rance have emerged in different parts of the world
and have led a parallel existence for centuries or
even millennia. Bodily decoration is undoubtedly
the antecedent to the ornamenting of human
skin with (fashionable) clothing. The purpose of
tattooing is to decorate the body; tattoos can
therefore be compared with jewellery and clothes.
The tradition of the mystical ornamentation of
the skin is nowadays continued in commercial
and artistic tattoos. The former deserve the credit
for the development of the technique, while the
latter led to the modernisation of the aesthetic
content of tattoos. The article argues that tattoos
and fashion share the same prehistoric motiva-
tion and that the tendency to associate the two
may therefore be spontaneous.

Keywords: tattoos, fashion of clothing, body art,
tribal cultures, social periphery, Jean Paul Gaultier

Karmen [terk
ON MANNA AND 
SOME RELATED ISSUES
(abstract)

The article discusses one of the central con-
cepts of the socio-anthropological analysis of
cosmological systems, namely the concept of
manna. After the introduction of the concept and
a short outline of the theory of primitive reli-
gion and magic and the symbols of the sacred
and profane, the discourse continues with the
anthropological analyses of the concepts of gift
and potlatch. As an illustration of the discipline’s
inability to create a synthesis of various theo-
ries, the analysis of manna by Levi-Strauss is
introduced, which is based on the premises of
structural linguistics, followed by an attempt at
the psychoanalytic synthesis of the concept.
The article concludes with the definition of
manna as a name for non-symbolised items and
as the edge of the network of symbols, thereby
representing the first condition for symbolic
thought.

Keywords: social anthropology, cultural anthropology;
primitive religion, magic; manna, gift, potlatch

Dorijan Ker`an
THE TRIALS OF THE SOCIO-
BIOLOGICAL THEORY OF INCEST
(abstract)

The socio-biological theory of incest is only
seldom the subject of serious analysis. The pre-
valent opinion is that you either believe it com-
pletely or not at all. Nevertheless, it seems that
the problem of incest cannot be understood to a
satisfactory degree without a serious considera-
tion of this theory. The problem becomes much
more transparent and new possibilities for inter-
pretation open with the introduction of three
different mechanisms of prevention of incest.
By defining the source of incest as lying in bio-
logical and genetic defects, socio-biologists limit
their field of the interpretation of prevention and
inhibition, for they must pay constant attention

270 P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



in order not to allow the problem to slip into
the waters of sociology. Of course, they cannot
entirely succeed in doing so, for prevention itself
is a social phenomenon. At the same time, proofs
of genetic dangers are based on methodologically
questionable research. The most important con-
tribution of the socio-biological theory of incest
is the concept of inhibition, particularly with re-
gard to incest between brothers and sisters, but
the question of whether inhibition belongs to
nature or culture remains unsolved, despite the
efforts of socio-biologists, since the answer is
most probably impossible to determine.

Keywords: incest, socio-biological theories of incest

Mitja Peru{
KONZEPTE DER HOLISTISCHEN
“MODELLE” DES BEWUSSTSEINS. 
Bohms Quantenimplikationen, Holo-
grame und Neuronale Netze
(Zusammenfassung)

Alle Eigenschaften, die dem Bewusstsein
zugeschrieben werden, scheinen immer wieder
ungenügend zu sein. Trotzdem können wir ein-
fache “Modelle” formieren, die die Kullisen bzw.
die Basis des allumfangsreichen synthetischen
Erlebnis, den wir Bewusstsein nennen, beschrei-
ben. Für die Phenomänologie des Welterlebnis
und des Selbsterlebnis (beide sind aber gleich
auch Erlebnis des eigenen Erlebnis) sind bes-
timmt die kollektive parallel-distribuierte kom-
plexe Prozesse verantwortlich, die von Komplex-
systemen produziert werden. Das Bewusstsein
kann nicht auf komplexe Prozesse in den neu-
ronalen Netzen reduziert werden; auch nicht,
wenn die zu Prozessen in Quantenfeld oder in
Subquanten-ebene koherent sind. Trotzdem
bleibt uns nicht Anderes übrig als das wir die
Prozesse in diesen hypotetischen “Fundamental-
medien” auf verschiedenen Stöcken forschen.

Bei Bewusstseinsforschungen können wir
uns nicht einen holistischen und interdisziplinä-
ren Beitritt meiden, denn nur mit dem können
wir vielstockförmige korrelierte und isomorphe
Informationsprozesse begleiten?. Physikalische
Systemprozesse in einem neuronischen Netz, auf

der Quanten- oder Subquantenebene, scheinen
in einem Fraktalrelation zu sein, zugleich sind sie
aber auch Informationträger – sind intentional.
Aber wir müssen die Bewussteseinsobjekte oder
das Bewusstsein-über-etwas (Intentionalbewus-
stsein) von den Bewusstsein-in-sich (Uninten-
zionalbewusstsein) differenzieren. Das letzte
transzendiert materiale und Virtuale Basis rekur-
siv interagierenden neuronischen Mustern-Atrak-
toren und quantsche Eigenwellenfunktionen.
Extreme Ebenen des Bewusstseins sind notwen-
dig Funktionen des ganzen Universums und sind
vielleicht erkennbar nur durch mystische und
meditative Erlebnisse!

Dieser Aufsatz diskutiert Modelle der neuro-
nischen Prozesse, Bohms Quantentheorie und
seine Begriffe Implikatordnung (implizites, Als-
Möglichkeit-existierendes) und Explikatordnung
(explizit realisierte Strukturen). Gemeine Eigen-
schaften der Hologramen, der assoziativen neuro-
nalen Netzen, der Quantensysteme und der sub-
quantschen Holobewegung (“Vakuum”), die
manche Charakteristika des Bewusstsein real-
isieren, werden gezeigt. Letzte Entdeckungen
zeigen, dass die Vermittlern zwischen neuronis-
chen und quantschen Ebenen subcellulare Struk-
turen des Zitoskeleton sind, besonders die Micro-
tubuli. Vielleicht ist das phenomänologische
Bewusstsein ein Metagestalt bzw. Virtualeinheit
der Prozesse in diesen Systemen.

Zdenko Zeman 
DAS SELBST GEGEN DIE NATUR:
BEISPIEL ULYSSES 
(Zusammenfassung) 

Das bedeutendste Motiv des Denkens Max
Horkheimers vom Anfang der vierziger Jahre ist
das Problem des Subjekts. Im Text ist zuerst der
Beitritt zu diesem Standpunkt umrissen; ange-
deutet sind die grundlegende Thesen Horkhei-
mers Ausgangsstandpunkts (dies ist auch der Aus-
gangspunkt der kritischen Theorie überhaupt),
welcher sich im Laufe der dreißiger Jahre gestal-
tete und die Hauptgründe des allmählichen Ver-
zichts dieser Standpunkte am Übergang der drei-
ßiger in die vierziger Jahre. Genauer sind die
Grundthesen des neuen Standpunkts ausgelegt,
die von der Problematisierung der Genese des
Subjekts und nach den Bestrebungen für ihre
Korrektur und die Rettung mit Hilfe der radika-

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N 271

ZUSAMMENFASSUNGEN



len (Selbst-) Kritik bestimmt wird. Die meiste
Aufmerksamkeit wird Horkheimers (und Ador-
nos) Rekonstruktion der geschichtlichem Urque-
lle des Subjekts bzw. ihrer Interpretation Ho-
mers Odyssee als ein Grundtext der gesamten
westlichen Kultur und Zivilisation gewidmet.
Übereinstimmend mit ihrem Lesen ist Homers
Epos eine “Urgeschichte der Subjektivität”, in
der Odyssee aber müsse man einen Prototyp der
Subjektivität bzw. ein erstes Modell jener Koor-
dination und Zielkonzentration aller mensch-
lichen Kräfte und Potentiale sehen, welche die
Gestaltung des festen und harten Selbst ermög-
lichten, zugleich aber ein Anreißen der klaren
Demarkationslinie zwischen ihm und der Natur,
was schon am Anbeginn schicksalhaft den Cha-
rakter der gesamten westlichen Kultur und Zivi-
lisation bestimmt hat. 

Schlüsselbegriffe: kritische Theorie der Gesell-
schaft, das Selbst, Subjekt, Natur, Aufklärung

Dejan Jelovec 
SYSTEM VERSUS LEBEN 
(Zusammenfassung) 

Eines der strengsten Tabus der westeuropäi-
schen Zivilisation ist das Tabu des Systems. In
das System einzugreifen ist lebensgefährlich, weil
die immanente Voraussetzung des Denkens und
Wirkens, welche aus dem Kreis der Metaphysik
oder des natürlichen Standpunkts des gesunden
Menschenverstands des Räsonierens gekommen
sind, damit jeder Versuch des menschlichen Beste-
hens außerhalb des Systems unbedingt im Laby-
rinth des animalen Barbarentums enden sollte.
Deshalb wird in diesem Diskurs die Frage und
das Dilemma darüber, welche Narben das Dasein
in das Gesicht des Lebens kerbt, wie etwas
“unbehagliches”, aber auch als etwas blödsinnig
unpassendes, behandelt. Im Gegensatz zu solchen
Klischees, stellt die Abfassung in den Mittel-
punkt ihres Themas gerade das “aufgeklärte Ver-
stehen” des Wesentlichen und des Sinns der Cho-
reographie des ontologischen Zwischenspiels,
das sich zwischen der Welt des Lebens und der
Welt des Systems, auf der Bühne des umherir-
renden Planeten abspielt. 

Schlüsselbegriffe: Lebenswelt, Welt des Systems,
Zwischenspiel, Transmutation, Simulakrum

Darij Zadnikar 
HABERMAS UND LEBENSWELT 
(Zusammenfassung) 

In der Abhandlung ist das Konzept der Lebens-
welt, wie es der deutsche Philosoph und Sozi-
ologe Jürgen Habermas begründet, dargestellt. In
der Theorie hat sich der Begriff Lebenswelt am
meisten dem Begriff System widersetzt, um so
auf die Entfremdung der modernen Gesellschaft
aufmerksam zu machen. Dieses Modell ist eine
Hinterlassenschaft der Romantisierung, die sich
die Welt noch ohne die Tätigkeit der autonomen
selbststeuernden Systeme vorstellen kann. Die
Schlüsselfrage ist, wie die rationelle Kompeten-
zteilung der Systemimperative und Lebens-
forderungen zu bestimmen sind. Habermas löst
das Problem mit dem Theorem der Kolonisierung
der Lebenswelt, die ihm die Bestimmung der
Pathologie der Moderne ermöglicht, nicht, daß es
nötig sei, sich vollends den systematischen
Standpunkten zu entsagen. So integriert er beide
Standpunkte, für ihn sind die Gesellschaften
zugleich System und Lebenswelt, die systematis-
che stabilisierende Zusammenhänge der Verhal-
tungen der sozialintergrierten Gruppen bilden. 

Schlüsselbegriffe: Theorie des kommunikativen
Handelns, System, Lebenswelt, Kolonisierung der
Lebenswelt

Igor Pribac 
DESCARTES, MACHIAVELLI LESER 
(Zusammenfassung) 

Die Abhandlung ist eine Darstellung Descar-
tes Versuchs der Moralisierung der Verhältnisse
zwischen dem Herrscher und den zu Beherrschen-
den und seiner Sozialmoral, die die fehlende
Theorie des Politischen ersetzt. Mit Hilfe der
Schriften von Descartes zeigt der Verfasser, daß
die Moralisierung der politischen und sozialen
Verhältnisse bei ihm mehr deklarativ als real ist.
Die Interpretation des Briefes an die Prinzessin
Elizabeth, in welchem Descartes ihr seine Auf-
fassung des Lesens Machiavellis Fürst darstellt,
zeigt auf das Unerträgliche des nur teilweisigen
Annehmens der Maxime des florentinischen
Sekretärs, die Descartes befürwortet. 

Der Verfasser will beweisen, daß die Gründe
von Descartes Unvorbereitetheit das Verhältnis

272 P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



Macht-Beherrschte theoretischer Natur sind.
Mit dem, da sich die Metaphysik des Subjekts,
die Descartes in Meditationen entwickelt, vom
Denken seiner (äußerlichen) Bestimmtheit ab-
weist, sperrt sich aber auch die Denkmöglichkeit
der Intersubjektivität. 

Schlüsselbegriffe: neuzeitliche Philosophie, Philoso-
phie des Politischen, soziale Moral, Feind, Betrügen 

Ton~i Kuzmani~ 
VORWÄRTS ZU ARISTOTELES 
(Zusammenfassung) 

Im Text, welcher ein Ausschnitt einer län-
geren Studie über die Geschichte der Erschein-
ung der imaginären Gesellschaft ist, befaßt sich
der Autor vor allem mit den Argumenten der
zwei ungläubigen Thomas. Der erste ist der Aqui-
ner, der zweite Hobbes. Drei Elemente sind den
zwei großen Männern gemeinsam: ihre unbarm-
herzige Liebe zum Gesellschaftlichen, die un-
endliche Feindseligkeit gegenüber der Politik
und allem Politischen sowie der militanten Ein-
genommenheit in der christlichen (katholischen
und weltlichen) Gesellschaft. Es ist nicht unge-
wöhnlich, daß sie mit allen Mitteln, die aus die-
sen oder anderen Gründen gerade diese drei Punk-
te in Frage stellt, gerade die erwähnte Person
umklammerten. Diese Person ist freilich Aristo-
teles, ein unerträglicher Heide, welchem die Frei-
heit und die Politik so unverschämt gefallen ha-
ben. Tatsache ist, daß in der Zeit des Schreibens
beider großen Männer Aristoteles mindestens
schon tausendfünfhundert Jahre tot war, aber es
können die heute lebenden Erben des unglaub-
lich aggressiven Marsches der gesellschaftlichen
“Erörterungen über das Phänomen der Politik”
auch von folgendem Beschluß des Verfassers:
“Vorwärts zu Aristoteles”, inspiriert werden. 

Schlüsselbegriffe: Geschichte der politischen Theo-
rie, politisches, Antipolotik, Aristoteles, Akvinski,
Hobbes. 

Tanja Strbad, Bojan Radej 
TÄTOWIEREN: SCHÖNHEIT MIT
EINEM HAUCH VON FREIHEIT 
(Zusammenfassung) 

Das Äußere jeder Person hat einen Einfluß
auf ihr Selbstbekenntnis, ihre Identität und Inte-
raktion mit anderen Menschen. Die Menschen
benützen eine physische Erscheinung für die
gegenseitige Einordnung, die als Hilfe bei der
Vorausschau und Erklärung des Benehmens
dient, aber auch für die Bestimmung darüber,
wie die gesellschaftlichen Tätigkeiten am besten
überzueinstimmen sind. Wie genau jemand die
kulturellen Kriterien für Schönheit ausfüllt, ist
schwerpunktmäßig von gesellschaftlicher und
persönlicher Bedeutung. Anziehende Menschen
drücken mehr allgemeine Zufriedenheit aus,
besitzen eine höhere Ebene der Selbstbeachtung
und sind weniger seelischen Krankheiten ausge-
setzt. Das Erscheinungsbild, vor allem aber seine
Veränderung, kommuniziert also unausweich-
lich mit der gesellschaftlichen Umgebung. Die
unterschiedlichsten Formen der dauerhaften
Veränderung des physischen Abbilds des Körpers
traten in verschiedenen Teilen der Welt auf, und
überall lebten sie Jahrhunderte oder sogar Jahr-
tausende ein verhältnismäßig ähnliches Leben.
Der Vorläufer der Körperverzierung mit der
(modischen) Bekleidung aber ist letztendlich die
Verzierung der menschlichen Haut. Die Absicht
des Tätowierens ist die Verzierung der Haut und
wir können sie mit dem Schmuck und der Beklei-
dung vergleichen. Die Tradition der mystischen
Hautverzierung setzt heute die kommerzielle
und künstlerische Tätowierung fort. Für ersteres
geht der Dank an die Entwicklung der Technik,
für das zweite aber an die Modernisierung des
ästhetischen Tätowierungsinhalts. In dem Beitrag
ist also veranschaulicht, daß Tätowierung und
Mode aus der gleichen urzeitlichen Motivation
abstammen und deshalb kann der Schwerpunkt
zu ihrer Annäherung auch spontan sein. 

Schlüsselbegriffe: Tätowierung, Mode in der Beklei-
dung, Body Art, Völkerkulturen, Gesellschaftsrand,
Jean Paul Gaultier

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N 273



Karmen [terk 
ÜBER DAS MANA UND EINIGE MIT
IHM VERBUNDEN DINGE 
(Zusammenfassung) 

Die Abhandlung mit diesem Titel zentriert
sich auf eines der Zentralkonzepte der sozial-an-
thropologischen Analysen des kosmologischen
Systems, auf das Konzept des Mannas. Nach der
Einführung des Konzepts über die kurze Darste-
llung der Theorie der primitiven Religionen und
Magie sowie der Begriffe Heilig und Unrein,
flechten sich in die Abhandlung anthropologis-
che Ausarbeitungen der Konzepte Gabe und Pot-
latch. Bei der disziplinaren Unmöglichkeit der
Synthese unterschiedlichster Theorien ist in der
Fortführung die Analyse des Mannas von C. Levi-
Strauss dargestellt, die auf den Voraussetzungen
der strukturellen Linguistik basiert und der Ver-
such der psychoanalytischen Synthese des Kon-
zepts. Die Abhandlung läuft in die Kennzeich-
nung des Mannas als ein Name für nichtsymbol-
isierte Dinge, als ein Rand des Symbolnetzes
und damit die Vorbedingung des Symbolgedan-
kens. 

Schlüsselbegriffe: soziale Anthropologie, kulturelle
Anthropologie, primitive Religion, Magie, Manna,
Gabe, Potltach

Dorijan Ker`an 
SACKGASSEN DER SOZIOBIOLOGISCHEN
THEORIE DES INZESTS 
(Zusammenfassung) 

Die soziobiologische Theorie des Inzests ist
selten ein Gegenstand ernsthafter Analysen. Für
sie gilt, daß man ihr im ganzen glaubt oder aber
überhaupt nicht. Trotzdem scheint es, daß man
ohne ihre ernsten Abhandlungen des Problems
den Inzest nicht befriedigend verstehen könne.
Mit der Einführung der drei unterschiedlichen
Mechanismen zur Verhinderung des Inzest,
wird das alleinige Problem viel mehr transpar-
enter, es öffnen sich aber auch neue Möglichkei-
ten der Interpretation. Durch die Fixierung der
Inzestquelle in die biologischen und genetischen
bedingten Schädigungen aber begrenzen die
Soziobiologen ihr Interpretationsfeld der Prä-
vention und der Inhibition, da sie die ganze Zeit
aufpassen müssen, daß sich ihnen das Problem

nicht in die sozialen Gewässer davonmacht. Das
kann ihnen natürlich nicht so ganz gelingen,
weil schon die alleinige Prävention eine soziale
Erscheinung ist. Zugleich aber beruhen die Bewei-
se über die genetische Gefährlichkeit auf metho-
dologisch fraglichen Untersuchungen. Der bedeu-
tendste Beitrag der soziobiologischen Theorie
des Inzest ist das Konzept der Inhibition, vor
allem beim Inzest zwischen Geschwistern, wo-
bei aber die Frage offen bleibt, wohin die Inhibi-
tion beim Menschen gehört, zur Natur oder zur
Kultur, es bleibt trotz der Anstrengungen der
Soziobiologen ohne Antwort, da auf die Frage
wohl die Antwort nicht einmal möglich ist. 

Schlüsselbegriffe: Inzest, soziobilogische Theorie des
Inzest

274 P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N


	vsebina
	stran 1
	stran2

	Uvod: Darij Zadnikar: De scientia
	FIZIKA DUHA
	Mitja Perus: Zasnove holisticnih “modelov” zavesti Bohmove kvantne implikacije, hologrami in nevronske mreze
	ZACETNE OPREDELITVE IN OPRAVICILA
	UVOD
	KAJ JE ZAVEST?
	STICISCA HOLISTICNIH MODELOV ZAVESTI
	BOHMOVA PREDSTAVITEV KVANTNE MEHANIKE IN PROBLEM ZAVESTI
	BOHMOV EKSPERIMENTALNI IN TEORETSKO-MATEMATICNI OKVIR
	IMPLICITNI RED IN VIRTUALNE STRUKTURE
	ZAVEST – IMPLICITNI, FRAKTALNI, DINAMICNI GESTALT VISOKEGA REDA?
	Mitja Perus
	OSNOVNA LITERATURA

	Paul C. W. Davies: Pogovor z Davidom Bohmom: Duh v atomu
	Mitja Perus: Pogovor z dr. Basilom J. Hileyjem: O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike in navezavi na vprasanje du

	SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENJA
	Zdenko Zeman: Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses
	OD SOCIALNE FILOZOFIJE DO KRITIKE POLITI^NE EKONOMIJE
	PREHOD
	SEBSTVO PROTI NARAVI: GENEZA SUBJEKTA
	POJEM SUBJEKTA
	ODISEJ: PROTOTIP SUBJEKTA
	Zdenko Zeman
	LITERATURA

	Dejan Jelovac: Sistem vs. zivljenje
	Dejan Jelovac
	LITERATURA

	Darij Zadnikar: Habermas in Lebenswelt
	Darij Zadnikar
	LITERATURA


	DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU
	René Descartes: Pismo o Machiavellijevem Vladarju
	Igor Pribac: Descartes, bralec Machiavellija
	I .
	I I .
	I I I .
	I V .
	Igor Pribac


	POLITICNO
	Tonci Kuzmanic: Nazaj k politiki
	Giovanni Sartori: Kaj je “Politika”?
	IDEJA POLITIKE
	AVTONOMIJA POLITIKE
	IZNAJDBA DRUZBE
	IDENTITETA POLITIKE

	Anthony Black: Srednjeveske metafore politicne skupnosti
	Tonci Kuzmanic: Naprej k Aristotelu
	NA ZACETKU JE BILA “DRUZBENA ZIVAL”
	SISTEMSKA PROTIPOLITI^NA TEORIJA
	Tonci Kuzmanic
	LITERATURA


	ANTROPOS
	Miha Jensterle: Siberut
	Tanja Strbad, Bojan Radej: Tetoviranje: lepota z navdihom svobode
	CLOVEKOVA ZUNANJOST: PODOBA IN RESNICNOST
	Samozadostna zelja po lepem
	Preoblikovanje telesa: sporocila iz pradavnine

	MISTICNI IZVIRI SODOBNE LEPOTE
	Tisocletna zgodba
	Dva dedica

	CLOVESKA KOZA KOT (NE)PORISANO PLATNO
	Rojstvo novega medija
	Clovek: edina popolna umetnina

	TETOVIRANJE OSVOBAJA MODO
	Preobrat v modi

	LITERATURA

	Karmen Sterk: O mani in nekaterih z njo povezanih receh
	KOZMOLOSKI SISTEMI
	OSNOVNI PRISTOPI V ANALIZI KOZMOLOSKIH SISTEMOV
	SVETO IN NECISTO
	MAGIJA
	SKLEP
	MANA
	DAR
	KULA
	BOASOVSKA SOLA
	POTLAC
	ZAKLJUCEK
	SKLEP
	LITERATURA

	Dorijan Kerzan: Zagate sociobioloske teorije incesta
	I .
	I I .
	I I I .
	Dorijan Kerzan
	LITERATURA


	OIKOS
	Andrej Klemenc: Oikos danes in nikoli vec? Prispevek k trajnostnemu razvoju zelene publicitete
	Andrej Klemenc


	PRIKAZI IN RECENZIJE - CITALNICA
	David Bohm in Basil J.Hiley: UNDIVIDED UNIVERSE (NEDELJENI UNIVERZUM Ontoloska interpretacija kvantne teorije)
	Roger Penrose: THE EMPEROR ’S NEW MIND - Concerning Computers, Minds, and The Laws of Physics
	Massimo Cacciari: GEO-FILOSOFIA DELL ’EUROPA
	“Parole chiave ”, Comunità st.1,april 1993
	Gian Enrico Rusconi: SE CESSIAMO DI ESSERE UNA NAZIONE
	Paolo Rossi: IL PASSATO, LA MEMORIA, L ’OBLIO
	Pavao Brajsa: PEDAGOSKA KOMUNIKOLOGIJA
	Tanja Lamovec: KO RESITEV POSTANE PROBLEM IN ZDRAVILO POSTANE STRUP
	Louise L.Hay: ZIVLJENJE JE TVOJE

	POVZETKI - ABSTRACTS - ZUSAMMENFASSUNGEN
	POVZETKI
	Mitja Perus: Zasnove holisticnih “modelov” zavesti Bohmove kvantne implikacije, hologrami in nevronske mreze
	Zdenko Zeman: Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses
	Dejan Jelovac: Sistem vs. zivljenje
	Darij Zadnikar: Habermas in Lebenswelt
	Igor Pribac: Descartes, bralec Machiavellija
	Tonci Kuzmanic: Naprej k Aristotelu
	Tanja Strbad, Bojan Radej: Tetoviranje: lepota z navdihom svobode
	Karmen Sterk: O mani in nekaterih z njo povezanih receh
	Dorijan Kerzan: Zagate sociobiolo{ke teorije incesta

	ABSTRACTS
	Mitja Perus: CONCEPTS OF HOLISTIC “MODELS” OF CONSCIOUSNESS. Bohm’s quantum implications, holograms, and neural networks
	Zdenko Zeman: THE SELF VS. NATURE: THE CASE OF ULYSSES
	Dejan Jelovac: THE SYSTEM vs. LIFE
	Darij Zadnikar: HABERMAS AND THE LEBENSWELT
	Igor Pribac: DESCARTES’ READING  OF MACHIAVELLI
	Tonci Kuzmanic: FORWARD TO ARISTOTLE!
	Tanja Strbad, Bojan Radej: TATTOOS: BEAUTY WITH FREEDOM
	Karmen Sterk: ON MANNA AND SOME RELATED ISSUES
	Dorijan Kerzan: THE TRIALS OF THE SOCIO-BIOLOGICAL  THEORY OF INCEST

	ZUSAMMENFASSUNGEN
	Mitja Perus: KONZEPTE DER HOLISTISCHEN “MODELLE” DES BEWUSSTSEINS. Bohms Quantenimplikationen, Holograme und Neuronale Netze
	Zdenko Zeman: DAS SELBST GEGEN DIE NATUR: BEISPIEL ULYSSES
	Dejan Jelovac: SYSTEM VERSUS LEBEN
	Darij Zadnikar: HABERMAS UND LEBENSWELT
	Igor Pribac: DESCARTES, MACHIAVELLI LESER
	Tonci Kuzmanic: VORWÄRTS ZU ARISTOTELES
	Tanja Strbad, Bojan Radej: TÄTOWIEREN: SCHÖNHEIT MIT EINEM HAUCH VON FREIHEIT
	Karmen Sterk: ÜBER DAS MANA UND EINIGE MIT IHM VERBUNDEN DINGE 
	Dorijan Kerzan: SACKGASSEN DER SOZIOBIOLOGISCHEN THEORIE DES INZESTS



