FIZIKA DUHA

N SVETOM ZI LJENJA

]
"1"
D CAR ISMO

z)L rrn;r ND) »

| ARERN POS

0: rfof“ T

Ga;sopis
Kritiko

Znanosti
let, XXIIL 1095, &, 174




Revijo subvencionirajo Ministrstvo za znanost in tehnologijo, Ministrstvo za kulturo in Ministrstvo za okolje in prostor
Republike Slovenije. Po mnenju Ministrstva za kulturo Republike Slovenije, §t. 415 - 24/94 mb Steje revija med
proizvode, za katere se placuje 5-odstotni davek od prometa proizvodov.



vsebina

Darij Zadnikar 5 DE SCIENTIA

FIZIKA DUHA

Mitja Perus 11 ZASNOVE HOLISTICNIH “MODELOV”
ZAVESTI

Paul C. W. Davies 23  DUH V ATOMU
Pogovor z Davidom Bohmom

Mitja Perus 33 O BOHMOVI ONTOLOSKI INTERPRETACII
KVANTNE FIZIKE IN NAVEZAVI NA
VPRASANJE DUSEVNIH PROCESOV
Pogovor z B.J. Hileyjem

SUBJEKT MED SISTEMOM
IN SVETOM ZIVLJENJA

Zdenko Zeman 53  SEBSTVO PROTI NARAVI: PRIMER ULIKSES
Dejan Jelovac ~ 67  SISTEM VS. ZIVLJENJE
Darij Zadnikar ~ 75  HABERMAS IN LEBENSWELT

Descartesovo pismo
0 .M’acﬁiave((iju

René Descartes 87  PISMO O MACHIAVELLIJEVEM VLADARJU
[gor Pribac 91 DESCARTES, BRALEC MACHIAVELLIJA

POLITICNO

Tonéi Kuzmanié 115 NAZAJ K POLITIKI
Giovanni Sartori 117  KAJ JE “POLITIKA”?

Anthony Black 735  SREDNJEVESKE METAFORE POLITICNE
SKUPNOSTI

Tond¢i Kuzmanié 145  NAPRE] K ARISTOTELU!



ANTHROPOS

Miha Jensterle 173  SIBERUT

Tanja Strbad, Bojan Radej 185  TETOVIRANJE: LEPOTA Z NAVDIHOM
SVOBODE

Karmen Sterk 205 O MANI IN NEKATERIH Z NJO
POVEZANIH RECEH

Dorijan KerZan 227  ZAGATE SOCIOBIOLOSKE TEORIJE INCESTA

OIKOX

Andrej Klemenc 241  OIKOS DANES IN NIKOLI VEC?

prikazi in recenzije

247

David Bohm, Basil J. Hiley, UNDIVIDED UNIVERSE
(NEDELJENI UNIVERZUM. Ontoloska interpretacija kvantne teorije). (Mitja Peru)
Roger Penrose, THE EMPEROR’S NEW MIND (Mitja Perus)
Massimo Cacciari, GEO-FILOSOFIA DELL’EUROPA (Igor Pribac)
PAROLECHIAVE (Igor Pribac)
Gian Enrico Rusconi, SE CESSIAMO DI ESSERE NAZIONE (Igor Pribac)
Paolo Rossi, IL PASSATO, LA MEMORIA, L'OBLIO (Igor Pribac)
Pavao Brajsa, PEDAGOSKA KOMUNIKOLOGIJA (Andrej Luksi¢)
Tanja Lamovec, KO RESITEV POSTANE PROBLEM IN ZDRAVILO POSTANE STRUP (Darja Vesel)

Louise L. Hay, ZIVLJENJE JE TVOJE (Jasna Kamin)

povzetki

265



De scientia

zlasti kot druzboslovna in humanisticna oz. znanstvena revija. Ceprav Zivimo v
znanstveno-tehnoloski civilizaciji, je zelo tezko odgovoriti na vprasanje, kaj sploh
je znanost. Slepo vero v mite je zamenjala slepa vera v znanost. Orodje boja
proti avtoritetam je postalo vrhovna in nevprasljiva avioriteta. TakSne okoliscine
zamegljujejo moznost znanstvenega odgovora na vpraSanje o bistvu znanosti. V
antiki je bila naloga vednosti, da odkrije resnico, danes znanost resnico proizvaja.
Kot vsaka proizvodnja pa je tudi proizvodnja znanstvenih resnic podrejena marke-
tinskim pravilom. Znanstvena resnica je pogosto tisto, kar hocejo oblastne struk-
ture v politiki, gospodarstvu, raziskovalnih in kulturnih institucijah pripoznati za
resnico. V takSnem okolju je znanost najbolj zanesljivo opredeliti kot produkcijo
znanstvenih Clankov. Kaj pa je znanstveni clanek? To je Clanek, ki ga objavi
znanstvenik v znanstveni reviji. Kdo je znanstvenik? Tisti, ki ga je univerzitetna
hierarhija primerno inicirala in je sposoben pisati znanstvene Clanke. Katera revija
Je znanstvena? Tu se odgovor zaplete, ker je sistem, ki znanost utemeljuje kot
produkcijo znanstvenih clankov, dal takim revijam strukturno pomembno mesto.
Zato so pomembni tudi kriteriji, ki vzpostavijo status znanstvene revije:

— uredniki morajo biti znanstveniki

— Clanki morajo biti znanstveno recenzirani

— Clanki morajo imeti ustrezno obliko (citati, literatura, tujejezicni povzetki itd.)

— Clanki morajo biti citirani v drugih podobnih (praviloma tujih) revijah

— revija mora imeti zadostno Stevilo izmenjav s podobnimi (praviloma tujimi)

revijami

— Clanki v reviji morajo biti indeksirani v razlicnih elektronskih podatkovnih

bazah itd.

Znanstvena revija mora tem kriterijem ustrezati, ker ji v nasprotnem primeru
ustavijo financno podporo. Znanstvena je torej samo tista revija, ki prejema
zadostno financno podporo. Pri Casopisu so podporniki produkcije znanstvene
resnice ministrstvi za znanost in kulturo, izdajatelj, nekatere tuje fondacije in
obcasno Se druge organizacije. V<asih so ti kriteriii povsem nerealni in nesmiselni.



Vzemimo za primer Stevilo izmenjav. Steje se, da jih je veliko, kar znanstveno
revijo uvrica na pomembno mesto, Ce jih je vec kot 200. Ce odmislimo, da v
Evropi tezko zberemo toliksno Stevilo primerljivih revij istega tipa (pri Casopisu
ni prav velikega interesa za ornitologijo in narobe), je ekonomsko vprasijivo letno
podariti 1000 izvodov revije. lzdatek bi pozrl vecji del dotacije ministrstva, ki je
postavilo tak kriterij. Ta je mogoce racionalen za matematicno ali podobno revijo,
ki sloni na formaliziranem jeziku, pri druzboslovni in humanisticni revifi, ki objavija
v nacionalnem jeziku, pa je to kriterij brez racionalnega merila. Izhod v sili, ki so
ga ubrale nekatere slovenske revije, je izhajanje v angleskem jeziku. Ti poskusi so
dobrodosli, Se posebej Ce bi bila anglescina boljSa, vendar ostaja odprto vprasanje,
v koliksSni meri mora druzboslovna in humanisticha znanost prispevati k bogatitvi
nacionalne kulture in v kolikSni meri markentinski promociji te znanosti in kulture.
TeZava je preprosto v tem, ker se absolutizirajo merila, ki so znacilna za naravo-
slovne in tehnicne vede. Tam lahko z nekaterimi zadrzki govorimo o produkciji
resnice, kjer veljavnost znanstvenih stavkov preverjamo z evidenco dejstev. Stavki
druzboslovnih in humanisticnih ved pa ne izraZajo dejstev objektivne stvarnosti,
temveC so vpleteni v izraZanje in proizvajanje simbolnih pomenov. Njihova veljav-
nost se preverja v komunikaciji in prek njihovega prispevka k socialni praksi. Zato
ne morejo biti univerzalno veljavni kot npr. biokemijske formule. Lokalni problemi
imajo v druzboslovju lahko enako znanstveno tezo kot planetarni. Humanisticna
dedisc¢ina malega naroda nacelno nima manjse veljave od dediscine velikih. Razlika
je v tem, da imajo veliki prednosti, ki jim jo daje njihova (politicna, gospodarska,
informacijska) moc. Stevilo citatov je zato v tem polju moci zelo vprasljiv kriteri.

Podoben problem je pri podelitvi statusa znanstveniku. Njegova pozicija v
slovenski znanosti je boljsa, ce dosega ustrezen rang na mednarodnih indeksacijah
znanstvene citiranosti. Kriterij je ustrezen s stalisCa naravoslovnih in tehnicnih
ved, kjer je rezultate mogocCe objektivno preverjati in je Ze objava v strokovno-
znanstveni reviji pomembno dokazilo veljavnosti, ki se naslanja na tehtne recen-
zentske preskuse. V' druzboslovju in humanisticnih vedah pa ta kriterij lahko
pripeliemo do absurda. Ce hocete biti citirani, objavite divjo in abotno tezo, ki je
zavita v primeren terminolosko modni celofan! Z vami bodo polemizirali, vas
kritizirali, se mogoce iz vas tudi norcevali, pa kaj, indeks citiranosti se vam bo
strmo vzpel! Nosilec znanstvenih raziskav je pri nas lahko le tisti, ki je citiran v
tujih znanstvenih revijah, kar je zabelezeno v ustreznih podatkovnih bazah. Znano
je, da je kdo, s tem ko je citiran na nekem podrocju, legitimiran za nosilca
raziskovalnega projekta na povsem drugem podrocju, ki nima nikakrsne zveze s
citiranim Clankom.

Tudi habilitacijski kriteriji, ki postavijajo univerzitetno hierarhijo, so podobni.
Pri matematikih lahko dober strokovnjak doseZe mesto rednega profesotja Ze pred
dopoinjenim Stiridesetim letom, v druzboslovnih in humanisticnih vedah, pa tudi



drugih strokah, ki so blize naravoslovju, so taksSni primeri izjemni. Univerza je z
novim statutom, ki vso “oblast” daje prav rednim profesorjem, izpricala mandarinsko
in gerontokratsko vizijo, hkrati pa postavila v podrejen polozZaj tiste stroke, ki so
pri napredovanju v habilitacijah manj prepustne. Povrh vsega pa strokovne
kriterije na Univerzi zaostrujejo, kar je potrebno in dobrodosio tisti, pri katerih je
bil edini kriterij napredovanja naravni proces Staranja; zanj ne moremo trditi, da
ni objektiven in nepristranski.

Za znanstvenike in univerzitetne ucitelje je vedno pomembnejse, da razvijejo
smisel za trZenje svojih “resnic”, ki jih lahko ponujajo na kongresno-simpozijskih
“sejmih” in drugih oblikah akademskega turizma po eksoticnih deZelah.

TakSna vizija znanosti je sarkasticna in pretirana, je pa nujna perspektiva, ce
jo razumemo in opisujemo kot samozadosten in v sebi zakljuCen sistem, ki si
kriterije postavija sam. Ce je znanstvena teorija veljavna, le kolikor je sposobna
reproducirati znanstvena vprasanja, in je znanost le produkcija znanstvenih
“resnic”, ki so znanstvene, kolikor jih piSejo znanstveniki, ki so znanstveniki, ce
So inicirani v univerzitetnih ritualih in citirani v znanstvenih revijah, potem se
takSna znanost ne razlikuje od srednjeveSke univerzitetne modrosti, ki je temeljila
na kriteriju, ki se uveljavija danes: na citiranju avtoritet, ki so avtoritete zaradi
tega, ker jih citirajo. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim se v enainsest-
desetem poglavju svojega dela De occulta philosophia, kjer pise o tem, kako
molitve, Zrtve in posvetitve vzpostavijajo povezave z bogom in niZjimi nebeskimi
silami, poimensko sklicuje na devetnajst avtoritet. Poglavje je dolgo eno stran in
nekaj vrstic /prim. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim, Die magischen
Werke, Fourier Verlag, Wiesbaden 1982, str. 539-540). Novoveska znanost se je
utemeljila prav s tem, ko je zavrnila ta kriterij in se odrekla zaprtosti znanosti v
slonokoscene stolpe v korist preizkusu tehnicne, kulturne in socialne prakse.
Zaprtost ima danes smisel, le kot varovalo pred politicnimi in komercialnimi pri-
tiski, Ce pa se ta zaprtost Sistematicno goji, potem se taka znanost odreka prak-
ticno-emancipacijski funkciji in odgovornosti, ki ji jo je podelilo razsvetljenstvo.
pogojno znanstvena revija in noce biti za vsako ceno v znanstvenem main-streamu.
Biti del le-tega pomeni objavijati zgolj znanstvene Clanke, ki so rezultati raziskav,
ki jih financira drZava in drugi mocnejsi financerji. V taksnih okoliScinah lahko
mlajSi znanstveniki nastopajo le kot soavtorji ¢lankov ob svojih mentorjih, pa
Cetudi so besedilo napisali v celoti. TakSne revije obravnavajo zgolj teme, ki so
ustaljene in jih obdaja avra resnobnosti in “znanstvenosti”. Taksne revije so Sive,
duhamorne in nekomunikativne, pa Ceprav jih Se toliko citirajo.

Viogo nase revije bi lahko opredelili v kategorijah teorije civilne druzbe z
zacCetka osemdesetih let. Casopis za kritiko znanosti je civilna druzba mislecih
in pisocih, ki jih okvir uradne gerontokracijske univerzitetne znanosti utesnjuje.



Zato ne objavliamo znanstvenih elaboratov in ekspertiz, temveC Clanke narocamo
in svoje avtorje spodbujamo, da se lotevajo tem, ki so druzbeno in kulturno aktu-
alne. Zato nas citirajo.

Darij Zadnikar



. FIZIKA DUHA |






Mitja Perus$

Zasnove holisticnih
“modelov” zavesti

Bohmove kvantne implikacije,

hologrami in nevronske mreze

ZACETNE OPREDELITVE IN OPRAVICILA

Zivimo v zelo zanimivem ¢asu. Raziskovanje ¢loveku zunanje
narave, ki ga danes vodita predvsem kvantna fizika in fizika
osnovnih delcev, ter proucevanje ¢lovekovega notranjega sveta
se vse bolj priblizujeta. V tem ¢lanku bomo nakazali nekatere
sticne toCke in koresponden¢ne modele. Bralce Ze v zacetku
opozarjam, da se ne bomo mogli lotiti problema zavesti nepo-
sredno, temve¢ da bomo le nakazali zasnove in nic¢ vec Pred-
stavili bomo tiste holisticne modele, ki tvorijo zgolj podlago, od
koder je mogoce Spekulirati o zavesti. Morebiti bi naslov obetal
preved, zato moramo postaviti poudarek na besedo “zasnove”.
Nemara bi bil ustreznejsi naslov “Osnove holisti¢nih modelov
duha”, kjer bi lahko bili bolj otipljivi.

Modeli nikoli ne morejo nadomestiti originala, vendar so
nepogresliivo spoznavno sredstvo. Ze kar v uvodu bi rad izra-
zil svoje prepri¢anje, da o naravi zavesti oziroma duha ¢lovek
“izve” najve¢ skozi neposredno meditativno-kontemplativno
izkusnjo, torej skozi globinsko introspekcijo oziroma skozi
asociativno sintezo. Vzpostavitev transcendentalne zavesti same
je najboljSe spoznanje, ki pa ne sluZi razlagi, temvec predstavlja
le notranje poenotenje v Cistem doZivetju!

Vendar ta ¢lanek ne bo namenjen transpersonalni psihologiji,
ki se ukvarja s transcendentalno zavestjo. Z razumsko analizo

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 11-22. 11



Mitja Perus

se lahko lotimo le prikaza modelov, ki iz “skorje” vsaj nekoliko
poskusajo osvetliti “jedro”. Zavest sama je skrita v “vseobsega-
joCem” sinteticnem procesu, ki je poskusom analize a priori
nedostopen. Vendar vseeno poglejmo, kaj nudi matemati¢no-
fizikalna in nevropsiholoska analiza. Tako se bomo morali
sprijazniti z ovinkasto potjo, ki nas bo Sele na koncu spet
spomnila, zakaj smo sploh zaceli. Nujno se bomo srecali s
tizikalnimi teorijami, ki opisujejo na eni strani subatomski svet,
na drugi pa predstavljajo kozmologijo. V bistvu bomo obliko-
vali le zelo kratek in nepopoln pregled “poti” k visokemu
cilju, ki pa ga ne doseZejo in ga ne morejo dosedi.

UuvoD

V zadnjem Casu pridobiva veljavo prepricanje, da natan¢na
znanstvena analiza konkretnih izoliranih pojavov sama ne zadosca.

Vendar danes lahko o celostni sintezi ne le govorimo, tem-
vec jo tudi odlo¢no izvajamo. Navdih za to nam po eni strani
prinasa “Nova doba” in obuditev vzhodnih ter pozabljenih
zahodnih duhovnih tradicij, na drugi strani pa razvoj racunal-
niStva, ki kon¢no omogoca vpogled v procese kompleksnih
sistemov. Rojevajo se modeli, ki poskusajo na globalnem nivoju
in celostno zaobjeti osnovne znacilnosti kompleksnega sistema
Ziv¢nih celic (nevronov), sinapti¢nih vezi, nevronskih konfigu-
racij in vzorcev, pa tudi njihovih posplo$itev na virtualnem
nivoju (vzorci raznih redov abstrakcije, ki so povezani z asoci-
acijami). Za to se uporabljajo trije pristopi: racunalniske simu-
lacije, matemati¢no-fizikalni modeli in introspekcija.

Mozgani in duSevnost predstavljajo neizmerno kompleksno
vecnivojsko celoto, ki od materialne podstati prehaja k vse
bolj virtualni nadgradnji. Materialno osnovo gradijo denimo
omreZja ziv¢nih celic; zametek virtualne zgradbe pa predstav-
ljajo posebne konfiguracije teh celic. Te virtualne strukture so
atraktorji sistemske dinamike in torej svojo vlogo oziroma po-
men pridobivajo z medsebojnimi odnosi med raznimi konfigu-
racijami, ki predstavljajo doloCene duSevne vsebine. Fizi¢no in
psihofizi¢no se prvi¢ sklapljata v konfiguracijah aktivnosti
Zivénih celic, ki pa predstavljajo kvalitativno nove strukture
(Gestalte) in se nadalje strukturirajo ne v skladu s svojo mate-
rialno naravo, temve¢ glede na medsebojne (ko)relacije. Vse
ve¢ znanstvenikov pa meni, da se fizi¢no in dusevno sklapljata
tudi prek osnovnega medija na kvantnem ali raje subkvantnem
nivoju. Osnovno fizikalno polje naj bi po mnenju nekaterih v
sebi skrivalo tudi zavest samo!

Prva sklopitev fizi¢nega in duSevnega prek nevronskih kon-
figuracij ali vzorcev ni ve¢ sporna. Vendar se tukaj ne bomo

12 FIZIKA DUHA



Zasnove holisti¢nih “modelov”zavesti

spuscali v detajle, saj se lahko bralec seznani z njimi v drugih
mojih delih.! Vedji problem predstavlja seveda zavest in njen
morebitni izvor v kvantnem polju. Predstavili bomo poglede
nekaterih vodilnih humanisticno usmerjenih kvantnih fizikov ali
nevrobiologov.

KAJ JE ZAVEST?

Zavest je celovit paralelno distribuiran proces, ki vkljucuje
nepregledne mnozice virtualnih vzorcev raznih redov abstrakcije.

Vendar zavest Se zdale¢ ni samo to! Vsi to ¢utimo, vendar
ne moremo dalje, razen v misti¢nih doZivetjih, kjer zavest pre-
prosto — je (in to je vse)...

Poznamo mnogo stanj oziroma stopen;j zavesti: od obicajnega
zavedanja nekega stanja, dogajanja oziroma raznih t.i. vzorcev
(intencionalna zavest, zavest o neCem) do transcendentalne
zavesti (neintencionalne zavesti, zavesti same na sebi). V tem
¢lanku se omejimo na obifajno, na nekaj osredotoeno zavest.
Le na tem nivoju, ko imamo v zavesti neke konkretne vzorce
in jih predelujemo, lahko plaho pristopimo z nekak3nimi mo-
deli. Vzorec, ki je v zavesti, je jasen, dominanten in je trenutno
“v ospredju”. V skladu z njim potekajo mnozice procesov. Mno-
go raznih vzorcev je v asociativnih zvezah z vzorcem v zavesti.
Intencionalne (na nekaj usmerjene) zavesti torej ne moremo
lo¢iti od pozornosti, volje in cilja.

Poznamo pa tudi podzavest; in morebiti nadzavest (tran-
scendenco zavesti...)? Tudi vzorci v podzavesti in spominski
vzorci kooperirajo z drugimi vzorci in se Sele prikli¢ejo v zavest.
“Prehod” v zavest torej pomeni prehod v povsem nov proces,
ki je nekako rekurziven oziroma samonanasajo¢ se. O njem
pravzaprav ne vemo ni¢, spominja nas le na samopodobne
fraktalne vzorce, ki jih v doloCenih pogojih ustvari kompleksna
sistemska dinamika (danes poznana vecinoma kot “kaos”). Ker
nam ne preostane drugega, preidimo raje k obravnavi moznih
kandidatov za holisticne kompleksne sisteme, ki lahko rekon-
struirajo pojave te vrste.

STICISCA HOLISTICNIH MODELOV ZAVESTI

Pokazali bomo, da imajo vsi holisti¢ni modeli duha in
zavesti skupna obeleZja. Najvidnejsi izmed takih modelov so:
Bohmova teorija kvantnih implikacij (Lit 1, 3), Pribramova holo-
nomska teorija moZzganov (Lit 7), holografska teorija dusevnosti
in vesolja (Lit 7, 8, 23), Stappova interpretacija kvantne
mehanike s S-matriko (Lit 15), “bootstrap” teorija (G. Chew

T Npr. v clanku “Nev-
ronske mreze kot modeli
mozganskih procesov”,
Anthropos, st. 5-6,

1993, v predvidenih
Clankih v naslednjih
Stevilkah Casopisa za
kritiko znanosti in
predvsem v knjigi Vse v
enem, eno v vsem —
mozgani in duSevnost
v analizi in sintezi,
DZS: Ljubljana 1995.
Poseze pa seveda lahko
po obsirni tuji literaturi.

FIZIKA DUHA 13



Mitja Perus

idr.) (Lit 2, 18) ter nenazadnje posplositve asociativnih in siner-
getskih nevronskih mreZz (H. Haken, J. J. Hopfield, T. Kohonen
idr.) (Lit 6, 12, 8). Osnovni matemati¢ni principi teh modelov so
vselej: kolektivno sistemsko procesiranje (paralelno distribuirano
in sinteti¢no), holizem (delovanje elementov sistema po nacelu
“vsi za enega, eden za vse”) in nelokalna “holografska” zasto-
panost informacijske vsebine po nacelu “vse v enem, eno v
vsem”. Modeli se razlikujejo po razli¢nih teZi§¢ih svojih pristo-
pov in po svojem izvoru: po nivoju obravnave (fizikalni, biolo-
ki, nevro-psihologki) in po nacinu modelske izvedbe (kvantno
fizikalna, opti¢na, nevrofizioloska, racunalniska, psiholoska).

Lastnosti razli¢nih modelov se prepletajo in se rekonstruirajo
na zelo razli¢nih nivojih. Kompleksni sistemi namre¢ nimajo
“repa in glave” in njihova “logika” je Cesto paradoksalna. Zato
njihove modele najprej predstavimo kar skupaj.

David Bohm v knjigi Wholeness and Implicate Order (Lit 1)
poljudno predstavlja svoj pogled na probleme duha in zavesti
skozi kvantno teorijo. Vendar ne uporablja “klasi¢nega” pristopa
kvantne mehanike, temvec jo dojema na nivoju kompleksnega
sistema, v pogojih zelo visokih energij in rekonstruirane simetrije.
Posebej poudarja celostno soodvisnost. Za ponazoritev paralelno
distribuiranega procesa, ki zaznamuje kvantni medij, uporablja
analogijo s holografijo.

Holografija je posebna vrsta tridimenzionalne fotografije, ki
spominja na mozgansko asociativno pomnjenje (Lit 23). Holo-
gram je ploscica, ki jo osvetlimo z laserskim Zarkom neposred-
no in posredno prek odboja od predmeta, ki ga fotografiramo.
Intenziteta interferennega vzorca se na hologramu kaze v pre-
pustnosti ploscice. Tako lahko v hologram zapiSemo ve¢ vzor-
cev hkrati, tako da so v njem vzporedno-razprSeno shranjeni.
S holograma lahko prikli¢emo dolo¢en vzorec, ¢e hologram
naknadno presvetimo z ustreznim svetlobnim vzorcem. Prikli-
cana slika je tridimenzionalna in vidna z vseh moZnih kotov.
Tudi ¢e hologram presvetimo le z delnim vzorcem, bo rekon-
struiral celoten vzorec, saj bo povzrodil taksne jakosti in faze
elektromagnetnega valovanja (svetlobe), kot bi jih povzrocila
prisotnost dejanskega predmeta. Le ostrina v podrobnostih bo
malo manjsa in prav tako tudi koli¢ina moZnih zornih kotov.
V vsaki tocki holograma je implicitno zastopana celotna vsebina
(vsi vzorci), hkrati pa je vsak vzorec zakodiran po vsem holo-
gramu. Tukaj prvi¢ opozorimo, da so ti pojavi v tesni analogiji
s procesi v asociativni nevronski mrezi. Matemati¢no-fizikalni
princip je takoreko¢ isti, izvedba pa je pri holografiji opti¢na,
pri nevronski mreZi pa ustreza sistemu Ziv¢nih celic. (Znano
je, da so nevronske mreZe najustreznej$i model moZzganov.)

Bohm uvaja izraza eksplicitni (materialno realizirani oziroma
manifestirani) red in implicitni (skriti, latentni, moZni, vendar

14 FIZIKA DUHA



Zasnove holisti¢nih “modelov”zavesti

Se nerealizirani) red. PosluZzuje se tudi sorodnih izrazov: razviti
red (angl. unfolded order) in zaviti oziroma v neCem drugem
zaobsezeni red (angl. enfolded order). Dinamika kompleksnega
sistema (nevronskega ali kvantnomehanskega) se mu zdi kot
sirok in mnozi¢en proces zavijanja in razvijanja materialne in
informacijske vsebine. Elementi sistema (nevroni ali tocke
oziroma delci) zbirajo informacije ali materijo oziroma energijo
od drugih, potem pa jo spet razposiljajo drugim (difundirajo).
Do takega dojemanja nujno pridejo poleg sistemskih kvantnih
fizikov tudi raziskovalci nevronskih mrez (Lit 27).

Bohm izhaja pri raziskavi takega celostnega simetri¢nega
procesa iz subkvantnega nivoja, denimo iz vakuumskih fluk-
tuacij, katerih procesualne splete imenuje “hologibanje”.

BOHMOVA PREDSTAVITEV KVANTNE
MEHANIKE IN PROBLEM ZAVESTI

Predstavimo Bohmovo teorijo v njenem izvornem podrodju
— kvantni fiziki in fiziki “osnovnih delcev”. Bralcu se bo sprva
zdelo, da to nima nobene zveze z zavestjo. Ne bi mu mogel
zanesljivo odgovoriti, v ¢em bi bila ta zveza, vendar se zdi
nujno iskati v tej smeri. Mnogi kompleksni sistemi kaZejo, da
jih je nujno treba obravnavati celovito in da bolj ali manj ohra-
njajo simetrijo “vse v enem, eno v vsem” (e niso lokalne neho-
mogenosti prevelike). Tako je nosilec informacij in pomena sis-
tem kot celota na globalnem nivoju, ne na loCenih lokalnih
mestih. Zdi se, da zavesti ni mogoce lokalizirati. Nekateri (Lit
24) menijo, da so moZzgani le sprejemnik-oddajnik oziroma ter-
minal, racunalnik pa je osnovno kvantno polje, na katerega so
mozgani oziroma duSevnost priklju¢eni. Osnovni medij omo-
goca kolektivno paralelno distribuirano obdelavo informacij, ki
je decentralizirana. Princip delovanja bi bil podoben kot pri
notranji asociativni nevronski mrezi v individualnih moZganih,
le da bi moZgani igrali vlogo “nevronov” v kozmi¢ni mreZi. V
visjih stanjih zavesti naj bi bil vstop v kozmi¢ni medij mogoc,
v nizjih pa bi bila zavest osredotoCena na notranjo vsebino
“terminala” samega. Jungova kolektivna zavest (Lit 17) bi bila s
tem tudi naravoslovno legalizirana.

V tem kontekstu ne bi bili mnogi parapsiholoski pojavi in mis-
tika ni¢ nekompatibilnega s fiziko. Slo bi le za fiziko kompleksnih
sistemov (sinergetiko, asociativne nevronske mreze in kvantno
holografijo v posplosenem smislu), ne pa za fiziko na individual-
nem nivoju, kot se v glavnem kaZe danes. Zato so Bohmove
kvantne implikacije pomembne za raziskave zavesti in duha.

Telegrafsko preglejmo nekaj osnovnih Bohmovih tez: Pred-
laga zamenjavo mere (razmerja (lat. ratio), kvantitete) s kon-

FIZIKA DUHA

15



Mitja Perus

tekstom (okolis¢inami). Pomen ti¢i po njegovem mnenju v
obstoju samem (veljalo bi dopolniti: kolikor obstoj necesa
mobilizira neki proces). Pomen, ki dobi svojo vlogo Sele v
nekem kontekstu (okolis¢inah), organizira vse. Bistvo pomena
je v tem, da vsebina postane kontekst in obratno. S tem se
vsebina in kontekst izmenjujeta tako, da na razli¢nih nivojih
prehajata drug v drugega in se soustvarjata. Obstoj necesa
(npr. delca) v sebi torej kodira znacilnosti vsega sistema, v
pogojih zlomljene simetrije pa Se posebej dolo¢ene lastnosti
(denimo vplivov prostorske okolice).

Ce je zavest njena vsebina, potem je zavest pomen (dodaj-
mo Se: kolikor vsebina sprozi proces). Zdi se, da zgornji stavki
ne opisujejo le filozofsko-psiholoskih pojmov (zavest, pomen,
vsebina), temvec¢ tudi ustrezne sistemske fizikalne procese.
Pravzaprav nam ni treba vec loCevati med opisom procesov v
nevronski mreZi, med opisom kvantnega dogajanja na simetric-
nem nivoju in med opisi transpersonalne psihologije. Vprasanje
je le, ali gre samo za analogijo med temi nivoji ali celo kar za
identi¢nost v nekem smislu. Torej: ali je zavest implicitno zasto-
pana v kvantnem polju?

Razli¢ni delci so projekcije visjedimenzionalne realnosti, ki je
ni mogoce zreducirati na delce same in interakcije med njimi.
To velja tudi za dusevne vzorce. Bohm navaja primer: Clovek
na dveh zaslonih opazuje dogajanje, ki ga v sosednji sobi sne-
mata z razli¢nih zornih kotov dve kameri. Dogajanje na zaslo-
nih je projekcija pravega dogajanja v niZjo dimenzijo. Clovek
lahko razbere neke korelacije med dogajanjima na obeh zaslo-
nih, to pa Se ni dovolj za doloc¢itev vzro¢ne zveze med proce-
soma na enem in drugem zaslonu. Dogajanje v sosednji sobi je
nekaj ve¢ — neka celota, ki jo kameri le projicirata na ustrezne
zaslone (podprostore). Ugotovitev nekaksne vzro¢ne zveze med
vsebinama zaslonov je manj verna predstavitev realnosti kot pa
neposreden celovit opis samega dogajanja v sobi.

Celotni red je implicitno vsebovan v vsakem obmodju pro-
stora in ¢asa: Vsak del vsebuje vso strukturo, saj je stanje dela
odvisno od te strukture; in vsa vsebina je zaobseZena v vsa-
kem delu. Ta dva Bohmova stavka veljata tudi za holograme
in za simetriCne asociativhe nevronske mreze. Lahko pa se
uporabita tudi za ugotovitev, da duh ni (Ie) v moZganih, ampak
je implicitno razprostrt nad vso materijo!

Vse te analogije vodijo Bohma do zakljucka, da iz “morja
neskon¢ne energije” izhajajo Stiri osnovne stvari: energija, ma-
terija, pomen in samozavedanje. Pomen povzroca kondenzacijo
energije v neko regularno materialno (eksplicitno) obliko.
Objektivno in subjektivno sta enakovredni in vzporedno kom-
plementarno razvijajoci se kategoriji, ki pa imata skupni izvor
v osnovnem polju oziroma vakuumu (po starem poimenovanju).

16 FIZIKA DUHA



Zasnove holisti¢nih “modelov”zavesti

Tako tudi obstojece-kot-nujnost (eksplicitno) in obstojece-kot-
moznost (implicitno) bivata hkrati ter se izmenjujeta in drug
drugega pogojujeta v realizaciji. Vendar je po Bohmu skupni
izvor vsega praimplicitno, ki je le ¢ista moZnost. Gre za multi-
dimenzionalni implicitni red, imenovan “hologibanje” (po starem
vakuumske fluktuacije). To, da je implicitno bolj fundamentalno
kot eksplicitno, zveni skoraj idealisti¢no ali celo solipsisti¢no.
Ali lahko to prvotno simetrijo oznac¢imo kot ¢isto zavest? Mislim,
da ne nujno. Lahko pa jo dojemamo kot Ni¢ in Vse hkrati.

In spet — kaj so lahko Bohmove multidimenzionalne impli-
citne strukture drugega kot atraktorji dinamike posplosenega
nevronskega sistema, ki virtualno izhajajo kot Gestalti eksplicitnih
struktur (nevronskih vzorcev)? In tukaj izhaja implicitno iz
eksplicitnega, prej pa smo rekli obratno. Spet zaCarani krog, ki
ga ne moremo razresiti, zaradi takih paradoksov pa svet sploh
obstaja... Ali je zavest izraz te rekurzivne medsebojne imitacije?

Na dlani pa je, da duhovno ne izhaja iz fizi¢nega in da fizi¢no
ne izhaja iz duhovnega, temvec sta oba izpeljanki ene osnovne
realnosti (Enega, Absolutnega; transcendentalnega Duha oziroma
Zavesti? itd.). Ta se kaZe kot notranjedinami¢na enovita celota.

BOHMOV EKSPERIMENTALNI IN
TEORETSKO-MATEMATICNI OKVIR

David Bohm je svetovno priznan kvantni fizik. V fizikalni
javnosti je najprej zaslovel z objavo opisa Aharonov-Bohmovega
efekta. V fizikalnem jeziku bi ta pojav opisali v kratkem takole:

Imamo magnetno polje, vendar je omejeno na geometrijsko
senco med dvema rezama. Poskrbimo, da elektroni, ki jih po-
Sljemo skozi ti dve reZi, potujejo le v podrocju, kjer magnetnega
polja ni. Tedaj se interferen¢ne Crte na zaslonu premaknejo,
premik pa je sorazmeren z magnetnim pretokom, ki so ga
objele poti elektronov. Dobimo torej dodaten prispevek k fazi
valovne funkcije. Ta pojav dokazuje, da je na fizikalno stanje
(tukaj na elektrone) mogoce vplivati tudi takrat, kadar nanj ne
deluje kaka zunanja sila. Nadaljnje raziskave kaZejo, da je
posrednik ocitno celovit osnovni medij — kvantno polje. In ¢e
njegovo celovito prezetost “pokvarimo”, efekt izgine (Lit 3).

To je bil eksperimentalni primer, sedaj pa si poglejmo Se
teorijo. Stanje fizikalnega sistema opiSemo v kvantni mehaniki z
valovno funkcijo, ki je sestavljena iz vrste neodvisnih “normalnih
nihanj”. Ce pa ta linearni primer razsirimo v nelinearnost, tedaj
valovnih funkcij ne moremo kar preprosto sestevati. Priblizek z
vsoto neodvisnih normalnih nihanj sicer lahko ohranimo, vendar
tako, da dodamo njihovo sklopitev: Normalna nihanja so potlej
povezana z neko interakcijo in so tako soodvisna.

FIZIKA DUHA

17



Mitja Perus

Valovna funkcija doloc¢a le statisticno porazdelitev potencial-
nosti oziroma verjetnosti za doloCene moznosti, katerih udeja-
njenje pa je odvisno od trenutnih eksperimentalnih okoliscin.
Valovna funkcija torej ne podaja opisa dejanskih lastnosti indi-
vidualnega objekta, procesa ali dogodka, temvec le verjetnosti
za realizacijo teh lastnosti pri danih fizikalnih pogojih.

Bohm za valovno funkcijo uporabi nastavek, ki ga sestavljata
amplituda in eksponentni ¢len s fazo (spremenljivka S deljena s
Planckovo konstanto). Z njo reSuje Schroedingerjevo enacbo in
pri tem dobi dve realni enacbi. Od teh je ena v bistvu klasi¢na
enacba gibanja, ki pa vsebuje tudi dodatni ¢len, v katerem
nastopa potencial. Ta potencial je Bohm imenoval kvantni
potencial, ki naj bi nosil celostne kvantne efekte (take, ki so
funkcija sistema kot celote). Kvantni potencial v splosnem ne
povzroca pojemajoce interakcije med delcema, ko se razdalja
med delcema veca. To je drugace kot pri obicajnih interakcijah
med delci, npr. pri delovanju elektri¢nih ali gravitacijskih sil
med nabitima oziroma masnima delcema, ko velikost sile pada
s kvadratom razdalje med delcema. Ti zakoni so posledica
zlomljene simetrije, saj nehomogenost polja (obstoj delcev) vodi
do ti. senCenja — medsebojnega oviranja delcev z npr. razli¢nimi
naboji. Vakuum se namre¢ polarizira in s tem nastajajo delci in
antidelci, katerih prisotnost predstavlja lokalne nehomogenosti;
te pa razbijajo celovitost. Ce pa se dvignemo z nivoja posamez-
nih delcev in njihovih “zdrah” na nivo celotnega sistema, vzide
novo stanje, ki ga zastopa kvantni potencial.

Kvantni potencial ne more biti izraZzen kot determinirana
funkcija vseh koordinat posameznih delcev, temvec¢ je odvisen
od kvantnega stanja sistema kot celote. Kvantni potencial pred-
stavlja (poleg klasi¢nega potenciala) dodatno silo, ki deluje na
delec, vendar ne pojema z razdaljo. Dva sistema sta torej lahko
v neposredni interakciji kljub veliki prostorski oddaljenosti. Prek
kvantnega potenciala se deli organizirajo v skladu s celoto. V
posebnih primerih pa se kvantni potencial celote zreducira na
vsoto posameznih komponent: Celota se razstavi na mnoZico
neodvisnih konstitutivnih delov. Primere koordinirane oziroma
korelativne dinamike sistema najdemo v superprevodnosti
(elektri¢ni tokovi brez upora), superfluidnosti (tokovi tekocine
brez viskoznosti) in raznih drugih pojavih kolektivnega stanja
oziroma gibanja elektronov idr. Ni ve¢ difuzije in sipanja elek-
tronov. Take daljnosezne korelacije razpadejo, ko ve¢amo tem-
peraturo oziroma Sum.

18 FIZIKA DUHA



Zasnove holisti¢nih “modelov”zavesti

IMPLICITNI RED IN
VIRTUALNE STRUKTURE

Vrnimo se s tega izleta po kvantni fiziki spet v duSevnost.
Videli bomo, da je za modeliranje dusevnosti (razen ko gre za
sekven¢ne logi¢ne procese) najprimernejsa kognitivna sinergetika.

Ta se posebej posluzuje asociativnih nevronskih mrez, ki so
virtualno oziroma implicitno hierarhizirane. Sedaj lahko dokaze-
mo, da kratek pregled kvantne fizike ni bil met v prazno, saj si
Bohmova kvantna teorija in sinergetske nevronske mreze delijo
skupno lastnost: eksplicitno realiziran sistem v obeh primerih
nosi e vso nadgradnjo implicitno realiziranih struktur. Le
namignimo, da v sinergetiki implicitne strukture organizira
dejavnost ti. parametrov urejenosti, v kvantni mehaniki pa to
vlogo igrajo verjetnostni koeficienti za lastne funkcije.

Nevronski vzorci v matemati¢nem formalizmu dokaj ustrezajo
kvantnim lastnim funkcijam. Razlika je le v nivoju oziroma v
naravi osnovnega elementa sistema: V prvem primeru je to
Ziv¢éna celica (nevron), v drugem pa so to neki “delci” ali raje
“to¢ke” na subkvantnem nivoju (kot prikazuje Bohm). Vzorci
kot konfiguracije stanj nevronov v mreZi pa niso le eksplicitne
tvorbe, marve¢ dobijo svoj pomen Sele v odnosu do drugih
konfiguracij. Sele dejstvo, da je neki vzorec bolj stabilen od
drugega ali da je bolj podoben drugemu vzorcu kot tretjemu
ipd., daje dolo¢enemu vzorcu dolo¢eno vlogo. Pomemben ni
torej vzorec sam, temve¢ njegovo mesto v kontekstu drugih
vzorcev in sistema kot celote. Kak vzorec lahko privla¢i mnoge
druge konfiguracije, tako da se le-te vse bolj pretvarjajo vanj.
Zato reCemo, da je tak vzorec atraktor sistemske dinamike in
predstavlja minimum energije — stabilno stanje.

Pomembne torej niso realizacije vzorcev prek aktivnosti
posameznih nevronov, ki tvorijo vzorec, temve¢ velikosti nji-
hovih obmocij atrakcije in njihova stabilnost nasproti drugim
vzorcem. Taki atraktorji, ki so Ze virtualne tvorbe, pa se potem
asociativno povezujejo v implicitne hierarhi¢ne strukture.
Vzorec ima torej dve manifestaciji: je konfiguracija materialnih
nevronov in je atraktor in stanje z minimalno energijo nasproti
drugim moZnim konfiguracijam. Prva manifestacija je eksplicit-
na, druga pa je implicitna oziroma virtualna. Navadno vzorci
za razliko od obicajnih konfiguracij predstavljajo neko vsebino
(imajo nek pomen), saj so se le s stalnim potrjevanjem realne-
ga okolja lahko stabilizirali. Vzorci so Gestalti — kvalitativno
nove strukture, ne le vsote osnovnih elementov. Njihov pomen
ni zastopan v njihovi materialni realizaciji, temvec¢ v njihovih
medsebojnih (ko)relacijah in transformacijah (asociacijah).
Pomen je torej nadmaterialne procesualne narave, saj je
funkcija notranjih kontekstualnih odnosov vsega sistema.

FIZIKA DUHA 19



Mitja Perus

Bohm v kvantnem sistemu najde “urejene sekvence zavijajo-
¢ih in razvijajocih se domen (struktur)”. Delec namre¢ ni kom-
paktna gibajoca se struktura, temve¢ “vzorec”, ki se vedno znova
resonan¢no ustvarja v novih okolis¢inah (“prostorsko premak-
njen”) kot implicitna lastnost celega sistema. V teoriji nevronskih
mreZ pa govorimo o asociativnih verigah, katerih Cleni (vzorci)
se sproti ustvarjajo s paralelno distribuiranim procesom.

ZAVEST - IMPLICITNI, FRAKTALNI,
DINAMICNI GESTALT VISOKEGA REDA?

Virtualne strukture so prvi korak od bioloskih nevronov in
vzorcev proti visjim duSevnim procesom in zavesti. Vendar se
zavesti kot take Se niso dotaknile, Ceprav je zavest gotovo
¢isto impliciten proces. Zavest potrebuje dinamiko posebne
vrste — rekurzivno in samovsebovalno.

Kompleksni sistemi delujejo na vseh svojih nivojih hkrati.
Tudi zavest sama je proces na vec nivojih. Lahko govorimo o
transcendentalni zavesti ali pa o osredotoceni zavesti. Slednja
je zgolj dinami¢ni Gestalt zelo visokega reda, ki lahko zacasno
izgine (npr. ob poskodbi cClovek zgubi zavest). Predvsem ta
drugi primer kaze, da zavesti ne velja “iskati” (le) v nekem
“onostranstvu”, temve¢ prej v posebnih “fraktalnih procesih”
vzdolZz poti, ki so podobne tistim po t.i. Moebiusovem traku
(Ce se izrazim bolj alegori¢no).

Kaj pa transcendentalna zavest sama na sebi? Ali je celo
nekaj primarnega, fundamentalnega? Ali je nujno preiti pri
iskanju “izvora” oziroma “nosilca” zavesti na nivo kvantne
teorije polja ali zadosc¢ajo Ze nevropsiholoski procesi — seveda
implicitni na visoko virtualnem nivoju? Ali pa svoj pravi
pomen pri zavesti dobijo nevronski in (sub)kvantni procesi
Sele v vzajemni medigri?

Na nelinearne samointerakcije v kvantni kromodinamiki (v
gluonskem polju), ki so morebiti odgovorne za samozavedanje,
opozarjata dva poljudna ¢lanka v reviji Zivljenje in tehnika (Lit
21, 22). Samointerakcija naj bi povzrocila dinami¢no reakcijo
polja na svojo lastno prisotnost. Odprta ostaja natan¢na opre-
delitev, v kaksnem smislu bi se to dogajalo oziroma ali gre res
za zvezo z zavestjo. Samointeraktivni spontani zlom simetrije
naj bi tudi porusil prvotno globalno ravnovesje in homogenost
ter sprozil procese tvorbe delcev, interakcij med njimi in vse
kompleksnejsih vezanih sistemov. Implicitni soobstoj (super-
pozicija) vseh moznih oblik se s tem sprevrZze v eksplicitno
realizacijo dolo¢enih oblik.

O taksnih procesih samih seveda lahko govorimo, ne moremo
pa se prepricati, ali so dejansko povezani z zavestjo. Zdi se, da

20 FIZIKA DUHA



Zasnove holisti¢nih “modelov”zavesti

imajo raziskave sodobne fizike in porocila meditantov oziroma
mistikov vse ve¢ skupnih obeleZij, vendar zaklju¢kov ni mogoce
dajati. Tako bo problem zavesti verjetno Se ostajal zavit v skriv-
nost. Cista zavest je dostopna v neposredni sinteti¢ni izkusnji kot
najvisji nivo zavesti, v nizjih stanjih zavesti pa se zabrisejo mozno-
sti analiticnega zasledovanja narave te fokusirane (intencionalne)
zavesti. Vecina meni, da v trenutku spoznavanja ali zavedanja ne
moremo dojeti taistega spoznavanja ali zavedanja samega.

To se lahko zgodi edinole ob popolnem poenotenju zave-
danega in zavedajocega, ko izgine kakrsnakoli razlika in avto-
nomnost enega ali drugega. Je s tem tudi samozavedanje samo
transcendirano? Tedaj bi dvosmerno veljalo: zavest oziroma
zavedanje je samozavedanje. Zavest sama na sebi bi potem-
takem nujno bila poenotena z vso energijo (materijo), implicit-
nim (moZnim) in eksplicitnim (nujnim) v eno prasubstanco. Ta
prasubstanca (ki ima mnogo razli¢nih imen) pa bi razpadala v
svoje posamezne projekcije, kot jih dojemamo mi. Tukaj se ne
znebimo logi¢nih paradoksov, le v misti¢cnem doZivetju se zdi
vse popolnoma jasno. Vsak ¢lovek naj se po svoje opredeljuje,
kaj je zanj resni¢no in kaj iluzorno. Merila ni!

Vsekakor pa je obicajna intencionalna zavest (zavest o nekem
vzorcu) in “lokalno” samozavedanje (izven misti¢ne enotnosti)
nekaj, kar je lo¢eno od transcendentalne zavesti. Pri vsakdanjem
samozavedanju Cloveka gre za sekundarno samozavedanje kot
samonanasanje — kot rekurziven proces. Temu pa bo, kot je
bilo re¢eno, najbrz treba slediti s pomocjo teorije kaosa.

Verjetno smo glede analiticnega iskanja in poskusov “mode-
liranja” zavesti Sele Cisto na zacetku. Primerjava z introspek-
tivno sintezo je pri tem nujna.

Mitja Perus, dipl. ing. fizike, podiplomski Student kognitivne

znanosti na Oddelku za filozofijo Filozofske fakultete in
podiplomski Student fizike na Fakulteti za naravoslovje v
Ljubljani. Avtor knjige Vse v enem, eno v vsem, DZS, Ljubljana
1995. PosluZzuje se modela asociativnih nevronskih mreZ in
sinergetike pri problemih interdisciplinarne narave, ki jih

ponujajo kompleksni sistemi.

OSNOVNA LITERATURA

1) BOHM, D.: Wholeness and Implicate Order. Routledge in Paul
Kegan, London, 1980.

2) FRAUENFELDER, H. HENLEY, E. M.: Teilchen und Kerne. Subatomare
Physik. Oldenbourg, 1979.

3) HILEY, B. ]J. PEAT, F. D.(ur.): Quantum Implications. Essays in
Honour of David Bohm. Routledge, London, NY, 1987.

FIZIKA DUHA

21



Mitja Perus

4) LANDAU, L. D., LIFSIC, E. M. (BERESTECKI, V. B., PITAJEVSKIL, L. P.):
Lehrbuch der Theoretischen Physik, zv. IlI: Quanten-
mechanik / zv. IV: Relativistische Quantenmechanik,
Akademie-Verlag Berlin, 1967, 1970.

5) PENROSE, R.: The Emperor’s New Mind. Concerning Computers, Minds,
and the Laws of Physics. Oxford Univ. Press, London, 1989.

6) HAKEN, H.: Synergetic Computers and Cognition. A Top-Down
Approach to Neural Nets. Springer Verlag, Berlin itd., 1991.

7) HAKEN, H., STADLER (ur): Synergetics of Cognition. Springer Ver-
lag, Berlin itd., 1989.

8) KOHONEN, T.: Self-Organization and Associative Memory .
Springer, Berlin itd., 1984.

9) MacGREGOR, R. ].: Neural and Brain Modeling. Academic Press, 1987.

10) McCLELLAND, J. L., RUMELHART, D. E., PDP research group: Parallel
distributed processing — Explorations in the Microstructure
of Cognition: zv. 1: Foundations / zv. 2: Psychological and
Biological Models. Bradford book, MIT Press, London 1986.

11) WASSERMAN, P. D.: Neural Computing. Theory and Practice.
Van Nostrand Reinhold, New York, 1989.

12) HOPFIELD, ]. ].: Neural networks and physical systems with
emergent collective computational abilities. Proc. Nat. Acad.
Sci. USA zv. 79 (1982) 2554.

13) STRNAD, J.: Iz take so snovi kot sanje; DZS, Ljubljana, 1988.

14) GEORGI, H.: “A Unified Theory of Elementary Particles and Forces”.
Scientific American, april 1981, str. 40.

15) STAPP, H. P.: ‘S-Matrix Interpretation of Quantum Theory”. Physical
Review, vol. D3 (1971) 1303-20.

16) LURIJA, A. R.: Osnovi neuropsihologije. Nolit, Beograd, 1983 (1973).

17) PAULL, W., JUNG, C. G.: Naturerkldrung und Psyche. Einfluss
Archetypischer Vorstellungen.../ Synchronizitdt als ein
Prinzip akausaler Zusammenhdnge .

18) CAPRA, F.: The Tao of Physics. An Exploration of the Parallels
Between Modern Physics and Eastern Mysticism. Fontana,
Collins, 2. izdaja, 1982.

19) WALSH, R. N. VAUGHAN, F. (ured.): Psychologie in der Wende.
Grundlagen, Methoden und Ziele der Transpersonalen
Psychologie. Rowohlt, Hamburg, 1987.

20) PAJIN, D., GASPARI, M.(ur.): Mistika istoka i zapada. Decje
Novine, Gor. Milanovac, 1989.

21) HAGELIN, J. S.: “Ali je zavest enotno polje fizike?” Zivljenje in
tehnika, junij 1990, str. 26 (prir. A. Rus).

22) RUS, A.: “Na poti k enotni sliki sveta”. Zivljenje in tehnika, maj
1990, str. 21.

23) SCHEMPP, W.: “Bohr’s Indeterminacy Principle in Quantum Holog-
raphy, Self-adaptive Neural Network Architectures, Cortical Self-
Organization, Molecular Computers, Magnetic Resonance Imaging
and Solitinic Nanotechnology”. Nanobiol. 2 (1993) 109.

24) BERKOVICH, S. Y.: “On the Information Processing Capabilities of
the Brain: Shifting the Paradigm”. Nanobiol. 2 (1993) 99.

25) PERUS, M.: Nevronske mreZe. 1992 (. neobjavljeno).

26) PERUS, M.: “Nevronske mreze kot model moZganskih procesov”.
Anthropos 5-6 (1993).

27) PERUS, M.: Raziskave asociativnih nevronskih mrez s fizikal-
nega vidika . dipl. delo, Univerza v Ljubljani, FNT-fizika, 1993.

28) PERUS, M.: “Synergetic Approach to Cognition- Modeling with Neural
Networks”. Konferenca “Connectionism & Ph. Mind”, Bled Junij
1993 (predvidena objava v Acti Analytici).

29) PERUS, M.: Vse v enem, eno v vsem. Mozgani in dusSevnost v
analizi in sintezi. DZS, Ljubljana, 1995.

22 FIZIKA DUHA



Pogovor z Davidom Bohmom

Duh v atomu

Pogovarjal se je Paul C. W. Davies

David Bohm je bil ve¢ kot 30 let priznana svetovna avtoriteta na podrocju kvantne mehanike, pred
svojo upokojitvijo pa je bil profesor teoreticne fizike na Birkbeck Collegeu v Londonu. Po njegovih
zaslugah je EPR' poskus dobil svojo moderno obliko. V svoji karieri je bil Bohm vodilni zagovornik
Sole skritih spremenljivk in je napisal mnogo clankov, v katerih je poskusal oblikovati izCrpno
kvantno teorijo. Skupaj s svojim sodelavcem Basilom Hileyjem je utemeljil nelokalno teorijo
kvantne mehanike, ki temelji na ideji “kvantnega potenciala”. Bohm je dobro poznan tudi zaradi
svojih filozofskih pretresov moderne fizike. Umrl je leta 1992.

Ali lahko razioZite, kako se vasa interpre-
tacija razlikuje denimo od Bohrove kopenha-
genske interpretacije kvantne mehanike, ki jo
v glavnem imenujemo tudi uradno mnenje?

D. B.: Ni povsem jasnega uradnega mnenja,
pac pa obstaja, po moje, nekaj razli¢ic. Toda
splosna ideja je, da kvantna mehanika ne more
opisati “dejanskosti”, torej tistega, kar se dejan-
sko zgodi, kot nase nanasajo¢ se proces. Ce
reCemo, da se nekaj “dejansko zgodi”, lahko
kvantna mehanika le opiSe, kaj bi bilo mogoce
opaziti na merilni pripravi.

Mar ni ravno to, kar lahko opazimo ali
izmerimo, vse, kar Zelimo od kake teorije?

D. B.: Da, ¢e predpostavite, da je to vse, kar
potrebujete. Toda s tak$nim pogledom so teZave.
Kopenhagenska interpretacija daje le formulo,
ki opisuje verjetnost tistega, kar lahko opazi
del merilne naprave. Toda sama naprava sestoji
iz ravno taksnih gradnikov, kot jih Studiramo
(tj. delcev, podvrzenih kvantnim ucinkom).

Atomov?

D. B.: Da, atomov. Ce Zelite torej razprav-
ljati o obstoju naprave, bi morali v principu
uporabljati kak drug kos naprave, da bi ga
lahko opazovali in tako napre;j.

To je tako imenovano neskoncno vracanje
(infinite regress)?

Casopis za kritiko znanosti, domisljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 23-31. 23



Paul C. W. Davies

D. B.: Da. Wigner je zaustavil ta zaCarani
krog z izjavo, da pojav zares postane resnicen
tedaj, ko se ga nekdo zave.

Kaj menite o tej posebni interpretaciji?

D. B.: To je le en nacin gledanja na stvari.
Moje mnenje je, da obstaja neko podrodje, kjer
je takSno gledanje upravic¢eno, Se posebej pod-
rogje Cloveskih odnosov; ljudje se zavedajo drug
drugega in imajo lahko med seboj izreden vpliv.
Nisem pa preprican, ali takSno gledanje drzi
pri poskusih v laboratorijih, kjer delajo fiziki.
Zdi se mi, da je na tej stopnji univerzum
neodvisno resniCen in da smo mi njegov del.

Ali mislite, da obstaja zunanji svet neod-
visno od nasega bivanja in neodvisno od
nasih opazovanj?

D. B.: Vsak fizik to gotovo verjame. Govori
se na primer o vesolju, ki se je razvijalo, Se
preden je bil kdo, ki bi ga lahko opazoval,
razen morda Bog. In ¢e “opazovanja” ne Zelite
pripisati Bogu, kot je to storil skof Berkeley
(in vecina fizikov tega ne Zeli), potem sploh
ne morete resiti problema obstoja vesolja brez
fizikov ali kogarkoli, ki bi nanj gledal.

Kot sem razumel, je bila debata med Ein-
steinom in Bohrom v tem, da je Einstein vztra-
jal, da nasa opazovanja ne pokrijejo realnosti,
ki Ze obstaja, medtem ko je Bohr trdil, da nasa
opazovanja pravzaprav ustvarjajo to realnost.
Vi ste torej bliZje Einsteinovemu staliscu?

D. B.: Bohr pravzaprav ne trdi tega. Pravi,
da se ne ukvarjamo z ni¢imer drugim kot s
pojavi, videzi in pravilnostmi v pojavih. Konec
koncev naj bi po njegovem bila realnost neja-
sna in nedolocljiva.

Vas nazor ocitno bolj simpatizira z Ein-
steinovim, da torej nasa opazovanja ne pokri-
Jjejo realnosti, ki v nekem smislu Ze obstaja.

D. B.: Sam se uvrs¢am med Einsteina in
Bohra. Pravim, da obstaja podrodje, kjer nasa
opazovanja ustvarjajo realnost, kot pri med-
Cloveskih odnosih: ko se ljudje zavejo drug
drugega in med seboj komunicirajo, ustvarjajo
realnost druzbe. Vendar menim, da vesolje

kot celota ni odvisno od nas in nasega opa-
zovanja.

Zdi se mi, da s privzetjem taksnega
stalis¢a ukinjate misljenje v vesolju?

D. B.: Ne, rekel sem, da je miSljenje realno,
zelo realno. Se posebej sem poudaril, da ima
med ljudmi misljenje izrazit pomen. Misljenje
vpliva ne telo, medc¢loveske odnose, druzbo.

Toda ne vpliva na atome?

D. B.: Nisem mnenja, da misljenje znatno
vpliva na atome. Vsaj ¢lovesko misljenje ne.
Mogoce bi lahko sprejeli taksno gledanje, kot
ga je imel Skof Berkeley, da je bilo boZje mi-
Sljenje odgovorno za nastanek materije. Toda v
tem primeru se ne smemo izenacevati z Bogom.

V vasi knjigi Celovitost in implikatni red
(Wholeness and Implicate Order) govorite, da
se celovitost nanasa na oboje, misijenje in
materijo, ki nas obdaja. Ali bi lahko razloZili,
na kaksen nacin sodita misljenje in materija
skupaj v konceptu celotnosti?

D. B.: To se nana$a na implikatni red?.
Morda bi najprej lahko govorili o Descartesu,
ki je razlikoval med razumom in materijo.
Trdil je, da obstaja misleca substanca, ki jo
imenujemo razum, in raztezajo¢a se substanca,
ki jo imenujemo materija. Ti dve substanci se
med seboj tako razlikujeta, da je tezko uvideti
njuno povezanost. Nase misli na primer nimajo
(prostorske) razsezZnosti.

Da ne moremo ugotoviti, kje v prostoru so
locirane?

D. B.: Res je. Po Descartesu naj bi Bog
vlozil Ciste in posebne misli v Cloveski razum.
Ker je Bog ustvaril miSljenje in materijo in vse
drugo, je zato lahko vlozil tudi misli v razum
ljudi, da so ti lahko razumeli raztezajoco se
substanco. Ko pa je bil Bog izpuscen pri razlagi
stvari, ni ostalo ni¢ ve¢. Razum in materija sta
ostala popolnoma nepovezana. Toda implikatni
red, zaobseZeni (enfolded, op. prev.)? red kaZe,
da lahko na razum in materijo gledamo na
podoben nacin. Kvantna mehanika lahko vidi
oba, razum in materijo, kot zaobseZena.

24 FIZIKA DUHA



Duh v atomu

Bi vas lahko prosil za razlago, kaj mislite
z implikatnim oziroma zaobsezenim redom?
Ali lahko morda podate enostaven primer?

D. B.: Najenostavnejsi primer je, ¢e nekaj-
krat prepognete list papirja in na njem nariSete
vzorec. List nato razgrnete in dobite celo serijo
novih vzorcev. Ko je bil list papirja zloZen, je
bil kon¢ni vzorec impliciten (zaobseZen).
Kvantna mehanika sedaj predlaga, naj bi bil to
nacin, na kakrSnega se kaZe pojavna realnost
iz globljega reda, v katerem je zaobseZena.
Realnost se razgrne (unfold, op prev.)?, s
¢imer razkrije vidni red, in se spet zavije. Real-
nost se neprestano zavija in razvija, tako da se
zdi nespremenljiva. In sedaj lahko recete, da
predlagam, naj misli, Custva in razum delujejo
na podoben nacin. Samo dejstvo, da re¢emo:
neka misel je implicitna (zaobseZena), pomeni
to, da vsebuje neko drugo zaobseZeno misel.

Da, toda zaobsezeno v cemu? Kako so nase
misli zaobseZene?

D. B.: Ta hip se bom skusal temu vprasanju
izogniti in bi raje pokazal na formalno podob-
nost med razumom in materijo. Tega pri Des-
cartesu Se ni bilo. Descartes je pojmoval misel
kot zaobseZeno in materijo kot raztezajoCo se.
Jaz pa trdim, da sta obe zaobseZeni in da se
obe razgrinjata, zato sta po svoji osnovni
strukturi podobni, ¢eprav se sicer moc¢no raz-
likujeta. Njuna podobnost po osnovni strukturi
je to, kar nam omogoc¢a razumeti moznost
njune povezanosti.

Kar pravite, se mi zdi zelo podobno vzhodni
Sfilozofiji. Verjetno bi bilo to nekaterim studen-
tom zena precej domace. Ali mislite, da vase
misljenje na tem podrocju podpira vzhodni
misticizem?

D. B.: Morda, toda ideja zaobseZenosti se je
pojavljala tudi Ze na zahodu. Nikolaj Kuzanski
je obravnaval podobne ideje Ze pred nekaj sto-
letji. Uporabljal je tri klju¢ne besede: implicatio
(zaobsezeno), explicatio (razvito) in complicatio
(vse zavito skupaj). Trdil je, da ima realnost
zaobseZeno strukturo in da vecnost hkrati zavija
in razvija ¢as. Mislim tudi, da stvari ne bi smeli
kategorizirati kot vzhodne ali zahodne, pa¢ pa
jih gledati po njihovi lastni vrednosti. Mislim, da

kvantna mehanika Se posebej nagovarja k zaob-
seZenemu redu. Ce na kvantno mehaniko gle-
date s tega zornega kota, potem mnogo njenih
¢udnih lastnosti dobi smiselnejsi pomen.

Lahko poveste zakaj? Kaj je bistvena zna-
Cilnost kvantne mehanike, ki vas je napeljala
na idejo zaobseZenega reda?

D. B.: To je predvsem valovno-del¢ni dua-
lizem. Lahko recete, da se nekaj razkrije kot
del¢na ali pa kot valovna entiteta. Matematika
kvantne mehanike, ¢e jo natan¢no pogledamo,
ustreza tej zaobseZenosti. Zelo podobna je
matematiki holograma.

Hotel sem Ze reci, da bi hologram utegnil
biti zelo lep primer implikatnega oziroma
zaobseZenega reda.

D. B.: Res je eden najboljsih primerov, kjer
vidimo, da je vzorec zaobseZen v fotografski
plosci, in ko nanjo posvetimo z ludjo, se
vzorec razvije v vidno podobo. Vsak del
fotografske plosc¢e vsebuje informacijo o celoti,
tako da se celota razvije iz vsakega dela.

Vas pogled na svet atomov torej vkljucuje
dejstvo, da je informacija o dolocenem fizikal-
nem sistemu nekje zakodirana, in sicer na
nejasen nacin, ki nam je obicajno nedostopen.

D. B.: Da, toda po definiciji je gledanje
nejasno, ¢e ga izvajamo na obicajen nacin,
kajti koda, kot na primer v DNK, je nejasna
kolikor opazujemo z majhno povecavo.

Ce vzamemo znan primer kraja in
gibalne kolicine delca glede na Heisenbergovo
nacelo nedolocenosti, lahko izberemo bodisi
prvo ali drugo kot dobro definirano, toda
nikakor ne obeh hkrati.

D. B.: Res, te lastnosti lahko zakodiramo
tako, da se razvije bodisi ena ali druga.

Toda rekli ste, da imata obe kolicini dobro
definirana smisla, dobro definirani vrednosti,
poskus pa nam lahko da ali eno ali drugo.

D. B.: To ni povsem natan¢no. Naslednji
primer razvitega reda je seme. Ce vzamete

FIZIKA DUHA 25



Paul C. W. Davies

seme, le-to vsebuje zakodirano informacijo, in
ko ga daste v zemljo, se razvije substanca rast-
line iz zraka, vode, zemlje in son¢ne energije.
Ti materiali bi se gibali na sebi lasten nacin,
toda s tem drobnim zrmom informacije nastane
drevo namesto Cesarkoli, kar bi sicer nastalo.
Drevo potem lahko proizvede seme, iz katerega
lahko zraste novo drevo, itd. Ne morete pa reci,
da je bilo drevo v semenu; vrsta drevesa, ki se
je razvila (njegova oblika in velikost) ni odvisna
le od semena, temved od vse okolice. Ce greste
v gozd, lahko vidite, da drevesa stalno rastejo,
umirajo in se nadomes¢ajo z novimi drevesi, in
Ce bi gozd obiskali vsakih sto let, bi rekli, da
so se drevesa o€itno premaknila iz enega mesta
na drugo. Dejansko se drevesa stalno razvijajo
in spet zavijajo in to je slika, ki bi jo rad uve-
ljavil pri razlagi gibanja materije na najosnov-
nejem nivoju. Zelel bi reci, da imajo Zivljenje,
razum in neZiva materija podobno strukturo.

Kolikor se zavedam, ni nobenega poz-
nanega eksperimenta, ki bi ga ne bilo mogoce
zadovoljivo razloziti z razpoloZijivo kvantno
mehaniko. Ali temu nasprotujete?

D. B.: Ne, toda to klice po vprasanju. Ce
je edini namen fizike razlagati poskuse, potem
bi bila fizika mnogo manj zanimiva, kot je v
resnici bila. Zakaj Zelite razlagati poskuse? Mar
v tem uZzivate ali kaj?

Moje stalisce je, ce smem biti tako drzen
in ga izraziti, da fizika zadeva proizvajanje
modelov o svetu, ki bi nam pomagali povezati
en tip opazZanj z drugim. Imamo boljse ali
slabse modele. In nicesar takega ni kot “realni
svet” v smislu, da nekaj obstaja “tam zunaj”’,
in kar zajemajo nasi modeli le kot gole prib-
lizke. Vse, kar lahko kadarkoli storimo, so
torej opazovanja; kaj drugega naj od fizike
sploh pricakujemo?

D. B.: Mislim, da opazujemo in eksperi-
mentiramo z naSim nacinom miSljenja in da so
vprasanja, ki jih postavljamo, tudi dolo¢ena z
naSim nac¢inom misljenja. In tisoCe let si ljudje
niso postavljali pravih vprasanj. V kvantni
teoriji postavljamo dolocena vprasanja in dobi-
vamo doloc¢ene odgovore. Ni pa izklju¢eno, da
smo le stisnjeni v pasti in omejeni le na dolo-
Cen nacin misljenja.

Mislite torej, da bi s privzetijem novega
nacina misljenja, novega pristopa k
mikroskopski fiziki bilo mogoce konstruirati
povsem drugacna vprasanja in jih morda
skleniti s povsem drugacno teorijo?

D. B.: Da. To se je pravzaprav Ze veckrat
zgodilo. Ce se vrnemo h gibanju planetov:
stara ideja o epiciklih je vodila ljudi k postav-
ljanju dolocenih vpraanj, potem so nas
Newtonovi zakoni spet napeljali na povsem
drugac¢na vpraSanja. Statisticha mehanika vodi
v en sklop vprasanj, kvantna mehanika tvori
spet drug sklop vprasanj, itd. Vpraanja, ki jih
zastavljate, so v glavnem doloc¢ena s teorijo, s
teoreti¢nimi koncepti.

Toda obicajno sledimo dolocenemu nacinu
priblizevanja k snovi tako dolgo, dokler se ne
pojavi kak eksperiment, ki z njim ni ve¢
zdruZljiv.

D. B.: Mislim, da to predpostavlja, da je to
edina pot. Morda bi nam lahko kdo kaj vtepal
v glavo 200 ali 300 let, preden bi spremenili
svoje ideje. Na primer nelokalnost je bila
ocditno tu ze pred 50 leti, toda le malo fizikov
se tega zaveda. Ce jim bo to kdo vtepal v
glavo nadaljnjih 50 let, bodo to morda tudi
uvideli.

Spregovoriva sedaj nekoliko ve¢ o nelokal-
nosti. Zelel bi vas povprasati o vasem odzivu
na Aspector’ poskus, ki so ga pred casom
izvedli. Kot razumem, moramo sprico Aspec-
tovih rezultatov opustiti bodisi to, kar bi lahko
imenovali objektivno realnost (zunanji svet
obstaja neodvisno od nasih opazovanj), bodisi
lokalnost (ideja, da si razlicna podrocja vesol-
Ja med seboj ne morejo posiljati signalov
hitreje od svetlobe). Kateri od teh dveh ste se
pripravijeni odreci?

D. B.: Pripravljen sem se odreci lokalnosti,
za katero mislim, da je samovoljna domneva.
V zadnjih nekaj stoletjih ji je bilo posveceno
posebno mesto, ¢e pa gremo nazaj 1000 ali
2000 let, je skoraj vsakdo razmisljal nelokalno.

Toda mar ne zahajamo s tem v strasne
paradokse, kot je posiljanje signalov v svojo
lastno preteklost?

26 FIZIKA DUHA



Duh v atomu

D. B.: Ne, to bi drzalo le v primeru, ¢e bi
bile obstojece teorije povsem dorecene. Bistvo
obravnavanja novih nacinov gledanja na stvari
je v postavitvi vprasanj v druga¢ni obliki in
protislovjem se je mogoce izogniti.

Torej Zelite zavreCi posebno teorijo rela-
tivnosti?

D. B.: Ne Zelim je zavreci, ampak le trdim,
da bo danasnja teorija relativnosti priblizek k
mnogo SirSemu pogledu na svet, ravno tako
kot je Newtonova mehanika pribliZzek relativ-
nostne teorije.

Toda gotovo morate odobravati idejo
posiljanja signalov hitreje od svetlobe.

D. B.: Da, imam vizijo, ki podpira to idejo
in ki ne nasprotuje nobenemu Ze izvedenemu
poskusu.

Ali imate v mislih morda kaksen nov pos-
kus, ki bi lahko potrdil nelokalnost vase teorije?

D. B.: To je Se nekoliko prezgodaj, ker
smo v ¢udni situaciji, kot tedaj, ko je Demo-
krit predlagal svojo atomsko hipotezo pred
nekaj tiso¢ leti. Ce pravite, da o neem nima
smisla razmisljati, dokler ni mogoce predloZiti
poskusa, ki bi preveril hipotezo, potem bi to
moral biti konec Demokritove ideje. Tedaj je
bilo nemogoce predloziti tak poskus. Tudi ¢e
bi bil kdo dovolj genialen, da bi si poskus
zamislil, ni bilo razpoloZljive opreme, ki bi
kakorkoli omogocila uresnicitev zamisli. In
vendar je bila ideja dragocena.

Torej pravite, da dejansko nismo le nespo-
sobni preveriti signaliziranja, hitrejSega od
svetlobe, temuvec si tudi vi ne morete brez obo-
tavljanja zamisliti nacina, kako bi bil poskus
lahko izveden.

D. B.: Mislim, da morate predstavo dlje
Casa skrbno gojiti, preden lahko naredite kaj
novega. Ce recete: “o neCem bom premisljeval
tako dolgo, dokler se bom lahko ukvarjal z
poskusom”, kako je potem sploh mogoce
predlagati kaj novega. Pogosto je potrebno
mnogo let preden sploh sprevidimo, kaksen
poskus bi lahko izvedli. Dva tiso¢ let je bilo

potrebnih, da se je nabralo dovolj teoreti¢nega
znanja o atomih, preden je bil predloZen
ustrezen poskus. Kaj torej menite? Da naj
nih¢e ne razmislja, preden se ne pojavi ideja o
poskusu? Poskusi ne bi nikoli bili izvedeni, e
ne bi kdo poprej o njih razmisljal.

Ali verjamete, da bi bilo z uporabo kvant-
nih ucinkov in povzrocanjem stikov, hitrejsih
od svetlobe, med locenimi sistemi mogoce
posiljati signale v preteklost?

D. B.: Ne, mislim, da se protislovja ne bodo
pojavila na nacin, kot ste formulirali vpraSanje.
Tak3na protislovja bi se pojavila, ¢e bi bila re-
lativnost absolutna resnica.

Kako natancno bi lahko prislo do signali-
ziranja, hitrejSega od svetlobe?

D. B.: To bi zahtevalo nekaj zgodovinske
razlage. Leta 1951 sem predlagal alternativno
interpretacijo kvantne mehanike. Obstajata dve
stopnji: prva, ki se nana3a na delce, in druga,
ki se nanasa na polja. Na prvi stopnji pravim,
da je elektron v bistvu delec, toda poleg vseh
drugih potencialov, ki jih ima, na primer elek-
tromagnetnega potenciala, ima Se poseben
potencial, ki sem ga tedaj imenoval kvantni
potencial.

Ki si ga lahko grobo zamisljamo kot nekay,
kar “skaklja” okrog elektrona?

D. B.: Da. Kvantni potencial ima nove last-
nosti, med katerimi je najpomembnejsa ta, da
njegov vpliv ni odvisen od njegove velikosti,
pac pa le od njegove oblike, tako da ima
lahko mocan vpliv tudi na velikih oddaljeno-
stih. Na ta nacin je mogoce razloziti poskus z
dvema rezama.

Tega je mogoce razloZiti tudi s pomocjo
interference med valovoma, ki potujeta skozi
dve rezi.

D. B.: To ni razlaga, temvec bolj opis. Ce
bi bil elektron val, potem bi to bila razlaga,
toda ker se elektroni kazejo kot delci, to ne
more biti ustrezna razlaga. To je le nacin
metaforiCnega govorjenja, mar ne? Pravzaprav
bi morali re¢i, da kvantna mehanika niCesar

FIZIKA DUHA 27



Paul C. W. Davies

ne razlaga, ponuja le formulo za dolocene
rezultate. Jaz pa se trudim podati razlago.

Kako je mogoce s pomocjo kvantnega
potenciala razloZiti interferenco?

D. B.: Kvantni potencial, ki se prenasa kot
valovanje, lahko vpliva na delce celo na velikih
oddaljenostih od obeh reZ, kajti njegov vpliv je,
kot sem Ze rekel, odvisen od oblike in ne od
velikosti. Kvantni potencial oziroma val se pre-
cej razlikuje, glede na to, ali je druga reza od-
prta ali zaprta. Tako se lahko delci, ki pridejo
skozi rezo, odklonijo zaradi kvantnega poten-
ciala celo na vedjih razdaljah od reZe na tak
nacin, da tvorijo interferencni vzorec. To kaZze
na novo lastnost celovitosti, ki je na neki nacin
podobna temu, kar je rekel Ze Bohr, toda jaz
predlagam razlago.

Torej je del informacije, ki jo nosi kvantni
potencial oziroma valovanje, tudi informacija
o eksperimentalni pripravi?

D. B.: Da. Poleg tega pa tudi o stanju dru-
gih delcev sistema itd. Zato imate, kakor ime-
nujem jaz, nelokalno povezavo. Ta informacija
prinasa novo kvaliteto celovitosti v smislu, da
se vsak del giblje na nacin, ki odseva stanje
celote. Mozno je, da je povezava zelo Sibka
pri navadnih pogojih, toda obstajajo posebni
pogoji, v katerih lahko postane pomembna,
kot na primer pri superprevodnosti ali pri
poskusu z dvema rezama, ki sem ga ravnokar
opisal.

To valovanje oziroma potencial, ki ste ga
vpeljali pred mnogo leti, ocitno ni enak valo-
vanju, ki ga imamo v mislih, kadar govorimo
o valovnih aspektih materije.

D. B.: Ne, to je nova vrsta valovanja, ki ga
imenujem tudi “aktivna informacija”. Pojem
aktivne informacije poznamo Ze iz racunalni-
Stva. Tudi ¢e vam jaz nekaj reCem in Ce vi
potem nekaj naredite, je to ocitno aktivna
informacija. Ce bi na primer jaz ustrelil, bi se
vi odmaknili. Iz tega je razvidna koristnost
koncepta aktivne informacije pri Zivih, inteli-
gentnih sistemih in racunalnikih. In kar pred-
lagam, je, da materija v splosSnem ni nekaj
povsem drugega.

Poznamo razlicne tipe potencialov, kot so
elektricni potencial ali gravitacijski potencial;
na kaksen nacin je mogoce primerjati kvantni
potencial s temi potenciali?

D. B.: Tudi kvantni potencial zadovoljuje
doloc¢eno enacbo, ¢eprav bolj prefinjeno. Raz-
likuje pa se po tem, da njegov vpliv ne pada
nujno z razdaljo in je aktiven ter ni odvisen
od jakosti potenciala, temve¢ od oblike.

Torej ni nicesar podobnega v fiziki?

D. B.: Ne, toda pogostokrat smo Ze bili v
situaciji, ko je nekaj Ze bilo vpeljano, Se pre-
den je bilo tudi zares prisotno.

Prej ste omenili, da cCeprav ideja o kvant-
nem potencialu vsebuje pojem Sirjenja signa-
lov hitreje od svetlobe, ne nasprotuje trenut-
nim eksperimentalnim rezultatom. Nam lahko
poveste, kako je to mogoce?

D. B.: To vkljucuje razsiritev ideje kvantne-
ga potenciala na polje, celotno polje univerzu-
ma, ki ga imenujem “superkvantni potencial”.
(To bi morda zahtevalo nekaj vec razlage.) To
bi v osnovi vneslo soasno povezavo med
polji na razli¢nih mestih, kar pa ne nasprotuje
relativnostni teoriji, saj lahko iz statistike vseh
izvedenih poskusov pokazemo, da je kvantna
mehanika v soglasju z relativnostno teorijo.

To pomeni v skladu s prepovedjo posljanja
signalov hitreje od svetlobe.

D. B.: Tu ne more biti govora o signalizi-
ranju, ker vendar uporabljamo le statistiCne
poskuse.

Ali nimamo nobene kontrole nad uvplivi, ki
se sirijo hitreje od svetlobe?

D. B.: Ne, dokler bomo imeli opraviti s po-
skusi danasnjega dosega, je teorija relativnosti
varna. Toda Ce bi uspeli pri prodiranju globlje,
bi morda nasli kaj hitrejSega od svetlobe. Potem
bi rekli, da imata relativnost in kvantna mehani-
ka isto limito, namrec statisticno limito.

Obicajna ovira pri signaliziranju, hitrej-
Sem od svetlobe, so protislovja, ki se pojavijo,

28 FIZIKA DUHA



Duh v atomu

brz ko znamo zakodirati in posiljati informa-
cijo hitreje od svetlobe. Medtem pa pravite, da
taksne kontrole v mikrosvetu nimamo in da je
vse zabrisano z nepredvidljivo naravo kvant-
nih pojavou.

D. B.: Da in moZno je celo dokazati, da ni
mogoce zaradi tega dobiti nikakrSne nekonsi-
stentnosti, in da ¢e bi kakorkoli prisli globlje,
bi lahko presegli te limite.

Zdi se nekoliko ironicno, da ce Ze ne
spodbijate Einsteinove teorije relativnosti, jo
vsaj mocno spreminjate, morda v nasprotju z
duhom prvotne teorije. Kaj mislite, kaj bi s
tem naredil Einstein?

D. B. Nisem ravno preprican, da bi se
moralo vse nujno iztedi tako, kot je pricakoval
Einstein. Precej stvari je taksnih, kot je prica-
koval, toda tudi on ne more imeti vsega prav.

En argument zoper uporabo vasega kvant-
nega potenciala je lahko to, da zveni zelo
zapleteno: nima enostavnega sistema enacb,
kot ga ima, recimo, elektricni potencial.

D. B.: Sistem enacb je le Schroedingerjeva
enacba bodisi za problem enega telesa ali za
problem ve¢ teles. Narava nam govori, da je
sama ideja elektricnega polja preenostavna. In
jaz poskusam pokazati, da sta v naravi kom-
pleksnist in prefinjenost, ki sta podobni zaple-
tenosti razuma. HocCem redi, da smo imeli pre-
enostaven pogled na naravo.

Ali mislite, da je to posledica newtonouvske
redukcionisticne tradicije razsekavanja sveta
na drobne koscke?

D. B.: Da. Ne vem, ali je Newton res za tem,
toda ti, ki so mu sledili, so gotovo poceli tako.

Medtem pa vi vse bolj simpatizirate s sin-
teticnim oziroma holisticnim nazorom, kjer
moramo upostevati celoten sistem, da bi
razumeli njegove posamezne komponente.

D. B. Tako je. Vesel sem, da ste na to
opozorili, kajti vprasati se moramo, kako raz-
loZiti moZnost in uspeh analize sveta, razbitega
na neodvisne dele v okviru navadne mehanike.

Odgovor je, da ¢e ima valovna funkcija poseb-
no lastnost, ki jo imenujem faktorizabilnost (to
je matemati¢ni pojem), potem ugotovimo, da
se razli¢ni deli obnasajo med seboj neodvisno.
Pri obicajnih pogojih je to dober priblizek,
toda kvantnomehani¢ni poskusi so lahko tako
zastavljeni, da prihaja do situacij, kjer valovna
funkcija ni faktorizabilna, tako da demonstrirajo
celovitost.

Se lahko vrnem na Aspectov poskus? Ali
trdite, da v primeru dveh fotonouv, ki potujeta
v nasprotnih smereh in doseZeta relativno
mocno oddaljeni tocki, lahko njuno sodelova-
nje pripisemo potovanju signala med njima
hitreje od svetlobe?

D. B.: Mislim, da je beseda signal napacna,
ker ima dolo¢eno konotacijo, ki pomeni, da
lahko posiljate sporocila. Na tem mestu bi bilo
bolje uporabiti besedo povezava. Povezava
nastane tako, da to, kar se zgodi enemu delcu,
vpliva na to, kar se bo zgodilo drugemu. Obi-
Cajna kvantna mehanika ne razlozi Aspectove-
ga poskusa, pa¢ pa le nudi sistem racunanja
(rezultate poskusa). Razlikovati bi morali med
razlago in sistemi racunanja; in kvantna meha-
nika je rac¢un, ki nam omogoc¢a napovedovati
statistiCne rezultate, a ne daje nikakrSne razlage,
kar je poudaril tudi Ze Bohr.

Toda ali se razlaga v fiziki sploh kdaj
pojavi? Mar ne proizvajamo enostavno le
modelov in izumljamo zanje jezik?

D. B.: Modeli razlagajo neko stvar v tem
smislu, da pokazejo, kako se dana stvar kaze
oziroma pojavlja, razlaga pa jo naredi razumlji-
vo. Kvantna mehanika pravi, da je narava
razen kot racun nerazumljiva in da je vse, kar
lahko storim, racunanje z enacbami ter ravna-
nje z eksperimentalno pripravo in primerjanje
rezultatov.

Ali si lahko zamisljate kaksno enostavno
podrocje fizike, ki bi nam nudilo razlago?

D. B.: Veliko klasi¢ne fizike daje razlago,
kolikor je seveda pravilna.

Na kaksen nacin? Ali ne gre le za jezik in
modele, ki jih povezujemo z opazZanji?

FIZIKA DUHA 29



Paul C. W. Davies

Uporabljamo besedo razlaga, toda ta se mi
zdi rahlo brez pomena. In vse, kar dejansko
pocnemo, je uspesno povezovanje opazovan;.

D. B.: Nisem takSnega mnenja. Mislim, da
so opazovanja drugotnega pomena. Ne morem
razumeti tolikSnega poudarjanja prioritete po-
skusa v moderni fiziki. Vzrok za to je pozitivis-
ticna filozofija, ki je zaznamovala dvajseto sto-
letie. Ce se ozrete kakih 200 ali 300 let nazaj,
opazite, da bi vsakdo razumel, kaj je razlaga, in
nih¢e tega, kar so poskusali doseci pozitivisti.

Res je, toda vzemimo poseben primer:
“zakaj jabolko pade”. Pravimo, da je razlaga
ta, da obstaja gravitacijsko polje in da preko
njega deluje na jabolko Zemlja. Toda potem
pridemo do problema razlage gravitacijskega

polja...

D. B.: Da, vendar smo navedli vsaj vzrok
tega, kar se je dejansko zgodilo. Pravimo, da
jabolko sledi neko pot, in razumemo, kako
jabolko pride od tod do tam s prehodi med
vmesnimi stopnjami. Ce pa bi vzeli kvantno
mehaniko, bi morali priznati, da razlage ni
ved; imamo jabolko tukaj in drugo jabolko na
tleh in nobene predstave, kako bi obe jabolki
med seboj povezali. Niti ne vemo, ali se nekaj
bo zgodilo, toda imamo racun, ki nam daje
statistiko Stevila prihajajocih jabolk na neko
mesto. To je podobno kot pri zavarovalni
druzbi, pri kateri razpolagajo s statistiko o
tem, koliko ljudi iz doloCene kategorije bo
umrlo v dolo¢enem letu. In to je vse, kar jih
zanima. Toda to ni razlaga.

Ce se vrnemo k jabolku in o njem mislimo
popolnoma klasicno, potem lahko jabolko le
opazujemo in merimo, kje se ob dolocenih
casih nahaja itd., in ce nam koncno uspe
narediti uspesno teorijo, lahko vsa ta opaza-
nja med seboj povezemo.

D. B.: Mislim, da je to drugotnega pomena.
Vsekakor je za teorijo pomembneje, da podaja
koncepcijo tega, kar se dejansko dogaja.

Daje nam enostavno miselno podobo o
tem, kar se dogaja, namrecC da jabolko pada
po zvezni trajektoriji na tla. Toda ali ni ta
podoba le iluzija?

D. B.: Kaj potem pomenijo racuni?

Racuni so model, ki nam omogoca, da ta
opazovanja povezemo skupaj.

D. B.: Zakaj jih Zelite povezati?

Ker se mi zdi, da je fizika sposobna opa-
zovati svet.

D.B.: Zakaj je sposobna opazovati? Menim,
da je to ideja, ki se je pojavila pred ve¢ sto-
letji. Ljudje se je oklepajo, ker so se je naudili
od svojih uciteljev. Toda zakaj pravite tako?

Ker je to poklic eksperimentalnih fizikov,
da merijo svet.

D. B.: Toda fizika se ni zacela zgolj s pos-
kusi, zacela se je, ko so si ljudje zaceli posta-
vljati vprasanja. In tudi nobenih poskusov ne
bi bilo, ko bi ne bilo ustreznih vprasanj. Ljudje
so se zanimali za svet iz mnogo SirSih razlogov.

Tu se je smiselno spomniti na Popprovo
idejo o tem, kaj obravnavati kot znanstveno.
Trdi, da moramo biti sposobni pokazati, da je
teorijo mogoce falsificirati. To pa je odvisno
od sposobnosti, da pridemo do taksnih opazo-
vanj, ki nasprotujejo teoriji.

D. B.: To je Popprova ideja. Jaz pa se
skuSam vprasati, zakaj naj bi ga jemali kot
avtoriteto. Obstaja vse polno idej, ki so jih
ljudje imeli, in Popper je predlagal idejo, ki
ima svojo odliko, toda ni nujno, da je absolut-
no resni¢na. Ce nekdo pravi, da je Popper
podal zadnjo besedo o tem, kaj je znanost,
zakaj bi mu moral verjeti?

Naj sklenem. Torej je to, kar pocnemo v
odsotnosti kakrsnegakoli poskusa, le razprav-
ljanje o razlicnih filozofskih staliscih?

D. B.: Izvorno je filozofija pomenila
ljubezen do modrosti, danes pa postaja vrsta
tehnike. Mislim tudi, da nasa moderna doba
pada v reduciranje vsega na tehnike in da
umika pomembnost celovitosti. Ljudje so
postopno zapadli temu pocetju in pravijo, da
je vse, kar ne sodi v razlicne tehnike, enos-
tavno brez pomena. Morate priznati, da se je

30 FIZIKA DUHA



Duh v atomu

to razvilo zgodovinsko in da tega ni mogoce
obravnavati kot absolutno resnico.

Ceprav sediva tukaj in razpravijava o tem,
kaj naj bi se imenovalo filozofija (ogromno je
bilo Ze recenega o konceptualnih temeljih
kvantne mehanike, ki se mi zdijo bolj filozofi-
Jja), torej predvidevate dobo v prihodnosti (ne
vemo kdaj), ko bodo izvedeni pravi poskusi,
ki bodo pokazali Sibkost in nezadostnost
danasnje interpretacije kvantne mehanike.

D. B.: Da, toda mislim, da se poljubni
temeljni poskusi porajajo na podlagi filozofskih
vpraganj. Ce se vinemo v zgodovino, v &as
antike, je bila znanost v glavnem spekulativna.
Ljudje so znanstveno metodo Sele kasneje do-
polnili s poskusi. Sedaj pa ubiramo drugac¢no
pot in pravimo, da so poskusi skoraj edina
“znanstvena stvar” v znanosti. Tako smo prav-
zaprav zali v nasprotno skrajnost. Znanost
seveda nujno vkljucuje oboje: vpogled v ideje,
ki ima celo prednost pred poskusom, in pos-
kus. Ce odmislite filozofijo, odmislite tudi
vpogled v ideje. Edini sprejet in razpoloZljiv
vpogled je dandanes skozi matematiko, ki je
edino podrodje, kjer si ljudje dopuscajo svobo-
do. Z matematiko se lahko brez poskusov
igrajo kolikor Zelijjo. Pred nekaj Casa sem v
New York Timesu opazil ¢lanek o tem, da so
formulirali supergravitacijo, ki je zelo obetavna,
a da ne bo mogoce reci niCesar doloCenega Se
nadaljnjih 20 let. Torej se nih¢e ne pritoZuje,
dokler gre za matematiko. Ljudje mislijo, da je
matematika resnica, vse drugo pa ne.

Res je, da je matematicna eleganca krite-
rij, ki ga ljudje uporabljajo za podpiranje
teorije na tistih mestih, kjer manjkajo poskusi.

D. B.: Vendar ¢e dovoljujete matemati¢no
eleganco, zakaj ne bi Se elegance razumnosti?
Vsak fizik ima vsaj nekaj filozofije, toda trenut-
no sprejeta filozofija je izjemno neelegantna,
celo surova.

Zal mi je, da se spet vracam nazaj, toda
ali verjamete, da bo v prihodnosti mogoce
narediti taksne poskuse, ki bodo locili med
temi razlicnimi interpretacijami?

D. B.: Da, toda ne, ¢e ne bomo resno
pretehtali teh idej v odsotnosti poskusov.

Ta hip nimate v mislih nobenega poskusa,
ki bi ga v ta namen lahko predlagali?

D. B.: Ne, pa¢ pa Zzelim povedati, da ¢e bi
vsi zavzeli takSno stalis¢e, rekoc: “ni¢esar in
nikogar ne bomo poslusali, dokler nam ne
predlozi ustreznih poskusov”, potem nihce
nikoli ne bi predlagal ¢esa zares novega.

Prevedel in priredil Franci Merzel

Prevedeno po P. C. W. Davies in J. R. Brown:
The Ghost in the Atom. Cambridge University
Press, 1986, str. 119-143.

1 Miselni poskus Einsteina, Rosena in
Podolskega, s katerim so Zeleli pokazati na
nezadostnost kvantne mehanike.

2 Glej opombe pri pogovoru z Basilom Hiley-
Jem v tej stevilki.

3 Enfolded — zavit, zaobseZen, impliciten,
vkljucen. Besedo “enfolded” poslej prevajam
kot zaobseZen (-a, -o), pri Cemer se njen
pomen vselej nanasa na nekaj nerazvidnega
in prikritega, ki se komplementarno oblikuje s
krcenjem eksplicitnega na implicitno.

4 Unfold — razgrniti, razviti, odpreti, razkriti.

> Poskus, izveden leta 1982, ki je potrdil
Bellovo neenacbo.

FIZIKA DUHA 31






Pogovor z dr. Basilom J. Hileyjem

O Bohmovi ontoloski
interpretaciji kvantne
fizike in navezavi na
vprasanje dusevnih
procesov

Pogovarjal se je Mitja Peru$

Dr. Hiley je bil rojen v Burmi. Otrostvo je preZivel v Indiji, kjer je njegov oce sluzboval v britanski
kolonialni vojski. Doktoriral je s podrocja fizike spinskih sistemov. Ukvarja se predvsem z osnovami
kvantne fizike in s fiziko trdne snovi ter polimeri. Predava splosno teorijo relativnosti na londonskem
Birkbeck Collegeu.

Prof. Davida Bohma, svojega dolgoletnega sodelavca in znanega kvantnega fizika ter misleca, je
spoznal na nekem znanstveno-filozofskem kolokviju. To ga je motiviralo, da se je potrudil dobiti
sluzbo na Birkbeck Collegeu in tako postati Bohmov kolega.

Njuno sodelovanje je bilo odtlej zaznamovano s Stevilnimi diskusijami o poglabljanju konceptualnih
izhodiS¢ kvantne teorije in o njenem podtemeljevanju, vkljucno z navezavo na duSevne procese.
Postavila sta Bohm-Hileyjevo ontolosko interpretacijo kvantne fizike.

Dr. Hiley je z Bohmom soavtor knjige Nedeljeni univerzum; ontoloska interpretacija kvantne teorije,
katere pregled je podan tudi v tej Stevilki Casopisa za kritiko znanosti. Z D. Peatom je uredil knjigo
Kvantne implikacije; eseji v pocastitev Davida Bohma. Je tudi avtor Stevilnih strokovnih c¢lankov. Sicer
je vnet predavatelj in odprt za ideje z drugih podrocij, denimo filozofskih, kar je pri naravoslovnih
znanstvenikih Zal redka vrlina.

Pogovor je nastal ob gostovanju dr. Haileyja na mednarodnem simpoziju avgusta 1994 v Mariboru.
Pred zapisom pogovora Se nekaj opozoril.

Ko Hiley govori v prvi osebi mnoZine, misli sebe in Davida Bohma ter (morebiti tudi) druge zago-
vornike ontoloSke interpretacije.

V besedilu se pogosto pojavljajo strokovni izrazi “lastno stanje”, sinonim “lastni vektor” ali kvantna
inacica “lastna valovna funkcija” ter izraz “kolaps valovne funkcije”. Lastno stanje je posebno fizi-
kalno stanje, ki karakterizira sistem. Navadno je bolj stabilno in igra odlocilnejSo vlogo v sistemu.
Valovna funkcija (psi) v kvantni mehaniki (KM) opisuje kvantni sistem. “Kolaps valovne funkcije” je

Casopis za kritiko znanosti, domigljijo in novo antropologijo, let. XXIIl, 1995, &. 174, str. 33-49 33



Mitja Perus

prehod iz kvantnega stanja, ki je superpozicija (nekakSna “mesSanica” ali matematicno linearna
kombinacija) lastnih valovnih funkcij, v Cisto kvantno stanje, ki je opisano z eno samo lastno
funkcijo. To pretvorbo sprozimo, ko delamo meritev na kvantnem sistemu in ga s tem neizbezno
zmotimo ter predrugacimo. V bistvu eksperimentator soodlo¢a o tem, v katero lastno valovno
funkcijo bo “kolapsiralo” stanje sistema, in s tem tudi sodoloca rezultat merjenja. Odprta
vprasanja globljega pomena “kolapsa” ali “redukcije valovne funkcije” so obravnavana

v intervjuju. Drugi strokovni izrazi so sproti opisani v oStevilcenih opombah.

1 Kvantna mehanika (KM) ima napovedno
moc in ni v nasprotju s poskusi, vendar obstaja
veliko tezav z njenimi osnovami. Kako vidite
to stanje?

Basil J. Hiley: KM omogoca izracun pravilnih
verjetnosti za dano eksperimentalno situacijo,
vendar mislim, da potrebujemo od znanosti vec
kot le napovedi. Na tem podrodju so tezave s
KM. Nisem edini, ki to verjame. Murray-Gell
Mann je rekel, da vsi vemo, kako racunati, kako
uporabljati KM, vendar nih¢e med nami v res-
nici ne razume, kaj ti¢i za kvantnim formaliz-
mom, kaj nam pravi o naravi.

Na to pa je treba na neki nac¢in odgovoriti.

2 V zadnjih letih je prislo do oZivitve idej
profesorja Bohma in vas, kajne? Primeri so
Hollandova knjiga in mnoge druge, vasa knji-
ga Nedeljeni univerzum, mmnogi clanki, npr. v
New Scientistu (27. feb. 1993), Scientific Ame-
ricanu (maj 1994) idr. Kje so vzroki za to?

B. J. H.: Najprej, mislim, da so k temu
prispevala kolektivna dela, narejena na osnovi
te alternativne interpretacije KM, ki se imenuje
de Broglie-Bohmova interpretacija, ali kot bi jo
jaz imenoval, ontoloska interpretacija. Obstaja
velika nelagodnost zaradi kvantne fizike v
splosnem. Nekateri poskusi dosegajo raven, ko
lahko opazujemo vedenje posameznih kvantov
ali posameznih delcev ipd. Drugi¢, narejeno je
bilo temeljito preverjanje Bellove neenacbe! in
izvedeni so bili mnogi poskusi, ki so izhajali
iz tega. Ti so pokazali, da ima KM nekatere
nelokalne znacilnosti. To je vzbudilo veliko
zanimanja. Imamo tudi krizo pri poskusih, da
bi kvantizirali gravitacijo. Tukaj je nekaj funda-
mentalnih problemov in tako smo bolj ali
manj prisiljeni priznati, da ne razumemo KM
povsem. Morebiti je KM omejena in zato ne
moremo zdruziti gravitacije s KM. V splosni

teoriji relativnosti imamo npr. tezko razloZzljivo
vprasanje ¢asa. Torej moramo znova predelati
osnove. Mislim, da so knjige Petra Hollanda
ter Davida Bohma in mene predlagale alterna-
tivo, ki morda kaZe novo pot napre;j.

3 Elektron zapada zveznim transformacijam
med svojo valovno in delcno naravo. Kako vi
razilagate to dvojnost, posluzujoc se svojih poj-
mov implikatnega in eksplikatnega reda?

B. J. H.: Koncept zveznih transformacij med
valovno in del¢no naravo dojemam kot zelo
zmedeno. Nih¢e pravzaprav ne opazuje valov-
nih lastnosti. Kar opazujemo, so statisti¢ne po-
razdelitve posameznih kvantnih dogodkov. Ko
jih nekdo analizira, je videti, kot da bi jih lahko
razlozili z valovnimi znacilnostmi. Vendar prav-
zaprav nikoli nismo videli valovne narave kvant-
nega. Rezultati poskusov so diskretni dogodki,
ki jih lahko razloZimo, ¢e predpostavimo valov-
no kakovost. Zvezni prehod med valovi in
delcem postane zabrisan in ni jasen, gladek.

De Broglie-Bohmova interpretacija je edina
interpretacija KM, ki prinasa ontologijo. Ce
pogledamo stalis¢a Nielsa Bohra in posebej
ljudi, ki so analizirali Bohra, dobimo vtis, da
nam je Bohr dal najbolj konsistentno interpre-
tacijo KM, vendar je epistemolodka interpreta-
cija. Ta izhaja, kot se zatrjuje, iz problema
loc¢itve opazovanega od opazovalnega aparata.
John Wheeler mi je pisal, da ontoloska inter-
pretacija KM ni moZna, vendar smo mi poka-
zali, da je moZna. Zdi se, da je treba tukaj
preiti od mehanicizma k neki vrsti organizma
ali organicizma. V tem kontekstu lahko Se
naprej obdrZite delce z valovi, ki delujejo na
delce. Val ima zdaj novo kvaliteto; je kot
informacijsko polje. Vendar je v teoriji relativ-
nosti tudi to stalis¢e tezko zagovarjati. Nismo
prepricani, ali obstaja stalna struktura elektro-
nov in ali vedno sledijo zveznim tracktorijam

34 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

(gibalnim potem). Morda je vpleteno kaj glo-
bljega. Pristop z valovno funkcijo je bil obdr-
zan, ker je bil sposoben priskrbeti nekaksno
ontologijo, vendar individualnosti ne bi bilo
mogoce vkljuciti v kartezijansko kategorijo. V
tem je protislovje. Zato sva David Bohm in jaz
postavila vprasanje alternativnih kategorij za
KM. V tem kontekstu je Bohm imel idejo im-
plikatnega in eksplikatnega reda. Potlej delec
pojmujemo kot serijo razvijanj (unfoldements,
op. prev.) iz globlje strukture, ki jo imenujemo
hologibanje (holomovement, op. prev.).

4 Po vasi interpretaciji ima delec hkrati
dobro definirano pozicijo in gibalno kolicino,
ki pa sta nam nedolocljivi. V kaksnem smislu
bi lahko ta trditev bila negacija Heisenbergo-
vega nacela nedolocenosti?

B. J. H.: Nekateri gotovo razumejo to trditev
kot zanikanje nacela nedolo¢enosti. In se zelo
sprasujejo ob tem. V nerelativisticni fiziki pred-
postavljamo obstoj delcev in da imajo pozicije
in gibalne koli¢ine, ki pa so nam neznane. Da
bi dolodili njihove pozicije in gibalne koli¢ine,
moramo postaviti na prezo dele merilnega apa-
rata. Imamo curek vstopajoc¢ih delcev in mora-
mo dolociti pozicijo enega. En nacin, da to iz-
vedemo, je, da postavimo steno z rezo (luknji-
co) pred curek. Potem pride do nenadzorljivega
prenosa gibalne koli¢ine med reZo in delcem,
ki prileti skozi reZo, tako da gibalna koli¢ina
pred meritvijo ni enaka gibalni koli¢ini po me-
ritvi. Zares moramo sodelovati pri procesu me-
rjenja in neizbeZno preoblikujemo proces, ki
ga preiskujemo. Mi in naSe merilne naprave
igrajo dejavno vlogo v kvantnih procesih. Skozi
to dejstvo prihaja nacelo nedoloCenosti nazaj v
ontolosko interpretacijo. Torej, ne gre za nega-
cijo nacela nedolocenosti, temve¢ za razlago,
kako do nacela nedolocenosti pride.

4b Moramo torej locevati epistemoloski vidik
nacela nedoloCenosti in njegov ontoloski vidik?

B. J. H.: Da. Sam pravzaprav gledam na to
na dveh ravneh: Imamo raven dejanskih entitet.
John Bell jih je imenoval “beables” (dobesedni
prevod bi bil nekako: “bitki” ali “bitnosti”, op.
prev.). Te tvorijo raven, na kateri reCemo, da
so stvari taksne, kot dejansko SO. Potem ima-
mo drugo raven, ki jo imenujemo raven opaz-

ljivk — epistemoloska raven. NiZja tej ravni je
ontoloska raven. Torej ne trdimo, da je obi-
¢ajna interpretacija KM napacna. Obicajna
interpretacija KM je omejena na raven opaz-
ljivk (nekih opazovanih koli¢in) in dodaja, da
ni nicesar nizje od njih. Mi pa pravimo, da
lahko razloZimo pojave z globljo niZjelezeco
ontologijo. (Lahko bi rekli realnostjo, vendar je
treba biti zelo pazljiv pri uporabi te besede!)

5 Kaj so tako imenovane ‘skrite spremen-
ljivke” in kaksno viogo imajo? Bi podali pri-
mere? Med naso diskusijo v Londonu ste
dejali, da ne marate pojma “skrite spremen-
ljivke”. Kaksen drug pojem predlagate?

B. J. H.: Res se pocutim zelo nelagodno
ob pojmu “skrite spremenljivke”, iz dveh razlo-
gov. Prvi¢, pojem je skoval, mislim, von Neu-
mann v svoji knjigi Matematicne osnove kvant-
ne mehanike. Zgradil je dokaz, ki pravi, da ce
bi obstajali dodatni parametri (¢e bi bila niZje-
leZeca ontologija), tedaj KM ne bi bilo mogoce
izpeljati z njihovo pomodjo. Ne bi dobili uje-
manja s poskusi, ¢e bi vpeljali te parametre.
Postali so znani kot “skrite spremenljivke” in
ta pojem je samodejno povezan z von Neu-
mannovim izrekom. Danes vemo, da je von
Neumannov izrek napacen; ne zato, ker je
karkoli v dokazu napacno, temvec zaradi
predpostavk, ki jih je postavil. Govoril je le o
zelo omejeni vrsti dodatnih parametrov. Drugic,
v ontoloski interpretaciji ni nobenih dodatnih
parametrov, imamo le pozicijo in gibalno
koli¢ino. Zato, ¢e uporabljamo pojem “skrite
spremenljivke”, bi kdo mislil, da obstaja neka
dodatna struktura, ki jo je treba upostevati. Pa
je ni. Vzrok, zakaj jih je David Bohm v svojem
Clanku imenoval “skrite”, je v tem, da so skrite
v smislu hkratne nedolodljivosti pozicije in
gibalne koli¢ine za nas. Namre¢, ne moremo
jih opazovati skupaj.

Da bi jih opazovali, moramo spremeniti
stanje, sodelovati.

Raje uporabljam bolj nevtralno besedo
“beables” (“bitnosti”), ki jo je skoval John S.
Bell. Tukaj imamo nov poloZzaj. Prihaja od
ontologije, ki deluje. Ne dodaja nobenih novih
parametrov. Torej, ¢e le imenujemo pozicijo,
gibalno koli¢ino, vrtilno koli¢ino “bitnosti”,
tedaj ne potrebujemo nobenih eksoti¢nih
novih vrst parametrov.

FIZIKA DUHA 35



Mitja Perus

Sb Ali bi potemiakem razloZili, kaj so “bit-
nosti” (“beables”)?

B. J. H.: “Bitnosti” so zgolj tiste lastnosti, ki
jih delec dejansko ima neodvisno od nasih
meritev.

Sc Torej, vkljucno s pozicijo in gibalno
kolicino, vendar brez opazovalca. To bi bila
intrinzicna (prava, dejanska, apriorna) gibalna
kolicina?

B. J. H.: Da, nekaj intrinzi¢nega v delcu, ki
lahko ima te lastnosti — to je “bitje” (being,
op. prev.). Od tod prihaja beseda — iz “biti”
(to be, op. prev.). To je, kar je. Kar vidimo, so
pojavi, in razloZiti moramo te pojave na osnovi
tega, kar je. Zato se intrinzi¢ne lastnosti, ki jih
pripisujemo delcem, imenujejo “bitnosti”.

5d Torej so bitnosti neke znacilnosti na tej
ontoloski ravni, ne epistemoloski.

B. J. H.: Da, to¢no. To so spremenljivke, ki
jih potrebujemo, da naredimo ontologijo kot
koherentno celoto.

Se Ali se pripisujejo delcem ali poljem?
B. J. H.: Obojim.

6 Pravite, da so “skrite spremenljivke” ali
recimo raje “bitnosti” nelokalne? Kaj to
pomeni?

B. J. H.: Vzemimo preprost primer, ko
imamo dva delca. Tedaj imamo za bitnosti
poziciji in gibalni koli¢ini obeh delcev. To so
parametri, povezani z lokalnim delcem. Vendar
ni mogoce razloziti rezultatov poskusov brez
vpeljave zveze ali neke vrste interakcije med
dvema delcema. Ce je KM strogo pravilna,
potem je ta zveza takojsna. V ontoloski inter-
pretaciji gre na tej ravni za takojSno zvezo na
daljavo. To je nelokalna narava. Torej ne gre
za to, da so parametri nelokalni. Gre za sklo-
pitev? med njimi. Ta je takoj$na in zato nelo-
kalna. Torej imamo nelokalne teorije “skritih
spremenljivk”.

6b Pri tem mi ni jasno naslednje: Pravite,
da so “skrite spremenljivke” brez interakcijskih

zakasnitev nelokalno povezane. To zveni, da
so same lahko tudi lokalne.

B. J. H.: Da, to je zelo zanimivo vprasanje.
V Bohmovi ontoloski interpretaciji vzamemo
predpostavko, da so delci sredis¢a aktivnosti v
hologibanju in da so ta sredis¢a aktivnosti na
razli¢nih pozicijah v prostoru.

V ontoloski interpretaciji imamo delec in
valovanje. Valovanje ni nekaj, kar bi bilo neod-
visno od delca. To sta le dva vidika istega
procesa. Torej imate prav, ko spraSujete, ali ju
je res mogoce loCevati. Vzrok, zakaj gremo k
implikatnemu redu?, je v tem, da gledano stro-
go na ontoloski ravni ne moreta biti locena,
na visji ravni pa ju lahko vidimo loc¢eno.
Torej, kot da sta skupaj, pa vendar nekako
prostorsko lo¢ena. Zelo tezko je najti besede,
ki bi to opisale na tem nivoju, razen ¢e gremo
globlje v implikatni red. Morda so kategorije,
ki jih Se vedno uporabljamo, neustrezne...

7 Dejali ste tudi, da nimate radi pojma
“subkvantni medij”. Razumem, da je delitev
na nizZje in visje ravni umetna, vendar potre-
bujemo neke koncepte zavoljo analize. Kako
bi vi resili to tezavo?

B. J. H.: “Subkvantni medij” je bil nacin
govora Louisa de Broglia in Jeana-Pierra Vigiera
(ta misli, da je ta medij dejansko realnost).
Tukaj se spominjam zgodnjih razprav o vlogi
etra pri elektromagnetnih pojavih®. Sklep je
bil, da ne potrebujemo etra — vakuum zado-
stuje. Dejansko je Einstein rekel, da nismo na-
meravali razloZiti etra z mehanskimi lastnostmi
snovi. Sedaj pa ljudje, pozabljajo¢ Einsteinove
opombe, Zelijo vpeljati mehanisticni subkvantni
medij; radi bi obdrzali kartezijanske kategorije,
kar pa je napacna smer.

V kvantni teoriji polja imamo koncept
vakuuma. Navadno bi ljudje dejali: Vakuum
pomeni, da ni ni¢esar tam. Potem pa najdete
pojme kot “neistovetna vakuumska stanja”,
vakuum fluktuira itd. Kaj pomeni imeti neisto-
vetni ni¢? Ali je ni¢ ali pa je nekaj. Tako pride
ideja, da vakuum pravzaprav ni prazen. Morda
je “poln”. To poznamo kot polarizacije vaku-
uma, kjer se ustvarjajo virtualni pari pozitron-
elektron iz vakuuma.

KaZe, da vakuumsko stanje ni prazno,
temvec je medij neke vrste. Einstein je rekel:

36 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

“Nisem izganjal 'kvantnega etra’, marvec
odklanjam, da bi imel mehanske lastnosti.”

Ce odstranimo mehansko naravo, potem ne
vidim Skode v ponovni vpeljavi pojma sub-
kvantnega medija. Zares verjamem, da je neki
globlji niZjeleZeci proces, ki ga nismo Se zaceli
razumevati.

7b Ta niZjeleZeci proces imenujete hologibanje?

B. J. H.: Da, to bi se lahko razumelo kot
subkvantni medij, ¢e hocete. Jaz le ne maram
besede “medij” zaradi njenega mehanisti¢nega
prizvoka. Obstaja nekaj, vendar se odvija tako
hitro, da ne moremo diskriminirati, ne moremo
Se pobrati ven nobenih detajlnih oblik. Te in-
variance (stalnice) se razkrajajo dale¢ prehitro,
da bi jih nase merilne naprave ulovile. To hitro
aktivnost imenujemo hologibanje.

8 V svoji interpretaciji vzamete procese (ne
kakih elementarnih delcev) za osnovne. Vendar
bi nekateri ljudje dejali, da so procesi sestav-
ljeni neelementarni pojavi, ki izhajajo iz ne-
ravnovesja med osnovnejsimi elementi, kajne?

B. J. H.: Da, ampak to pomeni potem iti
nazaj k redukcionisti¢ni filozofiji. Mislim, da
nam nelokalnost v KM pravi, da moramo opu-
stiti redukcionizem. Ideja holisti¢nega pristopa
ne prihaja le iz ontoloske interpretacije Davida
Bohma. Ce pazljivo berete Nielsa Bohra, potem
najdete pojme kot “celovitost eksperimentalnih
pogojev”, “celovitost pojavov”, kar implicira, da
ne morete analizirati stvari. Niels Bohr je imel
prav pri tej tocki. Ta holisti¢na narava je v on-
toloski interpretaciji razvidna skozi nelokalnost.

V kvantnih procesih je celovitost, ki je ne
moremo razloZziti. Zdi se, da je protislovje, da
so delci skupaj in hkrati narazen v prostoru.
Torej, ¢e imamo stanje, ki zahteva neko vrsto
holisticnega opisa, tedaj moramo zaceti z neko
vrsto osnovnih elementov, ki jih ne moremo
deliti naprej. Namre¢, e jih bomo delili naprej,
reko¢, procesi so sestavljeni iz podprocessov,
ki so nadalje sestavljeni iz podpodprocesov
itd., potem gremo spet po redukcionisti¢ni
poti. Ni mogoce analizirati osnovnih procesov
s Cimerkoli globljim, ne da bi jih radikalno
spremenili. Zato je Niels Bohr rekel, da ni
ostre locitve med opazovalcem ali opazovalno
napravo in opazovanim. Ce ho¢emo interagirati

z njim, da bi dobili ve¢ informacij o njem,
spremenimo vse eksperimentalne okolis¢ine in
zato spremenimo pojav sam. Torej moramo
nehati s poskusi redukcionisti¢ne razlage
kvantnih procesov.

8b Tukaj me moti, da poudarjate holistic-
no naravo hologibanja, hkrati pa je hologiba-
nje pojem, ki nadomesca vakuum. Zdi se, da
kar je bilo prej popolnoma prazno, je sedaj
napolnjeno z necim. Ali smo mi odgovorni za
to — za zlom simetrije vakuuma — pri merjenju,
pa tudi konceptualno?

B. J. H.: To je zelo globoko vpraSanje: ¢e
smo v holisti¢ni naravi, ali lahko imamo delne
vidike, kako razstavimo to celoto v stanje, kjer
lahko sploh govorimo o njej. Da bi obrav-
navali to v okviru pojma implikatnega reda, je
David Bohm vpeljal idejo eksplikatnega reda.
Znotraj implikatnega reda je vselej mogoce
najti posebne vrste eksplikatnih redov, ki
odrazajo razne vidike hologibanja. Tedaj ni
ve¢ mogoce odraziti “vsega”.

Opazovalec postane en “pol” in proces
drugi “pol”, vendar je to le pribliZzek; v resnici
sta Se vedno dela istega celovitega procesa.

9 Kaj je vioga algeber pri matematicnem

Sformaliziranju pojma implikatni red?

B. J. H.: Kot teoreti¢ni fizik se pocutim
zelo nesreCno ob splosnih konceptih, razen ce
najdem kake matemati¢ne strukture, s pomocjo
katerih lahko obdelujem te koncepte. Ko smo
raziskovali, kako najti matematiko za zvezo
implikatni-eksplikatni red, sem bil pred mnogi-
mi leti opozorjen na Hamiltonov ¢lanek z
naslovom “Algebra kot Cisti ¢as”. Med branjem
tega clanka se mi je zdelo, da so algebrajski
elementi tisti, s katerimi lahko opiSemo pro-
cese. Grassman je imel podoben pristop. Rekel
je: matematika se ti¢e misli. V matemati¢ni
strukturi lahko nosimo obliko misli, ne njene
vsebine. Ko govorimo o mislih, govorimo o
postajanju (becoming, op. prev.), ne o bitju
(being, op. prev.). Kako nastane nova misel:
ali je neodvisna od prejSnje misli ali vsebuje
sled prejsnje misli? Ali ima stara misel poten-
cialnost nove misli? Ta proces med staro in
novo mislijo je zvezen in ne morete delati
poddelitve. Grassman je zacel razvijati mate-

FIZIKA DUHA 37



Mitja Perus

matiko, ki uporablja dvotockovne entitete. Te
raziskave so koncno vodile v to, kar sedaj
imenujemo Grassmanove algebre. V Cliffordovih
rokah je algebra postala povezana z aktivnimi
gibanji — rotacije, translacije in tako napre;j.
Algebra ujema bistvo gibanja in, ko gledamo
razlicne vidike algebre, morebiti opisujemo
procese prej kot stvari, potujoce v prostoru in
Casu. KM se lahko popolnoma postavi v alge-
brajsko obliko. To je Heisenbergov matri¢ni
pristop. Zato se zanimam za algebre in izgleda
zelo obetavno.

10 Pravite, da valovna funkcija ni funkci-
Jja stanja. Zakaj ne?

B. J. H.: Vse tezave z interpretacijo KM izha-
jajo iz odnosa, ki ga imajo ljudje do valovne
funkcije. Ce jo smatramo kot stanje necesa, ima-
mo vse paradokse — paradoks “Schroedingerjeve
macke”, kolaps valovne funkcije itd. Ce pogle-
dam ontolosko, bi rekel, da je psi res nekaj, kar
lahko pripiSemo objektu, ki ga opazujemo. Ne
opiSe pa objekta popolnoma — ni najpopolne;jsi
opis stanja, kolikor ga lahko najdemo.

Presenetilo me je, da Niels Bohr v nobe-
nem od svojih del nikoli ne omenja problema
merjenja. Ce jih pazljivo berete, ugotovite, da
pravi, da psi ni funkcija stanja, je le del algo-
ritma, iz katerega lahko izrac¢unate verjetnosti
izidov danih poskusov. Zdaj vidite, zakaj ni
hotel povezati valovne funkcije s stanjem sis-
tema. Zato, ker je dejal, da ni mogoce lociti
opazovanega sistema od opazovalca. Kaj pome-
ni pripisati oznako necemu, ¢esar ne morete
deliti od drugega? Ce tedaj recete, da je to le
del algoritma, tedaj problema kolapsa ni, ker
ni funkcije stanja.

Zato sem prejle rekel, da ima Niels Bohr
najbolj konsistentno interpretacijo KM. Vendar
so z Bohrom problemi, ko predpostavi, da
klasi¢ni svet obstaja. V modernih kozmoloskih
teorijah, po katerih je bil svet ustvarjen v kvant-
nem dogodku, ni klasi¢nega sveta. Zato je po-
trebno ponovno preverjanje, kaj KM zares
pomeni.

V ontoloski interpretaciji Davida Bohma
ima psi drugi pomen. Smatra se, da je realno
polje ali dve sklopljeni realni polji. V tem pri-
meru vsi kvantni paradoksi izginejo! Ne dobi-
mo t.i. problema merjenja, ne dobimo “para-
doksa Schroedingerjeve macke” itd. Vsaka od

teh treh interpretacij ima svoj nabor problemov.
Katera je pravilna? Ali je vsaj ena med njimi
pravilna? Vse tri so na neki nacin neustrezne
in morali jih bomo prese¢i. Nismo $e nasli
pravih kategorij, v katerih bi razumeli kvantne
pojave, in zato moramo iskati nove. En pred-
log je implikatni red.

11 Kaj je delec po vasem mmnenju?
B. J. H.: Na kateri ravni?

11b Bi primerjali ontolosko in epistemo-
losko raven, s poudarkom na ontoloski, ker je
epistemoloska bolje poznana?

B. J. H.: V Bohmovi ontoloski interpretaciji,
ki je bila dobro dodelana, je predpostavljeno,
da ima delec neko sredisCe, neko jedro.
Obstaja torej neki lokalni center tega celostne-
ga procesa, ki ga opiSemo s poljem in delcem.

Uporabljajo¢ implikatni red, bi si lahko
predstavljali delec kot neko zunanjo manifesta-
cijo nekega celovitega procesa razvijanja-zavi-
janja (unfolding-enfolding process, op. prev.).
Delci bi se pojavljali le kot “rahlo Zuborenje
na povrsini vode”. Mi vidimo le povrsino.

Vi ste enkrat dejali, da vidimo le “vrh
ledene gore”. V resnici pa imamo ogromno
strukturo spodaj. To “Zuborenje” predstavlja
delce v hologibanju. Ni bilo dalje analizirano.
Delci so nekaksne kvazistabilne semiavtonomne
znacilnosti tega procesa v ozadju.

12 Kaj vam pomeni pojem ‘“polje”? Kaksna

Je zveza med poljem in delcem?

B. J. H.: Konvencionalni fizik bi rekel, da
se lahko iznebimo delcev — saj je vendar vse
grajeno s kvantnimi polji. Mene pa skrbi, da je
prav to povzrocilo toliko tezav v splosni rela-
tivnosti, ko jo Zelimo kvantizirati. Za opis polja
potrebujemo prostorsko-¢asovno mnogoterost
in potrebujemo jo klasi¢no. Splodna relativnost
kaZe globoko zvezo z gravitacijskim poljem in
prostorsko-Casovno mnogoterostjo. Ce je gravi-
tacijsko polje kvantizirano, tedaj polje fluktuira,
zato tudi prostor-Cas fluktuira. KakSen je pomen
polja, ¢e sama struktura, v katero postavimo
polje, fluktuira, se trga? Pojem polja izgine v
tem kontekstu. Zato tudi teorija polja ni dovolj
in moramo iti k procesom, ne k procesom v

38 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

prostoru-Casu, temve¢ k procesom, iz katerih
prostor-¢as izhaja.

13 Kaze, da je delec, denimo elektron,
zelo kompleksna struktura. V kaksnem smislu?
Notranje kot kompleksni sistem (ali “konfigu-
racija”) “skritih spremenljivk” ali “bitnosti”
(beables, op. prev.)? In zunanje kot element,
ki je vpleten v kompleksno kolektivno vedenje
polja kot celote, ter je tako sodolocen s sistem-
skim okoljem?

B. J. H.: Vecina fizikov jemlje elektron kot
tockasti delec. V poskusih, ki so bili narejeni,
da bi nasli polmer elektrona, predpostavijo, da
ima notranjo strukturo, ki jo opisejo z oblikov-
nim faktorjem (form factor, op. prev.). Naredijo
sipalni eksperiment in ugotovijo, kaksen je
oblikovni faktor. Ne najdejo nobene strukture.
Torej, ¢e ima elektron polmer, je man;jsi od
10e-15 cm. Naravni sklep je, da je tockast.

Ampak zdi se zelo tezavno razumeti, kako
lahko tocka procesira informacijo lastnega polja,
ki prihaja nazaj iz okolja. Zato v ontoloski
interpretaciji postuliramo, da bi lahko bila neka
struktura med 10e™™ cm in 10e3 cm, ki je
Planckova dolZina.

Ljudje sklepajo, da pri njej propade prostor-
Cas (jaz mislim, da se to zgodi Ze prej). Vel
velikostnih redov je med dana$njimi eksperi-
mentalnimi omejitvami in Planckovo dolZino,
torej je dovolj prostora za globljo prostorsko
strukturo. Vendar potem gremo v implikatni
red, kjer se elektron obravnava kot neka vrsta
sezemanja energije v skupek, ki se nato spet
raztaplja, se spet zbere skupaj in tako napre;j.
To pa se ne dogaja v prostoru-¢asu. Imamo
lahko strukturo v elektronu, ne da bi bila v
prostoru-casu.

Vendar je vprasanje, kaj ta struktura je,
prepusceno prihodnjim raziskavam.

13b V vprasanju sem omenil Se drugo
moznost, da so lastnosti elektrona podane z
njegovo vlogo v celotnem sistemu...

B. J. H.: Mislim, da je to res. Delec je
veliko bolj kompleksna struktura, ki vkljucuje
tako okolje kot tudi sebe. Korelacija med
dvema vidikoma je tisto, kar je pomembno.

14 Kako vidite “bootstrap teorijo”?

B. J. H.: To je ideja Jeffreyja Chewa, ki je
na neki nain povezana z zadnjim vpraSanjem,
da vsaka stvar determinira vsako drugo. Ce
imamo holisti¢no situacijo in ekspliciramo del
le-te, tedaj drugi deli postanejo implicitni, ven-
dar potem lahko eksplicirate drug vidik... Je
nekaksno “bootstrapiranje” v tem®.

Chewova ideja je bila, da je vsak delec
sestavljen iz vseh drugih delcev. Ni osnovnih
delcev. To je v splosnih pojmih ista ideja kot
nasa, v posami¢nem pa je “bootstrap teorija”
fizike osnovnih delcev le postavila dvom, ali
sploh imamo nabor osnovnih delcev. To ni
ustrezno vprasanje za implicitni red, ker ta se
v bistvu ti¢e procesov. Invariance v tem procesu
so delci. Delci” niso sestavljeni iz drugih del-
cev, ampak so invariantne oblike hologibanja.
Torej niso zgrajeni drug iz drugega, ampak so
vidiki tega sploSnega procesa. Je nekaj sorod-
nosti, pa tudi nekaj razlik z “bootstrap teorijo”.

15 Kvantni potencial je odvisen od kvant-
nega stanja celotnega sistema na nacin, ki ne
more biti definiran preprosto kot delci plus
interakcije med delci. Odvisen je od mnogo-
delcne valovne funkcije (many-body wave-
function, op. prev.), ki se razvija v skladu s
Schroedingerjevo enacbo. Kako je kvantni
potencial odvisen od celotnega mnogodelcnega
sistema?

B. J. H.: Ce predpostavimo subkvantni
medij (kljub teZavam, o katerih sva govorila
prej), potem lahko posiljamo nelokalne inter-
akcije skozi subkvantni medij. Lahko re¢emo,
da kadarkoli je kakSen delec ali skupina del-
cev na doloenem mestu v prostoru-casu,
tedaj je neka motnja tega medija odgovorna za
koordiniranje gibanj delcev, ki so vkljuceni v
mnogodel¢ni valovni funkciji. S trditvijo, da ne
moremo imeti vnaprej predpisane valovne
funkcije, pa menimo, da lahko imamo drug
nabor delcev z drugo neproduktno valovno
funkcijo v istem obmodju prostora-Casa kot
prvi nabor delcev, in vendar se nabora delcev
povsem razli¢no vedeta. Ni mogoce naijti sub-
kvantnega medija, ki bi povzrocil ucinek, da
bi se oba nabora delcev vedla na razliCen
nacin. Na istem mestu v prostoru-¢asu se v
resnici skupina delcev obnasa na povsem
razlien nacin od drugih naborov delcev. Zato
ne moremo imeti polja, ki korelira delce, kot

FIZIKA DUHA 39



Mitja Perus

predpisano funkcijo pozicije... Ker sta na istem
mestu, vendar se vedeta razlicno na teh mestih
Vv prostoru.

Kvantni potencial se izkaZe za nelokalnega,
zato ker je valovna funkcija nelokalna. Valovna
funkcija je funkcija delcev na mestu ena, mestu
dve, mestu tri itd. ob istem Casu. Kvantni
potencial se lahko izracuna iz tega, zato mora
tudi kvantni potencial biti na mestih ena, dve,
tri itd. ob istem Casu! Ta konkretni opis ga
razkrije za nelokalnega, takoj$njega. V globlji
teoriji kvantni potencial izhaja kot pojav iz glob-
liih ravni — implikatnega reda in hologibanja.

16 Trdite, da je kvantni potencial infor-
macijski potencial. Kaksna je razlika med silo
(ali interakcijo) in informacijo?

B. J. H.: V klasi¢ni fiziki je amplituda polja,
ki povzro¢a potencial, neposredno povezana z
jakostjo sile. Ce so med plavanjem v morju
valovi zelo majhni, ob¢utimo zelo majhen
ucinek. Ce pa imajo valovi zelo velike ampli-
tude, obcutimo zelo velik ucinek. Tako ampli-
tuda valov doloca, kaj se bo zgodilo. To je
klasi¢no potiskanje in potegovanje.

Na drugi strani je sila, ki jo dobimo s
kvantnim potencialom, neodvisna od ampli-
tude polja. To pomeni, da imamo lahko zelo
veliko amplitudo in ob tem zelo majhno silo
ali pa zelo majhno amplitudo in zelo veliko
silo. Majhne amplitude so uporabljane v radij-
skih signalih, na primer avdiofrekvence nosijo
radijski valovi. Zelo majhne signale radijski spre-
jemnik potem ojaci in dobimo obicajni zvok. Z
radijskimi valovi prena§amo informacijo.

Predlagamo, da elektron obdeluje informa-
cijo na valu z obcutljivostjo na stopnjo spre-
membe stopnje spremembe (drugi odvod)
amplitude. Tako ni potrebe po sili, ki bi
padala z inverznim kvadratom razdalje (kot
velja pri klasi¢nih silah). To je lahko nosilec
nelokalnosti, saj zahteva le zelo majhne ampli-
tude za prenos teh signalov. Predlagamo, da je
polje, ki povzroc¢a kvantni potencial, informa-
cijsko polje. To ni informacijsko polje v tistem
smislu, v katerem je radijski signal informacija
za nas, temve¢ moramo uvideti dejanski smisel
informacije. Informacija dobesedno pomeni
formirati od znotraj (in-formation, op. prev.).
Energija za zvocnik prihaja iz baterije (tukaj Se
vedno lahko uporabljamo analogijo z radiom)

iz radia samega. V primeru elektrona ta ener-
gija prihaja iz elektrona samega tako, da spre-
meni gibanje in se odziva na informacijo v
signalu. Kot nosilca informacij raje uporabljamo
kvantni potencial kot klasi¢ne potisne sile. Torej
ne gre le za razli¢no silo, ampak za skrajno
razlicno kakovost sile. Poudariti je treba, da ta
informacija ni Shannonova, ki se uporablja pri
komunikacijah, temve¢ je druge vrste.

16b Od kod elektron dobi energijo, da se
lahko odzove na to informacijo?

B. J. H.: Energija prihaja od znotraj, lahko
pa prihaja tudi iz vakuuma (hologibanja).

Pri stacionarnem stanju se energija ohranja
in pride do izmenjave energije med kineti¢no
energijo, klasi¢no potencialno energijo in
kvantno potencialno energijo — jemanje ene
vrste energije in vracanje v drugi obliki. Vendar
vse to prihaja iz notranjosti elektrona samega.
V nekem smislu gre za samoorganizacijo. Elek-
tron organizira samega sebe zato, ker je polje,
ki je del elektrona, nelocljivo od elektrona
samega. Predlagamo torej, da je samoorganiza-
cija prisotna na zelo osnovni ravni.

17 Uvajate tudi drugi pojem — superpoten-
cial (ki ga uravnava Schroedingerjeva super-
valovna enacba), ki je v takojsnjem (nelokal-
nem) stiku z vsemi delci. Kaj to pomeni?

B. J. H.: Moramo naravno razsiriti nerela-
tivisticno KM v relativisticno podrocje, sicer bi
imeli le delno razlago. Izziv je bil opisati
fotone na primer. Obstaja velika razlika med
nacinom, s katerim jih opisuje de Broglie, in
nacinom, s katerim jih opisuje Bohm. Midva z
Bohmom sva ugotovila, da obravnava fotonov
kot delcev z nerelativisticno KM ne deluje.
Zato smo bili v primeru bozonov prisiljeni
preiti k teoriji polja. Izkazalo se je, da bi v
teoriji polja lahko uporabljali podobno vrsto
nacel, kot jih uporabljamo v teoriji delcev.

V teoriji delcev imamo polje in valovno funk-
cijo tega polja; tako imamo valovni funkcional.
Ta valovni funkcional je reSitev enacbe, ki je
podobna Schroedingerjevi. V nekem smislu je
foton stvar ne valovne funkcije polja, temvec
polja samega. Tako tukaj dobivamo dve ravni.
Diskretna manifestacija elektromagnetnega polja,
foton, izhaja iz klasi¢nega polja, ki ga nadzoruje

40 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

ali vodi superpolje. To superpolje zadosca
Schroedingerjevi superenachi in povzroca super-
kvantni potencial. Tako kvantni potencial nad-
zoruje polje in fotoni so pravzaprav vidiki tega
polja. S tem imamo dvonivojski nadzor fotonov.

18 Vi bi se radi izognili posebni viogi
opazovalca v kvantni teoriji. Zakaj? Kaj pred-
lagate za nadomestek?

B. J. H.: Vzrok, zakaj kdo misli, da opazo-
valec ne bi smel igrati take pomembne vloge,
kot so mu jo dale doloCene interpretacije KM,
je v kozmoloskem problemu. Zdaj verjamemo,
da je vesolje nastalo v kvantnem dogodku. Ce
Zelimo obravnavati evolucijo tega kvantnega
dogodka, moramo vedeti, da v tistem casu
zagotovo ni bilo opazovalcev. Ne moremo
uporabljati teorije, ki je odvisna od opazovan,j.
Opazovalec ne sme priti v opis kvantnih pro-
cesov. KM je bila uvedena, da bi razlozila sta-
bilnost materije. Ce je kvantna teorija odvisna
od opazovanj, tedaj je struktura te mize odvis-
na od opazovalca. To je noro! Zemlja je bila
tukaj pred ljudmi, ki so jo opazovalil

Zatorej, zakaj imamo teorijo (ortodoksno
KM, op. M. P.), ki je tako odlocilno odvisna
od opazovalca?

Vprasali ste me, kaj predlagam namesto
tega. Kvantni prehodi naj bi bili nekaj, v ¢emer
opazovalec ne bi igral nobene vloge. Ne bi
smelo biti nobene potrebe po opazovalcu. Ce
uporabljamo pojem informacije, imamo nove
kvalitete, ki jih imenujemo aktivna informacija,
pasivna informacija in neaktivna informacija.
Aktivna informacija deluje na delec v doloce-
nem casu; pasivna informacija ni dostopna
delcu v tem trenutku. Vendar bo v poskusu z
dvema reZzama informacija o tem, da je druga
reza odprta, kon¢no dosegla delec in bo delo-
vala nanj. Torej informacija postane aktivna v
kasnejSem Casu. Neaktivna informacija, ki se
zaradi nekih ireverzibilnih procesov? izgubi in
delec je ne doseZe nikoli ve¢. S konceptom
neaktivne informacije lahko dejansko razlozi-
mo meritev brez vkljucitve ¢loveskega opazo-
valca. V prisotnosti merilne naprave je postala
informacija neaktivna in je delec ne more vec
obdelovati. To je ekvivalentno “kolapsu valovne
funkcije” v obi¢ajnem pristopu KM. Pri nas
valovna funkcija ni kolapsirala; informacija le
ni ve¢ dostopna delcu.

18b Kdo odloca o tem, katera informacija
bo aktivna in katera neaktivna?

B. J. H.: Nih¢e ne odloca. Da bi videli, kaj
se zgodi, moramo pogledati enacbe... Poglej-
mo paradoks “Schroedingerjeve macke”: Foton
leti v zaboj, katerega stene ga z verjetnostjo
ena polovica prepustijo skozi ali ga s polovi¢no
verjetnostjo ne prepustijo. Ce je prepusen
skozi steno, foton sprozi pistolo, ki ustreli
macko. Ce obdelate kvantni potencial za
primer, ko je pistola streljala, morate obdelati
tudi pozicijo smodnika, sprozilca itd. v strelni
poziciji. Ce uporabite isto pozicijo za nestrelni
primer, dobite rezultat ni¢. Kvantni potencial
objektivho ne deluje zaradi makroskopskih
gibanj delcev, ki so vklju¢ena v napravi. Tako
se izkaZe, da je kvantni potencial enak nic.
Torej, nih¢e ne odlodi. Je ni¢ in v tem smislu
postane neaktiven. Torej sploh nobene ¢loves-
ke intervencije ni.

Obstaja verjetnost povrniti vse z vrnitvijo
vseh pozicij vseh vpletenih delcev, vendar Ce
to naredimo, potrebujemo drugo napravo.
Zaradi drugega zakona termodinamike entropi-
ja narasca, zato ne moremo obrniti vsega.
Torej, ¢e imamo ireverzibilen proces, informa-
cija postane neaktivna za vselej.

19 Obstaja vec odgovorov na vprasanja
glede “kolapsa valovne funkcije”. Ali bi se
strinjali, da je to vprasanje nivoja obravnave:
globalno ali holisticno ni nobenega “kolapsa”,
lokalno ali “individualno” (po zlomu kvantne
celote na locene dele — opazovalca in opazo-
vanega, na primer) pa imamo “kolaps”?

B. J. H.: Mislim, da sem v bistvu to obraz-
lozil Ze prej. Ni kolapsa, ker je informacija Se
vedno tam, le delcu ni dostopna. Torej, ¢e
imate skupino delcev in izvedete merjenje na
nekaterih, tedaj merski proces razbije korela-
cijo, ki je implicitna v valovni funkciji, tako da
informacija teh delcev ne more biti sporoena
preostanku delcev. Informacija postane neak-
tivna in zlomi sistem na dva locCena dela.

20 Zdi se, da sta predlagana dva opisa. V
prvem je fizikalni sistem opisan s Schroedin-
gerjevo enacbo in ga potem dusevnost (mind,
op. prev.) ali zavest “kolapsira”. “Kolaps” ni
opisan s Schroedingerjevo enacbo. Na globalni

FIZIKA DUHA 41



Mitja Perus

ravni pa je meritev plus dusevnost ali misljen-
Je ali zavest opisana s Schroedingerjevo enac-
bo in tukaj nezvezni “kolaps” ni potreben. Ali
lahko ti dve ravni sobivata?

B. J. H.: To izhaja iz obravnave von Neu-
mannovega in Wignerjevega pristopa h KM. Z
vkljucitvijo kolapsa predpostavijo, da je valovna
funkcija najpopolnejsi opis stanja sistema. Von
Neumannov argument je bil, da najprej lahko
uporabimo Schroedingerjevo enacbo za sistem,
nato uporabimo KM za merilni instrument plus
sistem, potem za oko plus merilno napravo
plus sistem, nato Se za opti¢ni Zivec itd. in
tako nadaljujemo dalje in dalje v duSevnost.
Nato mora priznati, da kon¢no obstaja stanje,
ki ga oseba zaznava. Torej je to v nekem
smislu dualisti¢ni pristop. To, kar se zgodi v
dusevnosti, karkoli Ze je, se zgodi izven fizike.
V tem pristopu bi von Neumann in Wigner
rekla, da ne morete analizirati dalje, morate
narediti rez. Ne morete analizirati duSevnosti.
To je nekaj povsem onstran nasih izkuSen;.

No, to pa se sedaj precej spreminja. Ljudje
Zelijo razumeti duSevnost in zavest. Zato niso
zadovoljni s sedanjim stanjem KM, ker mislijo,
da mora biti duSevnost prav tako del kvantnih
enacb... Ne mislim, da je KM konsistentna na
tej ravni.

21 Ali bi lahko rekli, da “vsi deli univerzu-
ma kolapsirajo valovno funkcijo vseh drugih
delov’? (Lahko uporabljamo besedo “kolaps” v
vasem smislu?)

B. J. H.: Strinjam se z vami, da je teZava,
ko za¢nemo s kvantno kozmologijo in je vse
povezano z vsem drugim. RazloZiti moramo,
kako obstaja klasi¢ni svet. Ce hofemo razloZiti
to, moramo obravnavati podcelote. Procesi v
teh podcelotah so odgovorni za “kolaps valov-
ne funkcije”. Tako v tem primeru vsak del
univerzuma v nekem smislu kolapsira valovno
funkcijo vsega drugega. V svoji knjigi sva
poskusala pokazati, da je mozno, da klasi¢ni
svet izide iz kvantne celote, vendar me detajli
Se vedno skrbijo.

22 Ali bi primerjali “kolaps valovne
funkcije” in rekonstrukcijo tridimenzionalne
slike iz holograma'®?

B. J. H.: V kak$nem smislu mislite?

22b Mislim, da je “kolaps valovne funkci-
je” analogen priklicu slike iz holograma. Ko
rekonstruiramo sliko iz holograma, posljemo
referencni zarek Se enkrat skozi hologram in
s tem dobimo iz njega ustrezno posamezno
sliko. Torej v obeh primerih gre za neko vrsto
prehoda iz implikatnega v eksplikatni red —
izmed mmnogih moznih stanj dobimo eno.

B. J. H.: Pravzaprav me spraSujete precej
bolj splosneje: kako eksplikatni red izhaja iz
implikatnega reda. Ne mislim, da imam zado-
voljiv odgovor na tej ravni. Obstaja veliko raz-
licnih eksplikatnih redov. Kako torej odloc¢imo,
kateri morajo biti udejanjeni v dolocenem
Casu? Zdi se, da to zahteva drug proces — pro-
ces eksplikacije. To pa je kon¢no povezano z
drugim vpraSanjem, kako se pojavi klasi¢ni
svet. Ker namre¢ potem, ko se klasi¢ni svet
zac¢ne pojavljati, lahko ta svet uporabljamo za
eksplikacijo razli¢nih manifestacij hologibanja.

23 Penrose pravi, da gravitacija “kolapsira”
valovno funkcijo. Wigner in von Neumann
sta govorila, da zavest “kolapsira” valovno
Sfunkcijo. Kako bi vi definirali supergravitacijo,
supersimetrijo, zavest, in kaksna je zveza ali
razlika med temi pojmi, vkljucno z vaku-
umom ali raje hologibanjem?

B. J. H.: Oh, to je res veliko vprasanje, za
katerega bi lahko porabili ure diskutiranja. Dal
bom nekaj namigov. Razlozil sem Ze Wignerjevo
in von Neumannovo staliS¢e; poglejmo Se Pen-
rosovo. Penrose ima zelo zanimivo idejo, ki
izkoris¢a celo posebno znacilnost splosne teo-
rije relativnosti: energija ne more biti lokalizi-
rana. Meni, da je ta nelokalna znacilnost splo-
$ne relativnosti povezana s kvantno nelokalno-
stjo. Zato predlaga, naj bo gravitacija tista, ki
je odgovorna za kolaps. In Ce je to res, bi to
bilo enkratno, ker bi nam priskrbelo objektivno
pot gledanja na kolaps. Toda ta pristop pred-
postavlja, da je valovna funkcija najpopolnejsi
opis stanja sistema. To je predpostavka, ki
sem jo jaz postavil pod vprasaj.

Supersimetrija je nac¢in kombiniranja fermi-
onskih in bozonskih struktur. V njej bi lahko
pretvarjali fermione v bozone in bozone v
fermione!!. To po mojem znanju ne bi bilo

42 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

preve¢ uspesno, ker predpostavlja mnogo
razli¢nih delcev, ki niso bili opazovani. Super-
gravitacija izhaja iz tega, zato ker je prvikrat
videti, da se gravitoni pojavljajo kot neke
reprezentacije teh supersimetri¢nih grup. Spet
je tukaj velika ekstrapolacija in nisem prepri-
¢an, ali je to resen predlog na tej stopnj,
Cetudi je zelo zanimiv.

Kako je zavest povezana z vsem tem, je
zelo tezavno vprasanje. Gotovo je bila zavest
vpeljana z Wignerjem, vendar tukaj ni razlage
zavesti, ker zavest uporablja za razlago “kolapsa
valovne funkcije”. Z drugimi besedami, Wigner
verjame, da KM potrebuje zavest. Na drugi
strani Penrose meni, da zavest potrebuje KM,
ker verjame, da je enotnost zavesti lahko zajeta
bodisi v holisticnem pogledu na naravo bodisi
v dejstvu, da obstaja sobivanje vseh od mnogih
vej valovne funkcije. Ce kdo lahko pripravi
gravitacijo, da “kolapsira” eno vejo, potem so
te stvari nekako povezane z zavestjo. Pravi, da
ni mogoce narediti umetnointeligen¢nega mo-
dela zavesti in da je vpleteno nekaj drugega.
Uporablja idejo neizraCunljivosti. Meni, da je
kolaps mesto, kjer lahko prenehamo z izracun-
ljivostjo. Ce bi lahko imeli zavest in kolaps
povezana skupaj, tedaj bi imeli nekaj, kar ni
izraCunljivo, in torej nekaj, kar gre onstran
mocne umetne inteligence. Vendar ni jasno
obrazlozil, ko sem z njim govoril novembra
(1993). Ni razlozil, kako gravitacija kolapsira
valovno funkcijo, vendar utegne njegova nova
knjiga poseci globlje v ta vprasanja.

23b Penrose pravzaprav pravi, da je neka
kriticna kolicina nevronov tista, Ri povzroci
neko vrsto faznega prehoda‘?, podobnega
“kolapsu valovne funkcije”.

B. J. H.: Da, potrebno je dovolj energije za
ustvarjenje gravitona...!?

24 Zakaj je “kolaps valovne funkcije” tako
skrivnosten? Ali se mu res lahko izognemo,
tudi konceptualno? Ce bi rekli, da valovna
Sunkcija “kolapsira” eno lastno stanje in ga
tako eksplikatno realizira, hkrati pa so vsa
ostala lastna stanja Se vedno prisotna impli-
katno (in tudi potencialno), bi to bilo prav?

B. J. H.: Gotovo lahko to postavite takole.
Vendar, Se enkrat, tukaj je ve¢ razli¢nih ravni.

Ce vzamemo ontologko interpretacijo, imamo
problem s “kolapsom valovne funkcije”. Vzrok,
zakaj doloCena veja ostane aktivna, vse druge
pa postanejo pasivne, je podan z zacetnimi
pogoji. Cesar pa v ontologki interpretaciji ne
moremo storiti, je, to¢no nadzorovati zacetne
pogoje. Tako v odvisnosti od zacetnih pogojev,
ki jih imamo, lahko vemo, da je npr. “Schroe-
dingerjeva macka” definitivno mrtva ali Ziva.
Zacetni pogoji so v ontoloski interpretaciji
nenadzorljivi in nepredvidljivi.

25 Ali bi sedaj, prosim, opisali svoj pojem
predprostora in kako poskusate izpeljati pros-
tor-cas in materijo iz osnovnega nizjelezecega
hologibanja?

B. J. H.: Ce uspete kvantizirati gravitacijsko
polje, bo fluktuiralo na enak nacin, kot ima
kvantizirano elektromagnetno polje v sebi fluk-
tuacije. Ce predpostavimo, da je splodna teorija
relativnosti pravsnji nacin za obravnavo gravi-
tacije, tedaj vemo, da je metrini tenzor poten-
cial za gravitacijsko polje. Metri¢ni tenzor pove,
kaksne so merske lastnosti prostora. Torej, Ce
gravitacijsko polje fluktuira, tedaj metri¢ni ten-
zor fluktuira. Kaj fluktuirajo¢e polje pomeni?
Ena pot je postaviti veliko razli¢nih prostorov-
Casov v linearno superpozicijo, vendar to nare-
di zmedo...

To je pravzaprav vprasanje kategorij. Tukaj
se Se naprej vzdrzujejo kartezijanske kategorije.
Na3 predlog je, da ko zacnemo s procesom
(definitivno ne smemo zaceti s prostorom-
¢asom), tedaj bo prostor-¢as izSel kot vrsta
eksplikatnega reda. Predprostor je ta vidik
hologibanja, iz katerega lahko izpeljemo pros-
tor-Cas v obliki nekega eksplikatnega reda.

26 Kaj je hologibanje? Ali je nic in hkrati
vse? “Nic”, ko z njim ne interagiramo ekspli-
citno; “vse”, ko zlomimo simetrijo s tem, da
naredimo interakcijo z njim?

B. J. H.: Lahko re¢emo tako. Nasa ideja je,
da “ni¢” (nothing, op. prev.) pomeni, da ni
nic¢esar (no-thing, op. prev.). To je povezano z
vakuumom. Nam se zdi zelo teZavno razumeti
razli¢na vakuumska stanja. Spomnite se, da ko
je Maxwell govoril o vakuumu, ga je definiral
kot nekaj, kar ostane, ko vzamemo ven vse
(vse stvari) Ceverything, op. prev.), kar poz-

FIZIKA DUHA 43



Mitja Perus

namo. Torej, ne gre zares za ni¢ (nothingness,
op. prev.). Ce so v njem kake znacilnosti, ki
jih ni mogoce vzeti ven (to pomeni, da v
njem ni nobenih stvari), to Se ne pomeni, da
tudi v vakuumu ni nobenih procesov. Stvar ali
delec je le semiavtonomna kvazistabilna zna-
¢ilnost; ima konéni Zivljenjski ¢as; ni entiteta v
sebi. Ce ne bi imela koncnega Zivljenjskega
Casa, je ne bi nikoli videli. Vendar to ne po-
meni, da ne obstaja. Procesi, gibanja so v
vakuumu tako hitri, da moramo zakljuciti, da v
njem ni stvari, vendar pa je veliko energije in
aktivnosti, ki je brez oblik. Ko merite ali inter-
agirate z vakuumom, zlomite simetrijo in stvari
ustvarjate v njem.

27 Ali obstaja vec vrst vakuuma ali
hologibanja?

B. J. H.: Da, obstajajo neistovetna vakuum-
ska stanja. Bogoljubov je v Rusiji naredil taksne
transformacije, ki predstavljajo spremembe iz
enega vakuumskega stanja v drugega, in zmo-
gel jih je uporabiti za razlago pojavov super-
prevodnosti in superfluidnosti'*. Hologibanje
vsebuje vse te razlicne vakuume.

28 Kaksna je vioga dusevnosti in zavesti v
vasi interpretaciji KM?

B. J. H.: Ce vzamete Bohmovo ontolosko
interpretacijo, potem je mozno vkljuciti dusev-
nost, vendar ne neposredno, kot npr. v von
Neumann-Wignerjevem pristopu. Ne prikazemo
kvantnih pojavov neposredno, temvec vselej
osvetlimo njihove ucinke na klasi¢no materijo.
Pravimo, da so nekateri deli materije udejan-
jeni in da so kvantne znacilnosti bolj subtilne,
te subtilne znacilnosti pa se kaZejo v manifest-
nem redu. Ko preidemo k mozganskim funkci-
jam in miSljenju, je najboljSa pot razlage, Ce
obravnavamo, kaj se zgodi, ko vidimo senco v
temi. Takoj je tukaj kemi¢ni odziv — adrenalin
teCe, kri tece hitreje, elektrokemicni procesi se
dogajajo, postajamo prestraseni in za¢nemo se
potiti. Ce je ta senca prijatelj, se vse to takoj
neha. Torej, misli imajo kemicno plat, pa tudi
subtilno plat. Ce hocete, lahko idejo razsirimo
na vse fizikalne procese in re¢emo, da ima
vsak proces v naravi svojo manifestno plat in
svojo subtilno plat. Lastnosti, podobne dusev-
nim, se vedno izrazajo v subtilni plati. V. KM

na niZji ravni imamo kvantne procese na sub-
tilni plati; imajo “dusevnim podobne” (mind-
like, op. prev.) lastnosti. Te znacilnosti postaja-
jo bolj in bolj izrazite, ko preidemo k materiji
mozganov. Torej imamo v moZganih kemi¢no
plat, ki je manifestna plat, in subtilno plat —
misli. Misli so torej izraZzene v subtilni strani.
Se vedno se zdi, da gre pri teh dveh plateh za
dualizem. Vendar je bila Bohmova ideja, da e
pogledamo manifestno stran, vidimo nekaj
manifestnih znacilnosti in nekaj subtilnih zna-
&ilnosti. Ce pogledamo subtilne znacilnosti,
opazimo nekaj subtilnejsih znacilnosti, tako da
tiste znacilnosti, ki niso tako subtilne, sma-
tramo za manifestne. Imamo celo hierarhijo...
Kadarkoli naredimo rez, vselej dobimo mani-
festni pol in vselej subtilni pol. Nikoli ni dua-
lizma; vedno sta le dve strani in skupaj tvorita
enoto, kjer se duSevno in materija dejansko
zdruZzita in postaneta nelocljiva — Cetudi na
visji ravni lahko lo¢imo med manifestno in
subtilno platjo. Pa¢ pa je ves ta proces dusev-
nost in Bohm Steje aktivnost za tisto, kar ses-
tavlja zavest. Zivimo v vesolju, v katerem so
delitve pojavi, ne bistva.

29 Ali vas smem zdaj vprasati neposredno,
kaj je dusevnost po vasem mmnenju? Kaj je
osnovni medij dusevnosti?

B. J. H.: DuSevnost ni entiteta zase. DuSev-
nost so razmerja med tistim, kar se lahko
manifestira na doloceni stopnji, in subtilnimi
znacilnostmi znotraj tega manifestnega reda...

29b Kaj je narava teh subtilnih znacilnos-
ti, ki so “‘podobne dusevnim”?

B. J. H.: To so znadilnosti, ki delujejo kot
informacije. Na primer, e se sprehajate in se
pojavi senca, ima to vlogo aktivne informacije
opozorila, ki gre v moZgane in sprozi kemicne
procese. Nato pride nadaljnja informacija in
status prejSnje informacije se spremeni. Lahko
postane neaktivna. Tako imamo zvezno spre-
membo informacije od aktivne k pasivni do
neaktivne. Proces je tisto, kar kaZe “duSevnosti
podobno” kakovost (“mind-like quality”).
Dusevnost je sposobna procesirati to informa-
cijo. Kako jo procesira? Z nevronskimi mreZami
ipd.? To je nekaj, kar posku$ajo raziskovati
ljudje, kot ste vi.

44 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

29c¢ Torej, to vprasanje ostaja, ali ti procesi
potekajo na nevronski ravni ali na kvantni
ali na obeh ravneh?

B. J. H.: Nacelo kvantnih procesov je tisto,
ki je pomembno, ne KM sama. Ne uporablja-
mo Schroedingerjeve enacbe na vseh ravneh.
Raje re¢emo, da so na vsaki ravni mehanske
znadilnosti, ki jih vodijo klasi¢ni procesi, in
subtilne znacilnosti, ki jih vodi nelocljivost. Ce
hocete, je to vrsta kvantnega potenciala, ven-
dar ne nujno kvantni potencial, ki izhaja samo
iz Schroedingerjeve enacbe. Lahko izhaja iz
veliko subtilnejsih procesov. Vendar je bistvo v
pogledu v notranjost teh procesov in vprasa-
nju, ali se pojavi celovitost. Nismo Se prevedli
tega v detajlne odnose s procesi v moZganih.
Videli smo, kako te znacilnosti vzhajajo v KM,
moramo pa Se videti, kako se pojavljajo v
moZganih.

30 Jaz raziskujem analogije med asocia-
tivnimi nevronskimi mrezami in kvantno
teorijo. Med njima vidim velike podobnosti.
Ali mislite, da sta ti dve ravni v neki vrsti
Sfraktalnega razmerja?

B. J. H.: Da, o tem sva z Davidom Bohmom
diskutirala, preden je umrl. Vpeljal je (v knjigi
skupaj z Davidom Peatom) nov pojem genera-
tivnega reda. Implikatni-eksplikatni red sam
zase ni zadosten. Vzemimo za primer proces
razvijanja (unfolding, op. prev.), ki je ponazor-
jen kot poskus s kapljico ¢rnila, s katerim se
prikazuje implikatni red. Pri njem ustvarite
strukturo in pokazZe se, da se obnovi tudi kas-
neje’®. Res potrebujemo globlji red, v katerem
je moZnost ustvarjati nove strukture in nove
rede. Evolucija, na primer, ne poteka zgolj
slucajno; nekaj ustvarjalnosti je v tem hologi-
banju. Zato Bohm potrebuje generativni red,
za katerega pravi, da ima nekaj skupnega s
fraktali kot samopodobnost. Vendar mislim, da
moramo iti Se globlje od tega. Imamo dve
vrsti gibanj: eno linearno, ki je bilo razvitje
¢rnilnih tock, in tudi globlje gibanje, ki ga Se
nismo povsem obvladali, to je spreminjanje
celotnega gibanja in ustvarjanje nove informa-
cije in novih oblik. Kako to naredite z nevron-
skimi mreZami, ne vem. Nisem Se videl, da bi
to kdo postavil v obliko generativhega reda. Z
njim gremo onstran KM. Govorimo o obliki, ki

lahko nosi vsebino. Ta red prevzema ideje
KM, vendar ne uporablja enacb KM. Najti
moramo primerne enacbe.

31 Ali bi bilo primerno identificirati, le
zavoljo modeliranja, “skrite spremenljivke” ali
“bitnosti” s formalnimi nevroni v modelu
nevronske mreze (torej ne s pravimi nevroni
kot togimi bioloskimi celicami, temvec kot
abstraktmimi matematicnimi tockami)?

B. J. H.: To gotovo je tisto, kar tudi sam
poskuSam raziskovati — kako matematizirati
proces. Imamo Ze nekaj zasnov, uporabljajo¢
kombinatorno topologijo, kjer lahko analizira-
mo strukturo procesa s simpleksi itd. John
Shawe-Taylor je dejal, da je struktura, o kateri
sem govoril, zelo podobna nevronskim mre-
Zam. Rad bi to raziskal podrobneje, to pred-
stavil v matemati¢ni obliki ljudem, ki delajo s
teorijo nevronskih mreZ, in sodeloval z njimi,
da bi videli, ali res lahko zdruZimo ta dva
nabora idej.

32 Kako bi se odzvali na hipotezo, da je
specificna zavestna interakcija, ki uporablja
znanje o kvantnem sistemu, potrebna za
“lokalni kolaps” valovne funkcije? Namrec, v
hologramu (in v nevronskih mrezZah tudi) sis-
tem rekonstruira (“kolapsira v”) lastno stanje
(vzorec), ce nekdo sproZi taksno rekonstrukcijo
s tem, da predstavi mrezi samo del vzorca.
Tako s poznanjem enega dela vzorca lahko
sproZi samoorganiziran proces sistema, ki
rezultira v rekonstrukcijo celega lastnega stan-
Jja ali vzorca. Brez poznavanja dela vzorca bi
bila mozna samo nakljucna intervakcija in s
tem bi bila zelo majhna verjetnost, da bi
taksna nakljucna interakcija vsebovala “delno
informacijo”, potrebno za “kolaps”. Znanje pa
zelo dvigne verjetnost za tak dogodek. Kaksen
Jje vas odziv na to?

B. J. H.: En vidik, ki manjka v kvantnem
sistemu, je ideja aktualizacije. Vzrok za to je,
da KM vztraja pri unitarnih transformacijah. Te
pa niso ni¢ drugega kot prepisovanje. Ni¢ no-
vega ne prihaja iz tega...

Prigogine je tudi delal na tem, in naSe teo-
rije imajo, kot kaZe, veliko podobnosti. On je
raziskoval vpraSanje Casa, vpraSanje ireverzibil-
nosti. V implikatnem redu, ki ima ireverzibil-

FIZIKA DUHA 45



Mitja Perus

nost v sebi, imamo mozZnost izpeljati ¢as.
Imamo mozZnost usmerjenosti, priblizevanja
enemu atraktorju, dolo¢anja evolucije sistema.
To bi bilo treba dodati KM, da bi jo pripeljali
blize temu, kar delate na podrocju nevronskih
mreZ, kjer imate atraktorska obmodja itd. To
manjka v KM ali se zdi, da v KM ni nujno.
Prigogine trdi, da bi to lahko resilo problem
kolapsa, ¢e bi gledali na psi kot na najbolj
popoln opis kvantnega sistema. Nisem prepri-
¢an, ¢e ima v tem prav; tukaj je nekaj velikih
tezav, je pa zelo zanimivo. Nekaj je treba do-
dati KM, da dobi energijske vrtace, ki prinasa-
jo stabilnost in moZnost razpoznavanja vzorcev
v teoriji nevronskih mreZ. Proces rekonstrukci-
je ni nujno kvantnomehanski pojav, saj lahko
rekonstruiramo hologram preprosto zato, ker
so odnosi Ze implicitno zastopani — vse lokal-
ne relacije, vsi prostorski odnosi in odnosi
sosednosti so Ze notri. Bistvo je najti algori-
tem, ki bo zapolnil manjkajoce ¢lene teh
odnosov. To izhaja iz algeber procesov (ena
med njimi je Fourierova analiza). Torej, nisem
preprican, ali bo KM v pomo¢ ali oviro pri
razumevanju teh problemov.

Nisem preprican, ali je to odgovor na vase
vprasanje. Kaj mislite s slucajno interakcijo?

32b Ce nimamo znanja o delu lastnega
stanja (vzorca), tedaj se kolaps ali, analogno,
rekonstrukcija vzorca ne bo pojavila. Nakljucna
interakcija je ne bo povzrocila. Potrebujemo
zelo specificno interakcijo, ki vkljucuje infor-
macijo.

B. J. H.: Da, zlahka se da uvideti, zakaj
pomaga, ¢e imamo znanje, saj poberemo ven
tiste odnose, ki ustrezajo. Od kod prihaja to
znanje? 1z spominskih sledi. Vidite, to bi lahko
naredili povsem mehani¢no. Lahko bi imeli
celotno bazo podatkov. Vasi lastni vektorji
oznalujejo spomine. Ce imate dolocene lastne
vektorje, tedaj se sistem prelije k doloceni
celoti — kjer imamo celotno informacijo in
spomin o prejsnjih izkusnjah. Ne mislim, da je
tukaj karkoli ustvarjalnega; je ¢isto mehanic¢no,
razen Ce sem zgresil bistvo vaSega vprasanja.

Jaz tega, kar sprozi kolaps, ne bi imenoval
“znanje”. Jaz bi to imenoval “spominsko znanje”.
Znanje je vedeti o ¢em. Gledamo v knjigo in
tam je vse zapisano; to ni dinami¢no; to ni
razumevanje...

32¢ Seveda, za znanje potrebujemo spomin...

B. J. H.: Ce govorimo o sodbah, potem je
to spet nekaj drugega. Ce imamo nekaj, kar
nam pove, katero lastno stanje uporabiti, tedaj
imamo nekaj, kar presega mehanic¢no...

32d Da. Tukaj mislim na znanje kot nekay,
kar doloci zacetne pogoje za proces rekonstrik-
cije vzorca.

B. J. H.: Odlociti? Izbrati lastno stanje, ki
bo uporabljeno.

32e Da... No, to je bolj vprasanje kognitiv-
ne ravni.

B. J. H.: Ne mislim, da moreta KM sama
in splosna oblika Bohmovih predlogov glede
zavesti karkoli pomembnega reci o tem na tej
stopnji. Vprasanje je, ali je dusevnost povsem
mehanska. Ce je, potem lahko uporabljate
nacela klasi¢ne mehanike.

32f Ne, ne verjamem tega (vsaj ne za zavest).

B. J. H.: Dobro, torej dusSevnost ni mehans-
ka; holisti¢na je. Zato mora biti neko preve-
vanje manifestnega vidika in subtilnega vidika.
Kaj je to v primeru pojma “znanje”, ki ga vi
uporabljate, v tem trenutku ni jasno.

32g Vprasanje je, do katere stopnje so
klasicni kompleksni sistemi zadostni in na
kateri ravni potrebujemo zavest in KM, da
sodeluje pri dusevnih procesih.

B. J. H.: To je zelo globoko vpraSanje, na
katerega moramo odgovoriti. Z drugimi bese-
dami pravite, kar sem Ze sam prej rekel, da
moramo ugotoviti, kateri manifestni vidiki
prikazujejo subtilne vidike duSevnosti podob-
nih kakovosti, ki izvedejo odlocitev. Ni jasno,
ali so za to odgovorni doloceni nevrotrans-
miterji, ali je odgovorno dendritsko polje ali
neko superpolje ipd.’® Ali lahko dusevnost
vpliva na kvantni potencial? Trenutno ne
vemo odgovora.

32h Mislim, da tudi teorija nevronskih
mreZ potrebuje pojme, kot so implikatni in
eksplikatni red.

46 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

B. J. H.: Strinjam se. VpraSanje je, kako te
splosne ideje, o katerih sem govoril, prevesti v
posamezne situacije, v katerih se ukvarjamo z
mreZami ipd.

33 Na koncu posebno vprasanje: Kaksna je
vioga transcendentalnih meditativnih in
misticnih doZivetij v kontekstu vsega intervju-
ja? Profesor Bohm je razmisljal tudi o tem,
kajne? In vi osebno tudi?

B. J. H.: Ne vem povsem natan¢no, kaj
mislite s transcendentalno meditacijo. Bohm
gotovo ni bil ¢lovek, ki bi hotel transcendi-
rati..., vendar je zagotovo cutil, da ima clovek
tudi duhovno stran. Ne bi ga imenoval reli-
gioznega cloveka, bil pa je zelo tenkocuten,
zelo zavesten, vedno je iskal harmonijo, razu-
mevanje, koherenco. V nekem smislu je tudi
to neka vrsta duhovnosti. Zelo je bil zavzet z
vprasanjem, kako obravnavati celovitost, kako
lahko govorimo o njej, kako jo lahko analizira-
mo in uporabljamo; kako smo lahko ustvarjalni.
Potem je zacel razvijati ideje, ki imajo dolocene
resonance z vzhodnjaskimi tradicijami, medita-
cijo, misti¢nimi izku$njami. Ne verjamem, da bi
jih imenoval misti¢na doZivetja; govoril je o
tiSini duha, ki bi omogocila implikatnemu redu
dusSevnosti, da bi vzpostavila nove eksplikatne
rede ali dopustila generativnim redom, da bi
bili ustvarjalni... Poskusal je to narediti v duhu.
V tem smislu lahko reCemo, da je bilo to mis-
ticno doZivetje. Vendar ne misti¢cno doZivetje v
smislu, v katerem bi veliko ljudi uporabljalo
besedo.

33b Hotel sem vas vprasati, ali je mislil,
da je mogoca izkusnja oziroma doZivetje
celote, o kateri je cCesto govoril, in na kateri
ravni nastopa ta celovitost, ki jo je mogoce
doZiveti v duhu?

B. J. H.: Gotovo je ¢util, da misli neposredno
zaznavajo implikatni red. To mi je povedal ob
mnogih priloZnostih. Nikoli ni trdil, da bi kdaj
imel misticna dozZivetja; zavedal se je tega, ker
se je pogosto pritoZeval nad Sumom misli.
Poudariti moram, da je bil David Bohm zelo
zaseben. Tezko mi je bilo z njim naceti disku-
sijo take vrste. Ce poskusam to izluiciti iz naji-
nih razprav, vem, da dosega misti¢ne ravni ni
bila na urniku. Poskusal je razumeti implikatni

red, vendar ker je to zahtevalo presego celo
misli, je bilo v tem smislu nekak$no misti¢no
doZivetje.

34 To je odgovor na moje vprasanje...

Ce sklenemo: ali so ostale Se kaksne teme,
ki v tem intervjuju niso bile obdelane;
moramo karkoli dodati ali poudariti?

B. J. H.: Navedenih idej ne predstavljamo
kot utrjene teorije. To so prej predlogi na zelo
primitivni razvojni stopnji. Vzrok, zakaj potre-
bujemo eksplikatni red, je ta, da zelo pogosto,
bodisi v duSevnosti bodisi v KM, lahko prika-
Zemo le delni vidik realnosti.

Vklju€eni smo, sodelujemo v naravi in to
nujno pomeni, da nam ni omogoc¢en pogled
na naravo od zunaj, “pogled tretjega ocesa” in
razumski pregled celote realnosti.

Privzemimo, da v KM pozicija izhaja iz
procesa. Lahko ekspliciramo pozicijo, ne mo-
remo pa nicesar re¢i o gibalni koli¢ini, ali pa
lahko ekspliciramo gibalno koli¢ino, ne da bi
lahko karkoli povedali o poziciji. V tem smislu
ima nacelo nedoloc¢enosti nekaj skupnega z
opazovanji, vendar nekaj ontoloskega. Zelo
smo si domaci s tak$nimi stvarmi, ki se doga-
jajo v mozganih, saj lahko ustvarimo miselni
vzorec in ga ohranimo v zavesti, vendar tedaj
ne moremo hkrati obdrzati drugega. Prav
gotovo v duSevnosti ne morete imeti prikaza-
no vse naenkrat. Veliko miselnih vzorcev je
medsebojno izkljucujocih se. Ekspliciramo en
miselni vzorec ali ekspliciramo drugega, ne pa
vseh hkrati, saj je “oko”, ki opazuje duSevnost,
del duSevnosti same.

Pojem implikatnega reda je namenjen
temu, da ljudje z njim eksperimentirajo; ni
predstavljen kot dokon¢na oblika, zato potre-
buje veliko raziskav in razprav.

Iz angleskega zvocnega zapisa prevedel
in opombe napisal Mitja Perus.

! Bellova neenacba odloca o tem, kdaj so
nelokalne interakcije (interakcije na velike dal-

FIZIKA DUHA 47



Mitja Perus

Jave) oziroma korelacije mozne, celo tudi taksne,
ki se med zelo oddaljenimi mesti zgodijo takoyj,
brez najmanjse casovne zakasnitve. Z drugimi
besedami: pove, na kateri globlji ravni so zelo
oddaljene stvari medsebojno neposredno povezane.

2 Sklopitev je povezava med npr. delci, ki pov-
zrocajo medsebojno odvisnost in interakcije ali
tudi npr. poenotenje v lastnostih (frekvenci ipd.).

3 Implikatni red (implicate order) je “kvantni
svet obstojecega v moznosti”. 'V dolocenih
okolis¢inah se iz tega “morja potencialnosti”
udejanjajo dolocene strukture — eksplikatni red
(explicate order).

4 Veasih so se ukvarjali z vprasanjem, ali je za
prenos elektromagnetnega valovanja potreben
niZjeleZeci medij — eter. Danes velja, da etra ni
in da se elektromagnetno valovanje Siri skozi
vakuum. Vendar pa se je danes spremenil pogled
na vakuum, saj se ne smatra vec za ‘praznino’,
in to na neki nacin obuja staro diskusijo o
‘etru”, vendar na precej globlji ravni.

5 Paradoks macke je opisan v odgovoru 18b.
Pistola je uperjena v macko, sprozi pa jo lahko
Jfoton, ki se po KM lahko pojavi le z doloceno
verjetnostjo. Tako je tudi to, ali je macka mrtva
ali Ziva, dolocljivo samo z doloceno verjetnostjo.
Foton pa se po KM lahko nahaja v superponi-
ranem (“mesanem”) stanju. Ali je potemtakem
lahko tudi macka hkrati mrtva in Ziva?! Mi
macko vedno vidimo le mrtvo ali le Zivo. Ali
torej, ko gledamo macko, “kolapsiramo njeno
valovno funkcijo” v eno izmed jasnih lastnih
stanj?! Zmeda s hipoteticno “Schroedingerjevo
macko” ostaja Ze desetletja.

6 Angl. bootstrap = vezalka, pentlja. “Bootstra-
piranje” pomeni prepletanje v smislu, da vse
implicitno (Bohm bi rekel implikatno) doloca
eno in hkrati eno doloca vse.

7 Misljeni so delci enakega velikostnega reda
oziroma celo iste vrste.

8 Ce so delci med seboj neodvisni (nekorelirani),
se da mmnogodelcno valovno funkcijo, ki opisuje
sistem vec delcev, napisati kot produkt (zmmno-
zZek) valovnih funkcij za posamezne delce. Torej
neprodukina valovna funkcija pomeni, da sis-

tema ve¢ delcev ni mogoce obravnavati zgolj kot
skupino posameznih delcev, ampak ima tak sis-
tem Se dodatne kolektivne lastnosti.

9 Ireverzibilni procesi so taki, ki se ne dajo obr-
niti. Pri njih entropija narasca, pri reverzibilnih
pa ostaja enaka.

19 Holografija je vrsta tridimenzionalne fotografije,
ki se dobi z interferenco dveh Zarkov. V hologra-
mu se shranijo medsebojni odnosi (korelacije)
med razlicnimi zornimi koti, fizikalno pa je to
zastopano v prepustnosti holograma, ki je sora-
zmerna s fazno razliko med Zarki. Vsak del
holograma implicitno (po Bohmu implikatno)
nosi celotno vsebino holograma, torej “vsak del
zrcali celoto”. Hologram je primer implikatnega
reda! Ko pa ga znova presvetimo z enim izmed
prvotnih Zarkov, ki je prvic¢ nosil sliko nekega
predmela, se pojavi ustrezna tridimenzionailna
slika, tudi ce predmeta zdaj ni vec na prvotnem
mestu. TakSen priklic ene izmed slik iz hologra-
ma, v katerem je “meSanica” vec slik, ustreza
Bohmovi eksplikaciji (vzpostavitvi eksplikatnega
reda iz implikatnega). To je podobno “kolapsu
valovne funkcije” in priklicu spominskega vzorca
iz nevronske mreze.

1 Fermioni so delci s polstevilskim spinom, bozoni
pa delci s celostevilskim spinom... Detajle o fiziki
delcev naj bralec poisce v poljudni knjigi J. Str-
nada Iz take so snovi kot sanje. Od atomov do
kvarkov, Ljubljana, MK, 1988.

2 Fazne spremembe so globalni prehodi iz enega
(agregatnega) stanja v drugega (npr. vretje vode).

13 Tukaj gre za analogijo med dvema procesoma,
ki sicer nastopata na velikostno zelo razlicnih
ravneh, vendar je sistemska dinamika zelo
podobna. Za rekonstrukcijo nekega vzorca v
nevronski mrezi je potrebna dolocena kriticna
kolicina (“kriticna masa”) nevronov, ki potrjujejo
oziroma podpirajo ta vzorec. Podobno tudi v
Penroseovi teoriji gravitacije (ki jo uprablja tudi
za ugibanja o mozZganskih procesih) o nastanku
gravitona (nekaksnega “kondenzata” gravitacij-
skega polja oziroma energije) potrebujemo
doloceno kolicino energije.

4 Superprevodnost pomeni, da za elektricne
tokove ni nobene upornosti, superfluidnost pa,

48 FIZIKA DUHA



O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike ...

da za tokove tekocin ni viskoznosti. Oba izhajata
iz koherentnih pojavov (stanj, kjer delci nastopajo
korelirano oziroma so ujeti v kolektivno enotno
dinamiko).

5 Zgodi se, da v kako snov zameSamo kapljice
¢rnila in dobimo rahlo pocrnjeno homogeno
zmes. Ce nato mesamo v enaki meri v nasprotno
smer, se zacetne pege crnila obnovijo. Homogena
zmes je primer implikatnega reda — strukture, ki
lahko ob povratku zacetnih okoliscin rekonstru-
ira takratno stanje — eksplikatni red. Implikatni
red je torej struktura, ki potencialno (kot moz-
nost) nosi v sebi tudi mnoge eksplikatne rede. Ti
ob pravem povodu ali ustreznih okolis¢inah iz-
stopijo iz implikatne polivalentne celote, v kateri
se nam zdi, da ni nicesar.

16 Nevrotransmiterji so kemicni prenasalci Zivcnih
signalov v sinapticnih stikih, ki veZejo izrastke
dveh nevronov (Zivcnih celic). Sistem sinapticnih
vezi predstavlja spomin. Dendriti so izrastki
nevrona, ki imajo podobno funkcijo sestevanja
signalov kot nevron sam. Ta Hileyjev stavek
namiguje na to, da se matematicno-informacijski
principi obdelovanja in pomnjenja informacij (ki
so danes Ze kar dobro znani) lahko izvajajo na
razlicnih ravneh in v razlicnih fiziolosko-fizikal-
nih medijih, ni pa jasno, kateri konkretni miselni
procesi so kodirani v katerih konkretnih fizikal-
nih procesih. Kandidati za kognitivno procesira-
nje so poleg nevronskih mrez in kvantnih siste-
mov tudi razne strukture znotraj celic (citoskele-
ton, posebej mikrotubuli), sistemi samoorganizi-
rajocih se elektricnih dipolov, razna koherenina
stanja (Froelichova) itd. Tem razlicnim kompleks-
nim sistemom pa je sistemska dinamika, ki je
informacijsko pomembna, precej podobna.

FIZIKA DUHA 49






~ SUBJEKT MED SISTEMOM
- IN SVETOM ZIVLIENJA






Zdenko Zeman

Sebstvo proti naravi:
Primer Ulikses

Problematika subjekta in kritike subjekta ni tema, ki bi dolo-
¢ala delo Maxa Horkheimerja od samega zacetka. V njegovem
misljenju se pojavlja Sele na prehodu iz 30-ih v 40-a leta, v
obdobju, katerega znacilnosti so izsilile locitev od prve koncep-
cije kriti¢ne teorije in izstop iz okvirov marksizma. Od trenutka
vstopa v igro pa ta tema odlocilno oblikuje tako Horkheimerjevo
misljenje kot tudi identiteto same kriticne teorije.

Zagotovo se ni tezko strinjati s trditvijo, da v Horkheimerje-
vem opusu ni zaokroZenega glavnega dela, v katerem bi bile
sistemati¢no in pregledno podane glavne teze, kategorije, nacela
itd. Namesto tega so na razpolago Stevilni ¢lanki, predavanja,
eseji, govori, dnevniski zapisi, aforizmi, intervjuji, fragmenti lite-
rarnih poskusov... Nagnjenje k takim oblikam vsekakor izhaja
tudi iz dejstva, da se sistemsko misljenje od samega zacetka
dojema kot suspektno. Horkheimerjevo Zivljenjsko delo je, kot
je zapisal A. Schmidt v njegovem nekrologu, “objektivno krhko
(briichig), zaznamovano z borbami in katastrofami stoletja”.! vV
vsej tej razprSenosti in nesistemati¢nosti — pravzaprav zavestni
proti-sistematicnosti — pa je vendarle mogoce jasno razbrati niz
prehodnih tematsko-problemskih rdec¢ih niti in integrirajocih
motivov. Najvaznejsi motiv in povezujoci element Horkheimer-
jevega misljenja od zacetka 40-ih naprej je vsekakor Ze ome-
njeni problem subjekta, oziroma problematiziranje geneze sub-

T A. Schmidt, Zur Idee
der Kritischen Theo-
rie, Carl Hanser Verlag,
Mtinchen, 1974, str.
137.

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 53-66.

53



Zdenko Zeman

2 “Iz kroga okrog starega
Instituta je Horkheimer
edini, katerega produk-
tivne dosezke je mogoce
vrednotiti samo v kon-
tekstu sodelovanja z
drugimi... Zato ostaja
Horkheimerjevo Zivljenj-
sko delo prepleteno z
institucionalnim kontek-
stom.” (J. Habermas,
Tri teze o zgodovini
delovanja Frank-
Surtske Sole, Theoria,
1-2/1985, str. 5)

3 M. Horkheimer, Die
gegenwdrtige Lage
der Sozialphilosophie
und die Aufgaben
eines Institutes fiir
Sozialforschung, v:
Sozialphilosophische
Studien (Hrsg. von W.
Brede), Fischer, Frank-
Surt am Main, 1981,
str. 33-46.

jekta in napor okrog njegovega samokorigiranja ter reSevanja
skozi radikalno samokritiko.

Seveda vodi pot do kritike subjekta skozi zgodnejSe faze
Horkheimerjevega miselnega razvoja. Na zacetku bomo v
najbolj grobih potezah skicirali temeljne znacilnosti zacetne
pozicije kriti¢ne teorije in dolo¢ili glavne razloge za zapusCanje
te pozicije konec 30-ih. Ve¢ pozornosti bomo posvetili izposta-
vljanju klju¢nih tez novega stalis¢a — kritike subjekta, Horkheimer-
Adornovo rekonstrukcijo zgodovinske prvobitnosti subjekta pa
bomo ilustrirali s komentarjem njune posebej ucinkovite in
pomensko bogate (re)interpretacije Homerjeve Odiseje kot
temeljnega besedila celotne zahodne kulture in civilizacije.

OD SOCIALNE FILOZOFIJE DO KRITIKE
POLITICNE EKONOMIJE

Horkheimerjevo miselno pot je mogoce razdeliti na tri
glavne faze (Ce ne upostevamo tudi prve, “predkriticne”). Prva
od njih se umesca v obdobje od 1931. do 1937. leta. Na nje-
nem zacetku se nahaja definiranje teorije druzbe kot socialne
tilozofije, na njenem koncu pa koncepcija kriticne teorije
druzbe, utemeljena na (poznemu kapitalizmu prilagojeni) kritiki
politi¢cne ekonomije. To je obdobje, v katerem se je Kkriti¢na
teorija porodila in razvila do jasne in zaokroZene oblike. Kot
je znano, je Horkheimer s prevzemom funkcije direktorja
frankfurtskega Instituta za druzbene raziskave prevzel v krogu
teoretikov, zbranih okrog Instituta, poleg institucionalnega tudi
kognitivno dominirajo¢ polozaj. Poleg organizacijskih poslov,
znacilnih za direktorsko funkcijo, je namre¢ dobil tudi nalogo,
naj definira splosno koncepcijo Instituta. Zato se vsi njegovi
prispevki, objavljeni v Casopisu za druzbene raziskave, bolj ali
manj neposredno ukvarjajo s preizprasevanjem temeljnih nacel
in osnovnih epistemolosko-metodoloskih premis teoretsko-
raziskovalne platforme, ki se skriva pod nalepko “kriti¢na
teorija druzbe”. Vecina sodelavcev je v njegovih clankih, ki so
definirali splosni program in kategorialne okvire, nasla argu-
mentacijsko hevristiko in teoretsko-politi¢no usmeritev. Vendar
pa so bili vplivi obojestranski — kakor je Horkheimer oblikoval
intelektualno fizionomijo Instituta, tako je tudi skupnost, zbrana
okrog Instituta, povratno vplivala nanj in na njegova stalis¢a.?

Zacetno definicijo kritiCne teorije, Ceprav Se ne s tem ime-
nom, je Horkheimer formuliral na svojem nastopnem predavanju
leta 19313, v katerem je skiciral koncepcijo socialne filozofije, ki
naj s pomodjo raziskav posameznih znanosti dospe do pravilne
razlage usode ljudi kot ¢lanov skupnosti in do spoznanja celot-
nega druzbenega procesa. Vodilno metodi¢no nacelo tega pro-

54 SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

grama je bilo stalno preZemanje in razvijanje filozofske teorije in ¥ M. Horkheimer,

prakse posameznih znanosti, skrb za clovekovo sreco — najprej Kriticka teorija, 1.

o . . « .. zvezek, Stvarnost,
za Cloveka kot posameznika, seveda pa tudi za Cloveski rod —, Zagreb, str. 53 (v
ki je bila jasno definirana Ze v tem predavanju, pa je ostala nada[;’émnju: KT, stevil-
trajen programski motiv in normativna podlaga celotnega ka zvezka, Stevilka
Horkheimerjevega dela. Ker pa je po drugi strani veljalo, da strant).

sreCe ni mogoce doseci brez vnasanja uma v svet, je kriticna
teorija videla svojo glavno nalogo v raziskovanju moZznosti in
predpostavk za vzpostavljanje umne organizacije druzbe.

ZaokroZeno in takoreko¢ klasi¢no formulacijo je kriti¢na
teorija tega obdobja dobila v znanem besedilu Tradicionalna
in kriticna teorija (1937). NajkrajSe receno, kriti¢na teorija je v
tem obdobju samo sebe razumela kot materialisti¢cno utemeljeno
teorijo druzbe, ki interpretira materijo po ekonomskem in ne
po ontoloskem klju¢u. Sodobni epohi primeren lik materializma
pa je prepoznala v “znanosti o fundamentalni druzbeni vlogi
ekonomskih odnosov™, torej je postala njena metodic¢na
hrbtenica Marxov model kritike politicne ekonomije, adaptiran
na poznokapitalisti¢ne razmere in dodatno “polep$an” z uvaja-
njem psihoanalize. Poleg tega je bila kriti¢na teorija definirana
tudi s svojo prav posebno nastrojenostjo, ki je gladko zavrgla
webrovski ideal “hladne”, vrednostno nevtralne znanosti in se
odlikovala tudi z razkrinkavajoCo pristranskostjo, ogoréeno
voljo za vzpostavitev umnih razmer itd., itd. — vse to skupaj
pa je privedlo tudi do konstrukcije specificnega pojma interesa,
izkustva in subjekta te teorije in do definiranja kriti¢ne teorije
kot “celovite intelektualne, s prakti¢nimi nalogami in borbami
povezane druzbene dejavnosti” (KT I, 180).

PREHOD

Kakor hitro pa je prisla do prej omenjene formulacije, je
kriti¢na teorija vstopila v obdobje vse bolj bolecega ozavescanja
lastne neprimernosti rasto¢im zahtevam casa. Kot je znano, je
bila druga polovica 30-ih zaznamovana z dramati¢nimi dogodki
epohalnih razseZnosti: izostanek revolucije na Zahodu (ki bi po
kriterijih politekonomske kritike morala biti mogoca), vzpon in
stabilizacija nacisticne ureditve v takratni Nemciji, razocaranje nad
dogodki v Sovjetski zvezi in porast dvomov v potenciale socia-
lizma kot takega, kataklizma druge svetovne vojne z grozo anti-
semitizma v sredisCu... — vse to je izpostavljalo material, ki ga
ni bilo mogoce razumeti s teoretskimi sredstvi, ki so bila na
razpolago pravkar skovani kriti¢ni teoriji. Med ruvanjem s tem
(pre)trdim teoretskim orehom je Horkheimer na prehodu iz
30-ih v 40-a leta napisal vrsto besedil, v katerih zapusca ali se
pripravlja zapustiti izvirno marksisti¢no paradigmo Kkriti¢ne teorije.

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 55



Zdenko Zeman

5 Prim.: M. Horkheimer,
Die Juden in Europa
(prva izdaja v: Studies
in Philosophy and
Social Science, vol.
VIII, 1939), v: Horkhei-
mer, Pollock, Neumann,
Kirchheimer, Gurland,
Marcuse, Wirtschaft,
Recht und Staadt im
Nationalsozialismus,
Europdiische Ver-
lagsanstalt, Frankfurt
am Main, 1981, str. 33-
35; M. Horkheimer,
Autoritdrer Staat, v:
Gesellschaft im Uber-
gang (Hrsg. von W.
Brede), Fischer, Frank-
Surt am Main, 1981,
str. 13-35.

® Prim.: M. Horkheimer,
DruStvena funkcija
Sfilozofije, v: KT II,
254-270.

7 Prim.: M. Horkheimer,
Um i samoodrZanje,
Kulturni radnik 5/1972,
str. 90-119.

8 O tej blizini sta izrec-
no spregovorila tudi oba
misleca sama. V skupaj
podpisani zabelezki ob
novem datiranju Dia-
lektike (datirani z
aprilom 1969) najdemo
tudi stavek: “Nihce od
zunaj si ne more brez
teZav zamisliti, v kolik-
sni meri sva oba odgo-
vorna za vsak stavek.
Velike odlomke sva na-
rekovala skupaj; nape-
tost dveh duhovnih tem-
peramentov, ki sta se
povezala v Dialektiko,
Je njen Zivijenjski ele-
ment.” (M. Horkheimer,
T. W. Adorno, Dialek-
tik der Aufklirung,
Fischer, Frankfurt am
Main, 1989, str. IX; v
nadaljevanju DA in
Stevilka strani). V pred-
govoru k predavanjem
iz leta 1944 (Eclipse

To obdobje, ki se za¢ne 1937/38. in konca 1942. leta, razu-
memo kot novo fazo Horkheimerjevega miselnega razvoja (in
razvoja kriti¢ne teorije) — fazo “prehoda”, v kateri dokon¢no
zavrze idejo o primatu metodi¢nega modela kritike politi¢ne
ekonomije in dela na pridobivanju teoretskih predpostavk za
novo stalis¢e. Nekatera od najpomembnejsih spoznanj, ki jih
najdemo v tekstih iz obdobja 1938-42, lahko v najbolj grobih
potezah zvedemo na naslednje: 1. sfera ekonomije izgublja
fundamentalno mesto v celoti Clovekove socialno-zgodovinske
biti%; 2. vraca se vera v spoznavno-kriticne potenciale filozofije
(ki se jih je kriticna teorija, ko je opustila idejo o socialni filo-
zofiji in kot prednostno prevzela kritiko politicne ekonomije,
preve¢ zlahka odrekla)®; 3. odkritja kriti¢ne rekonstrukcije
geneze zahodnega uma, ki ta um izpeljuje iz procesa samo-
ohranitve’, resno omaja zaupanje v umnost, znacilno za
kriti¢no teorijo 30-ih.

SEBSTVO PROTI NARAVI:
GENEZA SUBJEKTA

Aktualne socialno-zgodovinske razmere in tegoben epohalni
dekor so torej postavljali probleme, ki jih znotraj teoretskih
koordinat, doloCenih z napetostjo med proizvajalnimi silami in
proizvodnimi odnosi, ni bilo mogoce dojeti. Ker se je dozde-
valo, da kataklizmi¢ni dogodki, ki so konec prve polovice 20.
stoletja prizadeli ves zahodni svet, predstavljajo totalni, nepre-
klicni zlom celotne zahodne kulture in civilizacije, se je pred
kriticno teorijo kot najpomembnejSe seveda postavilo vprasanje
o razlogih za taksno stanje stvari. Treba je bilo torej kriti¢no
rekonstruirati razvojno logiko in samo naravo te kuldure in
civilizacije. Glede na to, da je Horkheimer (pa tudi Adorno, s
katerega misljenjem se je Horkheimerjevo v 40-ih nerazdruzno
prepletalo®) celoto tega dogajanja, oziroma Clovekovega teoret-
sko-prakti¢nega prisvajanja narave, mislil kot proces razsvet-
ljenstva — najpreprosteje dojetega kot stalno napredujoce
samopostavljanje Cloveka za gospodarja lastnega sveta — se je
rekonstruiranje zgodovine Zahoda pri njiju dogajalo kot pre-
izpraSevanje dialektike razsvetljenstva. V taksni rabi je pojem
razsvetljenstva torej izgubil svoj obicajni pomen in zajel ne le
vso zahodno (= mescansko) misel (v nekem pismu Lowen-
thalu Horkheimer pojasnjuje: “Razsvetljenstvo je tukaj identi¢no
z mesCansko mislijo, pravzaprav z mislijo nasploh...”), ampak
tudi celoten zunajteoretski kontekst te misli — “resni¢no gibanje
meScanske druzbe kot celote z vidika njenih idej, utelesenih v
osebah in institucijah” (DA, 4). Zahodna zgodovina in epoha
razsvetljenstva sta postali sinonima.

56 SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

Temeljni problem, pred katerim sta se znasla Horkheimer in
Adorno na zacetku 40-ih, se je kazal v podobi samodestrukcije
razsvetljenstva. Ker sta hkrati mislila, da svobode v druzbi in
torej tudi svobode vsakega posameznika ni mogoce priboriti
brez zares razsvetljenega misljenja, se nista niti mogla niti hotela
odredi razsvetljenstva. Ker pa sta povsem jasno spoznala tudi to,
da se ze v samem pojmu razsvetljenstva — ne pa Sele v konkret-
nih zgodovinskih oblikah in druzbenih ustanovah, v katerih se
je utelesal — nahaja klica prav tistega samounicenja, ki se je odi-
gravalo pred njunimi o¢mi, je naloga kriti¢nega rekonstruiranja
zahodne civilizacije in kulture zadobila obliko naloge samoosve-
s¢anja razsvetljenstva. To samoosvescanje pa se vrsi s pomocjo
proucevanja skrbno izbranih, eksemplari¢nih kulturnih in misel-
nih modelov, ki so potegnili na povrsje tisti temeljni “sklop”, ki
se nahaja v samem izviru celotne zahodne civilizacije in kulture
— genezo sebstva, katerega samokonstituiranje je vse v znaku
odlo¢nega gospodovanja nad vsem in vsakomer.

Ko sta pojmovno fiksirala to na novo iznajdeno jedro zgo-
dovinskega Zivljenja, sta Horkheimer in Adorno posegla po
pojmu, ki v Kriti¢ni teoriji 30-ih skorajda ni obstajal — po pojmu
subjekta. Zato je mogoce rekonstrukcijo dialektike razsvetljen-
stva — katere protislovja in posledice so vse od znamenite isto-
imenske knjige (1942-44) osnovna preokupacija obeh mislecev
— imenovati tudi kritiko subjekta. Temeljna tema tako definira-
nega teoretskega sklopa postane problem rojstva subjekta iz
samopostavljanja sebstva proti naravi, glavni akterji svetovno-
zgodovinske drame samokonstituiranja subjekta pa so clovek —
kot posameznik in kot vrsta — z ene ter poniZana in poteptana
notranja in zunanja narava z druge strani. Rekonstrukcija te
drame kaZe, da je usoda vsake od obeh “strani” nerazresljivo
prepletena z usodo druge. Vsaka od njiju trpi rusilne posledice
odnosov, katerih ustroj se ravna po zakonih vladavine subjekta
in univerzalnega zatiranja, ki ga proizvaja ta vladavina: s propa-
dom narave nujno propade tudi posameznik.

Razvijanje teorije in kritike subjekta pa predstavlja pomem-
ben odmik od temeljnih dolodil izvirnega programa kriti¢ne
teorije druzbe in hkrati odlocilen izstop iz marksisti¢ne tradici-
je.10 Zato imamo obdobje, ki se zalenja leta 1942, se pravi z
zaCetkom dela na Dialektiki razsvetljenstva, za tretjo fazo
Horkheimerjeve miselne poti. Ob tem pa vendarle velja omeniti,
da z omenjenim pomikom glavne teoretske osi analiza, ki
ustreza marksisticnemu diskurzu, ni povsem izloCena iz igre,
ampak je vklju¢ena v nov, splodnejsi in fundamentalnejsi kon-
tekst. Drugace receno, kapitalisticna oblika dominacije in izko-
ris¢anja se dojema le kot specifi¢na oblika temeljnega odnosa,
znalilnega za mescansko obdobje zahodne zgodovine: gospostva,
vladavine (Herrschaft)."! Zakon o vrednosti tako ni preprosto

of Reason) Horkhei-
mer izjavlja, da je hotel
z njimi orisati posame-
zne aspekte obsezne
Sfilozofske teorije, ki se
Jo je v zadnjih letih
vojne trudil razviti sku-
paj z Adornom: “Tezko
bi bilo reci, katere misli
prihajajo od mene in
katere od njega; najina
Jfilozofija je ena sama.”
(M. Horkheimer, Zur
Kritik der instrumen-
tellen Vernunft, Gesa-
mmelte Schriften,
Band 6, S. Fischer,
Frankfurt am Main,
1991, str. 26). Tudi
Adorno v predgovoru k
delu Minima moralia
navaja, da knjiga prica
0 neprekinjenem notra-
njem dialogu s Hork-
heimerjem: “v njej se ne
nahaja niti en motiv, ki
ne bi prav toliko pripa-
dal Horkheimerju kot
tistemu, ki je nasel cas
za formuliranje.” (T. W.
Adorno, Minima mora-
lia, Veselin Maslesa,
Sarajevo, 1987, str. 10).

9 Pismo Léwenthalu s
23. maja 1942 (navede-
no po: M. Jay, Dialek-
ticka imaginacija,
Svjetlost; Globus, Saraje-
vo; Zagreb, str. 407). V
zvezi s tem je umestna
tudi Skuhrova pripom-
ba, da je treba Dialek-
tiko razsvetljenstva
brati kot “fenomenologi-
jo mescanskega duha”
(A. Skuhra, Max Hork-
heimer. Eine Einfiih-
rung in sein Denken,
W. Kolhammer,
Stuttgart, Berlin, Koln,
Mainz, 1974, str. 64).

10§ tezo o izstopu se
strinja vecina interpre-
tov (H. Dubiel, M. Jay,
Z. Tar, A. Skuhra, A.
Wellmer itd.).

SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA 57



Zdenko Zeman

1 prim: M. Jay, Dia-
lekticka imaginacija,
str. 405; H. Dubiel,
Wissenschaftsorgani-
sation und politische
Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main,
1978, str. 112-113; J. P.
Arnason (ki referira o
taksnem staliscu pri J.
Habermasu in A. Hon-
nethu), Dijalektika
prosvjetiteljstva i
postfunkcionalisticka
teorija drustva, Theo-
ria, 3-4/1986, str. 153.

2.Gl. iz¢rpno razpravo
o temi subjekta v: H.
Burger, Subjekt i sub-
Jjektivnost, Globus,
Zagreb, 1990.

razveljavljen, ampak se samo spremeni njegovo “mestno Stevilo”
— ne funkcionira ve¢ kot edini ali kot glavni, ampak kot eden
od mnogih integracijskih principov instrumentalnega uma (ob
predikacijskem principu matemati¢ne znanosti, principu totali-
tete razrednokapitalisticnih oblik gospostva, prisili h konfor-
mnosti kulturne industrije itd.).

Omenimo na tem mestu, da je Horkheimer po Dialektiki
razsvetljenstva nadaljeval z razmisljanjem o dialektiki razsvet-
lienstva (= kritiki subjekta) s kritiko instrumentalnega uma, t.j.
z razmiSljanjem o aporijah zahodne racionalnosti — se pravi z
obratom k problematiki, ki jo je anticipiral Ze v besedilu o umu
in samoohranitvi iz 1942. leta. Prou¢evanje zgodovinske poti
zahodnega uma, ki ga je v omenjenem tekstu Ze enoznacno
razumel kot ukvarjanje s klju¢nimi aspekti zahodne kulture in
civilizacije, pa je dobilo dovolj trdno oporno tocko Sele s pre-
vzemom stalisCa, razdelanega v Dialektiki razsvetljenstva, kajti
Sele tam je sam um dovolj prepricljivo vstavljen v resni¢no
zgodovinsko Zivljenje. Ker je interpretiran kot glavno orodje
subjekta, ki je jedro celotnega zgodovinskega Zivljenja, se v nje-
govi zgodovinski poti zrcali tudi tisto bistveno same zgodovine.

POJEM SUBJEKTA

Ko sta Horkheimer in Adorno iskala pojem, s katerim bi fik-
sirala vzpon sebstva v znaku absolutnega gospodovanja, sta,
kot smo zZe rekli, izbrala pojem subjekta. Ta izbira nikakor ni
slu¢ajna — gre za pojem, ki spada med tiste malostevilne, za
katere lahko z vso pravico re¢emo, da zavzemajo eno od
osrednjih mest v zahodni filozofiji, pa tudi v vsej zahodni tradi-
ciji. Njegovega pomena in teZe ni mogoce razbrati iz pomena,
ki ga dobiva v vsakdanji pogovorni rabi. V vsakdanjem govoru
ta izraz najpogosteje oznacuje nekaj posamic¢nega — (Clovesko)
bitje, fizi¢no osebo itd. —, kar je v glavnem dojeto kot nasprotje
tistemu objektivnemu in ob¢emu. Vsakdanji govor s pojmoma
subjekta in subjektivnosti v glavnem misli na ozkost pogleda,
poljubnost, enostranskost, nepredvidljivost ali celo muhavost.

Seveda pa je pomen pojma v domicilnem filozofskem kon-
tekstu povsem drugacen. Ceprav je Sele razmeroma pozno
postal eksplicitna tema zahodne filozofije, je na tak ali druga-
¢en nadin v njej prisoten Ze ve¢ kot dve tisocletji, v tem casu
pa je uspel prehoditi pot od razmeroma marginalnega (v antiki)
do fundamentalnega, osrednjega pojma (v novoveski filozofiji).!?
Ker se tukaj Zal ni mogoce spustiti v obSirnejSo razpravo o
tem problemu, nam preostane poudariti le tiste momente, ki
so posebej zanimivi za naSo temo. Glede tega je treba posebe;j
izpostaviti Heglovo koncipiranje subjekta ali, Se oZje, dejstvo,

58 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

da je to koncipiranje razvilo in posebej poudarilo tiste dimen-
zije subjekta, ki zadevajo obcosti in nadindividualnosti. Pri Heglu
je namre¢ vzpostavitev spoznavnega, moralnega ter nravstvenega
ali pravnega subjekta pomenila radikalno opuscanje individu-
alne posebnosti. Subjektne forme so konstituirane kot v bistvu
nadindividualne in objektivisticne, medtem ko se posameznik
— Ceprav velja za njihovo neovrgljivo izhodis¢e in prebivalis¢e
— v svoji posameznosti kaze le kot nepopolni reprezentant
subjekta in subjektivnosti subjekta ter kot material, iz katerega
se konstituira subjekt v svoji splosnosti. Pomembnost koncep-
cije, ki vztraja na nadindividualnosti in obcosti, izhaja iz dejstva,
da Sele ta dolocila kapacitirajo pojem subjekta za dojemanje
karakterja in kompleksnosti vseh tistih raznovrstnih in daljno-
seznih moznosti in u¢inkov, ki jih je ustvaril ¢lovek v svojem z
vsemi socialnozgodovinskimi protislovji obremenjenem Zivljenju,
in ki se nato izmikajo njegovemu zavestnemu vplivu in pre-
segajo njegove (ne le posamine) moci. Na ta nacin dojeti
pojem subjekta ni omejen na posamezno (kot je to vecinoma
pri njegovi “zdravorazumski”, pogovorni rabi), ampak postane
uporaben za teoretske “predmete” na vseh ravneh — od posa-
meznega sebstva, zavesti, zavesti o sebi itd., vse do subjektnih
formacij druzbe, kot so razredi, stranke, gibanja, drzave, druZzbe,
pa tudi ¢lovestvo v celoti. Zato sprejemamo definicijo, po
kateri je treba subjekt razumeti kot “zbir ¢loveskih zmoZnosti
in njihovo usklajenost glede na neko intenco”, pri ¢emer “je
lahko ta intenca vsebinsko zelo razli¢na”.!3 Ta definicija nas
po eni strani jasno spominja, da subjekt v kon¢ni fazi ¢rpa iz
posamiCnega, Ceprav ga ne moremo zvesti nanj, po drugi
strani pa implicira mozZnost, da se potence, o katerih je govor,
Ceprav so nedvomno c¢loveske, emancipirajo od namenov last-
nih tvorcev in konteksta, v katerem so nastale, ter dobijo
najrazli¢nejSe dimenzije in smeri.

ODISEJ: PROTOTIP SUBJEKTA

Po mnenju Horkheimerja in Adorna v celotnem kulturnem
korpusu zahodne civilizacije ni dela, ki bi zgovorneje pricalo o
dialektiki razsvetljenstva od Homerjeve Odiseje. Kot “prazgodo-
vina subjektivnosti” (DA, 62, 85) predstavlja “temeljno besedilo
evropske civilizacije” (DA, 52). O tej dialektiki pri¢a celoten
ep, posebej zgosceno, na nacin “navdahnjene alegorije”, pa v
pripovedki o sirenah (XII. spev).

Odisejevo tavanje od Troje do Itake predstavlja pot skozi
mite telesno Se povsem Sibkega in nesamozavestnega sebstva.
Na homerski stopnji je to sebstvo Se v toliki meri funkcija tis-
tega neidenti¢nega, nepovezanih in neartikuliranih mitov, da se

13 H. Burger, prav tam,

str. 9-10.

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA

59



Zdenko Zeman

" Insistiranje na moci
uma in posebej na
lokavosti kot Odisejevi
kljucni karakteristiki ni
omejeno na specialistic-
no literaturo in globin-
ske vpoglede v proble-
matiko. Mirno lahko
trdimo, da predstavlja
obce mesto v korpusu
“obcle kulture” zahodne-
ga cloveka in kot tako
najde mesto tudi v
popularnejsih prikazih.
Tukaj za ilustracijo
navajamo le dva naklju-
¢no izbrana primera. V
nekem mitoloskem
prirocniku lahko prebe-
remo naslednjo karak-
terizacijo Odiseja: “Je
lokav in premeten,
prezivi bolj po zaslugi
pameti kot grobe sile,
majhen, izredno pre-
pricljiv v dokazovanju,
impresiven kot oseba
zaradi moci in ostrine
intelekta.” (M. Senior,
Who’s Who in Mitho-
logy, Orbis, London,
1985, str. 162.) V
znanem prikazu juna-
kov anticnih mitov V.
Zamarovskega pa lahko
preberemo naslednje:
“Njegovo junastvo, sme-
lost, vztrajnost in pred-
vsem lokavost so vstopili
v pregovore, ki so Zivi
se danes... Ostal je
Junak par excellence
za vse case...” (V. Zama-
rouvsky, Junaci antickih
mitova, Skolska knjiga,
Zagreb, 1985, str. 237,
243.)

mora nujno naslanjati na njih. Subjekt Se ni “v sebi Cvrst, iden-
ticno ustrojen”, njegova struktura je Se vedno “majava in efe-
merna” (DA, 54-55, zabelezka 5). Notranja organizacijska forma
individualnosti je cas, insistira pa se, da je njegovo doZivljanje
na tej stopnji Se tako slabotno, da ostaja enotnost pustolovscin
zunanja in se njihovo sosledje pojavlja le kot sprememba kraja
dogajanja. Pustolovscine, ki jih dozivlja Odisej, so vse po vrsti
preizkusdnje, ki se ga trudijo skreniti s poti u¢vri¢evanja njego-
vega sebstva. Vendar pa je ta pot definirana z enoznacnostjo
svojega cilja: s povratkom domov, vrnitvijo na njegovo trdno
posest, z eno besedo — s samoohranitvijo. A prav tisto skrenju-
joCe in zastraSujoCe, kar se neprestano pojavlja na njegovi poti
in grozi s slabitvijo in raztekanjem fluidnega in negotovega
sebstva, daje tisti dragoceni material uporu, nasproti kateremu
se lahko edino izgradi in utrdi njegova identi¢nost. Tako pos-
tane jasno, da enotnost sebstva ni zgolj nasprotje mnogovrst-
nosti, ampak se oblikuje Sele z zanikanjem te mnogovrstnosti.
Drasti¢neje formulirano, prezivi samo tisti, ki se “najpogumneje
predaja groznji smrti in ki z njeno pomocdjo postane trden in
mocan za Zivljenje” (DA, 54).

Organ, s pomocjo katerega sebstvo preZivlja vse pustolov-
iCine, je lokavost.'* Pralik odisejevske lokavosti je moment
prevare ob vsakem Zrtvenem obredu. Vsa Cloveska Zrtvena
dejanja namred, e se izvajajo bolj ali manj zavestno in po
planu, varajo tistega, ki so mu namenjena, ker ga pravzaprav
podrejajo primatu Cloveskih namenov in ga s tem razreSujejo
njegove mocdi; kalkulacija lastne vloge negira mo¢, na katero
se obraca. Sebstvo je Clovek, od katerega se ve¢ ne pri¢akuje
magi¢na mo¢ nadomescanja — konstituiranje sebstva prekinja
prav tisto “fluktuirajoCo zvezo z naravo” (DA, 58), ki se menda
ustvari z Zrtvovanjem sebstva. Re¢emo lahko celo, da “ima
celotna demitologizacija obliko neustavljive izkusnje, da je
Zrtvovanje zaman in odved” (DA, 61).

Sebstvo nastaja in se krepi z zoperstavljanjem izginjanju v
slepi naravi, Zrtev pa vedno znova spominja na naravo in kaZze
na njene zahteve. Kajti sebstvo vedno ostane le del narave,
nekaj zivega, kar se Zeli zoperstaviti neCemu Zivemu. Pozaba
Zrtve torej predstavlja zanikanje te osnovne, utemeljujoce zveze
in je istozna¢na z odstranjanjem vseh ovir pri uresni¢evanju
vladavine nad zunajClovesko naravo in drugimi ljudmi. To
zanikanje ni ni¢ ve¢ in ni¢ manj kot “jedro celotne civilizacijske
racionalnosti”, ki se kaZe kot “postaja kipenja mitske iracional-
nosti”, kajti “z zanikanjem narave postane moten in neprozo-
ren ne samo felos zunanjega obvladovanja narave, ampak tudi
telos lastnega Zivljenja” (DA, 61). Ko Clovek izgubi zavest o
sebi kot naravi, postanejo ni¢ni tudi vsi nameni, zaradi katerih
se sploh ohranja pri Zivljenju, ves druzbeni napredek, rast

60 SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

materialnih in duhovnih sil, in, kot zaostrujeta Horkheimer in
Adorno, celo sama zavest.

Sebstvo temelji na gospostvu ¢loveka nad samim sabo,
gospostvuy, ki je — Ceprav se dogaja v imenu sebstva — vedno
tudi virtualno samouniCenje, kajti tisto, kar je z njim premagano,
potlaeno in uni¢eno, ni ni¢ drugega kot “tisto Zivo” (DA, 62),
se pravi prav tisto, iz Cesar izhaja edini zamisljivi smisel samo-
ohranitve. Torej postane tisto, kar sproza mehanizem samooh-
ranitve, na koncu samo Zrtev tega mehanizma. Kaijti vsa sofisti-
cirana masinerija moderne industrijske druzbe se lahko zvede
na “golo naravo, ki sama sebe trga na koscke” (DA, 270). Pro-
tiumnost proizvodno najrazvitejSe oblike druzbe, totalitarnega
kapitalizma — katerega premocna tehnika namesto zadovolje-
vanja Clovekovih potreb grozi z iztrebitvijo ¢lovestva — pred-
stavlja le najnovejSo izvedbo protiumnosti izvirne situacije —
junakovega izogibanja Zrtvi; ne le v tem smislu se kaze Odisej
kot prototip, pralik me$c¢anskega individuuma.

Zgodovina civilizacije je hkrati tudi zgodovina introverzije
Zrtve, se pravi zgodovina odrekanja. Odisej predstavlja sebstvo,
ki se neprestano ovira in (samo)obvladuje (¢eprav se zdi, da
njegovo odrekanje Se nima tistega definitivnega znacaja; je prej
prelozitev kot trajna odpoved). To podrejanje pa pridobi znacaj
“objektivnosti” in samostojnosti Sele z umestitvijo v subjekt in z
osvoboditvijo od mitskih vsebin, s ¢imer postane obdi racionalni
zakon. To je logika, ki se razvija “v zvezi lazne druzbe” (DA,
62), kjer je vsakdo odvecen in prevaran. Kdor pa bi se poskusil
odpovedati samega odrekanja in bi brez kakrSnegakoli odlasa-
nja, “tukaj in zdaj”, posegel po neokrnjeni celoti, bi seveda
izgubil vse, ker se dostojanstvo vseh, tudi tistega najodli¢nejSega,
junaka, doseZe edino za ceno “poniZanja nagona po celi, obdi,
nerazdeljeni sreci” (DA, 65). Formula Odisejeve lokavosti je v
tem, da se “loCeni, instrumentalni duh” resignirano prilagaja in
daje naravi, kar je njenega, s tem, da jo vara. Obvladovanje
skozi prilagajanje — ta lokavost anticipira klju¢no potezo mes-
Canskega znacaja. Zahteva za to in taksno lokavost je artikuli-
rana v zahtevi mesCanskega razsvetljenstva po treznosti, po
takoimenovanem smislu za dejstva, po realnem odmerjanju
odnosa modi. Ze v “realisticnem” odmerjanju odnosa modi, ki
ga na svojem potovanju kaze Odisej — torej v odmerjanju, ki
vidi lastno preZivetje v odvisnosti od priznavanja lastnih pora-
zov in vrac¢unava moznost lastne smrti — najdemo zametek
principa “mesc¢anske deziluzije, zunanje sheme introverzije
7rtve, odrekanja” (DA, 65). Iracionalnost tega ratia pa pride na
povrsje v pripravljenosti za prilagajanje mes¢anskega uma
vsaki neumnosti, na katero naleti kot na vecjo silo. Skovano v
ognju tako ustrojene lokavosti nosi sebstvo na sebi trdnost,
urezano z naprezanjem in samoponiZevanjem.

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 61



Zdenko Zeman

5 prim.: Homer, Odise-
Ja, XII. spev, verzi 142-
200.

Na homerski stopnji pride tudi do spremembe v bitju jezi-
ka, ki postane oznacevalec, se pravi, da se pretrga tisti prvotni
odnos, v katerem Se ni mogoce lociti besede od predmeta, ki
je z njo oznacen. Z distanciranjem besede od stvari je osvojen
vzvod, s katerim miSljenje lahko dobi mo¢ nad realnostjo, a ta
distanca je hkrati tudi izvor trpljenja (kajti “beseda pozna samo
sebe kot sibkejso od narave, ki jo je prevarala” (DA, 76)).
Odisejeva lokavost daljnosezno dolocujoCe sestoji iz uporabe
te razlike in Zivi od “procesa, ki se odvija med besedami in
stvarmi” (DA, 68). Ena sama beseda lahko oznacuje povsem
razli¢ne stvari, se pravi, da lahko pomeni nekaj ali ni¢, kar
Odisej posebej nazorno spozna, ko se znajde v nevarnosti, da
bi postal postavka na Polifemovem jedilniku, avtorja pa to
spoznanje o bistvu besede in njene posledice generalizirata:
tisto, kar odkrije Odisej v naravi besede, je Ze tisto, kar se v
razviti mescanski druzbi imenuje formalizem — distanciranje od
vsake mogoce vsebine, iz ¢esar nujno sledi tudi nominalizem,
ki je “prototip mescanskega misljenja” (DA, 68). V nacinu, na
katerega je Odisej prevaral Polifema — pri tem je uporabil dis-
tanco med stvarjo in besedo in se mu predstavil kot Nikce
(prim. IX. spev, posebej verze 304-436) — v tej afirmaciji ali Se
prej v golem reSevanju lastne koze s popolnim samoponiza-
njem, v mimikriji tistega “Nihce”, je Ze mogoce razbrati tisto
temeljno, za celotno zahodno civilizacijo paradigmati¢no stalis¢e
subjekta: Odisejevo “samopotrijevanje je tukaj in v celotni
epopeji samozatajevanje” (DA, 75).

Jezik je hkrati edini medij, v katerem je mogoce ohraniti
tako spomin, v katerem so shranjene vse nejevolje, se pravi
ves material, na katerem se je konstituiralo in konsolidiralo
sebstvo, kot tudi notranjo formo individualnosti — zavest o
trdni ureditvi ¢asa (kot glavna dezintegracijska groZnja sebstvu
se v Odiseji pojavlja prav mo¢ odvzemanja spomina, pozabe,
na primer v epizodi z Lotofagi (IX. spev), pri sreanju s Kirko
X. spev) itd.).

Kot smo Ze omenili, je vsa stvar zgos¢eno prikazana v XII.
spevu Odiseje oziroma v epizodi s sirenami.’> Njihovo “medeno
petie” je poziv k izginjanju v preteklem, s potopitvijo vanj pa
bi se definitivno izgubila tudi vsaka prihodnost, ker bi zmanj-
kalo zbranosti duha, brez katere ni ohranitve eksistence v
naravi. Kot zamenjavo za suspenzijo sebstva nudijo sirene
nepopisen uzitek, popolno narkoti¢no upijanjenost, ki tudi
popolnoma otopi in na koncu sname glavo z ramen. Vendar
pa je Odisej dozorel v trpljenju in se pri tem upiral in naspro-
toval raznovrstnim smrtnim nevarnostim, groznim ali manj
groznim silam razpada. Enotnost njegovega Zivljenja, identi¢nost
njegovega sebstva, se je ustalila v Ze omenjani trdni ureditvi
Casa, v kateri se mu, kot to navdahnjeno formulirata Horkhei-

62 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

mer in Adorno, “kakor voda, zemlja in zrak razcepljajo... pod-
ro¢ja ¢asa” (DA, 39). Tridelna shema ¢asa osvobaja sedanji
trenutek preteklosti in ga postavlja na dispozicijo, pri ¢emer
tisto preteklo umesca onstran meje nepovratnega. Vendar pa
Odisej ni brezprizivno zaloputnil vrat pred predhodno stopnjo,
kajti njegovo sebstvo je Se zelo blizu pred¢asovnemu mitu, iz
katerega narodja je izSel, tako da se mu tudi lastna doZivljena
preteklost obcasno dozdeva kot zamegljen mitski predcas.
Nevarnost izgube pravkar izbojevanega sebstva preti od vsepo-
vsod; prepustiti se napevu siren bi pomenilo pasti nazaj v
vrtinec pred¢asa, zbrisati mejo med lastnim in tujimi Zivljenji
do nerazlikovanja, torej raztopiti sebstvo v praoceanu gole na-
ravne biti, pred katero je komaj pobegnil. Dejstvo, da sta v
sirenskem Kklicu zdruZena groZnja z unicenjem in oznanilo ulti-
mativne sreCe, Ze na neki nacin odseva del resnice o tirnici
civilizacije, ki je med drugim doloena z napetostjo med
pokori¢ino in delom na eni in prividom popolne izpolnitve,
lepote brez moci na drugi strani.

Izzivanje siren pa je tako moc¢no, da nima tisti, ki jih slisi,
nikakrsnih moZnosti. V taksni situaciji obstajata za Odiseja le
dve moZznosti resitve. Ena je namenjena njegovim sopotnikom.
Njihova uSesa so zamaSena, ker preprosto ne smejo slisati;
kdor dela, se mora namre¢ osredotoditi na nalogo, ki mu je
dana, in odvreci vse drugo. Nagon po skrenitvi s poti je treba
pregoreti z dodatnimi delovnimi napori. Za to koncentracijo je,
ko je zapustila Odisejevo ladjo, druzba najucinkoviteje poskr-
bela. Drugo mozZnost namenja Odisej samemu sebi. Kot zem-
ljiski posestnik, za katerega delajo drugi, si lahko privosci
slisati sirene, toda le tako, da vnaprej nevtralizira nevarnost, ki
prihaja od njih, se pravi tako, da se da trdno privezati k jam-
boru. Njegovo poslusanje tako ni speto z realno nevarnostjo,
kajti tisti, ki veslajo in od katerih je torej odvisna usoda cele
ladje, ne slisijo niti usodnega klica siren niti ne morejo reagi-
rati na Odisejeve obupne pozive, naj ga odveZejo; vedo le za
nevarnost in gospodarjev enoznac¢ni ukaz. Drugace receno,
tisti, ki delajo, reproducirajo tako svoje kot izkoris¢evalCevo
preZivetje, medtem ko je groZnja temu sklopu v celoti, izziv
siren, prezentna samo izkoris¢evalcu, in to v obliki, v kateri ji
je Ze odvzeta ruSilna moc¢ in je nevtralizirana v goli predmet
kontemplacije (Se posebej, Ce sprejme znacaj umetniskega
dela). Tako se torej Ze pri zapuScanju mitskega razideta manu-
alno delo in uZivanje v umetnosti (in uZivanje nasploh).

Ze v epu vsebovana pravilna teorija, ugotavljata Horkheimer
in Adorno, uporabljena na Odisejevi ladji, fiksira celotno dia-
lektiko razsvetljenstva. Posebej transparentno se kaze v feno-
menu zamenljivosti. Zamenljivost je namre¢ ukrep gospostva,
kajti najmocnejsi je tisti, kdor se lahko da zamenjati pri vecini

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 63



Zdenko Zeman

16 Hegel, Fenome-
nologija duha, nave-
deno po prevodu M.
Kangrga, Naprijed,
Zagreb, 1987, str. 126.

opravkov. Zamenljivost je hkrati motor napredka in motor
regresije. Regresije zato, ker izkljucenost iz dela, prav tako kot
neprimerna vkljucenost vanj, rezultira kot pohabljenost. Kot je
to pregnantno formulirano pri Heglu, v znamenitem poglavju o
gospostvu in suzZenjstvu v Fenomenologiji duha, iz katerega
citirata tudi Horkheimer in Adorno, “je gospodar... med sebe
in njo (stvar — op. Z. Z.) vrinil suZnja, s ¢imer se povezuje z
nesamostojnostjo stvari in jo preprosto uZziva; stran samostoj-
nosti pa prepusca suznju, ki stvar obdeluje”.'® Ta opis zadeva
mutatis mutandis tudi bistvo dogajanja na Odisejevi ladji med
potjo mimo siren. Odisej se torej da zastopati pri delu, njegovi
sluzabniki pa, ¢eprav so blizu stvari, v delu ne morejo uZivati
niti se razvijati, ker se odvija pod prisilo, iz obupa, z nasilno
izkljuCenimi Cutili. Zato sluZabnik ostaja telesno in dusevno
podjarmljen, a tudi gospodar neizbeZno regradira, ker si, ko si
odvzame delo na stvari, odvzema tisti heterogeni material, v
odnosu do katerega je edino mogoce adekvatno (samo)osvestiti
sebstvo, kot to natan¢no kaze prav Heglovo izvajanje samoza-
vesti v omenjenem poglaviju Fenomenologije. Ceprav jo je, kot
bi rekel cinik, nekoliko laZje prenesti, ni nepremi¢nost ukazu-
joCega ni¢ manj pogubna od zamaSenosti uses poslusnih.

Resija, o kateri je govor, pa seveda ni omejena le na cutila,
ampak zadeva tudi intelekt, ki se je locil od cutilnega podrocja
z namenom njegovega podrejanja. Z loCevanjem nastane Skoda
za vsako od teh ¢loveskih moci. V njihovem odnosu pa odseva
druzbeni odnos tlacitelja in potlacenih. Avtorja opazata razvojni
lok, katerega kraka spajata Odiseja in figuro danasnjega (indu-
strijskega) vodje, naivnega generalnega direktorja, kajti na
koncu stoji isto kot na zacetku: v funkciji vodje je odslikano
omejevanje misljenja na organizacijo in upravljanje, redukcija
duha na “aparat gospostva in samoobvladovanja, kakor ga je
Ze od nekdaj dojemala mescanska filozofija” (DA, 42). Podobna
¢rta kontinuitete spaja tudi podjarmljene, Odisejeve veslace na
eni in moderne delavce v tovarni in drugod na drugi strani.
Tudi nemoc¢, konformizem in topost danadnjih “veslatev” ne
izhaja toliko iz zavestnega poneumljanja kot iz delitve dela in
konkretnih pogojev njegovega odvijanja, Ze “delavci” na Odise-
jevi ladji pa so bili zaradi jasne druzbene delitve dela zvedeni
na manipulabilni material, ukrocen s prisilo kolektivnega takta.
Regresija danasnjih mnozic se kaZe tudi v novi obliki zasleplje-
nosti, drugacni od tiste zaCetne, mitske. Totalna druzba, ki
zajema vse odnose in spodbude, nezaustavljivo oblikuje ljudi v
nasprotju z “zakonom razvoja druzbe, principom sebstva” (DA,
43) — in jih, kot neusmiljeno ugotavljata avtorja, pretvarja nazaj
v dvozivke (Lurche).

64 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses

Odisej torej — lahko sklenemo skupaj s Horkheimerjem in
Adornom — predstavlja prototip subjekta, prvi model tiste ko-
ordiniranosti in smotrne zbranosti vseh moci in potenc, ki je
omogocila utrditev Sebstva in zalrtanje jasne meje med njim in
Naravo. Ta meja, kot nam pri¢a Homerjev ep, v Odisejevi
osebi Se ni postala povsem trdna in neprebojna, ampak jo je
bilo treba vedno znova definirati, utrjevati in potrjevati. Odise-
jeva vrnitev na Itako je prepolna preizkudenj, ki mu ne grozijo
samo s fizi¢nim uni¢enjem, ampak tudi z ne¢im mnogo hujsim
od junaske smrti — z uni¢enjem temeljne strukture njegovega
obstoja, dekompozicijo sebstva, ki se mu je Sele pravkar uspelo
iztrgati iz fluktuirajoCe zveze z naravo in hiti pozabiti svoj izvor.
Gospodarjenje in pozaba narave — to sta po Horkheimerju in
Adornu temeljna motiva celotne zahodne kulture in civilizacije,
preizkusnje pa, podobne tistim, ki so se pojavljale na Odisejevi
poti, so konstitutivne za celoten zgodovinski potek zahodnega
Cloveka. Te preizkudnje se pojavljajo celo v vsakem posami¢nem
otrostvu — ogrnjena v plas¢ materinske skrbi in osvobojena
neposrednih groZenj (vsaj praviloma) ontogeneza skraj$ano, v
zmanjSanem merilu, rekapitulira dramo filogeneze.

Glede na identiteto same kriti¢ne teorije pa velja za konec
spomniti, da je z zapuSCanjem Marxa in obratom k Homerju
jasno signalizirala dejstvo, da je na zacetku 40-ih naSla povsem
novo interesno podrodje. Namesto v sferi, ki jo definira nape-
tost med proizvajalnimi silami in proizvodnimi odnosi (katere
skrivnost je vsaj deloma desifrirala kritika politicne ekonomije),
je odkrila klju¢no dimenzijo svetovnozgodovinskega dogajanja
v nekem SirSem in fundamentalnejSem “sklopu” — v odnosu
med Clovekom in Naravo. Skladno s tem so se seveda premak-
nile tudi njene temeljne teoretske reference — namesto truda s
posodobitvijo in plodno uporabo teoretske paradigme, skovane
sredi 19. stoletja na podlagi zgodnjega kapitalizma, je novo
stalis¢e naslo oporne tocke v najstarejSih knjizevnih spomenikih
evropske kulture, zanimivejSe sogovornike od Marxa pa je naslo
v Kantu, Nietzscheju, markiju de Sadu in v za Horkheimerja
vsekakor neizogibnem Schopenhauerju. Prvo artikulacijo novega
glavnega problema Kkriti¢ne teorije, ¢lovekove postavljenosti v
vlogo gospodarja v svetu, je Horkheimer nasel celo Ze v Stari
zavezi (v Knjigi geneze), proti hladnosti “napredka” in uprav-
ljanega sveta je hotel aktivirati tudi teolosko tradicijo (posebej
pojem duse), predlagal je reSitev religije na nacin, da bi bil
vanjo vklju€en tudi dvom, itd. itd. Ko je odkrila problematiko
subjekta, je kriti¢na teorija torej nujno odprla tudi povsem
nove teoretske fronte in izgubila vsako vero v metodoloski
monizem, s ¢imer se je tudi njen materializem osvobodil “stro-

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 65



Zdenko Zeman

W@

gosti” in “Cistosti”, ki sta ga odlikovali v 30-ih letih, ko $e ni
iskala teoretskih zaveznikov zunaj materialisticne tradicije.

Prevod: Darinko Kores-jacks

Zdenko Zeman, magister filozofije, urednik Drustvenih

istrazivanja iz Zagreba.

LITERATURA

BURGER, Hotimir (1990): Subjekt i subjektivnost, Globus, Zagreb.

CACINOVIC-PUHOVSKI, NadezZda (1980): Subjekt kriticke teorije,
Kulturni radnik, Zagreb.

DUBIEL, Helmut (1978): Wissenschaftsorganisation und politische
Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main.

HABERMAS, Jiirgen (1988): Filozofski diskurs moderne, Globus,
Zagreb.

HOMER (1987): Odiseja (prev. T. Maretic), Nakladni zavod Matice
Hruvatske, Zagreb.

HORKHEIMER, Max, Kriticka teorija druStva, zv. I in I, Stvarnost,
Zagreb.

HORKHEIMER, Max (1981): Sozial-philosophische Studien, Aufsdtze,
Reden und Vortrdige 1930-1972 (Hrsg. von Werner Brede), Fis-
cher, Frankfurt am Main.

HORKHEIMER, Max, Um i samoodrZanje, Kulturni radnik, 5/1972.

HORKHEIMER, Max (1991): "Zur Kritik der instrumentellen Vernunft’
und ‘Notitzen 1949-1969’°, Fischer, Frankfurt am Main,
(Gesammelte Schriften, Band 6).

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor W. (1989): Dialektik der
AufRldrung, Fischer, Frankfurt am Main.

JAY, Martin, Dijalekticka imaginacija, Svjetlost; Globus, Sarajevo;
Zagreb.

KATUNARIC, Vjeran (1990): Teorija drustva u Frankfurtskoj $koli,
Naprijed, Zagreb.

POST, Werner (1971): Kritische Theorie und metaphysicher Pes-
simismus, Kosel-Verlag, Miinchen.

SCHMIDT, Alfred (1974): Zur Idee der Kritischen Theorie, Carl
Hanser Verlag, Miinchen.

SENIOR, Michael (1985): Who’s Who in Mithology, Orbis, London.
SKUHRA, Anselm (1974): Max Horkheimer. Eine Einfiihrung in sein
Denken, W. Kohlhammer, Stutigart, Berlin, Koln, Mainz.
Sozialforschung als Kritik (Hrsg. von Wolfgang Bonfs und Axel Hon-

neth), Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1982.

TAR, Zoltan (1977): The Frankfurt School, john Wiley & Sons, New
York, London, Sidney, Toronto.

ZAMAROVSKY, Vojtech (1985): Junaci antickih mitova, Skolska knjiga,
Zagreb.

Zwischenbetrachtungen im Prozess der Aufkldirung (ur. Axel Honneth,
Thomas McCarthy, Claus Offe, Albrecht Wellmer), Suhrkamp,
Frankfurt am Main, 1989.

66 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Dejan Jelovac

Sistem vs. Zivljenje

Bistvena resnica je lahko nevaren plod samo tiste sodobne
filozofije, ki zavrac¢a biti duhovni pogon (Betrieb), vpreZen, da
gara za ustoliCenje, krepitev in pospeSevanje sveta sistema. Taka
filozofija si ne zamislja, da je pravo mesto njenega negovanja
(Pflege) institut, ki je konstituiran tako, da vedno oskrbuje sis-
tem s teoretskimi proizvodi, namenjenimi lajSanju, urejanju,
vpeljevanju udobnosti tekocega stanja stvari. Le-ta se utemeljuje
kot sodobni zunaj-institucionalni podprijem bistvenega misljenja,
ki je spodbujen z ironi¢no nezaupljivostjo do inicialne intencio-
nalnosti sveta sistema, po kateri je ta dejanskost edini neminljivi
kulturni sklop stabilizirane, funkcionalizirane, optimalizirane
organizacije ¢loveka vrednega obstanka. ZaCetna toCka bistve-
nega misljenja je izvirna evidenca o nastalosti in minljivosti
takega sveta, a predvsem njegove planetarno dominirajoce ema-
nacije v obliki “svetovno-mesc¢anskega stanja” etabliranih razmer.
Za pozitivno dejanskost te psevdo-konkretne stvarnosti ne najde
bistveno misljenje nikakr$nih olajsevalnih okolis¢in. Ravno
nasprotno pa bistveno miSljenje na temelju izvedene ontoloske
analitike Clovekovega Zivotarjenja v sistemu poskusa umsko
otezevati prevladujoci objektivni sklop sistemskih okolis¢in,
struktur in tokov. V skladu s svojo ontolosko drzo (Ge-stelD),
da naj bo “iz-(ven)-redno izpraSevanje iz-(ven)-rednega™, se
misljenje nagiba k sooCanju ¢lovestva s surovo pozo vsakda-
njega Zivotarjenja v bizarnih okvirih in trivialnih situacijah sis-

! Martin Heidegger,
Uvod v metafiziko,

Vuk KaradZzi¢, Beograd,

1976, stran 31.

Casopis za kritiko znanosti, domisljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 67-74.

67



Dejan Jelovac

2 ¢f. Max Horkheimer,
Bemerkungen zur
Philosophischen
Anthropologie,
Zeitschrift fiir Sozial-
Jforschung, Frankfurt
am Main, Band 4,

Jahvgang 1935, stran 35.

tema, ki je zamisljen in pognan tako, da lahkotno olajsa teZo
Zivljenjskih razmer. Z vztrajanjem pri tem, da je resni¢no bivanje
(kot tudi resnica o takem nacinu bivanja v okviru teoretskega
spoznanja) usodno tezko podjetje, bistveno misljenje zares
vedno znova razocara Cloveka sistema, ki se ga tisocletja nago-
varja in prepri¢uje, da lahko i8¢e samega sebe in se sme najti
izklju¢no v pogreznjeni in oskrbljeni stvarnosti sveta sistema.
Bistveno misljenje ga grobo prebuja iz takega neprimernega in
nevzornega dremeza z odkritim diagnosis-om, na podlagi kate-
rega pride na dan, da v uradno urejeni onti¢ni drZi sveta sistema
proti svetu Zivljenja zares obstaja nekaj iz-(ven)-redno spornega.

Prvi neposredni problem, s katerim se soo¢amo na tako
trasirani poti miSljenja, lahko formuliramo s podvprasanjem: kaj
je bistvo koreografije, ki odlocilno karakterizira ontolosko
med-igro sveta sistema in sveta Zivljenja?

1. Med svetom sistema in svetom Zivljenja ne obstaja niti
odnos nekaksne idilicne preprostosti niti prozai¢nega straho-
spostovanja, ki bi rezultiral kot nujna posledica nekega realno-
dogajajocega kavzalnega determinizma na tem sektorju biti
(das Sein-a). Torej, e v tej neunilinearno doloc¢eni relaciji med
omenjenima svetovoma ne obstaja zakonitost, potem tudi ni
znanstvene formule, ki bi enkrat za vedno teoretsko zrcalila
medodnos individuuma, druZbe in narave, kakor bi to, kajpada
Se vedno s taksinomijo tradicionalne metafizike, izrazil Max
Horkheimer.? To je glavni razlog, zaradi katerega med vse
vedjo zapletenostjo sveta sistema in napredkom ¢lovekovega
samoohranjanja Zivljenja v svetu niti s fenomenoloskim niti z
analiticnim postopkom nikakor ne moremo odkriti nikakrsne
pozitivne kavzalne korelacije: ker kakor kvantitativno komplici-
ranje sistema (na kar se praviloma reducira dojemanje napred-
ka v njem) niti uc¢inkovito niti dokon¢no ne prispeva prav
ni¢esar h kvalitativnemu izpopolnjevanju kompleksnosti Zivlje-
nja, tako se, mutatis mutandis, preobrazba fenomena Zivljenja
sploh ne dotika fenomena “sistema”, ki svojega modela po
definiciji ne i¢e v svetu Zivljenja, ampak v tehni¢ni napravi,
kot je racunalnik. Zato se je tudi zgodovinsko zgodilo, da se je
Clovek, ki sledi temu vzoru, lahkomiselno napravil pametnega
in se samovoljno sprevrgel v Velikega Brata biti, kapricioznega
odpadnika Zivljenja, ki si v svoji nenasitni volji do vladanja
jemlje onti¢no pravico do podjarmljanja vsega in vsakogar.
Might is right, je krilatica homo systemicusa, ki mu je “uslo”,
da je, kolikor v medsebojnem odnosu sistema in Zivljenja ni
ni¢esar obvezujoCega in nujnega, toliko dovoljeno vse mogoce.
Izhodis¢e taksne metafizi¢ne drZe je voluntaristi¢ni provizorij.
Velikemu Bratu je vse dovoljeno, ¢e le hoce. In ker ni onto-
loske kavzalitete, ki bi ga zavirala ali mu to povsem preprece-
vala, se zateka k radikalni instrumentalizaciji Zivljenja na nacin

68 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sistem vs. Zivljenje

nasilnega tlacenja v organizirani, vnaprej pripravljeni paket- 3 Pojem simulacruma je
aranZma, v umetni obrat za avtomatizirano preZivetje. S tem uvedel Jean Baudrillard
. . L v svoji knjigi Simu-
svet sistema preneha biti transcendentna dekoracija sistema . .
o . . . B . lacres et Simulation,
Zivljenja, zunanji okrasek, ki se ob primernem ¢asu obesa na Galilée, Pariz, 1985; gl.
bozi¢no jelko ali z nje snema, na katerega lahko mirno in z posebej prvo poglavie z
blago ironijo vedno gledamo kot na nekaj v bistvu odvecnega, naslovom “Procesija
simulakrumov”.

toda nenevarnega. A stvar je ravno obratna. Sistemi so Zivljenj-
sko nevarni zaradi svoje nezdrave ambicije po tvorjenju novo-
ustvarjenega, umetnega, popravljenega okolja Cloveskega Ziv-
ljenja, drugacnega od tistega izvirnega, ki so ga nasli pred
spusc¢anjem v to idealisticno avanturo.

2. Ko se enkrat znajde v kolu sveta sistema, ¢lovekovo
Zivljenje v-pade v kiberneti¢ni odnos vzajemnega ucinkovanja,
ki ima lastnosti programirane povratne sprege. In ne le to. V
njej vlada obratno sorazmerje. Namre¢, kolikor ve¢ svojega
bitja postavlja ¢lovek v Systemland, toliko manj mu ga ostane
za bivanje v Lebenslandu. Torej lahko trdimo, da prvi nastaja
in obstaja na racun slednjega: Systemland je stvaren premo
sorazmerno s Skodo, ki jo je s svojim dogajanjem povzrodil
Lebenslandu. Zgodovina sveta sistema je proces neprestanega
razveljavljanja izvirne narave sveta Zivljenja — ta vsestranska in
dosledna neantizacija se znanstveno projektira in druZzbeno
prakticira kot ucinkovit, rentabilen in produktiven teo-tehno-
ideoloski sklop za kibernetsko operacionalizirano dominacijo
nad razpoloZljivim. Uspesnost v takem nasilniSkem obnasanju
se nujno reflektira v zavesti ¢loveka-sistema kot samozavest
zmagovalca. Ideologija te “ptice ujede” z velike viSine gleda na
svet Zivljenja zgolj kot na lasten mozni ali dejanski plen. Iz te
perspektive je normalno, da ne opazi dejstva, da modusi,
forme, agensi, efekti in zakonitosti organizacije ¢lovekovega
preZivetja v sistemu, njihovi glasno propagirani prednosti in
nadmodi nad imaginarnim “naravnim stanjem” navkljub, dejan-
sko privedejo do katastrofalne zgresitve bistva in smisla Zivlje-
nja, ker z nonsalantno hladnokrvnostjo trgajo naravne principe
samoregulacije Zivljenja in jih trpajo v servilno sluzbo simuli-
rane stvarnosti, ki jo svet sistema nato promovira kot edino
mozno realnost.

S povelevanjem sveta sistema seveda prihaja do premo
sorazmernega razvrednotenja sveta Zivljenja. Sistem se razrasca
tako, da se vsiljuje Zivljenju kot tuje nad-bitje, kot kristalizirana
tujost, skrivni sklop od njega neodvisnih sil. Svet sistema je
“simulakrum™, v katerem deluje ¢lovek predvsem tako, da
ustvarja nasproti sebi mocnejsi in masivnejsi svet stvari, naprav,
institucij, svoje Zivljenje pa dela s tem SibkejSe, siromasnejSe,
bolj zapusceno, izpraznjeno in provincialno. Clovek-sistem
zaupa svoje Zivljenje v oskrbo in hrambo, vzdrZevanje in
ohranjanje sistemu. Rezultat take pre-daje je, da Zivljenje vec

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 69



Dejan Jelovac

4 Pojem sistema defini-
ramo takole: Sistem (gr.
systema) zdruzuje v
sklop urejene elemente
na nacin, da je njihovo
mesto vedno odlocilno
doloceno s funkcioni-
ranjem glede na druge
elemente in celote kot
take. Systema je po
definiciji vedno neko
systole, kar pomeni
krcenje, pritezanje,
stiskanje in omeje-
vanje . Stoiki so prvi
osmislili pojem systema
in z njegovo pomocjo
prikazovali tisti segment
sveta, ki je homogeno
zdruzen, urejen, zbran,
sestavljen po nekem
enkratno izvedenem
logos -u.

ne pripada c¢loveku, ampak sistemu. Usoda sveta sistema je
sistematicna rescendirajoca devitalizacija: njegovo substanco
tvorijo skubljenje, pohabljanje in razveljavljanje sveta Zivljenja
na nadin njegovega postavljanja na stranski tir, vgrajevanja in
vkljuCevanja Zivljenja v neZive stvari, njihove strukture in
sklope. “Mrtva priroda” je torej ikona sveta sistema.

3. V svojem odnosu do fenomena Zivljenja je postal svet
sistema obscen: ugotavljamo, da je to zlocest atentat proti
svetu Zivljenja, izvrSen z metafizi¢no-znanstveno-tehni¢nim
naklepom. Apolini¢na sila sistema bi razkosala celo dionizi¢no
obljubo Zivljenja, saj meni, da bi s tem dokon¢no preprecila
tisto ve¢no znova-obnovljeno nepokorljivo porajanje izvirne
Zivljenjske moci. A tako nasilje nikdar in nikjer ne uspe priti
skozi povsem brez obcutka nelagodja (das Unbehagen). Sistem
se vedno vsaj podzavestno boji posledic svojega drogiranja
Zivljenja. Da je res tako, ga izdaja slu¢ajna pomota, imenovana
“boj za zascito Clovekovega okolja”. V tem donkihotskem gibanju
sveta sistema eruptivno bruha na povrsje njegova nesposobnost,
da bi zdrzal grizenje vesti zaradi zlo¢ina nad svetom Zivljenja
brez “odmika”, ki blaZi grozotnost te travme tako, da jo posta-
vlja v balzame ideologije “Zelenih”, ki reducira ves problem na
Clovekovo onesnazeno okolje namesto na Zivljenje samo po
sebi. Sistem ne more dovoliti, da bi do javne zavesti prodrlo
spoznanje, da je on sam v bistvu negacija samega bistva in
smisla Zivljenja, zato tolazi samega sebe in svoje podanike s
Sirjenjem evfemizma o unievanju okolja, ki ga je treba s
primernimi ukrepi sistemsko za3dititi.

4. Svet sistema pri ¢loveku sistemati¢no spodbuja, vzgaja
in utrjuje nenaravno jagnjecjo krotkost. Ta fenomen imenuje
Nietzsche sindrom ¢rede. KaZe pa se v nevroti¢ni teznji ljudi-
sistema, da se trdno povezujejo v sistem “nicel”, ki se morajo,
¢e hocejo kaj veC pomeniti, vedno riniti ¢im bolj na desno.
Najvigja vrlina takega homo anonimusa je uspesno prilagajanje
sebi podobnim, uc¢inkovito etabliranje v status quo. Skupni
obcutek (sensus communis) so-pripadnosti brezizjemnih nicel
doZivlja in preganja vsako izjemo kot udarec sistemsko orga-
niziranemu preZivetju. Snemanje z vabe sitega, prijetnega,
udobnega, tehni¢no brezhibnega, urejenega suZenjstva, ki je
kon¢no privedlo do popolne “nasedlosti” Clovestva na sistem
poslusnega pristajanja na podrejanje totalnemu nadzoru,
upravljanju in gospostvu s ciljem organiziranega bega od
menda negotove in surove Zivljenjske resni¢nosti, namre¢
grozi, da bo najresneje zamajalo zaupanje v upravi¢enost
obstoja in funkcioniranja mehanizma simbioti¢ne odvisnosti
cloveka od sistema.*

Ob svojem napadalnem pokoravanju Zivljenja s pomocjo
transmutacije Zivih ¢loveskih bitij v svoja podaniska niceta pa

70 SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sistem vs. Zivljenje

je svet sistema vendarle sprevidel, da mora tako igrackanje
kdaj pa kdaj preigrati tudi samo sebe, ker nasprotuje temeljni
ontoloski postavki, po kateri nobeno Zivo bitje nikoli, nikdar
in nikakor ni nekaksna plasti¢na masa, ki bi ji lahko zunanji
pogoji, okolisc¢ine, dejavniki in vzroki po mili volji vtiskovali
zaZelene oblike in s tem oblikovali svet Zivljenja do neskon-
¢nosti. V svoji opitosti od vsemodi sistem ne uspe opaziti, da
je izvirna lastnost Zivega bitja, da od rojstva do smrti nosi v
sebi zeusovski® zapis, v katerem ima kot v rojstnem listu zapisan
razpon moznosti za aktualizacijo. Vsa natezanja, raztezanja in
pritezanja kateregakoli Zivega bitja morajo brezpogojno pote-
kati znotraj tako razmejenega onticno-ontoloskega obsega. Ce
sistem prestopi to tanko, komaj vidno demarkacijsko ¢rto in
za¢ne uzdati Zivljenje na lastno pest, se brezupno sesuje
(implodira) v organsko-neorgansko okolico.

5. Ontoloska subtilnost fenomena Zivljenja je taksna, da se
ne da brez ostanka zvesti in vknjiZiti znotraj nobenega sistema,
ne glede na stopnjo njegove kompleksnosti. To Se posebej
velja v primeru ¢loveskega Zivljenja: v svetu sistema ¢lovestvu
le stezka uspeva ostati zares Zivo. Kaijti ta svet je zgrajen pred-
vsem zato, da bi bil metafizi¢ni zavod za zavarovanje povprec-
nih posameznikov, ki si Zelijo trdne opore. A ta voluntaristi¢ni
provizorij svetovno-sistemske organizacije obstanka se zaradi
preprostega dejstva, da predrzno ignorira temeljno ontolosko
nacelo, po katerem bit nikoli ne more postati predmet in se
torej ne more niti opredmetiti v sistem kot “bergla” Zivljenja,
rusi pred nasimi ofmi. Ni¢ na svetu, nobeno Zivo ali neZivo
bitje, ne more bivati kot ortopedski pripomocek nasega Zivljenja.
Lahko navidez in le delno zamenja nase zacasno onemogle
organe, sposobnosti in energije, nikoli pa Zivljenja v celoti. V
aktualnosti sveta Zivljenja je mogoce so-bivati le z gospostveno
brezbriZznostjo do izvirnega kipenja Zivljenja. Vsako Zivo bitje
je zares Zivo, samo kolikor biva poletno, odprto, ustvarjalno in
soudeleZeno v svetu Zivljenja.

Ce torej drZi predpostavka, da je ¢lovek edino Zivo bitje na
svetu, Cigar bistvo je kvalitativno druga¢no od najpopolnejsega
zamisljivega sistema, je zlahka razumljivo, da je kontradiktoren
vsak poskus dedukcije ¢loveske eksistence iz esence sveta sis-
tema. Identi¢no usodo dozivlja tudi metafizi¢ni poskus redukcije
Zivljenja na sistem. Ceprav je clovek le “trst, najSibkejsi v na-
ravi’®, je dovolj odporen, da se lahko upre celo orkanskim
vetrovom asimilacije, ki pihajo med nevihto svetovne zgodovine
sistema. “Vse, kar je veliko,” pravi Platon, “stoji v viharju.”’
Clovek tako nosi v sebi ontolosko moznost ostati v pokon¢nem
polozaju in plesati med dvema termopilskima pecinama:
nezmoznostjo resni¢nega Zivljenja v sistemu in nezmoZnostjo
Zivljenja v svetu brez kakrSnekoli sistemati¢nosti. Zato ¢lovek

>Zeus je sin Kronosa in
Ree, oce in kralj bogov
in ljudi, bog neba in
tvorec vseh naravnih
pojavouv, posebej groma
in strele, zaradi Cesar je
grom poleg egide zna-
menje njegove oblasti.
Stanugje v etru in je
gospodar letnih casov,
slavcek pa je njegov
glasnik, ker najavlja
njegov prihod spomladi.
“Zevs je poboZanstvena
in povelicana razRvi-
tost Zivljenja samega ...
Zevs je tista svetloba in
sijajnost razkrite biti, v
kateri se sele pokaze,
kako je in kaj je vsako
Zivo. In iz razkritja
takega Zivljenja Zivega
se kaze, kdo je Zevs.
Zato je Zevs grskega
mita jasnina nebesa:
sama svetloba in sila
razkritosti Zivljenja/biti
vsakega Zivega.” (Ivan
Urbancic, Zaratustrovo
izrocilo I, Slovenska
matica, Ljubljana,
1993, str. 230.)

6 Blaise Pascal, Misli,
Kultura, Beograd, 19065,
str. 158.

7 Platon, Politeia, 794
D, 9; v originalu se to
mesto glasi: “ta megdla
panta episphalé.” Pre-
vod, ki smo ga podali v
tekstu, je le eden od
mogocih alternativnih
prevodov tega mesta. Pri
tem smo izsli iz pome-
na izraza episphalés :
nestabilen, majav, tisti,
ki lahko pade. V tem
smislu bi se dobesed-
nejsi prevod glasil: “vse
veliko je nagnjeno k
padcu.” A iz okolisCine,
da tisto, kar je veliko,
zlahka pade, se vsiljuje
alegoricna slika o tem
kot o tistem, kar je
izpostavijeno padcu,
moznosti spodrsljaja,

SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA 71



Dejan Jelovac

kar se sicer dogaja z
vsem in vsakim, ki se
izpostavlja sunkom
vetra. Zato se nam zdi,
da prevod tega mesta v
obliki “vse veliko stoji
na mocnem prepihu”
zdjema vse omenjene
dimenzije pomena in s
tem odpira prostor
najvecje mozne inter-
pretativne Sirine.

zagresi najvecje mozno bogoskrunstvo, ¢e v tej medigri poklek-
ne, e zalne v izobilju raznolikosti oblik, nacinov, poti, smeri
in ritmov sveta Zivljenja ozkogrudno dovoljevati in dopuscati
kot legitimne edino tiste, ki jih je mogoc¢e koristno vprec¢i na
delo v materialnem in kulturnem obratu sveta sistema.

6. Kljub neobrzdani arogantnosti, s katero se apolini¢na
omnipotenca sveta sistema vztrajno trudi derogirati, detronizi-
rati, degradirati in deklasirati Dionizove plodove sveta Zivljenja,
pa ji to vendarle nikjer in nikdar ni Slo povsem od rok. Ker tudi
dionizi¢no ni ravno povsem nemoc¢no, tudi ono ima svojega
olimpijskega dirkalnega konja. Inspirirano z Erosom sistemu
nenehno podtika “nezakonske” otroke ljubezni, ki ga vedno
znova spominjajo na neprijetno dejstvo, da njegov sprijeni
odnos do Zivljenja poganja svetovno-zgodovinsko “Carovnisko
rajanje” brez doglednega konca. Paradoksalnost zapleta je v
tem, da je projekt sistema po eni strani zamisljen in izveden
na nadin, ki zahteva neizbeZzno, stalno in progresivno krepitev
obrambe pred, kot smo videli, nikoli do kraja premaganimi in
pokoncanimi fenomeni postavljanja Zivljenja v ospredje, po
drugi strani pa hkrati prav njihova kolaboracija, angazma in
podpora omogocajo ucinkovitost in strogost tako koncipiranega
nadzora, kibernetskega upravljanja in supremacije sveta sistema
nad sistemom Zivljenja. Ko se brani pred tekmecem, se mora
sistem neizbeZno sooditi prav z izvirnimi Zivljenjskimi impulzi,
instinkti in preboji v ospredje in jih inkorporirati, kajti le zdravo
in poletno Zivljenje ima v sebi dovolj modi, da uspesno “veze”,
amortizira, sublimira, premakne in potla¢i destruktivne tendence,
gibanja in posameznike. A prav to je tisto, Cesar si svet sistema
ne sme dovoliti, kajti njegova planetarna tu-bit je Ze od samega
zacetka usodno odvisna prav od vse mocnejSega discipliniranja
in razsirjenega nadzorovanja sveta Zivljenja. Apolon je za zdaj
v spopadu z Dionizom izbojeval nesporno zmago: nasel je
zacasno reSitev paradoksa, ¢e Ze “definitivna” v principu ni
mogoca, v tem, da ga potlaci, ugrabi in strpa v vnaprej pri-
pravljen in ograjen geto sveta sistema v obliki interierov umet-
nostnih muzejev ali intimnih kotickov srca. Taksna komorna
diaspora dioniziCnega v strogo nadziranih “svobodnih obmoc-
jih” ljubezni in dobro varovanih pribezalis¢ih Domisljije je bila
premeteno zasnovana kot varnostni ventil, ki preprecuje, da bi
Clovek-sistem in sistem slu¢ajno ne eksplodirala zaradi svoje
surove racionalnosti. Sistem svojim podanikom pod dolo¢enimi
pogoji “prostovolino” dovoljuje previdno predajanje umetniski
ustvarjalnosti in ¢utnim uZitkom — torej, po njegovem prepri-
¢anju, dionizi¢nim ostankom na pol poraZenega sveta Zivljenja,
ki jih je po sili razmer prisiljen represivno tolerirati. Kajti resnica
apolini¢ne organizacije prezivetja v okviru sistema sili vsakega
Cloveka, ki zna gledati — ¢ez rob pameti. Zanj je namrec

72 SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA



Sistem vs. Zivljenje

nemogoce prenesti temeljno dejstvo, da skusa svet sistema z
vso silo svojih inherentnih zakonitosti zatreti in pretvoriti v
poslusni privid, katerega naloga je veselo krasiti trivialno vsak-
danjost, Se tisto malo Zivljenja v sebi. Ta okras naj bi pomagal
Cloveku navaditi se, se sprijazniti in ponotranjiti tezko preba-
vljivo resni¢nost. Sistem je preracunal, da bo clovestvo, na tak
nacin upijanjeno z dozirano ljubeznijo, lepoto, svobodo ali
igro, ki blaZi resnost nevSecnosti, enkrat za vselej pozabilo na
tisto izvirno polnost Zivljenja in s tem postalo povsem primer-
no za pokoritev brez godrnjanja nad realiteto statusa quo. A tu
se je sistem zaradi prevec racunanja vendarle malce vracunal.
Sistemologija namre¢ predvideva, da imajo vse muze isto mater
— Mnemozino. Torej nosi tudi Klio, muza zgodovine, ki izvira
iz te druZine spominjanja, v sebi subverzivni naboj, ki se pora-
ja iz travmatskega spomina na razkosanega, toda ne pokonca-
nega Dioniza, filogenetski spomin Clovestva, ki se za razliko
od spomina kakega racunalnika ne da izbrisati brez sledov.

Prevedel Darinko Kores-Jacks

Dejan Jelovac, doktor politi¢nih ved, gostujoci profesor na

Ekonomski fakulteti v Ljubljani.

LITERATURA

ARISTOTEL, Politika, Nikomahova etika, Metafizika.

BAUDRILLARD, Jean (1991): Fatalna strategija, KnjiZevna zajednica
Novog Sada, Novi Sad.

BAUDRILLARD, Jean (1991): Simulakrumi i simulacija, Svetovi, Novi Sad.

DERRIDA, Jacques (1990): Bela mitologija, Bralstvo-jedinstvo, Novi Sad.

FREUD, Sigmund (1979): Das Unterbehangen in der Kultur, v: Iz kulture
i umetnosti, Matica srpska, Novi Sad.

HEIDEGGER, Martin (1988): Bitak i vrijeme, Naprijed, Zagreb.

HEIDEGGER, Martin (1982): MiSljenje i pevanje, Nolit, Beograd.

HEIDEGGER, Martin (1976): Uvod u metafiziku, Vik KaradZic,
Beograd.

HORKHEIMER, Max (1935): Bemerkungen zur Philosophischen Anthro-
pologie, Zeitschrift fiir Sozialforschung, Frankfurt am Main,
vol. 4, letnik 1935.

HUSSERL, Edmund (1991): Kriza evropskih nauka i transcendentalna
Jenomenologija, Decje novine, Gornji Milanovac.

JELOVAC, Dejan (1991): Fenomenologija preobraZaja, Naucna knjiga,
Beograd.

KANT, Immanuel (1974): Udee zu einer allgemeinen Geschichte in well-
burgerlicher Absisht (1784), v: Um i sloboda, Velika edicija
“Ideja”, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf
(op. cit.), Beograd.

LINDGREBE, Ludwig (1973): The phenomenological Concept of Experience,
Philosophy and Phenomenological Research, XXXIV, st. 1,
september 1973.

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 73



Dejan Jelovac

LYOTARD, Jean-Fransois (1988): Postmoderno stanje, Bratstvo-jedinstvo,
Novi Sad.

NIETZSCHE, Friedrich (1975): Tako je govorio Zaratustra, Miladost,
Zagreb.

NIETZSCHE, Friedrich (1977): Ecce homo, Grafos, Beograd.

NIETZSCHE, Friedrich (1976): Antihrist, Grafos, Beograd.

NIETZSCHE, Friedrich (1977): Sumrak idola, Grafos, Beograd.

NIETZSCHE, Friedrich (1977): O koristi i Steti istorije za Zivot,
Grafos, Beograd.

NIETZSCHE, Friedrich (1979): Osvit, Rad, Beograd.

PASCAL, Blaise (1965): Misli, Kultura, Beograd.

PLATON, Politea .

RIEDEL, Manfred (1973): System und Geschichte, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main.

ROUSSEAU, Jean Jacques (1974): Veroispovest savojskog vikara,
BIGZ, Beograd.

SCHELER, Max (1960): PoloZaj covjeka u kosmosu, Veselin Maslesa,
Sarajevo.

URBANCIC, Ivan (1993): Zaratustrovo izrocilo I, Slovenska matica,
Ljubljana.

WHITEHEAD, Alfred (1926): Science and the Modern World,
The Macmillian Co., New York.

WHITEHEAD, Alfred (1929): Process and Reality, Cambridge University
Press, Cambridge.

74 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Darij Zadnikar

Habermas in Lebenswelt

Od Schopenhauerja in Nietzscheja ter romantizma 19. stoletja
dalje se v teoriji ohranja zoperstavljanje sistema in sveta Zivijenja
kot dveh nespravljivih momentov moderne. Tak$no zoperstav-
lienje je primeren model za kritiko odtujenosti, kljub temu pa
se poraja dvom, Ce ni preve¢ romantien in e ne zavaja k
nerealisti¢cnemu zavracanju vseh sistemskih imperativov. Jirgen
Habermas poskusa elaborirati takSen pojem sveta Zivljenja, ki
bi se ognil estetiziranim konceptom, ki branijo eksotiko sveta
Zivljenja na frontni ¢&rti, ki jo doloca sistem oblastnistva, komer-
cializacije, poznanstvenjenja ipd.

Habermas se pri formulaciji teorije evolucije opira na Georgea
Herberta Meada in na njegovo teorijo socialne konstitucije ega
in Durkheimovo teorijo evolucijske transformacije rituala od
svetega k sakralnemu. Tako ima teorija komunikativhega rav-
nanja svojo evolucijsko in proceduralno komponento. Kontekst
teh procesov evolucijskega razvoja druzbe, kulture in osebnosti
je svet Zivljenja. Svet Zivljenja oblikuje lingvisti¢ni kontekst oz.
ozadje za procese komunikacije. Druzbene spremembe se
dogajajo zaradi napredujoCe racionalizacije sveta Zivljenja. Ti
procesi racionalizacije so avtohtoni, ¢e jih vodijo pravila komu-
nikativnega ravnanja, ¢e pa jih narekujejo pravila strateSkega
ravnanja, se lahko pojavijo razli¢ne patologije. Cetudi lahko
razvoj civilizacije interpretiramo kot napredujoco racionalizacijo

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 75-83.

75



Darij Zadnikar

I Axel Honnerh, Kritik
der Macht, Suhrkamp,
Frankfurt/M. 1985.

2 Prim. Darij Zad-
nikar, "Racionalna
rekonstrukcija upanja’,
Casopis za kritiko
znanosti 152-153,
Ljubljana 1993.

sveta Zivljenja in diferenciacijo druzbenih sistemov od sveta
Zivljenja, ostane odprto vprasanje, koliko taksna racionalizacija
in diferenciacija Siri Zivljenjske priloZnosti, koliko pa je na delu
proti-emancipacija, ko sistemsko-strateski imperativi nadvladajo
komunikativne (j. kolonizacija sveta Zivljenja). Taksna defini-
cija patologij moderne je konsekventna tezi o primatu komu-
nikativne nad stratesko racionalnostjo. Ce je stratesko ravnanje
primarno, potem je moteno “normalno” funkcioniranje diskur-
zivne interakcije oz. sveta Zivljenja.

Pojem kolonizacije sveta Zivljenja je analogen Marxovi teoriji
odtujitve in fetiSizma. Zdi se, da obe teoriji potrebujeta nekaksno
dualno izhodis¢e. Marxu je razlikovanje med “ekonomsko bazo
in nadstavbo” omogocilo, da zapopade netransparentne (ideolo-
ske) druzbene pojave in jih s termini odtujitve in fetiSizma razre-
i v kontekstu teorije razrednega boja. Habermas pri svoji kritiki
patologij moderne potrebuje dualizem sistema in sveta Zivljenja,
ki sta bila na neki zgodnejsi zgodovinski stopnji prepletena, se
pa v zgodovinskem razvojnem toku modernizacije vedno bolj
diferencirata. Problem moderne je, da subsistema ekonomije in
drzavne oblasti, ki se materialno reproducirata, interferirata v
procese simbolne reprodukcije vsakdanjega Zivljenja.

Dualisti¢na zastavitev teorije evolucije in patologije moderne
pa zahteva tudi dualistiCen znanstveno-metodiCen pristop.
Medtem ko so se raziskave sveta Zivljenja, ki ga obvladujejo
imperativi komunikativne racionalnosti, opirale na univerzalno
pragmatiko, ki izhaja iz stalis¢a prve osebe, ki je vpletena v
govorne akte, pa pri raziskovanju sistema potrebujemo gledisce
tretje osebe, ki napotuje k funkcionalisti¢ni metodi sistemske
teorije. Kljub svoji polemiki z Niklasom Luhmannom Habermas
integrira sistemsko teorijo v svojo teorijo druzbe. Ta integracija
pa ni preprosta inkorporacija, saj sistemska teorija zaradi svojega
scientisticnega “objektivizma” ni kar tako zdruZljiva z znanostjo,
ki ima v temelju “emancipacijski interes”. Axel Honneth!
opozarja, da Habermasov dualizem lo¢uje komunikacijo od
oblasti, sistema ravnanja pa ne moremo lociti od normativnega
oblikovanja konsenza, in da komunikativno integrirana sfera
ravnanj (svet Zivljenja) ne more biti neodvisna od dominacije
oblastnih razmerij. Pri tem se moramo spomniti, da je ta duali-
zem rezultat teoretske strategije, ki naj bi emancipacijsko teorijo
resila iz pasti dialektike razsvetljenstva in kritike instrumental-
nega uma.? Nenazadnje se s to strategijo Habermas izogne
Foucaultovi usodi, ki ga je analiza oblastnih razmerij pripeljala
do sklepa, da je razsvetljenstvo zgolj okrepilo represivne insti-
tucije in da je um sam po sebi totalitaren. Svet Zivljenja ni
prost sistemskih vplivov, vendar ga, gledano teoretsko-idealno,
oblikujejo drugacni standardi, kar nam omogoca, da dolo¢imo
merila, ki razlo¢ijo normalne in patoloske vidike sveta Zivlje-

76 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Habermas in Lebenswelt

nja. Dualizem sveta Zivljenja in sistema se opira na dualizem 3 Jiirgen Habermas,
komunikativne in strateske racionalnosti, na dualizem dela in Theorie und Praxis,
. .. . . .. . Luchterhand, Neuwied,
interakcije, preprosto tudi zato, ker postindustrijska in informa- Berlin 1971

cijska druzba ne moreta biti pojasnjeni na zadovoljiv nacin z

integrativno dinamiko kategorij dela. Zlasti ne v kontekstu  Jiirgen Habermas,
teorije emancipacije: Theorie des kommu-
“Osvoboditev od lakote in revscine ne sovpade nujno z nikativen Handelns,

T . - B p R J . Band 2, Suhrkamp,

osvoboditvijo od sluznosti in degradacije, kajti ni nikakrSnega Frankfurt/M. 1995,
razvojnega razmerja med delom in interakcijo.” (vnaprej navajam kot

Resnici na ljubo lahko podobno logiko deduciramo Ze iz TKH 2), str. 190.

Kapitala, kjer Marx zapiSe, da je sfera produkcije sfera nujnosti
in da se sfera svobode pri¢ne onkraj sfere produkcije.

Na teoretski ravni pa vendar lahko ugotovimo, da Haber-
masova teorija reproducira dihotomne kategorije v isti meri kot
na subjekt orientirana filozofija, ki jo sam kritizira. Honnethova
pripomba, da druZbeni sistemi ne nastajajo neodvisno od pro-
cesov sporazumevanja in da sveta Zivljenja ne moremo razumeti
neodvisno od oblasti in dominacije, kaze na odsotnost integra-
tivne kategorije, ki je lahko zgolj kategorija druzbene prakse.
Ker pa druZzbene prakse v sodobni tehnoloski civilizaciji ne
moremo omejiti na pojem produkcije, je odprta teoretska naloga
redefinicije tega integrativnhega pojma. Brez jasne opredelitve
sodobnega pojma druzbene prakse tudi ni mogoce operativno
misliti utopije radikalne demokracije.

Habermasov dualni kategorialni koncept, ki deli druzbo na
vidik sveta Zivljenja in sistema, je Se posebej razplamtel teo-
retske polemike. To se v druZzboslovju zgodi vsakic¢, ko poseZe
k filozofskim temeljem.

“Sele koncept sveta Zivljenja, ki izhaja iz Wittgensteinovih
spodbudnih analiz ozadnega znanja in se vpelje kot pojem,
komplementaren komunikativnemu ravnanju, lahko omogoca
zdruZitev teorije ravnanja s temeljnimi pojmi druZbene teorije.”

Svet Zivljenja je za hrbti vsakega udeleZenca komunikacije
in zagotavlja resurse za reSevanje problemov sporazumevanja.
Clani dolocenega druzbenega kolektiva delijo enak svet Zivlje-
nja. V komunikaciji in misljenju eksistira kot predrefleksivna
oblika ozadnih predpostavk, ozadnih dovzetnosti in razmerij,
ki ostanejo skriti. Svet Zivljenja se razblini pred naSimi o¢mi
takoj, ko ga poskuSamo analizirati. Svet Zivljenja funkcionira v
razmerju do komunikacijskih procesov kot resurs za tisto, kar
pride v eksplicitno izraZanje. V tistem trenutku, ko to znanje iz
ozadja stopi v komunikacijo, ko postane eksplicitno znanje, ki
ga je moc¢ Kkritizirati, tedaj izgubi tiste znacilnosti, ki jih imajo
strukture sveta Zivljenja, ki mu pripadajo: gotovost, znacaj
ozadja, nezmoZnost iti onkraj te instance. Svet Zivljenja je v
osnovi tako samoumeven, da je za nas povsem nezaveden in
se izmika problematizaciji. Z njim lahko oznac¢imo zgolj tiste

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 77



Darij Zadnikar

5V tem primeru bi sub-
Jekt izgubil societalno
podlago, kar se zgodi le
v skrajni norosti.

6 TKH 2, str. 208.

7 So-tematiziran pomen
ilokucijskega akta lahko
postane na voljo temat-
skemu znanju, ce Mp
spremenimo v opis Mp:
D S Zahtevam od
tebe, da das' Y
nekaj denarja!
(la) Viem ko je S izre-
kel (D, je od H
zahteval “p”.
/Jtivgen Habermas,
Nachmethaphysisches
Denken, Suhrkamp Ver-
lag, Frankfur/M. 1988,
str. 86./

resurse, ki niso tematizirani in niso kritizirani. Pa vendar obsta-
ja razlaga “z druge strani”, namre¢: ker se komunikativno rav-
nanje dogaja na ozadju “neproblemati¢nega” sveta Zivljenja, se
lahko stopnja druzbene racionalnosti meri po tem, koliko je to
ozadje samo problematizirano. Svet Zivljenja pa ni nikoli v
celoti problematiziran®, ampak zgolj njegovi izseki. Pri proble-
matiziranju sveta Zivljenja smo pred isto dialektiko izmikanja
kot pri Freudovi analizi nezavednega.

Na sociokulturni ravni izmerimo racionalizacijo sveta Zivlje-
nja prek razmerja med normativno predpisanim konsenzom in
komunikativno dosezenim konsenzom. Vnovi¢ odkrijemo raz-
merje med tradicijo in emancipacijo oz. proces razsvetljenstva.
Ko se udeleZenci interakcije sporazumevajo o lastnih situacijah,
ti¢ijo v kulturni dediscini, ki jo hkrati uporabljajo in prenavljajo:

“... vtem, ko udeleZenci interakcije koordinirajo svoja rav-
nanja prek veljavnostnih zahtev, ki jih je mogoce kritizirati, se
naslanjajo na pripadnost socialnim skupinam in hkrati ojacijo
njihovo interakcijo; vtem ko odrascajoci sodelujejo pri interakciji
s kompetentno ravnujo¢imi vzorniki, internalizirajo vrednostne
naravnanosti svoje socialne skupine in prevzemajo posplosene
sposobnosti ravnanj.”

Pojem sveta Zivljenja je v filozofiji raziskoval Edmund Husserl,
ki ga je enacil z netematiziranim znanjem. Habermas s pragma-
ticno analizo lo¢i netematizirano znanje od zgolj so-tematizira-
nega’ po tem, da ga ni mogoce narediti pristopnega s preprosto
spremembo perspektive udelezenca v perspektivo opazovalca.
Netematsko znanje omogodi analizo predpostavk, ki dolo¢eno
govorno dejanje osmislijo. Vecina takSnega netematskega znanja
je implicitnega in se obvlada intuitivno. Taksno univerzalno
predrefleksivno-netematsko znanje sluzi produkciji govornih
aktov nasploh: proizvede komunikativho ravnanje, ne sluzi pa
njegovemu izpolnjevanju. Sem sodi obce generativno znanje,
ki je potrebno pri tvorbi gramati¢nih stavkov in izjav. Tudi
obcle pragmati¢ne predpostavke komunikativnega ravnanja
sodijo v to kategorijo.

Habermas opozartja, da epistemoloski pojem sveta Zivljenja,
kot ga je ponudila Husserlova fenomenologija, ne moremo pre-
prosto prenesti na podrodje teorije druzbe. Zato naredi dva kora-
ka: najprej vpelje pojem sveta Zivljenja kot komplementarni pojem
komunikativnemu ravnanju, tako da se razpre formalnopragmati-
¢ni analizi iz perspektive udelezenega govorca; drugi korak pa je
druzboslovna raba koncepta, ki se opravi z metodi¢no menjavo
performativne drZze druge s teoretsko drZo tretje osebe.

Husserl je pojem sveta Zivljenja uporabljal v kontekstu kri-
tike scientisticnega uma. Medtem ko naravoslovne vede veljajo
za podrodje objektne realnosti, pokaze Husserl e na predhoden
kontekst naravnih Zivljenjskih praks in izkuSanj sveta, ki

78 SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA



Habermas in Lebenswelt

nastopajo kot potlaceni fundament smisla. Svet Zivljenja je parni 8 Ibid., str. 92-93.

pojem idealizacijam, ki Sele konstituirajo podrocje naravoslovnih
objektivacij. Nasproti idealizacijam merjenja, vzrocnosti in
matematizacije ter na njih temeljeci tendenci tehnizacije postavi
Husserl svet Zivljenja kot neposredno prisotno sfero izvirnih
zmogljivosti. S tega staliS¢a kritizira samopozabljene idealizacije
naravoslovnega objektivizma. Habermas opozori, da temeljijo
idealizirajoCe predpostavke Ze v vsakdanji komunikativni praksi.

Z veljavnostnimi zahtevami, ki transcendirajo vsa lokalna
merila, nastane napetost med transcendentalnimi predpostavkami
in empiri¢nimi danostmi v sami fakticiteti sveta Zivljenja. Habe-
rmas detranscendalizira te idealizacije s pragmati¢no analizo
argumentacije. Ideja razresitve veljavnostnih zahtev, ki jih je
mogoce kritizirati, zahteva idealizacije, ki pa sestopijo iz trans-
cendentalnih nebes na tla sveta Zivljenja in izpri¢ajo svojo
ucinkovitost v mediju naravnega jezika. Te idealizacije temeljijo
na implicitni jezikovni kompetenci. Zato se navzkriZzje med
eksplicitnim znanjem, ki temelji na idealizacijah, in ozadnim
znanjem, ki absorbira tveganje, dogaja znotraj podrocja netema-
tiziranega znanja. Husserl je menil, da gre tu za konkurenco
med ekspertnim vedenjem empiri¢nih znanosti in predteoret-
skimi prepricanji vsakdanjosti. Vecina tistega, kar je izreCeno v
vsakdanji komunikativni praksi, ostane neproblematizirano ter
Zivi od gotovosti sveta Zivljenja. Gre za relativho povrsno,
netematsko vedenje, na katero se opirajo udeleZenci v obliki
pragmati¢nih in semanti¢nih predpostavk. Pri tem lo¢imo (a)
obzorno vedenje, ki se nanasa na situacijo ter napravi dolocene
izjave neproblemati¢ne in sprejemljive, in (b) kontekstno
vedenje, ki se nanasa na teme, predpostavlja pa skupni jezik
in sociokulturni kontekst.

Ozadno vedenje je stabilno in imuno za naklju¢ne pritiske
problematizacij, ki izhajajo iz izkuSenj. Zato ga je mogoce
tematizirati zgolj postopoma in z metodi¢nimi napori. Pritisk
problemov, ki izhajajo iz svetovnozgodovinskih ali pa osebno-
zgodovinskih kriznih situacij, spodbudi tematizacije in distanco
do tistega, kar je veljalo za samoumevno. Ozadno vedenje
oznacujejo neposredna gotovost, totalizirajota mo¢ in holizem.®
Na ta nacin tvori svet Zivljenja obzidje proti presenecenjem, ki
jih sprozajo iz izkuSenj izhajajo¢e problematizacije. Problema-
tizirajo¢a moc¢ kriti¢nih izkusenj loc¢i ozadje sveta Zivljenja od
“osvesCenega” ospredja. To ospredje se razlikuje glede na to,
ali je vzpostavljeno v odnosu do objektov in dogodkov
(stvarni svet, stvarnost, resni¢nost), v interaktivnem odnosu do
soljudi (solidarni svet) ali v subjektivnih izkudnjah (subjektivni
svet). V tej triadi je potem jasna navezava na univerzalno prag-
mati¢no tipologijo govornih aktov. Vendar pa iz univerzalno
pragmati¢ne perspektive sveta Zivljenja ne moremo uzreti kot

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA

79



Darij Zadnikar

9 “Kulturne tradicije so
razprsene prek meja
kolektivov in jezikovnih
skupnosti in v svojem
trajanju — za to so naj-
bolj prepricljiv primer
svetovne religije — niso
odvisne od identitete
druzb ali celo oseb. Po
drugi strani zavzemajo
druzbe vecji socialni
prostor in daljSe zgodo-
vinske izseke kot osebe
in njihove Zivljenjske
zgodbe, imajo pa manj
difuzne in oZje zarisa-
ne meje kot tradicije.
Koncno so osebnostne
strukture, ki so vezane
na organske substrate,
casovno in prostorsko
najostreje definirane.
Individuumom se kul-
tura in druzba pred-
stavijata v podobi
razsirjajocega sklopa
generacij” /ibid., str. 99/

celoto. Potrebna je perspektiva, kjer se dvignemo nad raven
komunikativhega ravnanja, ki ga uzremo kot element kroZnega
toka, kjer delujo¢i posameznik ne nastopa vec kot iniciator,
temvec produkt tradicij, v katerih ti¢i, produkt solidarnih
skupin, katerim pripada, in socializacijskih in u¢nih procesov,
katerim je izpostavljen. Ta perspektiva nam Sele omogoca
dojemanje druzbenega.

Medtem ko je v univerzalni pragmatiki v ospredju razmerje
med govorcem in poslusalcem, pa s stali¢a koordinacije ravnanj
potrebujemo abstraktnejSo raven kot zgolj raven neposredno
nameravane izdelave doloCenega interpersonalnega razmerja.
Habermas pa ne preide kar takoj k socialni razseZnosti, ki bi
temeljila na sistemski integraciji in strateSkem ravnanju. Konse-
kventno svoji teoriji racionalnosti, ki temelji na primatu komu-
nikativne racionalnosti, poskusa izpeljati socialno integracijo iz
komunikativnega ravnanja, ki se opira na resurse sveta Zivljenja.
Tudi tradicije in otrdele sistemske regulacije druzbenega Ziv-
lienja so rezultat neke pretekle komunikativne koordinacije, ki
Sele pozneje dobi svoj objektni znacaj. V objektnem znacaju
socialnih institucij ravnamo stratesko, do sogovorcev se tam ne
nanasamo v vlogi druge osebe, s katero se sporazumevamo,
ampak nas praviloma vodijo sistemsko uravnavani vzorci rav-
nanj. Koordinacija ravnanj nasploh sluZi socialni integraciji
sveta Zivljenja, ki si ga udeleZenci intersubjektivno delijo. Pri
sporazumevanju se prenasajo in dograjujejo kulturna znanja,
podruzblja se vzgoja in pridobivajo osebne identitete. Zato si
lahko te komponente sveta Zivljenja (kulturne vzorce, legitimne
ureditve, strukture osebnosti) predstavljamo kot zgoscevanje in
kopi¢enje komunikativnih ravnanj v procesih sporazumevanja,
koordinacije ravnanj in podruZzbljanja. Iz sveta Zivljenja se
prestopa v komunikativno ravnanje, izkusnje se kopicijo kot
zaloga vednosti komunikativne prakse, ki se lahko tematizira
in tako pripomore k premagovanju razli¢nih okolis¢in. Ta ved-
nost otrdi v interpretacijske vzorce, ki se prenasajo v interakcij-
skih mrezah socialnih skupin, ki jih zgostijo v vrednote in
norme. Te se v socializacijskih procesih preoblikujejo v
stalis¢a, kompetence, nacine dojemanja in identitete. MreZa
vsakdanje komunikativne prakse sega prek semanti¢nega polja
simbolnih vsebin, v razseZnosti socialnega prostora in historic-
nega Casa ter tvori medij, v katerem se oblikujejo in reproduci-
rajo kultura (zaloga interpretacij), druzba (legitimne ureditve)
in osebnostne kulture (subjektivni motivi).? Celota teh kompo-
nent tvori prepletene pomenske strukture, ki pa jih ne smemo
razumeti kot avtopoeti¢ne in loCene sisteme, tako kot to
poc¢ne Niklas Luhmann. Prek medija jezika so te komponente
vsidrane druga v drugi in ne predstavljajo vzajemnih okolij.
Tudi sistemi ravnanj, ki temeljijo na kulturni reprodukciji

80 SUBJEKT MED SISTEMOM

IN SVETOM ZIVLJENIJA



Habermas in Lebenswelt

(S0la), socialni integraciji (pravo) ali socializaciji (druZina), ne 10 Ibid., str. 100.
delujejo drug poleg drugega ali drug mimo drugega, ampak
imajo vzajemno razmerje do totalitete sveta Zivljenja.

“Svet zivljenja ni ni¢ bolj ali manj strukturiran s kulturnimi
tradicijami in institucionalnimi ureditvami, kot tudi z identitetami,
ki izhajajo iz socializacijskih procesov. Zato svet Zivljenja ne
tvori organizacije, ki bi ji posamezniki pripadali kot ¢lani, niti
zdruZenja, kateremu bi se pridruzili individui, niti kolektiv, ki
ga sestavljajo posamezni pripadniki. Komunikativna vsakdanja
praksa, v kateri je osredisCen svet Zivljenja, se hrani iz vzajemne
igre kulturne reprodukcije, socialne integracije in socializacije,
ki po svoji plati koreninijo v tej praksi.”!?

Totaliteto druzbenega, tj. kulturne tradicije, druzbe v oZjem
smislu in osebnostnih struktur, Habermas ne izpeljuje iz avto-
poeti¢nih sistemov in anonimnih struktur, ampak mora, skladno
s svojo teorijo racionalnosti, ki temelji na primatu komunika-
tivnega uma pred strateSkim, oblikovati tisto integrativno ozadje,
za katero veljajo pravila intersubjektivhega sporazumevanja. To
ne pomeni, da Habermas ne priznava vloge sistemom ravnanja,
ki so se v teku zgodovine osamosvojili (npr. institucionalizirana
oblast, trzna ekonomija ipd.), temve¢ pomeni, da jim doloc¢i
skrajno omejen prostor delovanja. Tako si koncipira kategorialni
aparat za kritiko druzbene dejanskosti, v kateri pride do obrnje-
ne prioritete, kar je Marx opisoval v kategorijah teorije odtu-
jitve in fetiSizma, Habermas pa kot patologije moderne, ki so
posledica kolonizacije sveta Zivljenja.

Adorna in Horkheimerja je enacenje uma z instrumentalno
racionalnostjo pripeljalo do tega, da nista videla izhoda iz
odtujenega sveta, razen v skrajno utopi¢nih vizijah estetskega
razmerja. Zgodovina pa nam ne daje nikakrSnega zagotovila,
da je estetiziran “um”, ki naj bi bil obcutljiv za drugost drugega,
manj totalitaren od zahodnega ratia. S tega staliS¢a je Haber-
masova diferenciacija uma in lokalizacija njegovih komponent
ponudila nekaj moZnosti za postavitev druga¢ne diagnoze
moderne, ki ni tako usodna kot postmodernisti¢na. Vendar pa
sodobna socialna filozofija in druZzboslovje tu dajeta vrsto alter-
nativnih odgovorov, ki bi pojasnili naravo druzbenega. S stali-
§¢a Habermasovega koncepta, ki postavlja par sveta druzbe in
sistema, je bil klju¢ni izziv sistemska teorija Niklasa Luhmanna.
Dolgoletna polemika, ki je bila v nasprotju s tisto s postmoder-
nisti znanstveno in teoretsko bolj korektna (in manj atraktivna),
pa je pripeljala tudi do vzajemnega plodnega teoretskega vpliva
med nasprotnima avtorjema.

Dejansko se vsa smotrna ravnanja ne koordinirajo s spora-
zumevanjem udeleZencev. Medij koordinacije so najveckrat
funkcionalni sklopi, ki niso zavestno strukturirani, ve¢inoma pa
jih udeleZenci vsakdanje prakse ne opazijo. Ce druZbo opazu-

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 81



Darij Zadnikar

jemo zgolj iz notranje perspektive sveta Zivljenja (kot udele-
Zenci), lahko nasedemo trem fikcijam, ki so bile v socialni filo-
zofiji in druZzboslovju pogoste. Prva iluzija je, da so socialni
akterji avtonomni, druga, da je kultura neodvisna od zunanjih
pogojev in doloditev, tretja pa, da je komunikacija vedno pre-
gledna. Ker je za subjektno filozofijo znacilno tudi izhodis¢e
samoopazujofega jaza, je potem jasno, zakaj je tako velik del
sodobne druzbene teorije nasedel tem iluzijam. Najpomemb-
nejsi prispevek k rusitvi tega mita je Marxova opredelitev
ekonomije kot rezultata interakcije, ki pa se osamosvoji in
nadvlada svoje akterje. Perspektivo udeleZenca mora dopolniti
perspektiva opazovalca, ki nas s podrocja sveta Zivljenja popelje
na podrog¢je samoregulativnih sistemov. To ne pomeni, da je
ena perspektiva napacna, druga pa pravilna. Habermasovo
razumevanje druzbenega integrira obe gledis¢i, zanj so druzbe
hkrati sistem in svet Zivljenja, ki tvorijo sistemsko stabilizirane
sklope ravnanj socialno integriranih skupin.

Darij Zadnikar, magister filozofije in visji predavatelj
na Pedagoski fakulteti v Ljubljani.

LITERATURA

APEL, Karl-Otto in VAN REIJEN, Willem (ur.) (1984): Rationales Han-
deln und Gesellschafistheorie, Germinal Verlag, Bochum.

BERNSTEIN, ]. Richard (ur.) (1988): Habermas and Modernity, Polity
Press.

DEWS, Peter (ur.) (1992): Autonomy and Solidarity — Interviews
with Jiirgen Habermas, Verso, London, New York.

HABERMAS, Jiirgen 1971: Theorie und Praxis, Luchterhand, Neuwied,
Berlin.

HABERMAS, Jiirgen in LUHMANN, Niklas (1971): Theorie der
Gesellschaft oder Sozialtechnologie — Was leistet die Sis-
temforschung?, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jiirgen (1995): Theorie des kommunikativen Handelns —
Band 1: Handlungsrationalitit und gesellschaftliche Ratio-
nalisierung, Suhrkamp, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jiirgen (1995): Theorie des kommunikativen Handelns —
Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft,
Suhrkamp, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jiirgen (1981): Philosophisch — politische Profile,
Dritte, erweiterte Auflage, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jiirgen (1982): Zur Logik der Sozialwissenschafien,
Fiinfte, erweiterte Auflage, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jiirgen (1984): Vorstudien und Ergdnzungen zur Theo-
rie des kommunikativen Handelns, Suhrkamp Verlag, Frank-
Surt/M.

HABERMAS, Jiirgen (1985): Der philosophische Diskurs der Mod-
erne, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

HABERMAS, Jiirgen (1988): Nachmetaphysisches Denken, Suhrkamp
Verlag, Frankfurt/M.

82 SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA



Habermas in

Lebenswelt

HONNETH, Axel (1985): Kritik der Macht, Suhrkamp, Frankfurt/M.

HONNETH, Axel (1989): McCarthy Thomas, Offe Claus, Wellmer Albrecht
(ur.), Zwischenbetrachtungen — Im Prozef3 der Aufklirung,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M.

LINKENBACH, Antje (1986): Opake Gestalten des Denkens, Jiirgen
Habermas und die Rationalitit fremder Lebensformen, Wil-
helm Fink Verlag, Miinchen.

McCARTY, Thomas (1988): The Critical Theory of Jiirgen Habermas,
MIT Press, Cambridge.

POJANA, Manfred (1985): Zum Konzept der kommunikativen Ratio-
nalitit bei Jiirgen Habermas, Die blaue Eule, Essen.

RASMUSSEN, M. David (1990): Reading Habermas, Basil Blackwell,
Oxjford.

RODERICK, Rick (1989): Habermas und das Problem der Rational-
itdt, Argument Verlag, Hamburg.

TURNER, S. Bryan (ur.) (1990): Theories of Modernity and Post-
modernity, Sage Publications, London.

WELLMER, Albrecht (1985): Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/Main.

WHITE, K. Stephen (1990): The Recent Work of Jiirgen Habermas —
Reason, Justice and Modernity, Cambridge University Press,
Cambridge.

SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENIJA 83






Descartesovo pismo o

vy

Machiave((iju






René Descartes

Pismo o
Machiavellijevem Vladarju

septembra 1646
Gospa,

prebral sem knjigo!, za katero me je VaSa Visokost prosila za
mnenje, in v njej odkril ve¢ nasvetov, ki se mi zdijo zelo dobri:
Da se mora viladar vedno izogibati sovrastvu in preziru svojih
podanikov in da je ljubezen ljudstva vredna vec kot trdnjave.
Vendar je tudi vec takih, s katerimi se ne bi mogel strinjati. In
mislim, da je avtorju najbolj spodletelo v tem, da ni dovolj jasno
razmejil med vladarji, ki so dobili oblast v drzavi po pravi¢ni
poti, in tistimi, ki so si jo prilastili na nezakonite nacine, ter da
je vsem na sploSno dal nasvete, ki veljajo le za te zadnje. Kajti
kot je treba pri gradnji hiSe, katere temelji so tako slabi, da ne
bi mogli nositi visokih in debelih zidov, postaviti tanke in nizke,
tako so tisti, ki so se zaceli uveljavljati z zlo¢ini, navadno prisilje-
ni nadaljevati po tej poti, ker se ne bi mogli obdrzati, ¢e bi
hoteli biti posteni.

Prav o takih vladarjih je v 3. poglavju lahko dejal: da jih bodo
Stevilni sovraZzili; da je pogosto koristneje, Ce jim povzrocijo
veliko gorja, kot Ce jim ga manj, ker manjse Zalitve zbudijo
voljo po mascevanju, medtem ko hude to moc¢ odvzamejo. Dalje
v 15. poglavju pravi: da bi bilo, ce bi hoteli postati posteni,
nemogoce, da ne bi propadli med veliko zlobneZi, ki jih je

1 Pismo palatinski princesi Elizabeti (naslov je uredniski) je prevedeno
po: F. Alquié, Descartes, Oeuvres Philosophiques, 3. knjiga, str. 665-671.
Omenjena knjiga je Viadar (Il Principe), Niccoloja Machiavellija (slov.
prev. v: Politika in morala, SM, 1990).

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 87-90.

87



René Descartes

najti povsod. In v 19. poglavju: da je mogoce biti enako oso-
vrazen za dobra dela kot za slaba.

Na tak3ni podlagi temeljijo zelo tiranski nasveti, kot je ta, da
naj vladar unici celo drZavo, da le ostane njen gospodar; naj
pocne velike okrutnosti, ce so le storjene hitro in vse hkrati;
naj si prizadeva dajati videz postenega cloveka, vendar naj to
v resnici ni; naj dano besedo drzi le tako dolgo, dokler je to
koristno;, naj se pretvarja, naj izdaja; in nenazadnje, naj se,
da bi viadal, znebi vsake humanosti in naj postane najokrut-
nejsi od vseh Zivali.

Vsekakor pa je to zelo slaba podlaga za pisanje knjig, e je
njen namen dajati take nasvete, ki pa navsezadnje tistih, ki so jim
namenjeni, ne bi mogli pomiriti; kajti kot sam prizna, se ne more-
jo obvarovati pred prvim, ki bo pripravijen zastaviti svoje Zivljen-
Je, da se jim mascuje. Da bi vzgojili dobrega vladarja, Ceprav je
drzavo Sele prevzel, se mi zdi, da mu je treba ponuditi povsem
nasprotne maksime in predpostaviti, da so bila sredstva, s pomocjo
katerih je priSel na oblast, zakonita; kakrsna so, o tem sem pre-
pri¢an, skoraj vsa, Ce jih vladarji, ki jih uporabijo, imajo za taksna;
kajti pravi¢nost ima pri vladarjih druga¢ne meje kot pri zaseb-
nikih, in zdi se, da v teh primerih Bog da prav tistim, katerim da
moc¢. Vendar pa tudi najpravicnejSa dejanja postanejo nepravicna,
kadar jih imajo za taka tisti, ki so jih storili.

Loditi je treba tudi med podaniki, med prijatelji ali zavezniki in
med sovrazniki. Kajti pri teh zadnjih je vladarju tako reko¢ skoraj
vse dovoljeno, pod pogojem, da to prinese kaj koristi njemu ali
njegovim podanikom; in v takih primerih ne nasprotujem, da se
sparita lisica in lev in da se moci pridruzi prevara. Z imenom
sovraznik imenujem vse tiste, ki niso prijatelji ali zavezniki, kajti z
vso pravico jim je mogoce napovedati vojno, ¢e vidimo v tem
svojo korist, in ¢e za¢nejo postajati sumljivi in nevarni. Vendar
izklju¢ujem vrsto prevare, ki je tako neposredno v nasprotju z
druzbo, da sem preprican, da je nikoli ni dovoljeno uporabiti,
Ceprav jo na§ avtor odobrava na ve¢ mestih in je vse prevel
pogosta: hliniti prijateljstvo do tistih, ki jih hoce$ pogubiti, da bi
jih laZje presenetil. Prijateljstvo je prevec sveta stvar, da bi jo
lahko zlorabljali na tak nadcin; in tisti, ki se lahko pretvarja, da ne-
koga ljubi, da bi ga izdal, zasluzi, da mu tisti, ki jih bo nekoc¢
hotel resni¢no ljubiti, ne verjamejo niCesar in ga sovrazijo.

Ko gre za zaveznike, mora vladar vedno dosledno drzati da-
no besedo, celo takrat, kadar mu to lahko Skoduje; kajti prelo-
mitev dane besede mu ne more toliko Skodovati, kolikor mu
koristi sloves, da ni zatajil pri izpolnitvi tega, kar je obljubil, in ta
ugled si lahko pridobi le ob takih priloZnostih, kjer utrpi nekaj
Skode; vendar pa ga v okolis¢inah, ki bi ga popolnoma unicile,
naravno pravo (droit de gens) odvezuje obljube. Obenem mora
biti zelo previden, preden kaj obljubi, da obljubo lahko vedno

88 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Pismo o Machiavellijevem Vladarju

drzi. In Ceprav je dobro biti v prijateljskih odnosih z vecino
sosedov, mislim, da je najboljSe imeti tesno zavezniStvo le s tisti-
mi, ki so §ibkejsi. Kajti ne glede na zvestobo, ki jo imamo
namen ohraniti, le-te od drugih ne moremo pri¢akovati, ampak
moramo racunati, da bomo vsaki¢, ko bodo imeli zavezniki od
tega korist, prevarani; tisti, ki so mo¢nejsi, bodo korist lahko na-
sli, ko jo bodo hoteli, ne pa tudi tisti, ki so sibkejsi.

Kar zadeva podanike, so dveh vrst: veliki in ljudstvo. Z izra-
zom veliki mislim na vse tiste, ki se lahko poveZejo v stranke
proti vladarju in o katerih zvestobi mora biti trdno preprican; ¢e
pa o tem ni prepri¢an, se vsi politiki strinjajo, da mora na vsak
nacin poskrbeti, da jih ukloni, in jih mora, kolikor so nagnjeni k
vnaSanju nereda v drZavo, obravnavati le kot sovraznike. Pri dru-
gih podanikih pa se mora predvsem izogibati njihovega sovrastva
in prezira; in to mislim, da lahko vedno stori, ¢e le natan¢no
uposteva pravi¢nost na njihov nacin (se pravi, da se ravna po
zakonih, na katere so navajeni) in ni prevec strog pri kaznih in
ne preve¢ popustljiv pri pomilostitvah, da se ne zanasa v vsem na
svoje ministre, ampak jim prepusti le breme najbolj osovraZzenih
obsodb, pri tem pa sam izkaZe svojo skrb za vse drugo; pa tudi,
da ohrani svoje dostojanstvo do te mere, da se ne odree nobeni
Casti ali nazivu, za katere je ljudstvo prepri¢ano, da mu pripadajo,
vendar tudi ne zahteva dodatnih, in da v javnosti pokaze le svoja
najresnejsa dejanja ali tista, ki jim vsi lahko pritrdijo, ter ohrani
zase svoje veselje in uzitke, ki naj ne bodo nikoli na racun koga
drugega; in nenazadnje, naj bo dosleden in neupogljiv, ne sicer
pri prvih zamislih, ki se mu bodo porodile, kajti ker ne more
imeti pregleda nad vsem, je nujno, da vprasa za nasvet in slisi
mnenja ve¢ ljudi, preden se odloci, vendar pa naj bo neupogljiv
pri stvareh, za katere je dal vedeti, da se je o njih odlocil, Cetudi
mu to lahko skodi; kajti Skoda ne more biti toliksna, kot bi bil
glas, da je lahkomiseln in spremenljivega mnenja.

Tako ne odobravam maksime v 15. poglavju: da je, ker je
svet zelo pokvarjen, nemogoce, da se ne unicis, ce hoces vedno
ostati posten; in da se mora viadar, da bi se obdrzal, nauciti
biti hudoben, kadar okolisCine to zahtevajo; razen Ce s postenim
Clovekom razume vraZevernega in preprostega Cloveka, ki si ne
upa napovedati bitke na dan sabata in katerega vest ne najde
miru, e ne spremeni vere svojega ljudstva. Ce pa mislimo, da je
postenjak tisti, ki stori vse, kar mu narekuje resni¢ni razum, je
gotovo najbolje, da je, da skusa tak vedno ostati.

Prav tako ne verjamem temu, kar pravi v 19. poglavju: da je
mogoce biti enako osovrazen za dobra dela kot za slaba, razen
kolikor je zavist neke vrste sovrastvo; vendar te besede avtor ne
razume tako. In vladarji navadno ne zbujajo zavisti pri navadnih
podanikih; zbujajo jo le pri velikih ali pri svojih sosedih, ki jih
prav te vrline, ki jim zbujajo zavist, navdajajo tudi s strahom;

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU 89



René Descartes

zato je vedno treba pravilno ravnati, da bi preprecili to vrsto
sovrastva; in nobeno sovrastvo jim ne more niti najmanj skoditi,
razen tistega, ki prihaja iz nepravi¢nosti ali vzviSenosti, ki ga v
njih odkrije ljudstvo. Kajti mogoce je celo videti, da tisti, ki so
bili obsojeni na smrt, ponavadi ne sovraZijo sodnikov, kadar
mislijo, da so si taksno kazen zasluZili; in prav tako potrpeZljivo
prenasas tegobe, ki si jih nisi zasluZil, ¢e si prepri¢an, da jih je
bil vladar, ki jih je povzrocil, na neki nacin prisiljen sprejeti in
da mu je to bilo neprijetno; velja namre¢, da je pravi¢no, ¢e ima
javna korist prednost pred posameznikovo. TeZavno je le, kadar
je prisiljen ugoditi dvema stranema, ki razli¢no ocenjujeta, kaj je
prav, kot se je zgodilo takrat, ko so morali rimski vladarji zado-
voljiti mes¢ane in vojake; v tem primeru je razumno dati nekaj
enim in drugim, ni pa prav sku$ati naenkrat spraviti k pameti
tistih, ki je niso vajeni poslusati; pa¢ pa si je treba postopoma,
bodisi preko javnih publikacij, bodisi preko pridigarjev, bodisi
na druge podobne nacine, prizadevati, da bi doumeli. Kajti ljud-
stvo prenese vse tisto, o ¢emer ga lahko prepric¢as, da je prav, in
je prizadeto ob vsem, o ¢emer meni, da je nepravic¢no; in aro-
gantnost vladarjev, se pravi zloraba kaksne oblasti, pravic ali
Casti, za katere ljudstvo misli, da vladarjem ne pripadajo, se mu
zdi podla le zato, ker ima zlorabo za neke vrste nepravi¢nost.

Sicer pa se s tem avtorjem prav tako ne strinjam glede tega,
kar pravi v predgovoru: da je, kot moramo stati na ravnici,
da bi lahko bolje videli obris gora, ce ga Zelimo narisati, treba
biti zasebnega stanu, da bi dobro spoznali viadarjevo delo.
Kajti skica prikazuje le stvari, ki jih je mogoce videti od dale¢;
glavni vzgibi za ukrepanje vladarjev pa so pogosto tako posebne
okolis¢ine, da si jih, ¢e nisi sam vladar ali ¢lovek, ki je z njim
zelo dolgo delil njegove skrivnosti, ni mogoce zamisliti.

Prav zato bi bil vreden posmeha, ¢e bi si mislil, da lahko
Vaso Visokost na tem podrocju kaj naucim; to tudi ni moj na-
men; ta je edino ta, da bi ji moja pisma prinesla malo razvedrila,
ki bi bilo druga¢no od tistega, za katerega si mislim, da ji ga
nudi potovanje, za katero ji Zelim, da bi bilo nadvse sre¢no: kot
nedvomno tudi bo, ¢e se Vasa Visokost odloci, da se bo ravnala
po teh maksimah, ki ucijo, da je sreca vsakogar odvisna od njega
samega in da je treba do take mere ostati zunaj oblasti usode, da
se kljub temu, da ne izpusti§ priloZnosti in izkoristi§ prednosti, ki
jih ponuja, vendarle nimas za nesre¢nega, Ce ti jih odrece; in ker
je v vseh zadevah na svetu ogromno razlogov za in proti, naj se
v prvi vrsti ustavimo pri tistih, ki pripeljejo do tega, da se strinja-
mo s tem, kar vidimo prihajati. Za najbolj neizogibne ocenjujem
bolezni telesa, pred katerimi prosim Boga, naj Vas obvaruje; in z
vso vdanostjo, ki jo morem imeti, sem, itd.

Prevedla Nadja Dobnik

90 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Igor Pribac

Descartes, bralec Machiavellija

V Descartesovi filozofski zapus¢ini ni teorije politicnega.
Njena odsotnost, ¢e naj kar takoj anticipiramo tezo, ki jo bomo
skusali razviti v nadaljevanju, ni odlo¢ilno pogojena z neteoret-
skimi razlogi, ki bi mu preprecili uresniciti nekaj pred tem
nacdrtovanega in virtualno Ze navzoclega v njegovem sistemu.
Odsotnosti teorije politicnega pri Descartesu ne moremo misliti
kot jasno zamejenega praznega mesta, ki bi ga lahko zapolnil
sam ali kdo drug v njegovem imenu tako, da bi preprosto razvil
teze njegove metafizike in fizike. Ko trdimo, da je odsotnost
teorije politicnega teoretska, trdimo, da je v odloc¢ilnem smislu
ne moremo pripisati razlogom osebne previdnosti, ki so jo
narekovali nevarni Casi verske nestrpnosti, v katerih je Zivel.!
Taksna trditev bi bila med drugim tudi v ocitnem nasprotju z
njegovim lastnim samorazumevanjem, saj bi morali v tem pri-
meru sprevrniti razmerje odvisnosti znanosti in morale, kot ga
postavlja Descartes: med spoznavanjem tega, kar je, in pravili za
delovanje v Zivljenju, ki naj bi na tej spoznavi temeljila. TakSen
interpretativen pristop bi njegove zacasne morale iz Razprave o
metodi ne naredil le za trajno zaCasno — to se je dejansko zgo-
dilo zaradi neuspeha njegovega poskusa zgraditve znanstvene
morale — temve¢ bi moralo postavil na mesto, ki ga zaseda
metafizika: metodi¢ni dvom, analitizem in njegov nauk o cogitu

! Descartes se je v Casu
svojega bivanja na
Nizozemskem spustil v
polemike z nekaterimi
tamkajsnjimi protes-
tantskimi teologi — zlasti
z Voetiusom — ki so v
njem prepoznali liberal-
nega papista in dosegli,
da je mesto Utrecht leta
1643 javno prepovedalo
njegovo filozofijo v tem
mestu. Theo Verbeek
(René Descartes/Martin
Schoock, “La querelle
d’Utrecht”, Pariz 1988
in “Le contexte néer-
landais de la poli-
tique cartésienne”, v:
Archives de Philoso-
phie 53, 1990, str. 357-
370) dokazuje, da
Descartesove pisemske
reakcije na odlok kazejo
Jasno zavest o politicnih
zastavkih te “teoloske”
polemike, ki je zadevala
razmerje med civilno in
sakralno oblastjo.

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 91-112.

91



Igor Pribac

2 Razprava o metodi
(RoM), SM, Ljubljana
1957, prev. B. Furlan,
str. 15. “Zivim tako
umaknjeno in vedno
sem bil tako oddaljen
od vodenja poslov, da
ne bi bil nic manj pre-
drzen kot tisti filozof, ki
Je vprico Hanibala hotel
uciti, kaksne so naloge
vojskovodje, ce bi se
zdajle hotel lotiti pisa-
nja maksim, ki se jih je
treba drzati v civilnem
Zivljenju.” (Pismo
Elizabeti, maj 1646;
Descartes: Oeuvres
Pphilosophiques I-111,
ur. F. Alquié (OP); III,
str. 653.

3 Predgovor k francoski
izdaji Nacel filozofije;
OP, III, str. 779-780.

4 To stori Antonio Negri
(Descartes politico, O
della ragionevole ide-
ologia, Feltrinelli 1970,
Milan).

bi tedaj morali brati kot moralno naddolocene spoznavne kate-
gorije, razloge njegove filozofije kot razloge filozofa.

Res je, da so razlogi osebne previdnosti, na katere se je
Descartes veckrat skliceval, ko je komentiral in napovedoval
svoja dejanja ali odlocitve, da jih bo odlozil, govorili v prid ne-
vmesavanju v javno Zivljenje. Res pa je tudi, da je Descartes na
ve¢ mestih povsem nedvoumno izrazil svoje odklonilno stali¢e
do tega, da bi se podal v razpravljanje o politicnih zadevah, ne
da bi se pri tem skliceval na nevarnost tega pocetja.?

Najjasneje je njegovo teoretsko zadrzanost pred vkljuditvijo
politike v polje vednosti, ki ga proizvaja njegova univerzalna
metoda spoznavanja, mogoce razbrati iz njegovega “drevesnega”
prikaza znanstvenega sistema v francoskem predgovoru k
Nacelom filozofije. V prispodobi, ki metafiziko primerja z dre-
vesnimi koreninami, fiziko z deblom, mehaniko, medicino in
moralo pa z vejami, na katerih je mogocCe nabrati plodove, ne
omenja veje, ki bi reprezentirala znanost o politi¢nih razmerjih.?

Politi¢no je izklju¢eno iz njegovega programskega razvida
znanstvenih disciplin, ki seZe najviSje z moralo, in glede te
izkljucitve je bil Descartes dosleden. Ne le, da ni ustvaril teorije
politi¢nih razmerij, o politi¢nih temah le redkokdaj spregovori,
in tudi ta redka mesta v njegovih delih in pismih zaznamuje
jasno izraZena namera, da svojemu pocetju ne podeli statusa
teorije, saj se hkrati primerno zavaruje pred napac¢nimi razume-
vanji, ki bi mu vseeno pripisali kaj takega. Tudi njegovo pismo o
Machiavellijevem Viadarju iz leta 1646, v vsem njegovem opusu
gotovo dale¢ najraprezentativnejSe zaokroZeno besedilo, ki
lahko pokaze njegove poglede na politiko, ni nastalo na njegovo
lastno pobudo, pa¢ pa na prigovarjanje njegove dopisovalke,
palatinske princese Elizabete, ki ji je Descartes s svojim pisem-
skim komentarjem Machiavellijevega dela, ne najbolj navduseno
in po odlasanju, le izpolnil Zeljo. V njem je ponovno poudaril,
da nje, ki je po svojem rojstvu pripadnica vladarskega stanu, ne
namerava poucevati o ravnanju v politinih zadevah, ampak le
ponuditi ji “malo razvedrila”.* Nobene velike teorije torej. Poli-
ti¢ni teoriji in tudi refleksiji politicnega v najsirSem pomenu, ki
bi obsegala razclenitev razmerij med vladajoc¢imi in vladanimi,
postavila lo¢nico med javnim in zasebnim pri vladarjih in pri
“particuliers” — tako Descartes imenuje posameznike, ki so
“zasebniki”, ker niso udeleZeni pri vladanju, ki je dejavnost,
naravnana na obce dobro — | opredelila pojme oblasti, enakosti,
zakona in prava, suverenosti itn., kot so to v skladu s tedanjim
razumevanjem politike poceli nekateri Descartesovi sodobniki,
se je ta zavestno odrekel in politi¢no filozofijo izkljucil iz polja
vednosti, ki ga ustvarja ob¢a metoda spoznavanja.

Trditi, da obstaja neki “politi¢ni Descartes™, je zato gotovo
v nasprotju z njegovimi hotenji, Ceprav zaradi tega trditev Se

92 DESCARTESOVO

PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

ni povsem nesmiselna. NajbrZz lahko o vsaki, tudi o Se tako
nepoliti¢no naravnani filozofiji reCemo, da se tezko povsem
izmakne politicnemu in da ima vsaka tudi svoj politini aspekt:
bodisi kolikor skusa politicno sfero zaobjeti v nepoliti¢nih kate-
gorijah, bodisi kolikor lahko v njej razberemo netematizirane
ucinke te sfere, ki se upira lastni ukinitvi. Toda delitev avtorjev
na tiste, ki politi¢na vprasanja zavestno naredijo za predmet
svojih raziskav, in na tiste, ki nanje zadenejo samo posredno
in prek odpora, ki jih ta sprozajo, je kljub temu smiselna in
pomembna. V tej delitvi sodi Descartes nedvomno med avtorje
druge skupine. Preden si ogledamo, kaks$na konceptualna mreza
pri njem zaseZe politi¢na razmerja, se za hip pomudimo pri pre-
soji enega od polj posledic apoliti¢nosti Descartesove filozofije.

Dejstvo, da Descartesu zgodovina moderne politi¢ne filo-
zofije namenja le obrobno vlogo, ¢e mu jo sploh, ob dejstvu,
da Descartes s prav tako Sirokim konsenzom velja za utemelji-
telja moderne filozofije, ne more biti nepomembno ne za razu-
mevanje njegovega preloma s tradicijo ne za samorazumevanje
moderne filozofije. Prevladujoca tradicija samointerpretacij
moderne filozofije je v Descartesu prepoznala svoj zaletni
korak — rojstvo modernega koncepta subjekta — in se z njim
povezala v nelodljiv binom. Vsakokrat ko Descartesa razglasimo
za zacetnika moderne filozofije, ne da bi njegovo vlogo kakor-
koli omejili, opravimo redukcijo, ki moderno filozofijo modelira
po meri Descartesove, in zavestno ali ne, tako kot Descartes,
brisemo filozofijo politicnega iz seznama filozofskih disciplin.
Pozaba glede Descartesovega zavra¢anja moznosti razumsko
utemeljenega razpravljanja o politicnih odnosih in izkljucitev
atributa “politien” iz njegovega pojma subjekta vede ali nevede
spodbuja in utrjuje sklepanje tipa: “Ker je politiko kot predmet
iz filozofije izkljucil Descartes, ki je izvir moderne miselne
tradicije, moramo kot resni¢no in pravo moderno filozofijo
razumeti le tisto, ki se ne ukvarja s politicnim.” Kartezijanstvo
filozofije moderne dobe je okrepljeno toliko mocnejSe, kolikor
bolj politi¢no filozofijo izvzamemo iz sestava filozofskih disci-
plin in narobe: kolikor tesnejSo vez postavljamo med obema,
toliko bolj se zastavlja potreba po omejitvi Descartesovih zaslug
za kasnejSo usodo filozofije, s tem pa nastaja tudi potreba po
pluralizaciji njenih zacetkov.

Ob razmahu, ki ga danes doZivljajo etika, socialna, politi¢na
in pravna filozofija, je ponovno ovrednotenje Descartesove
vloge za nastanek moderne filozofije tem potrebnejse.

Kar zadeva politi¢no in socialno filozofijo, se tako za mesto
njenega zacetnika lahko potegujeta Machiavelli in Hobbes,
katerega ugovori na Descartesove Meditacije dokazujejo, da se
njegova teorija subjekta ne prekriva z Descartesovo in da
potemtakem glede bistvenega Descartesovega filozofskega

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU

93



Igor Pribac

5 Pismo Ocetu P., 1643
(7); OP, III, str. 61.

prispevka, metafizike subjekta, ni njegov neizviren posnemova-
lec. Nesporno pa je, da je Hobbes ustvaril moderno teorijo
politi¢nega subjekta, ki navaja vrsto ob¢ih, med seboj kavzalno
povezanih razlogov, s katerimi racionalno pojasnjuje nujnost
nastanka oblasti in pristajanja na vlogo podanika vrhovni
oblasti v drzavi. Hobbes je na tem podrocju ustvaril racionalno
argumentacijo, ki bi jo pri Descartesu zaman iskali.

Na neki na¢in mu je Descartes to zaslugo tudi priznal, ko
je v pismu kratko ocenil njegov De Cive (O drzavijanu). V
njem so vsi temeljni koncepti pogodbene teorije nastanka oblasti.
Zalenja z izvorno enakostjo hominum statu extra societatem,
iz nje konstruira teorijo o pogodbenem izstopu iz narave v
druzbeno, opravi nacelno disociacijo posvetne oblasti ter boga
in vladarja opiSe kot kolektivno ali politicno telo vseh, ki so
se s pogodbo zdruzili in prenesli nanj svojo mo¢ — skratka v
njej najdemo vse tisto, ¢emur se je odrekla Descartesova
moralna filozofija, ki je med vladarja in vladane vpletla boga.

“Vse, kar lahko reCem o knjigi O drzavijanu, je sodba, da
je njen avtor enak tistemu, ki je postavil Tretje ugovore
proti mojim Meditacijam, in mnenje, da je veliko bolj spre-
ten v morali kot v metafiziki ali fiziki, dasiravno se nikakor
ne morem strinjati z njegovimi naceli in maksimami, ki so
zelo slaba in zelo nevarna, ker izhajajo iz tega, da so vsi
ljudje hudobni, ali ker jim ponujajo razloge, da taksni
postanejo. Njegov edini namen je, pisati v prid Monarhije,
kar bi lahko opravil koristneje in zanesljiveje, ¢e bi uporabil
krepostnejSe in trdnejSe maksime. Poleg tega je pisal zelo v
skodo Cerkve in katoliske religije, tako da mi ni jasno, kako
je svojo knjigo izmaknil cenzuri, razen ¢e ga ne podpira
kaksna zelo mogo¢na naklonjenost.”

Descartes je Hobbesove ugovore na Meditacije res odpravil
zelo na kratko, njegove poskuse druga¢nega argumentiranja pa
oznacil celo za frivolne. Priznanje Hobbesove spretnosti v
vprasanjih moralne filozofije, ki ga Descartes izreka v tem, tudi
tokrat naprosenem komentarju, pa ob njegovem hkratnem nega-
tivnem vrednotenju Hobbesove izvedenosti v fiziki in metafiziki
zastavlja interpretativno vpraSanje, ki zadeva samo Descar-
tesovo filozofijo. Kako se lahko namre¢ Descartes pritrdilno
izrazi o moralni filozofiji nekoga in negativno o metafiziki in
tiziki istega avtorja, ne da bi s tem priSel navzkriz s svojim Ze
omenjenim zatrjevanjem odvisnosti spoznavanja morale od trd-
nih metafizi¢nih in fizikalnih premis? Ali za reSevanje Descarte-
sove koherentnosti zadostuje opozorilo na njegovo razloCevanje
med spretnostjo v morali in neresni¢nostjo njenih premis, iz
katere bi lahko sklepali, da gre le za “tehni¢no” oceno? In

94 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

naprej, kaj lahko Descartesu pomeni, da je nekdo spreten v
izpeljavi, e je ta vsebovana v njenih premisah?

II.

V zgodovinah politi¢cne misli, ki politi¢nim argumentacijam
ne jemljejo vseh njihovih spekulativnih razseZnosti, tj. eti¢nih
in metafizi¢nih premis, ki v¢asih delujejo kot podmene, v¢asih
pa kot nezavedne premise politicnih vrednotenj, Descartes sicer
ni prezrt. Namenjajo mu vlogo vplivne figure, ki je delovala iz
ozadja in je v svojih “nepoliticnih” teorijah, Siroko povzetih v
oznakah “subjektivizem”, “voluntarizem”, “racionalizem”; “indi-
vidualizem”, “dualizem™®, sprozila tektonske premike tudi na
podrodjih pravne in politicne filozofije. Natan¢nejSa analiza
vsebine teh oznak, njihove notranje zveze in dolocitve politike,
prava ali druzbe, ki naj bi bila v njih vsebovana, velikokrat
manjka ali je zelo ohlapna.

Dileme interpretacije njegove filozofije v luci vprasanja, ali
je mogo¢ kartezijanski koncept politike, lahko ponazorimo Ze
s slovitim zaCetkom njegove Razprave o metodi.

“Zdrava pamet je od vseh rec¢i na svetu porazdeljena najbolj
enakomerno; vsakdo namre¢ meni, da je ima v tolikSnem
obilju, da si je celo tisti, ki jih je v vsaki drugi stvari tezko
zadovoljiti, navadno ne Zelé ved, nego je premorejo.”’

Naj dolocitev sposobnosti razlikovanja resnice od neresnice,
vsebine zdrave pameti (bon sens), in trditev o njeni enakomerni
porazdelitvi med ljudmi jemljemo zares ali ne? Proti govori
Descartesovo subjektivisticno dokazovanje te teze, ki sloni le
na prepri¢anju vsakogar. Zatrjevanje distributivne univerzalnosti
razuma lahko beremo na ravni izjave in v tem primeru v
Descartesu vidimo zgodnjega zastopnika razsvetljenske emanci-
patorne vizije demokrati¢ne druzbe, ki za pocelo svoje ureditve
postavlja neskon¢no svobodo posameznika, odvezanega potrebe
po tem, da bi se pustil voditi drugemu®, lahko pa se osredoto-
¢imo na racionalno nepodprtost teh mnenj o lastni razumnosti
in v teh vrsticah preberemo tudi avtorjevo montaignovsko
ironi¢no distanco do tega, kar ponuja bralcu. V tem primeru
trditev beremo kot svojevrsten retori¢ni prolog v razpravljanje
o metodi spoznavanja, ki na ve¢ mestih zanika, da bi se vsak
¢lovek lahko prepustil vodstvu lastne pameti, nenazadnje pa to
stori Ze sam osnovni namen razprave: ponuditi drugim urejeno
pot razreSevanja spoznavnih problemov.

Kakorkoli Ze, nedvomno je, da se je Descartes skrbno varoval
tega, da bi razvil konsekvence tega demokratskega nastavka,

S Prim. Jean-Jacques
Chevallier: Histoire de
la pensée politique,
Payot, Pariz 1993, str.
383-384; Michel Villey
(La formation de la
pensée juridique
moderne, Pariz 1969,
str. 568 in nasl.) trdi,
da je Descartesov meta-
Sfizicni dualizem, locitev
res extensa in res
cogitans, pravno misel
prisililo v izbiro med
racionalizmom in natu-
ralizmom kot specificno
pravno obliko tega
dualizma.

7 RoM, str. 31.

§ Taksno je npr. mnenje
H. Gouhierja (Le nou-
vel humanisme selon
Descartes et la poli-
tique, v: Cristianesimo
e ragion di stato, Rim
1952, str. 82).

DESCARTESOVO

PISMO O MACHIAVELLIJU 95



Igor Pribac

9 RoM, str. 86. ¢e ima o njem sploh smisel govoriti. Nekaj strani naprej lahko
preberemo:

“Kar se ti¢e navad, je sleherni tako do kraja zaverovan v
svojo lastno pamet, da bi mogli najti toliko reformatorjev,
kot je glav, ko bi smeli poskusati v njih karkoli spremeniti
tudi drugi ljudje, ne pa samo tisti, ki jih je bog postavil za
vrhovne vladarje svojim narodom ali katerim je za
prerodtvo podelil zadostno milost in gorecnost.”

Dale¢ smo od nacela Grotiusovega poskusa pojasnitve druzbe
in drzave etsi Deus non daretur, kot bi boga ne bilo. Za
Descartesa je Bog nasprotno vir in podlaga vsakega upravice-
nega poskusa poseganja v moralni ustroj ljudi, tako tistega, ki
se ga lotijo suvereni, kot tistega, ki se ga lotijo od boga navdih-
njeni razlagalci bozje volje. Bog je prvo pocelo politicnega in
socialnega reda, ki ga naznanjajo vladarji in preroki. Razsiritev
teh ekskluzivisticnih pravic posredovanja boga drugim na vedje
Stevilo pripadnikov dolocene skupnosti bi sprozila proces, ki
ne bi dosegel svoje meje, dokler si te pravice ne bi prisvojil
prav vsak. Realizacija nacela “toliko reformatorjev, kot je glav”,
ki ga v politi¢no govorico lahko prevedemo z nacelom “en
Clovek, en glas”, zbuja Descartesu v ¢asu divjanja tridesetletne
vojne strasljivo podobo popolnega nereda in izgube socialnega
miru, ki ga zagotavlja jasna razdelitev vlog na vladane in vlada-
joCe v ancien régimu. O demokrati¢ni ureditvi Descartes ne
razmislja, ker pot do nje zahteva skok v brezno verskih in
drzavljanskih vojn, izgubo verskega in socialnega miru, ki
postavlja na hudo preizkusnjo samo vero v boga in s tem
trdnost temeljnih vrednot skupnosti. Demokrati¢na ureditev je
zanj nelocljiva od prikazni splo$nega nihilizma. Medtem ko je
le nekaj let kasneje individuum, ki svobodno izbira cilje svojega
delovanja in tudi sredstva za njihovo doseganje v vojni proti
vsem drugim, ki ravnajo podobno, pri Hobbesu pozitivho
izhodis¢e za pogodbeno konstrukcijo monarhi¢ne drzave, se
Descartes pred razmisljanjem o moZnosti razpada verskopoliti¢ne
skupnosti zaustavi kot pred breznom. Misli ga kot padec civili-
zacije v barbarstvo — neznosna misel, pred katero raje umakne
pogled. Nikjer v njegovih delih ni sledu o pogodbeni teoriji
nastanka in legitimacije oblasti, Ceprav je ta imela Ze pred
Hobbesom, vendar brez implikacij, znacilnih za njegovo zdru-
Zitev kontraktualizma s hipotezo o naravnem stanju, za seboj
dolgo tradicijo. Zlasti ¢e s kontraktualizmom ne mislimo na
druzbeno pogodbo ali na izvorno pogodbo (Gesellschaftsver-
trag; pacte d’association), ki pojasnjuje nastanek druzbe in
drzave, ampak na pogodbo o vladanju (Herrschafsvertrag,
Unterwerfungsvertrag, pacte de gouvernement), ki predpostav-

96 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

lja obstoj drzave in oblasti in doloca le okvire njene uporabe —
na vrsto pogodbe torej, ki je bila osnovna oblika oblasti v
fevdalizmu. 1

Enako oddaljenost od Hobbesovih izhodis¢ Descartes
pokaze, ko se dotakne nastanka urejenih druzb:

“Podobne misli so me obhajale glede tistih ljudstev, ki so
bila prej na pol divja in so se le polagoma civilizirala. Njih
zakonodaja je nastala v glavnem pod pritiskom potrebe, da
popravijo nevse¢ne posledice zlo¢inov in sporov; zaradi tega
ne morejo ta ljudstva imeti tako dobre politi¢ne in sodne
organizacije kakor druZbe, ki so se od vseh pocetkov
zdruzitve drzale pravnega reda, ustanovljenega po kakem
modrem zakonodavcu. Prav to velja za poloZaj prave vere,
ki ji je samo bog dal osnovne postave.”!!

Nadaljuje s hvalo Sparti, ki jo postavi za zgled. Za njen
razcvet ne gre hvala inherentnim kvalitetam njenih zakonov, pac
pa dejstvu, “da so vsi izvirali iz zamisli enega samega postavo-
dajalca in so vsi teZili k istemu smotru”2. Descartes ima v
mislih Likurga, ki mu po tradiciji pripisujejo vlogo Spartinega
nomoteta. Zdi se, da so Descartesu na voljo Ze vse prvine na-
ravnopravnih teorij (brezzakonsko stanje stalnih nasilnih dejanj
in razprtij, zacetna zdruZitev ljudstva in zakonodajalca), da bi
lahko razvil naravnopravno teorijo, kakrsno sta v njegovem casu
ustvarila Grotius in za njim Pufendorf. Za to naravnopravno
Solo je izvor prava v ¢loveskem razumu, nacelo druzbenosti je
pojmovano kot dejanje volje, vsak pravni red je zgrajen na
podlagi razumskega kalkula, vsak civilni red izhaja iz priznavanja
obstoja mnogih posameznikov, kar vse vodi v pravni subjekti-
vizem delitve sveta na naravni in na ¢lovekov svet, ki je proiz-
vod civilizacijskega procesa, to je prizadevanj ljudi v naravnem
okolju, da z ustvarjalnimi dejanji volje to naravno stanje prese-
7ejo. Ce dodamo $e na Galilejevo fiziko oprto filozofijo narave,
ki vklju¢uje tudi mehanisti¢no razlago delovanja Cloveskega
telesa, nesporno Descartesovo zaslugo in izhodisc¢e, brez kate-
rega bi tudi Hobbesova in Spinozova teorija ne bili mozZni, je
dejstvo, da vseh teh prvin ni presil z dedukcijo, lahko videti
Se presenetljivejse. Ne le, da ni odkril resitve druzbene pogodbe,
temve¢ celo ni zastavil vpraSanja, za katerega bi glede na svojo
zacetno pravno izobrazbo, ki jo je prejel v Poitersu, moral
kazati dolo¢eno obcutljivost.

Ob tem Descartes vsaj deloma pojasni vzrok svojega odkla-
njanja kontraktualizma. Enotnost volje ene same osebe, ki je v
njenem delovanju ne ovira nobena zunanja omejitev, ne sedanja
volja drugih ne minule zakonske ureditve, je najboljse jamstvo
za skladnost ustvarjenega, kajti “manj [je] popolnosti v izdelkih,

10 John W. Gough: Il
contratto sociale.
Storia critica di una
teoria, il Mulino,
Bologna 1986, str. 51
in nasl. (The Social
Contract. A Critical
Study of its Develop-
ments, London 1936.)

T RoM, str. 40-41.
Prim. tudi Machiavelli-
Jevo razpravljanje o
nastanku Aten in Benetk
(Discorsi sopra la
prima decade di Tito
Livio, v: Opere, G.
Casini Editore, Milan
1989, str. 138).

2 Prav tam.

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU 97



Igor Pribac

I3 Prav ram.

4 pismo Mersennu, 15.
aprila 1630, prevod B.
Furlan, RoM, str. 219.
Poleg tega mesta se k
primerjavi med bogom
in suverenom Descartes
povrne Se v pismu Eli-
zabeti januarja 1646
(OP, III, str. 633 in
nasl.). O mejah homo-
logije med bogom in
vladarjem v odnosu do
ustvarjenega in podloz-
nikov razpravlja Pierre
Guenacia (“Dieu, le
roi et les sujets”, v:
Archives de philoso-
phie 53, 1990, str.
403-420).

sestavljenih iz ve¢ kosov in narejenih od razli¢nih mojstrov,
kakor v takih, ki jih je dovrsil en sam.”?? Trditev je splo$na, in
preden jo Descartes ponazori z dejavnostjo zakonodajalca, jo
razvije ob opisu dejavnosti arhitekta in urbanista. Izdelki arhi-
tekta in urbanista bodo popolnejsi, ¢e bosta imela na voljo le
“ravno polje”, prazen geometri¢ni prostor, ki ga ne bo predde-
terminiralo “staro zidovje” ali drugi ostanki ustvarjalnih projektov
minulih ¢asov, ki bi ovirali svobodo avtorjeve ustvarjalnosti.

Del odgovora na vpraSanje, zakaj Descartes ni izdelal poli-
ticne teorije in nekatere prvine njene nadomestne tvorbe, so
zdaj Ze znani: oblast je razumel nekontraktualisticno, monarhi¢no
in absolutisti¢no. Pritegnimo Se en element: boga. Videli smo
Ze, da bog avtorizira vladarjeve posege v prepri¢anja ljudstva.
To trditev lahko zdaj razsirimo. Bog je vrhovni arhitekt narave
in kot tak vzor vsem c¢loveskim “arhitekturnim” prizadevanjem.
V tem smislu je vzor, ki modelira tudi vladarjevo zakonodajno
in izvrsno oblast. Idealni odnos vladarja do vladanih Descartes
oblikuje po analogiji z odnosom boga do ustvarjenega, v katero
uvrsti tudi matemati¢ne resnice. Vladar je v odnosu do vladanih
legibus solutus, podobno kot tudi matemati¢ne resnice niso
vecne in neustvarjene. Lahko bi bile drugac¢ne, ¢e bi jih bog
hotel taksne ustvariti.

“Trditi, da so te [matemati¢ne] resnice od njega [bogal
neodvisne, se pravi govoriti o bogu kot o nekem Jupitru ali
Saturnu ter ga usuZnjiti Stiksu in Usodi. Prosim vas, nikar
se ne bojte in prepricajte slehernega in vsem razglasite, da
Je bog tisti, ki je ustanovil te zakone v naravi, podobno
kakor daje kralj zakone svojemu kraljestvu. Od vseh teh
zakonov ni nobenega, ki bi ga ne mogli doumeti, e se
na$§ um loti njihovega proucevanja in vsi ti zakoni so
nasemu umu prirojeni, enako kakor bi kralj, ce bi to
zmogel, vtisnil svoje zakone v srca svojih podlozZnikov...”
(Poudaril 1. PO

Dolga tradicija pojasnjevanja pojma boga s pojmom kralja
in narobe, pojma kralja s pojmom boga, ki ji v zgodovini
evropske misli lahko sledimo do starega Rima in Grdije, se je
mocno okrepila ob razpadu rimskega imperija, ko so prvi rimski
papezi izpostavili Pavlovo tezo, da vsa oblast prihaja od boga,
in jo zmagovito soocili s tradicijo izvora oblasti od spodaj, ki
je Zivela med osvajalskimi germanskimi ljudstvi®® in je bila zgo-
dovinska podlaga modernega kontraktualizma. Teza rimskoka-
toliske cerkve, ki je posvetno oblast postavljala v sluzbo boZje
volje, sebe pa postavila za njenega izklju¢nega razlagalca, je
bila hegemonska v srednjem veku. Eksplikativha mo¢ absolu-
tizma boga, ki ustvarja ex nihilo, za politicni absolutizem se je

98 DESCARTESOVO

PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

sredi 17. stoletja, predvsem zaradi nastanka protestantskih deZel,
Ze moc¢no skrhala. Politi¢na teologija, ki je politicne kategorije
Se postavljala v boga in politicne konflikte razreSevala kot
teoloska vprasanja, je bila med pobudniki politicne filozofije,
tj. razpravljanja o politiki, ki se opira le na naravni razum in
za cilje politi¢nega delovanja doloca le ureditev posvetnih
zadev, Ze obcutena kot metafori¢na. To dokazuje Ze omenjeno
metodi¢no vodilo Huga Grotiusa, $e jasnejSo locitev teoloskih
konceptov od politi¢nih pa izraZata Hobbes in Spinoza.'®

Descartes Se pristaja na raven rezoniranja politiCne teologije.
Vladar samovoljno odlo¢a o zakonih, ki niso zakoni, ker so
dobri, ampak narobe; dobri so, ker so zakoni, ki jih je postavil
kralj s pomod¢jo boZjega mandata. Podobno je pozitivno vred-
notenje tega, kar je bog ustvaril, zvrnjeno v boga. Sopripadnost
boga in kralja, teh dveh figur, ki neprestano napotujeta druga
na drugo, je vidna Se v eni tocki, ki pojasni, zakaj se je
Descartes zaustavil pri analogiji in je ni razvil, kot so to storili
Ze pred njim, ampak je zapustil le nekaj beznih opomb, v
katerih vlada dvoumje. Bog v njih deluje kot pravzrok, ki
avtorizira in pojasnjuje kraljevo oblast, hkrati pa je kraljeva
oblast le imaginativho masilo, ki pribliZuje pojem boga tistim,
ki jim brez bergel predstav sicer uhaja. Tocka, ki analogijo
vzpostavlja in jo fiksira kot nepresegljivo, je skupni topos
nespoznavnosti narave boga in narave vladarskih poslov s
sredstvi razuma. Tako kot je boZja popolnost nedosegljiva za
razum, tako filozof ne more upati, da bi svojo dopisovalko iz
vladarske rodbine lahko poucil v umetosti vladanja.

II1.

Ko vladarske posle razglasi za razumu neprehodno podrodje,
Descartes zavrne Machiavellijevo dialekti¢no zastavitev spoznav-
nosti ljudstva in vladarja, po kateri je vsakemu od obeh polov
v tem odnosu dana moznost spoznave drugega. V posvetilu
Vladarja Lorenzu Medicejskemu nekdanji tajnik florentinske
republike s spoznavno enakovrednostjo pogleda z doline in
pogleda z vrha gore ne dokazuje le moZnosti, da “si ¢lovek
neznatnega in najniZjega stanu drzne na Siroko razpravljati o
ravnanju vladarjev in dajati napotila zanj’V, temvec celo pred-
nost pogleda od spodaj navzgor, ¢e gre za spoznavanje oblasti,
ki je nad vladanimi. Nosilec politi¢ne oblasti ne ve tako dobro,
kaj poc¢ne, kot to lahko ve tisti, ki to dejavnost preucuje iz
takSne bliZine, da se z njo utegne seznaniti, ne da bi se z njo
lahko povsem identificiral. Humanisti¢no diskusijo o razmerju
med otium in negotium, dejavnim zavzemanjem in kontempla-
tivno naravnanostjo do sveta, Machiavelli cepi na razmerje

5 Prim. Walter Ull-
mann: Il pensiero
politico del medio-
vevo, Laterza 1984 (A
History of Political
Thought: The Middle
Ages, Penguin Books
Lid, 1965).

6 Hobbes je v 31.
poglavju Leviatana,
naslovljenem “Of the
Kingdom of God by
nature”, zapisal: “But
to call this power of
God, which extendeth
itself not only to man,
but also to beasts and
plants, and bodies
inanimate, by the name
of kingdom, is but a
metaphorical use of the
word.” (Lev; English
Works of Thomas
Hobbes, VII, str. 344.)
Spinozovo ostro zavr-
nitev te analogije najde-
mo v Etiki (sholija 3.
stavka 2. dela) in na
dveh mestih Teolosko
politicne razprave (4.
poglavje in v opombi
pod ¢&rto . 34.)

17°N. Machiavelli: Via-
dar, v: N. Machiavelli:
Politika in morala,
SM 1990, str. 8.

DESCARTESOVO

PISMO O MACHIAVELLIJU 99



Igor Pribac

18 pismo Elizabeti, sep-
tember 1646; OP, III,
str. 666-667.

med oblastjo in vladanimi. Tako kot je res, da je lahko tisti, ki
je iz ljudstva izvzet, ker mu vlada, nad ljudstvom, kot je gora
nad dolino, in zato lahko s pogledom obseze ljudstvo v celoti,
Cesar tisti, ki mu pripadajo, ne morejo, je res tudi narobe, kar
vladarji radi pozabljajo. Kot ljudstvo je tudi oblast nad njim
sama sebi netransparentna; in ¢e zasedamo njeno mesto, nismo
v najboljSem polozaju, da bi mislili oblast kot tako. Prednosti
pogleda “od zgoraj” pred pogledom “od spodaj” se izkaZejo za
navidezne in ni¢ne, Ce je to, kar naj opazujemo, prav razmerje
med “spodaj” in “zgoraj”, celota njunih odnosov. Za opazovanje
tako opredeljenega predmeta vsako od omenjenih gledis¢ izgubi
svojo prednost pred drugim. Zadostitvi pogojem prednostnega
polozaja za spoznavanje politi¢nih odnosov, kakr$ne je mogoce
razbrati iz metafore, je Se najbliZje Machiavellijeva lastna Ziv-
ljenjska usoda, ki mu je omogocila dvojno identifikacijo, z
ljudstvom, iz katerega je izviral, in z oblastjo, v imenu katere
je deloval kot drzavni uradnik.

Osnovni Machiavellijev napotek vladarjem, tisti, brez upo-
Stevanja katerega bi bili vsi drugi nerazumljivi, je zahteva po
lo¢evanju dvojega: mesta oblasti in tistega, ki jo zaseda, statusa
vladarja in osebnosti vladarja, razlogov drzave od osebnih raz-
logov. Zahteva sicer e ni heglovska zahteva po prepoznavanju
sebe v drugem, vendar vladarju narekuje odtujitev od svojega
notranjega sveta in podreditev vseh svojih notranjih vzgibov
pasionalne ali moralne narave logiki odnosov, ki jih vsiljuje
vladarsko mesto. Njegovo delovanje naj bo podrejeno kalkulu
ucinkov njegovih dejanj na cilje, ki jih vsiljuje ragion di stato:
ohranitev, krepitev in Siritev oblasti.

Teza o prednosti zunanjega gledis¢a za spoznavanje oblasti
in tega, kar oblast mora storiti, ki je podlaga objektivne teorije
oblasti, je za Descartesa nesprejemljiva. Odnos vladar-podaniki
je zanj asimetriCen: vladarji naj posegajo v glave podanikov,
medtem ko je njihova bit za vladane nepredirna. Oblastniki
razsojajo in ukrepajo v “posebnih okolis¢inah”, zato se nujno
izjalovijo poskusi, da bi segli v njihovo notranjost in presojali
njihove vzgibe,

“kajti pravi¢nost ima pri vladarjih druga¢ne meje kot pri
zasebnikih, in zdi se, da v teh primerih Bog da prav
tistim, katerim da moc¢. Vendar tudi najpravi¢nejsa dejanja
postanejo nepravi¢na, ko jih imajo za taka tisti, ki so jih
storili.”'8

Descartes se ne oprime nobene od argumentacij, na katerih
je prosperiral Zanr humanisti¢ne literarne zvrsti, t. i. “zrcal
vladarjev”, besedil nasvetov humanistov vladarjem, med katere
— kljub njegovim prevratnim naukom — lahko pristevamo tudi

100 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

Vladarja velikega Florentinca. Métier du Roi® je vsem, ki ga 9 Izraz, ki si ga je
ne opravljajo, netransparenten, ker je predvsem zadeva vesti, omislil Ludvik XIV.,
. . i . ‘v . Soncni kralj v svojih

moralne presoje samega vladarja. O pravi¢nosti in nepravi¢nosti " P

. . ) - L spominih (Mémoires ),
zapletene in skrivnostne dejavnosti, kakrsna je za Descartesa napisanih za sina, da
vladarjevo ukrepanje, ki je posredno ali neposredno vedno pos-  bi z njim oznacil vsa
kus posega v duha podanikov — Hobbes tu poudari nasprotno, vsakodnevna rutinska

. . y L opravila, ki sodijo h
naravnanost vseh ukrepov oblasti na telesa in njihova dejanja, kraljevski osebi. J. King

ker forum internum vsakogar, tudi podanikov, namre¢ njihovo  je priblizal nazore, ki
moralno presojanje, opredeli kot mesto neodtujljive svobode, Jih v Mémoires izpove-
kamor suverenova oblast ne seZe — konec koncev odlo¢a duje Ludvik XIV., z
. T . . . . Descartesovimi pred-
Vladar]evg dozZivljanje in njegova samointerpretacija svojega stavami o absolutnem
pocetja. Ce si kdo drug drzne presojati vladarjevo pravi¢nost, suverenu (Science and
mora izhajati iz domneve, da so bila sredstva, ki jih je vladar Rationalism in the
uporabil, pravi¢na, “kakr$na so, o tem sem prepri¢an, skoraj Governement of Louis
o v 1 .. s , . . X1V, str. 116).

vsa, Ce jih vladarji, ki jih uporabijo, imajo za tak§na”®. Machia-
vellijevo podreditev moralnega ustroja in strasti svojega vladarja 20 Pismo Elizabeti, sep-
vrhovni logiki ohranitve oblasti oz. drzave, ki je pred moralo tember 1646; OP, III,
in pred vsakim pojmom pravi¢nosti, ker je njun pogoj, Descartes str. 666.
nadomesti s hipotezo o pravi¢nosti vladarja. Machiavellijev
vladar je, tako kot vsi drugi ljudje, po naravi hudoben, ker je
pac takSna narava ljudi, ali bolj natan¢no, ker jo politi¢na
znanost mora kot tak$no postaviti v svoje izhodis¢e, ¢e hoce
biti znanost o realno moZznem v razmerju med vladajoc¢imi in
vladanimi, tj. znanost, ki ¢love§ko moZnega ne bo razumela le
kot moznosti za dobro, za izpopolnitev, moralni razvoj itd.,
temve¢ predvsem kot moznost, da se Clovek izneveri tak$nim
pri¢akovanjem in da deluje mimo moralnih norm vedno, kadar
so te v nasprotju z njegovimi interesi. Od tega postulata je za
Machiavellija in za vse tiste, ki so mu sledili, odvisna trdnost
znanosti o politiCnem in politi¢na trdnost oblasti in drZzave.
Vlogo vrhovnega Kkriterija raison d’état pri Descartesu, vsaj na
ravni nacel — v praksi je, kot bomo videli, Descartes mnogo
blizji Machiavelliju — nadomesti nepreverljiva hipoteza o
pravi¢nosti vladarja, ki deluje kot poslednja raven utemeljitve
njegovih dejanj.

Kartezijansko pojmovanje pravi¢nosti se razlikuje od usme-
ritve Aristotelovega razpravljanja o pravi¢nosti, ki lo¢uje med
pravi¢nimi vzgibi in namerami, predmetom morale, in pravic-
nimi zunanjimi dejanji, ki so predmet objektivnih Kriterijev
prava. Pravi¢nost Descartesovega vladarja je zgolj moralna.
Dejanje je pravi¢no, ¢e so vzgibi, ki so ga sprozili, taksni po
mnenju akterja, in narobe, ¢etudi ima njegov ukrep “pravi¢ne
ucinke” (naj to pomeni karkoli Ze), dejanje ni pravi¢no, e ga
ta, ki ga je storil, nima za takSnega. Vladar lahko ogrozi
drzavo in krono, ne da bi bil zaradi tega nujno nepravicen.

Homogena moralna skupnost vladarja in vladanih, ki bi se
ravnala po objektivnih moralnih normah, ne obstaja. Medtem

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU 101



Igor Pribac

ko je pravi¢nost za vladane poslusnost vladarjevim odredbam,
je vladarjeva pravi¢nost osvobojena vsake zunanje preverljivosti.
Ta ugotovitev pa mo¢no zmanjsa pomen hipoteze o vladarjevi
pravi¢nosti za dejansko prakso vladanja in odpira pot Descarteso-
vega pribliZzevanja Machiavelliju. Tako kot Hobbesu, Descartes
tudi Machiavelliju oporeka njegovo pesimisti¢cno antropologijo,
katere neposredna posledica je, kot smo videli, nujnost amo-
ralnega in nepravi¢nega vladarjevega ravnanja. Nasproti tej tezi
postavi tezo o moralni biti Cloveka, naravnanega k pravi¢nosti
in dobremu, tezo, ki velja tudi in Se zlasti za vladarja, vendar
ima to napako, da je ni mogoce falsificirati, kar mu daje proste
roke pri prakticnem ukrepanju. Cetudi vladar zasebniku povzro-
¢a 8kodo, bolecino in sploh po¢ne najvecje okrutnosti, ta nima
tehtnih razlogov za dvome o vladarjevih najboljsih namerah in
s tem tudi o njegovi pravi¢nosti. Subjektivni Kkriterij vladarske
pravi¢nosti izklju¢uje moznost utemeljitve pravice do odpora
vladanih in do odstavitve kralja, ki jo omenja denimo Akvinski.
To nas opomni, da Descartesova vnovi¢na moralizacija Machia-
vellijevega nauka ne preprecuje tipa vladanja, ki ga ta predlaga.
Subjektivna moralna razseznost vladarja, ki jo Descartes vpelje
kot legitimacijsko nacelo, lahko brez vedjih teZzav koeksistira s
prakticiranjem “umazane” makiavelisticne Realpolitik.

V Descartesovem komentarju Viadarja je mogocCe najti kar
nekaj primerov sprejemanja nasvetov florentinskega tajnika, ki
kaZejo na to, da se v glavnih obrisih strinja z njim. Tako se
zavzema za loCitev javne podobe vladarja, ki naj bo skladna s
pricakovanji podloZznikov o tem, kaj mu pristaja, od njegovih
zasebnih uzitkov, s katerimi naj ga ljudstvo ne povezuje; pod-
pira vladarjevo nezaupljivost do drugih vladarjev, od katerih ta
ne sme pri¢akovati dobronamernosti, ki zavezuje njega, kar ima
za posledico nujnost njihovega obravnavanja kot potencialnih
sovraznikov; priporo¢a prepustitev ministrom ljudstvu “najbolj
osovrazenih dejanj” itd. Razlika med obema avtorjema zadeva
v tej ludi predvsem njuna nacela, veliko manj pa njune posle-
dice; bolj izbiro deskriptivnega besednjaka, kot pa to, kar ta
opisuje. Moralna teorija vladarjeve pravi¢nosti naslika idealno
podobo vladanja, vendar so prakti¢ni vladarski posli tudi za
Descartesa nujno preracunavanje socialnih u¢inkov posameznih
ukrepov, dejavnost, v kateri je drugi misljen kot potencialni
sovraznik v boju za oblast, proti kateremu vladarju ne kaze
uveljavljati svoje plemenite naravnanosti.

Ce je morda pretirano reci, da si Descartes zatiska o¢i pred
vlogo, ki jo ima za njegov poskus moralizacije politike sovraznik,
ta izjemni drugi znotraj moralnega univerzuma dobronamernosti,
lahko re¢emo vsaj, da ne premisli do kraja njegove pretnje trd-
nosti moralnopoliti¢cnemu obcestu. Descartes namre¢ sprejme
tudi eno izmed najbolj sinteti¢nih Machiavellijevih maksim:

102 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

vladar naj zdruZuje moc¢ in prevaro, leva in lisico. Vendar 21 Prav tam, str. 667.
njeno veljavnost omeji. Prevaro, v zasebni morali nemoralno

. . . L 5 . 22 Zanimivo analizo
ravanje par excellence, v morali kraljev, ki ni podvrzena istim

tega odstavka v dru-

omejitvam, sicer dopusca, vendar tedaj in samo tedaj, ko je gacnem kontekstu od
objekt prevare sovraznik, v odnosu do katerega je vladarju nasega ponuja A. Mathe-
“tako reko¢ vse dovoljeno”. Descartesova nedoslednost ron (“Psychologie et
o < . . . . politique: Descartes”,
postane ocitna, ¢e pogledamo, kako opredeli pojem sovraznika. %" " opologie et
Sovrazniki so ena od treh tipov skupin ljudi, na katero so politique au XVIle
lahko naravnana dejanja suverena. Poleg sovraznikov so to sciecle, Vrin, Pariz

lahko Se podaniki in prijatelji ali zavezniki. Odlocilno je, da 1986, str. 29-48).

Descartes teh skupin ne razume kot nujno zunanjih druga 23 pismo Elizabeti, sep-
drugi, vendar ne obravnava posledic, ki izhajajo iz moZnosti tember 1646; OP, III,
njihovega prekrivanja. Podlaga nihanjem in nedorecenostim je str. 668.
pomesanje moralnega in socialnega kriterija klasifikacije: prija-
telj in sovraznik sta antipodni moralni opredelitvi, medtem ko
sta podanik in zaveznik socialnopravni kategoriji. IzkaZe se, da
sovraznik, ki ga Descartes opredeli negativno, kot tistega, ki ni
niti zaveznik niti prijatelj, in ga skusa izlociti iz moralnega
obcestva zaupanja, spostovanja danih obljub, zvestobe itd.,
lahko zasede mesto obeh “moralnih” tipov socialnih skupin.

Najbolje to pokaze Descartesova obravnava podloznikov.
Razdeli jih na dve podskupini: na ljudstvo in na vélike. Slednje
nemudoma identificira kot potencialno najvecje sovraZnike
vladarja; so tisti, “ki se lahko poveZejo v stranke proti vladarju”.??
Da bi lahko dobro vladal, mora biti kralj “zelo trdno prepri¢an”
o njihovi zvestobi. TeZava je seveda v tem, da Se tako trdno
prepricanje ne more postati “jasno in razvidno spoznanje”, ko
gre za namene drugega. Prepricanje o dobronamernosti nekoga,
ki se opira na minule izkusnje, ne more zagotoviti varnosti
pred prihodnjo prevaro. Nasprotno: je njena najboljsa podlaga.
Vsako, na videz Se tako hvalevredno lojalno ravnanje je lahko
prevarantska krinka istega, ki se hoce izdajati za koga drugega.
Varanje naredi moZnost razpada enotnosti videza in hotenja
drugega za neodpravljivo. Dejanja drugega so lahko namescene
napacne sledi dobronamernemu racionalisti¢nemu interpretu,
ki vsem pripisuje poStenost. Njihovo notranjo logiko utegne
uravnavati namen, ki ga racionalna interpretacija ne more
zajeti. Spoznanje, da moZnost varanja pomeni zaporo moznosti
analize namenov drugega, od modrega vladarja zahteva panop-
ti¢cno opreznost. “Kajti ne glede na zvestobo, ki jo imamo
namen ohraniti, le-te od drugih ne moremo pri¢akovati, ampak
moramo racunati, da bomo vsaki¢, ko bodo zavezniki od tega
imeli korist, prevarani; tisti, ki so mocnejsi, bodo korist nasli,
ko jo bodo hoteli, ne pa tudi tisti, ki so $ibkejsi.”*® Descartes
ima v mislih zunanje zaveznike, vendar je, kolikor spregovori
o razmerjih modi in o koristi, njegova argumentacija obca.
Razloge $ibkih zaveznikov lahko zato z zunanje periferije

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU 103



Igor Pribac

24 Prav tam.

suverenove oblasti prenesemo na njeno notranjo periferijo in
jih prisodimo tudi vélikim, ki hocejo biti e vedji. Ker lahko
domnevamo, da so veliki Sibkejsi od vladarja — | to je gotovo
res vsaj v formalno politicnem pogledu — ima vladar dovolj
trdno podlago za pric¢akovanje, da bodo v Zelji po oblasti
posegli po prevari, ki je pa¢ “naravno” bojno sredstvo Sibkih v
boju z mocnejsimi od njih. Poleg prizadevanja za taksno
porazdelitev materialnih dobrin in ¢asti med podrejenimi,

ki naj zadovolji njihovo ¢Castihlepnost, je edino med politiki
soglasno sprejeto vodilo v odnosih z njimi, s katerim razpolaga
vladar, skusati zmanjsati njihovo moc.

Vsi vladarjevi zadrzki pred tem, da bi velikase obravnaval
kot odkrite sovraznike, naj odpadejo, ko gre za tiste, ki so
“nagnjeni k vnaSanju nereda v drzavo™ to je, ko gre za tiste,
ki odkrito nastopajo proti redu, katerega nosilec je vladar. V
tem opisu ni tezko prepoznati oblikovanja strank proti vladarju
in hujskanja k uporu. Stranke lahko obsegajo bodisi le vélike
bodisi vélike in ljudstvo, ki so ga ti s hujskanjem pridobili na
svojo stran. Tako se nazadnje tudi ljudstvu odpre dostop v
rang odkritega sovraznika. Krog je sklenjen. Za vladarski um je
potencialni sovraznik tisti, ki lahko prispeva k omajanju oblasti,
to pa je lahko prav vsakdo. Sovraznik, ki je bil sprva dolo¢en
kot izjemni drugi, edini, v odnosu do katerega se vladarju ni
treba vesti moralno, se izkaZe za vseprisotno prikazen, ki
obseda imetnika oblasti. Izjema postane norma.

V kasnejsem pismu princesi Elizabeti, ko se Descartes vrne k
Machiavelliju, svojo oceno “velikega ucitelja vladarjev” dopolni
Se z ugodnimi bralnimi vtisi “nemakiavelisti¢nih”, “republikan-
skih” Razmisljanj o prvih desetih knjigah Tita Livija, ki jih je
medtem prebral, in nekoliko omili svoja stalis¢a iz prvega pisma.

“In menim, da je sre¢na okolis¢ina v tem, da knjig Vase
Visokosti niso mogli prinesti tako hitro, kot jih je pricako-
vala, saj je njihovo branje primernejse za priklicanje Zalosti
kot za ohranitev vedrega razpoloZenja, kar zlasti velja za
branje knjige velikega ucitelja vladarjev, ki prikazuje le nji-
hove tezave pri ohranjanju oblasti, okrutnosti in zahrbtnosti,
ki jim jih svetuje, pa posameznikom, ki to berejo, ponujajo
ve¢ razlogov za pomilovanje njihovega stanu kot za njegovo
zavidanje.

Vasa Visokost je natan¢no opazila njegove in moje napake;
res je, da mu je postavitev sploSnih maksim, ki upravic¢ijo
taksna posebna dejanja, kakrsna tezko storimo, narekoval
namen hvaliti Cezarja Borgio; kasneje sem prebral njegova
razmisljanja o Titu Liviju, kjer nisem opazil ni¢ slabega. Nje-
gov poglavitni nasvet, da je treba svoje sovraznike bodisi
povsem iztrebiti bodisi pridobiti za prijatelje, in nikdar

104 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

slediti sredinski poti, je brez dvoma vedno najzanesljive;jsi,
vendar tedaj, ko ni razlogov za strah, ni najbolj plemenit.”?

Zalrtani sta dve argumentaciji in dva motiva vladarjevega
ravnanja: ravnanje, ki ga vodi plemenitost in izhaja iz podmene
o naravnanosti drugega na dobro, in ravnanje, porojeno iz
strahu, ki je navsezadnje vselej strah pred tem, da je podmena
o moralni naravi drugega zgreSena in da je ta v resnici prevarant
s prevratniskimi naklepi. Machiavellijev “poglavitni nasvet”, ki
vladarju narekuje stalno razvr$¢anje nosilcev politicne moci po
nacelu ’kdor ni z menoj, je proti meni’, je s staliS¢a pragmatike
oblasti “vedno najzanesljivejsi”, vendar ni “najbolj plemenit” —
“ko ni razlogov za strah”. Dilema med zanesljivostjo in pleme-
nitostjo samo na videz postavi nasproti neosebne drzavne
razloge in moralno motivacijo. Descartes jo dojema kot znotraj-
moralno dilemo, kot izbiro med bolj in manj moralnim ravna-
njem. Tudi ravnanje v skladu z najzanesljivejsimi pravili je lahko
plemenito, ¢e so razlogi za strah. Po drugi strani je moralna
dilema le deklarativna. Descartes navsezadnje soglasa z Machia-
vellijevim nasvetom, ¢eprav ta ni najbolj plemenit. S stisnjenimi
zobmi priznava, da mora v praksi vladanja plemenitost, krepost,
katere personifikacija naj bi bil prav vladar, prepustiti mesto
pragmati¢nemu ravnanju, naravnanemu na ohranitev oblasti.
Skrb za dobro drugega, ki je namen delovanja oblasti, mora
temeljiti na priznavanju svoje odvisnosti od ohranitve oblasti,
brez Cesar je govor o plemenitih namenih njenega poslanstva
prazen. Logika normativnega dolocanja ciljev se podredi stalni
skrbi za ustvarjanje pogojev, brez katerih njeno uresni¢evanje
ni mogoce. Cetudi to ni najbolj plemenito, mora vladar vse
ljudi razvrscati na zaveznike in sovraznike, na tiste, ki njegovo
moc¢ krepijo, in na tiste, ki jo slabijo. V polariziranem svetu, ki
ga vsiljuje gledis¢e oblasti, naj vladar nikomur ne dopusti zase-
dati nevtralnega mesta. Neusmiljena logika ohranitve oblasti
terja neprestano skrb za njeno krepitev, ki traja, dokler traja
oblast. Oblastnik, ki naj ne vara, takSne moralne drZze ne sme
pri¢akovati od drugih, zlasti ne od Sibkejsih, med katere sodijo
tudi njegovi podlozniki, in ima vedno utemeljen razlog za
nezaupljivost in strah pred prevaro zarotnikov, s tem pa tudi
moralno opravicilo za svoje ne najbolj plemenito ravnanje.

Vladarska pravi¢nost potemtakem ni politicna ne pravna
kategorija, ampak moralna. Toda kategorija morale, ki ne obli-
kuje homogenega moralnega obcestva vladajoc¢ih in vladanih.

25 Pismo Elizabeti, okto-
bra ali novembra 16406;
OP, III, str. 680-681.

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU 105



Igor Pribac

26 Pismo Elizabeti, maj
1646; OP, III, str. 654.

27 Pismo Elizabeti, 4.
okt. 1645,; OP, III, str.
619.

28 Elizabetino pismo
Descartesu 10. oktobra
1646; naved. po Rodis-
Lewis: La morale de
Descartes, PUF 1962,
str. 105.

IV.

Dejanja vladarja se v Descartesovem vidnem polju kazejo le
kot moralna vprasanja. Ni jih mogoce ne racionalno preuciti —
in zato o njih ne postavi znanstvene teorije — ne narediti za
predmet obceveljavnih moralnih maksim, ki bi izhajale iz ¢loveka
kot takega, ker bi s tem zbrisali nepremostljivo moralno brezno,
ki vladarja loCuje od podanika. Ukrepanje vladarja ostane zavi-
to v skrivnost za vse, ki to niso. Tudi vladar sam se pri vladanju
ne more opirati na razum, ampak le na izkusnjo, ki je brez
razumske opore in brez enozna¢no doloCenega kriterija nezane-
sljiva, vseeno pa najtrdnejsa podlaga za sprejemanje odlocitev.

“In niti najmanj ne dvomim, da ta, ki jo predlaga Vasa
Visokost, ne bi bila od vseh najboljsa, namre¢, da se je v
teh zadevah bolje ravnati po izkusnjah kot po razumu, kajti
le redkokdaj imamo opraviti s povsem razumnimi osebami,
kakrsni naj bi bili vsi ljudje, da bi o tem, kaj bodo storili,
lahko sodili upostevaje samo to, kar bi morali storiti; in naj-
boljsi nasveti pogosto niso najsre¢nejsi. Zato smo prisiljeni
tvegati in se prepustiti oblasti usode...”?

Maksima, da v javnem Zivljenju ni moralnih maksim, ki bi
temeljile na razumskih uvidih, ne velja le za vladarje, temvec
prav tako tudi za zasebnike.

“Priznam, da je tezko natan¢no izmeriti, do kod razum
zapoveduje, naj se zanimamo za javne zadeve, toda to ni
stvar, v kateri bi bila nujna velika natan¢nost: zadostuje
zadovoljiti svojo vest in pri tem moremo pustiti veliko pro-
stora svojim nagnjenjem. Kajti bog je stvari tako uredil in
ljudi povezal skupaj v tako tesno druzbo, da bi si vsakdo,
Cetudi bi se oziral le nase in ne bi imel usmiljenja za
druge, obi¢ajno ne nehal prizadevati zanje glede vsega, kar
je v njegovi modi, pod pogojem, da bi uporabljal svojo
preudarnost, in zlasti, ¢e bi Zivel v dobi, ko nravi ne bi
bile skvarjene.”’

Argumentacija solidarnosti z drugimi je hipoteti¢na in bi
veljala v neskvarjenem svetu. Tudi tokrat je Descartesova
dopisovalka princesa Elizabeta tista, ki ga z veliko mero poli-
ticnega realizma Descartesa opomni na razkorak med logiko
najboljSega ravnanja in nujnostjo odstopanja od tega ideala,
kajti “ker je svet mocno skvarjen, je nemogoce, da sami sebe
ne bi unicili, ¢e bi hoteli biti vedno dobronamerni”?.

V svoji socialni morali se Descartes pribliza tudi utilitaristi¢ni
utemeljitvi ravnanja, ki ima za cilj blaginjo drugega.

106 DESCARTESOVO

PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

“Razlog, zaradi katerega menim, da morajo tisti, ki vse
pocnejo le za svojo zasebno korist, delati za drugega prav
tako kot drugi in si prizadevati ugoditi vsakemu, kolikor je
to v njihovi modi, ¢e hocejo biti preudarni, je, da vidimo,
kako se tistim, o katerih menijo, da so usluZzni in priprav-
lieni ugoditi, obi¢ajno dogaja, da od drugih, tudi od tistih,
ki jih niso nikdar zavezali k ¢emu takemu, prejmejo veliko
dobrih uslug, ki jih ne bi, ¢e bi ti o njih menili, da so dru-
gacne nravi; in da hudo, ki ga dozivijo, ko ugodijo drugemu,
ni tako veliko, kot so ugodnosti, ki jim jih prinasajo prija-
teljstva s tistimi, ki jih poznajo.”?

Navedimo Se eno daljse mesto, ki osvetljuje Descartesovo
socialno moralo:

“.je Se ena resnica, katere poznavanje se mi zdi zelo
koristno: in sicer, ¢eprav je vsakdo od nas oseba, loc¢ena od
drugih, in se zato njegovi interesi na nek nacin razlikujejo
od interesov preostalega sveta, je treba imeti v mislih, da
sami ne bi mogli obstati in da smo dejansko eden od delov
vesolja, natan¢neje, eden od delov te Zemlje, eden od
delov te drzave, te druZbe, te druZine, s katero smo zdruZeni
prek svojega bivalis¢a, s svojo svecano prisego, po svojem
rojstvu. Pred posameznimi interesi svoje osebe je treba
vedno dati prednost interesom celote, katere del smo; toda
z mero in razsodnostjo, kajti zmotno bi bilo izpostaviti se
velikemu zlu, da bi svojim starSem ali svoji deZeli priskrbeli
samo majhno dobrino; in ¢e en sam clovek velja ve¢ kot
ves preostanek mesta, ne bi imel prav, ¢e bi se hotel pogu-
biti, da ga re8i. Toda Ce bi se ozirali samo nase, se ne bi
bali povzroditi veliko skode drugim ljudem, ¢e bi menili, da
bomo pri tem pridobili zase kako drobno ugodnost, in ne
bi bilo nobenega resni¢nega prijateljstva, niti nobene
zvestobe, niti nobene kreposti nasploh;”°

Plemenito ravnanje, najvisje v Descartesovi morali, vsebuje
kriterij hierarhi¢nega razvr§Canja ljudi, ki ustvarja napetost z
metafizi¢nimi izhodis¢i njegove teorije o cloveku. Ceprav je
vsakemu c¢loveku dan univerzalen razum in neskonc¢na svoboda
razsojanja, po Cemer se vsak ¢lovek lo¢i od katerekoli Zivali —
v teh dveh bistvenih doloc¢itvah Cloveka je vsebovano nacelo
enakosti vseh ljudi, na katero so se v 18. stoletju sklicevali
francoski enciklopedisti — je njihova moralna vrednost, tj. stopnja
njihove plemenitosti, razli¢na. Odvisna je predvsem od “dobrega
rojstva”, ko od boga vsak prejme bolj ali manj vzviseno in
moc¢no duso, vendar lahko “la bonne institution’!, kot Des-
cartes nemudoma doda, popravi lastnosti duha, pridobljene z

29 Pismo Elzabeti, janu-
ar 1646; OP, III, str.
6306.

39 Pismo Elizabeti 11.
sept. 1645; OP, III, str.
607. O prednosti celote,
ki ji pripadamo, pred
nasim zasebnim intere-
som gl. tudi pismo
Chanutu 1. februarja
1647 in Strasti duse
(cl. 79 do 83), kjer ta
doloc¢ba vstopa v opre-
delitev ljubezni.

31 Strasti duse, ¢l.
161; OP, II, str. 1074.
Descartes se zaradi
odlocilne vioge bozjega
posega ob rojstvu odloci
svojo vrhovno krepost
imenovati plemenitost
(générosité) in ne
velikodusnost (magna-
nimité ).

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU 107



Igor Pribac

32 Nacela filozofije, cl.
60; OP, III str. 128.

rojstvom. Z rojstvom in vzgojo pridobljene lastnosti poleg tega
oblikuje uporaba svobode razsojanja. Vrh moralnega razvoja je
plemenit ¢lovek, ki ga definira zavest o svoji resni¢ni vrednos-
ti. Ta zavest mu nalaga posebne dolZnosti: Zrtvovanje svojih
zasebnih koristi v prid skupnega dobrega. Od plemenitega
Cloveka, ki se zaveda svoje vrednosti — ne pozabimo, da je
vsak vladar za Descartesa nevprasljivo plemenit — in je v Ziv-
lienjski nevarnosti skupaj z drugimi, tako zahteva, naj se vzdrzi
herojskih poskusov njihovega reSevanja, ¢e bi s tem postavil
na kocko svoje Zivljenje. Dajanje prednosti interesom celote
lahko znotraj diskurza hierarhije odlik pomeni tudi prednost
enega pred mnogimi.

Vsa nihanja in nedoreenosti Descartesove socialne morale,
ki zahteva zavzemanje za blaginjo drugega in celote, ne da bi
zmogla podati kriterij mere tega zavzemanja in ne da bi jasno
dologila moznost primerjalnega vrednotenja drugega z vred-
notenjem samega sebe, napotujejo na metafizicni izvor teh
omahovanj v njegovem misljenju odnosa jaz-drugi. Ceprav so
drugi tako kot jaz obdarjeni z razumom in s svobodno voljo,
kar omogoc¢a komunikacijo med menoj in drugimi, je subjek-
tivnost drugega kartezijanskemu jazu ontolosko tuja. V mislih
ga je treba imeti, drugi postane predmet morale in ne teoret-
ske refleksije, natanko zato, ker je miselna naravnanost na
subjektivnost drugega za konstitucijo kartezijanskega individu-
alnega subjekta nepotrebna, odvec in moteca: vsakdo, “ko
misli, lahko iz sebe izkljudi ... vsako drugo substanco, bodisi
misleCo bodisi razseZno”.?? Cogito, dovrSitev itinerarija prvih
dveh delov Meditacij, je skrajna tocka odtujitve od tega, kar
Descartes v svoji morali zahteva, naj imamo v mislih. Je odtu-
jitev od naravnega, razseZnega sveta in od drugih ljudi. Ce v
morali Descartes opominja, da je nas obstoj povezan z dolo-
Cenimi izmenjavami z okoljem, ki vkljucujejo tudi obstoj inter-
subjektivnih razmerij, je ta opomin povsem na mestu, saj je
pot do prve resnice, na kateri je zgrajen sistem znanosti, ter-
jala podobne napore v nasprotno smer. Rojstvo kartezijanskega
“jaza” je proizvod razpada skupnosti zaznavajoCega in zazna-
vanega, ki je zaznavajo¢emu zunanje, in ponovna vzpostavitev
te skupnosti kot avtonomne skupnosti individualnega duha, v
kateri zaznavajoCe in zaznavano napotevata drug na drugega
brez posredovanja zunanjosti, ki v vseh svojih figurah (narava,
drugi, lastno telo) postane odvecna. Razdalja, ki jo spoznavna
kritika ustvari do kosa voska, ko trdi, da so vse ¢utne in dom-
nevno telesne zaznave dojetja duha, ki o njih sodi, velja tudi,
ko objekt ni ve¢ kos voska, ampak drug ¢lovek: ¢e recem, da
“z okna vidim ljudi, ki hodijo po trgu”, sodim prenagljeno,
kajti v resnici vidim le klobuke in obleke, pod katerimi se
lahko skrivajo avtomati, tj. naprave brez svobodne volje, simu-

108 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

lakri subjektov, ki s svojo zunanjo podobnostjo zapeljejo Cute
in varajo duha.’> V Descartesovem procesu formiranja subjek-
tivnosti, ki je introspekcija vase zgrnjenega individualnega
duha skozi proces lo¢evanja od vsega, kar ni on sam, postane
drugi kot subjekt nespoznaven, nedosegljiv in zato mozZen vir
prevar in zmot. “Jaze” med seboj loCuje to, kar imajo skupnega:
oprtost nase in neskon¢na svobodna volja. Radikalna, od
zunanjega sveta povsem locena in za drugega neprepustna
notranjost razsodne moci subjekta je nepremostljiva bariera
misljenju kolektivnega subjekta in kolektivnega dejanja, ki bi
za seboj neogibno potegnila tudi zatrjevanje obstoja kolektivne
Cloveske biti, nezvedljive na sestevek biti posameznikov, ki
vanjo vstopajo. Pri Descartesu nasprotno ni moZen nikakrsen
kolektivni cogitamus, ampak le posamezni cogito in intrakogi-
talna razmerja, ki ne vsebujejo principa izstopa iz stanja loce-
nosti od sveta in od drugega. To je osnovni razlog, zakaj se
dejanja v javnem in vsakodnevnem Zivljenju, kolikor so posre-
dovana z drugim, izmikajo iskanju resnice s pomodcjo “univer-
zalne” metode spoznavanja. Ker se dogajajo na podrodju
preseCis¢ razlicnih zunanje nedeterminiranih hotenj, ki nimajo
skupne mere, so kontingentna in uhajajo znanstveni vednosti.
S tem je tudi odgovorjeno na vprasanje, ali gre Descartesov
umik pred razpravljanjem o politi¢nih vpraSanjih razumeti kot
teoretsko kontingentno odlocitev, ki izhaja iz osebne previdno-
sti avtorja v nemirnih Casih in iz njegove ljubezni do umaknje-
nega Zivljenja. Ti osebni razlogi so, povedano z Althusserjevimi
besedami, plavzibilni razlogi filozofa, vendar nas ne odvezujejo
od iskanja razlogov v njegovi filozofiji. Descartesova prva filo-
zofija, ki mo¢ zunanje determinacije individualnega subjekta
moc¢no zmanjsa, in nasprotno, slavi mo¢ njegove notranje svo-
bode in zmoznosti samodolocitve, ne ponuja moznosti za
razvitje politicne filozofije. V primerjavi z izvorno absolutno
svobodo izbora misleCe stvari, vzpostavljene v procesu pretrga-
nja vseh povezav s fizicnim svetom, ki je ne krni pasionalna
narava Cloveka in prek nje zunanji vzroki, so vezi, ki “jaz”
vezejo na druge subjekte v socialnozgodovinskem svetu, lahko
le drugorazrednega pomena, nebistvene in kontingentne. Raven
metafizicne svobode subjekta in raven politicnih prisil, s katerimi
suveren skuSa vplivati na ravnanja in vrednotenja svojih pod-
loZznikov, ostane na obrobju Descartesove pozornosti. Kratek
stik obeh ravni, ko “moralni subjekt svobode postane subjekt
vladarja™3*, ostane pri njem bolj ali manj prezrt.

V ludi te ugotovitve se za prekratko izkaze tudi teza Carla
Schmiitta, ki meni, da je Descartesova predstava o Cloveku kot
mehanizmu z duso prinesla bistveni preobrat v teoriji, ki je
postavil izhodis¢e Hobbesovemu raztegu mehanizacije tudi na
“velikega Cloveka”, tj. na drzavo, ki jo v vlogi duse povezuje

33 Meditacije (SM,
1973; prevedel P.
Simoniti); str. 62-63.

34 Jean Pierre Cavaille:
“La politique révoque,
Notes sur le statut
du politique dans la
philosophie de Des-
cartes”, v: Diogéne,
138, 1987, st. 124-142.

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU

109



Igor Pribac

35 Carl Schmitt: “Der
Staat als Mechanis-
mus bei Hobbes und
Descartes”, v: Archiv
Siir Rechts und
Sozialphilosophie, st.

30, 1936/37, str. 622-32.

35 Claude Lefort: Le
travail de l'oeuvre
Machiavel, Gallimard,
Pariz 1972, str. 90-91.

37 Meditacije, str. 54.

38 Prav tam.

in vodi monarh.% Na ravni velikih histori¢no pojmovnih sintez
tezi ne gre odreci doloCene eksplikativne moci, vendar je kon-
tinuiteto med Descartesom in Hobbesom, ki jo zagovarja Schmitt,
vendarle treba soociti z razlikami med Descartesovo in Hobbes-
ovo antropologijo. Razli¢nost obeh pojmovanj ¢loveka postane
vidna Ze, Ce se spomnimo tega, da je motiv, ki pri Hobbesu
privede do opustitve naravnega stanja boja vseh proti vsem in
do nastanka drZave pod vodstvom monarha, strah pred nasilno
smrtjo, ki jo lahko povzro¢i drugi. Odlocitve in dejanja Hobbes-
ovega naravnega Cloveka potemtakem sprozijo okolis¢ine, ki
so bistveno intersubjektivne in pogojene s pasionalno naravo
Cloveka; povedano drugale, medtem ko Descartes loCuje med
“dejanji v vsakodnevnem Zivljenju” in “iskanjem resnice”, pri
Cemer je slednje mozZno le, ¢e se odmaknemo od prakticnega
delovanja v zgodovinski druzbeni skupnosti, v kateri nujno
trpimo ucinke zunanjih pritiskov in jih moramo upostevati v
svojih presojah, se Hobbesova socialna filozofija posveca prav
spoznavanju tega, ¢cemur Descartes odreka moZnost teoretskega
spoznanja: logiki intersubjektivnih odnosov, ki jih doloca
struktura ¢loveskih strasti. Descartesovo metafizi¢no odkritje
Cloveka je istovetno osamitvi ¢loveka od njegovega psihoso-
cialnega okolja in je zato le odkritje tega, kar je v njem ostalo
po opravljeni trojni locitvi, od narave, od druzbe in od lastnega
telesa: odkritje neodvisne, razvezane subjektivnosti substancial-
nega duha.

Ta trditev drZi za rezultat Meditacij, v procesu njegovega
nastajanja pa ne gre brez vdora drugega in intersubjektivnega
odnosa. Drugi v podobi demonskega bitja, vélikega varljivca je
konstitutiven za metafizi¢no rojstvo kartezijanskega cloveka.
Claude Lefort je v svojem delu o Machiavelliju®* opozoril na
moznost “politi¢nega” branja mest o varljivcu v Prvi in v Drugi
meditaciji, ki so obi¢ajno predmet metafizi¢no epistemoloskih
branj. Hipotezo o obstoju “nekega hudobnega, kar se da mo-
golnega in prekanjenega duha”, ki se je “z vso vnemo zavzel
za to, da bi me zapeljal v zmoto”,’’ Descartesov poslednji
ugovor resni¢nosti svojih misli, je mogoce brati kot transcen-
denc¢no metamorfozo makiavelijevskega gospodarja. Oba imata
iste poteze in pocneta isto. Tako prvi kot drugi v sebi zdruzu-
je mo¢ in prevaro in z njima nastavlja “zanke moji lahkover-
nosti”®. Oba vsiljujeta predstave, hkrati z njihovim doZivljanjem
kot resni¢nih. Oba se naseljujeta v jedro subjektivnosti in uki-
njata razdaljo med “vsebino” predstave in instanco, od koder
je mogoce o njej razsojati kot o resni¢ni ali lazni. Oba sta
upodobitvi gospodarja forme resnice, ki obudi subjektivno
razseznost absolutne svobode in jo z isto gesto notranje
sprevrze v obliko suZnosti tako, da suZnost, odvisnost od
heteronomnega, subjekt dojame kot svobodo.

110 DESCARTESOVO

PISMO O MACHIAVELLIJU



Descartes, bralec Machiavellija

Descartesov vladar, ki ima pravico poseci v navade zasebni- 32 Pismo Elizabeti, sep-
kov in jih uravnavati, je primerljiv z varljivcem Meditacij. Ljud- ~ tember 1646; OP, III,
stvo je do neke mere vodljivo, “prenese vse tisto, o Cemer ga str. 670.
lahko prepricas, da je prav™®, kot se Descartes strinja z Machia- % cj50de Lefort, prav
vellijem, iz Cesar neposredno sledi potreba oblasti, da poskrbi tam, str. 91.
za ustrezne ideolosko propagandne sluzbe (“javne objave”,
“pridigarji”), ki naj ljudstvu vcepijo potrebne resnice, tudi e
so te v pravi¢nost preoblecena korist mocnejSega. Tudi najple-
menitejsi vladarski nameni, ki imajo za cilj javno blaginjo in
pravi¢nost, morajo prestati preskus svoje predstavljivosti in
sprejemljivosti za ljudstvo, kar ni avtomati¢na posledica njihove
naravnanosti. Razkorak med vladarskimi nameni in pri¢akovanji
vladanih mora premostiti proces mediacije, ki vkljucuje tudi
razseznost varanja. Videz pravi¢nosti vladarskih ukrepov mora
podati roko njihovim pravi¢nim namenom in je, ne glede na
to, ali se krije ali ne s plemenitimi nameni — ti so za navadne
smrtnike tako ali tako neprepoznavni — dejansko tisto, kar
zastopa pravi¢nost vladarjevih namenov za ljudstvo in edino,
na kar se lahko opre in kar vzdrzuje vdanost vladanih. Varanje
pri Descartesu tako ni omejeno samo na zarote in druge igre,
ki sodijo v arzenal boja za oblast med vélikimi, temve¢ je tudi
del “normalne”, moralne vladarske dejavnosti v odnosu do
Cloveka iz ljudstva, ki se naceloma ne poteguje za oblast,
ampak le za pravi¢no Zivljenje v relativni socialni varnosti.

Varanje “hudobnega in prekanjenega duha” je analogno
dejavnosti zaslonov, ki se jih posluZuje vladar v svojih javnih
nastopih, da bi vzdrZeval vero v svojo pravi¢nost pri tistih, ki
jim jo deli. “Ce lahko recemo, da se reprezentacija makiavelizma
izkaze za povezano s pojavitvijo Subjekta, s statusom zavesti
modernih ¢asov, ne smemo pozabiti, da se ta status vzajemno
definira samo s svojim razmerjem do politike.”*® Kot poudari
Lefort, zahteva ovrZenje ugovora, ki ga postavlja hipoteza o
obstoju nadvse mogoclnega varljivca napredovanju analize v
Meditacijah, od subjekta opustitev mesta objekta njegovega
delovanja in identifikacijo s subjektom varanja. Ukrep proti
moci kriticno zavrnjenih dvomljivih mnenj, da se “domala celo
proti moji volji polas¢ajo moje lahkovernosti, ko da bi jo bila
z dolgotrajno rabo in zaupnimi vezmi priklenila nase,” je, da
“obrnem svojo voljo v nasprotno smer, se sam nalas¢ motim
in si za nekaj ¢asa izmislim, da so moja mnenja popolnoma
laZna in izmisljena”.#!

RazseZnost varanja torej ne preZzema le Descartesovega
poskusa moralizacije politike, temvec tudi njegovo metafiziko.
Na nacin, ki ostaja pri Descartesu netematiziran, povezuje
temelje vednosti s tem, kar je izklju¢eno iz polja njene objekti-
vacije, in odpira vprasanje utemeljenosti zatrjevanja neodvisno-
sti metafizike subjekta od intersubjektivnih razmerij moci, ki

1 Meditacije, str. 53.

DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU 111



Igor Pribac

oblikujejo politi¢ni in socialni prostor — ni¢ manj kot vprasanje
razmerja med teoreti¢no in prakti¢no filozofijo, celo vprasanje
moznosti njunega locevanja.

Igor Pribac, magister filozofije, asistent na
Oddelku za filozofijo Filozofske fakultete v Ljubljani.

112 DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU



(“ Atem 3 med

11.‘i"iu1 ol
bicart bumaur
QuIur impi.
mcum

POLITICNO






Tonc¢i Kuzmanic

Nazaj k politiki

“Moz, ki hoce resnico, postane ucenjak;

moz, ki hoce dati moZnosti svoji subjektivnosti,

postane mogoce pisatelj;

kaj pa naj stori moz, ki ho¢e nekaj, kar je vmes?”
(Musil, Der Mann ohne Eigenschaften).

Vsa resnica politike in politiCnega je na neki nacin negativna.
Negativna je med drugim zato, ker gre pri politiki in politicnem
za zgodovino onemogocanja in pocasnega pojavljanja z nestetimi
ovirami. Tudi takrat, kadar se politika vsem oviram navkljub le
pojavi, lahko Ze v naslednjem trenutku ponikne do naslednjega
dogodka, ki bo ponujal prostor, v katerem bo morebiti nastala.
Resnica politike in politicnega je negativna tudi zato, ker je kot
neulovljiva, hrbtna podoba nenehno prisotna v vsej zgodovini
druzbenega, druzb in druzboslovnega kot izmecek, na katerem
se le-te nastavijo. Vsa dosedanja t. i. novejSa zgodovina ni nic¢
drugega kot zgodovina druzbenega. Iskanje bolj ali manj zvitih
nacinov onemogocanja politicnega skozi zgodovino druZzbenega
je imanentno politicno dejanje. Se ved, to je, Zal, prvi in nujni
korak, je nekak3na “kazenska ekspedicija”, ki se je mora lotiti
vsak, ki se ho¢e ukvarjati s politicnim in politiko, ki se hoce
uditi politiCnega. Kajti “uciti” se politicnega pomeni ukvarjati se
s topiko, s primeri, dogodki, neskon¢no vaditi neponovljivosti

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 115-116.

115



Ton¢i Kuzmanié

in se kot strupa izogibati dvojemu: razli¢nim analogijam in
samoumevnim metodologijam.

Govorjenje o politiki in politicnem kot o raziskovalnem
predmetu, kot o neki “pozitiviteti”, iz katere se menda lahko
napravi “(politi¢na) znanost”, “(politi¢na) filozofija”, “(politi¢na)
sociologija”..., je bolj ali manj (ne)inteligentno izogibanje
nesmislom, ki ne razume “statusa” politi¢nega. Vendar pa
neizogibanje nesmislom, ki se jih tako pogosto in s ¢edalje
slabsimi rezultati lotevajo Stevilni druZzboslovci. Lahko se ga
tako loti le naravoslovno oz. druzboslovno, se pravi “znan-
stveno” navdahnjen osebek, ki ne lo¢i med stvaritvami rok in
kreacijo duha, med denimo zidavo in besedo pri(po)znanja, ki
je slep za razliko med matemati¢no, apodikti¢no natan¢nostjo
in retori¢nim priblizkom, ki si v svoji sveti preprosc¢ini ne upa
pripoznati razlocka med astronomsko razdaljo ali metri¢no
enoto in pa topi¢no figuro oz. dialekticno argumentacijo, nekdo,
ki z istim metrom t. i. verjetnosti napoveduje tako nastajanje
kometov kot pojavljanje revolucij, novih drzav... Tovrstnega
podjetja se lahko loti samo nekdo, ki ne vidi razlike med
Aristotelom in Hobbesom, med filozofovo topiko in pa Levia-
thanovo The Method, ki mu ni problemati¢en obstoj nekaksne
metodologije generalis, ki velja tako za sonce in arhitekta, za
ladje in pesmi, za zakonodajo in lunine mene. Ali pa se ga
lahko loti nekdo, ki se nikoli ni upal vprasati, ¢emu neki je
potrebno toliko napadati in kontraargumentirati zoper “naivnega”,
“zastarelega” in “romanti¢nega” Aristotela, e je zares tako
naiven, zastarel in romantiCen. Lahko se takega opravila loti
tudi nekdo, ki ne lo¢i med zasebnim in javnim, med prin-
cipom ljubezni, prijateljstva in enakosti.

V nadaljevanju predstavljamo tekst in prevode, ki odpirajo
neko druga¢no dojemanje politike, politinega, druzbe in
druzbenega, kot smo ga sicer vajeni. Gre nam ravno za omen-
jeno Musilovo vmesnost. Tezava je kajpak v tem, da se je ni
lahko drzati, jo ohranjati in ujeti. Posedovati pa je sploh ni
mogoce. V politiki ni nikakr$ne “splosne metodologije”, s
katero se lovijo razli¢ni predmeti. Tudi ni ne Cloveka in ne
Cloveka. So vedno le Zenske in mogSki, stari in otroci, so
vedno le novi in novi dogodki in z njimi pa tudi nasa nego-
tovost in minljivost. Tukaj smo, med drugim, tudi zato, da se s
tem sprijaznimo — ali pa ne.

116 POLITICNO



Giovanni Sartori

Kaj je “Politika”?'

Dikcijo in pojem “politicna veda”* funkcionalno opredeljujemo
s pomocdjo dveh variabel:

1. s stanjem organizacije vedenja in

2. s stopnjo strukturalne diferenciacije ¢loveskih zdruzb.

Glede prve dolocitve je treba takoj pristaviti, da pojem zna-
nosti nima posebnega smisla,ali pa ga ni mogoce natan¢neje
doloditi, saj ne obsega delitve in specializacije spoznavnega
dela. Tako tudi nima posebnega smisla govoriti o politi¢ni
vedi, dokler “veda” soustvarja eno s “filozofijo”, dokler se
vedenje izraza skupno z ljubeznijo do modrosti. Pojem vede se
torej doloca glede na pojem filozofije in obenem predpostavlja,
da je znanstveno vedenje lo¢eno od alme mater filozofskega
vedenja. Seveda je to “vedenje” tudi razli¢cno od tistega, kar
imenujemo mnenje, teorija, doktrina ali pa ideologija. Kakor
koli Ze, najprej je treba vzpostaviti delitev med vedo in filo-
zofijo — in to je najosnovnejse. Kar zadeva drugo plat, je treba
takoj opozoriti, da pojem politike opredeljuje vse in obenem
ni¢ dolocCenega, kaijti sfere etike, ekonomije in politi¢cnosocial-
nega zaenkrat niso lo¢ene, kar pomeni, da se materialno ne
prevajajo kot nekaj strukturalno razlikujocega se. To velja tudi
za strukture in institucije, ki so opredeljene kot politi¢ne v nji-
hovi razliki do institucij in struktur, ki jih je mogoce dolociti
kot ekonomske, religiozne in socialne. Posledica tega je, da je
najtrsi oreh razvozlati tisto, kar je med “politi¢nim” (il politico)

1 Prevedeno po Giovanni
Sartori: La Politica,
logica e metodo nelle
Edizioni, Milano, 1979
(poglavje VII, str. 189-
211). Stevilke v poSevnih
oklepajih oznacujejo
strani v originalu.

2 Tu je bil dvom, ali
italijansko la scienza
politica sloveniti kot
politicna veda ali pa —
kot je Ze ustaljeno —
politicna znanost.
Odlocil sem se za prvo
razlicico, in sicer pred-
vsem zaradi Rontekstu-
alnosti, zavoljo tega, da
bi kar se da usel nekri-
ticno prevzeti “‘amerika-
nizaciji”, ki predvsem
nekriticno sprejema
webrizirane parsonian-
sko “druzbenost” in
“scientificnost”, ki pa
sta pri Sartoriju implicit-
no in eksplicitno tarca
kriticne obdelave.

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 117-134.

117



Giovanni Sartori

3 Ne obstaja ena zgodo-
vina politicne vede,
zgrajena kot srecanje
med vedo in politiko.
Ustrezne materiale je
moc najti po eni strani
v filozofskih tekstih, v
epistemologiji in meto-
dologiji vede, po drugi
pa v zgodovini politic-
nega misljenja.

in socialnim @l sociale), med prostorom politike ('ambiento
della politica) in sfero druzbe (la sfera della societd). Toda
taksnih “orehov” je ve¢, sploh ¢e za¢nemo v skupku nazivov,
ki imajo grsko poreklo — besede, ki izhajajo iz polis — in
nazivov latinskega izvora.

Recimo torej, da pojem politicne vede niha pri uporabi
med tistim, kar se dojema kot veda, in tistim, za kar se pred-
postavlja, da je politika. Pravzaprav nima smisla govoriti o eni
in isti, “ve¢ni” politi¢ni vedi, ki se prvi¢ pojavi z Aristotelom,
rodi ali pa ponovno rodi z Machiavellijem in ki se utrjuje z
ustrezno disciplinarno avtonomijo od zacetka XIX. stoletja
dalje. Predno tvegamo zgodovino politiCne vede kot taksne, se
pravi taksne, kot bi naj bila, mora veda biti “veda” in ideja
vede se mora na znacilen nacin srecati z idejo politike. Do
tega trenutka pa se zgodovina politicne vede izteCe, ali boljse,
razcepi na nekaksno dvojno zgodovino: na zgodovino pojma
vede po eni plati in po drugi na zgodovino pojma politike.

Ta delitev je nujna ne samo zavoljo tega, ker sta “veda” in
“politika” razli¢ni in ker mo¢no nihata, pa¢ pa tudi zato, ker
sta v razli¢nih ¢asovnih obdobjih razli¢ni in se spreminjata z
razli¢no hitrostjo. Katera koli zgodovina politicne vede — bodisi
dolga ali kratka — mora biti pazljivo periodizirana. Le tako bi
omogocila oblikovanje drugac¢ne ideje vede z nekim posebnim
politi¢nim pomenom. Seveda bi bili ¢asi ali pa obdobja politicne
vede toliko Stevil¢nejsi, kolikor bolj nazaj bi hoteli postaviti
rojstvo te discipline. Toda tudi krajsa zgodovina — omejena,
denimo, na eno stoletje — bi bila zaznamovana z razli¢nimi
Casi. Cas Mosce, Pareta in Michelsa je za nas Ze oddaljen cas;
tako kot politi¢na veda Stiridesetih, je tudi politi¢na veda
sedemdesetih let Ze zastarela.

V tem zapisu nimam namena dolocati ¢asa rojstva “prve”
politi¢ne vede, rajsi bom skusal razvozlati razlicne elemente
moznih “znacilnih sre¢anj” med obema terminoma pricujoce
razprave: po eni plati torej tistih nacinov opazovanja politike,
ki jih je mogoce opredeliti za znanstvene, po drugi pa serijo
opredelitev ideje politike?. Naj za¢nem s to drugo.

IDEJA POLITIKE

Dandanasnji smo vajeni razlikovati med politi¢nim in social-
nim, med drZavo (lo stato) in druzbo (la societd).

Toda to so razlikovanja, ki so bila po svojem pomenu
aktualna zgolj v XIX. stoletju. Pogosto lahko sli§imo govoriti,
da je v grskem misljenju politi¢nost (la politicitd) obsegala
druzbenost (la socialitd), medtem ko se mi nagibamo k temu,
da bi to diado sprevrili tako, da bi politi¢no (il politico)

118 POLITICNO



Kaj je “Politika”2

zaobsegli v socialnem (@l sociale), sfero politike (la politica) pa
v sferi druzbe (la societa). Toda ta diskurz vsebuje vsaj tri
napake. Prva napaka: diade, o katerih govorimo, v grSkem
misljenju ne obstajajo. Druga napaka: druzbenost nikakor ni
isto kot druzba. Tretja napaka: nasa dolocitev politike nima
pomena grske politike, kajti ko mi govorimo o politicnem
¢loveku, je to eno od nasprotij Aristotelove “politi¢ne Zivali”.

Ce je bil pri Aristotelu ¢lovek zoon politikon, potem je to
pomenilo takratni nacin Aristotelovega doloCanja Cloveka, ne pa
politike. Samo zato, ker Clovek Zivi v polisu in tudi obratno,
da polis zivi v njem, se ¢lovek dovrseno udejanja. Ko Aristotel
reCe: “politicna Zival”, izraza griki koncept Zivljenja.* To je
koncept, ki enotnost polisa motri kot enotno, dovrseno in
najvi§jo dimenzijo eksistence. Zato Grki v “politi¢nem” Zivljenju
in v “politi¢nosti” niso videli zgolj enega dela, enega vidika
Zivljenja: videli so njegovo celotno bistvo. Po drugi plati pa je
bil “nepoliti¢ni” (non politico) ¢lovek dojet kot defektno bitje,
kot idion (un idion); bil je bitje z mankom (kar je obenem
izvirni pomen nasega termina “idiot”), katerega nezadostnost je
bila v tej izgubi ali pa v odsotnosti dimenzije in polnosti sim-
bioze s pravim polisom. Skratka: “nepoliti¢ni” Clovek je bil pre-
prosto manjvredno bitje, bil je manj-kot-Clovek.

Ne da bi se poglabljali v razlicne implikacije grske koncep-
cije cloveka, je tukaj pomembno pod¢rtati, da se politi¢na Zival,
polites, na noben nacin ne razlikuje od danadnje druzbene Zivali
(un animale sociale), saj je le-ta — kot pravimo — societalna
(societario) in socioljubna (socievole). Ziveti “politicno” — v
polis in za polis — je pomenilo Ziveti kolektivno, Ziveti zdruZeno
(associato), in Se vec, Ziveti v koinonia, se pravi skupnostno
(comunione) in v “skupnosti” (la comunitd). Kljub temu pa
nikakor ni to¢no, ¢e trdimo, da je Aristotel dojemal druzbenost
kot del politicnosti. Ta dva razli¢na termina sta bila zanj v
resnici samo eden: in nobeden od teh nima resnice v drugem
iz preprostega razloga, ker je “politi¢cno” bilo takoreko¢ oboje
skupaj. Pravzaprav beseda “druzbeno” (sociale) sploh ni grska,
pac pa latinska in so jo Aristotelu pripisali njegovi srednjeveski
prevajalci in razlagalci.

Sv. TomaZz Akvinski (1225-1274) je bil tisti, ki je zoon poli-
tikon prevedel kot “politi¢na in druzbena Zival” (animale politico
e sociale), pri tem pa opozarjal, da je “prava narava Cloveka to,
da Zivi v druzbi Stevilnih™. Vendar pa to le ni tako preprosto.
Dejansko je Egidio Romano (okoli 1285) Aristotela razsiril rekoc,
da je clovek politicum animal et civilé®. Na prvi pogled se
utegne zdeti, da Akvinski pojasnjuje Aristotelovo miSljenje,
medtem ko se Egidio Romano omejuje na to, da uporablja
nekoliko razpotegnjeno dikcijo (kon¢no je politicum grski izraz
za civile). Ce ni¢ drugega pa pojavljanje besed, kot sta “dru-

4 Za grsko koncepcijo
Zivljenja ostaja osnovna
Paideia Wernerja
Jaegerja, Berlin, 1934-
44. Ne glede na starost
in na posamezne defor-
macije, ki jih je popra-
vilo sodobno zgodovino-
pisje, se Paideio se vedno
splaca brati. (Nemara
bi tukajsnjemu Sartori-
Jevemu napotku kazalo
pristaviti vsaj Se delo C.
Meierja Die Entstehung
des Politischen bei
den Griechen, Suhr-
camp Verlag, Frankfurt
am Main 1980. Delo je
prevedeno tudi v angle-
s¢ino, in sicer kot The
Greek Discovery of
Politics, Harward Uni-
versity Press, Cam-
bridge, M. A., London,
1990. (op. prev.)).

> De Regimine Princi-
pum, Lib. I, cap. I.

% De Regimine Princi-
pum, Il I, 2.

POLITIENO

119



Giovanni Sartori

7 Sartori tukaj rabi
znacilni zgodnjerene-
sancni izraz “Vivere
politico”, ki nastaja prav
na podrocju danasnje
Ttalije, in sicer v mestih,
kot so Firence, nekoliko
pred Machiavellijevim
casom. Vec o Vivere
politico prim. v Mauri-
zio Viroli From Poli-
tics to Reason of
State, The acquisition
and transformation
of the language of
politics 1250-1600,
Cambridge University
Press, 1992 (op. prev.).

S De Re Publica, I, 25.
Y De Clementia, I, 3.

0 De Re Publica, VI,
13.

1 Treba je upostevati,
da so Ze najbolj ne-
znatne dimenzije polisa
dolocene kot mreza
neposrednih razmerij,
kar pomeni, da vertikal-
nost ostaja predpostav-
ljena. Seveda obstajajo
sodis¢a in “tisti zgoraj”
(gli “altolocati”), toda
Ce je osnova piramide
ozka, tudi vrh ne more
biti previsoko. Kontrast
med horizontalno in
vertikalno idejo politike
Je torej v taksnem
sorazmerju, da je grska
vertikalnost ekstremno
splos¢ena glede na tisto
pri teritorialnih drza-
vah. Zato je mistificira-
Joce prevajati polis z
mesto-drzava (la cittd-
Stato), Se slabse pa kaj-
pak z drzavo.

beno” in “civilno”, zahteva, da se ju vsaj vpelje in pojasni. Od
tod izhaja, da tako Akvinski kot Egidio pravzaprav prehitevata
svojega avtorja.

Tam kjer Grki reCejo polites, seveda Rimljani pravijo civis,
obenem pa je jasno, da se polis prevaja v latind¢ino s civitas.
Toda Rimljani so sprejemali grsko kulturo, ko je njihovo mesto
(la cittd) Ze bistveno prehitelo dimenzije, ki so — upostevaje
gr8ka merila — ustrezale “politicnemu Zivljenju” (uno vivere
politico)’. Kljub temu se civitas nanasa na polis kot na mesto
nekaks$ne razvodenele politi¢nosti, in sicer iz dveh razlogov.
Prvi razlog je ta, da civitas konfigurira kot civilis societas, se
pravi, da pridobi dosti bolj elasticno dolocitev, ki ji razsiri meje.
Drugi razlog je ta, da civitas funkcionira pravno. Civilis societas
je pravzaprav vrnjena iz iuris societas. In to naj bi dopuscalo,
da se politicnost nadomesti s pravnostjo (la giuridicitd). Ze
Cicero (106-43 pr. n. §.) je trdil, da civitas ni nikakr$na ¢loveska
zdruzba (la aggregazione) kar tako, pac pa tista, ki je utemeljena
v pravnem konsenzu®. Ze v Ciceronovih ¢asih smo torej blizu
neki civitas, ki pa ne vsebuje ni¢ ve¢ “politicnega” v smislu
gr8kega pojma: iuris societas je v razmerju do polisa to, kar je
depolitizacija v razmerju do politicnosti. Krog pa se sklene s
Seneco. Za Seneco (4 pr. n. §. do 65 n. 8., in tudi nasploh za
stoisko vizijo sveta, ¢lovek sploh vec¢ ni politicna Zival: nasprot-
no, je sociale animal®. Smo torej na nekem nasprotnem koncu
aristotelovske vizije, kjer domujejo Senekova druzbena Zival in
stoiki ter Clovek, ki je izgubil polis, ki se mu je le-ta odtuijil,
clovek, ki se je navadil na — bolj negativno kot pozitivno — Ziv-
lienje v nekem svetovnem mestu (una cosmopoli).

Anti¢ni svet svoje prave zgodbe ne sklene le tako, da poz-
nejsim Casom zapusti zgolj lik politi¢ne, pa¢ pa tudi druZzbene
Zivali. Ti dve podobi razcepa se preoblikujeta na razlicne
nacine, cepitve med sfero politicnega in sfero druzbenega pa
so tudi v razpravah naSega Casa. Prva razlika je, da sociale
animal ve¢ ne koeksistira s politicum animal. tovrstna dikcija
ne aludira na nekak$no dvojno obdelavo enega in istega ¢lo-
veka, pa¢ pa na dve medsebojno nadomestljivi antropologiji.
Druga razlika — ki jo bomo zgolj skicirali — pa je v tem, da v
dosedanji izpeljavi politika in politi¢nost nista bili dojeti ver-
tikalno (verticalmente), v nekaksni “viSinski” (altrimetica) pro-
jekciji, ki zdruZzuje idejo politike z idejo moci, komandiranja, in
v kon¢ni analizi, z drzavo, ki je nadrejena druzbi.

Gre za to, da je diskurzu, ki temelji na grski terminologiji —
polis, polites, politikos, politike in politeia — , njegovemu latin-
skemu prevajanju, in tudi srednjeveskemu razvoju vertikalna
problematika povsem tuja. Grski naslov Platonovega dela, ki
ga mi poznamo kot Drzava (Za Repubblica), je bil Politeia:
natanCen prevod za tisti svet, ki misli v latin§¢ini, pa pravi, da

120

POLITICNO



Kaj je “Politika”2

res publica pomeni “skupno stvar”, stvar skupnosti. Res publica,
je zapisal Cicero, je res populi'®. Aristotelovski diskurs o naj-
boljem polisu se je pri prvih srednjeveskih prevajalcih naka-
zoval prek opisnega prevoda — de politia optima -, ki pa ga je
postopno nadomescala oznaka de optima republica. Skratka,
same dikcije, ki spominjajo na horizontalni diskurz. Horizontalna
ideja je Se vedno v angleSkem common weal, ali modernejse,
commonwealth, ki pravzaprav pomeni “skupno dobro”; se
pravi tisto, ¢emur mi pravimo javna blaginja ali pa splosni
interes. Vendar pa prav zavoljo vsega tega naslov Platonovega
dela razumemo narobe, tako kot napac¢no razumemo tudi rabo
res publica v vsej literaturi od Rimljanov do Bodina (katerega
Six Livres de la Republique so iz§le 1576). Republika je postala
forma drzave, ki je nasprotna monarhiji, nasa republika pa se
je ustalila prav v omenjeni vertikalni dimenziji, ki pa ji, kot
rec¢eno, manjka ideja politea, res publica in common weal.

Ne nameravam trditi, da je treba poseci po Machiavelliju ali
pa Bodinu, zato da bi zapopadli dimenzijo, ki sem jo imenoval
vertikalna, se pravi hierarhi¢ni element strukturacije — podreje-
nega in nadrejenega — zdruZenega Zivljenja (la vita associata).
Saj je jasno, da je Ze Platon predpostavljal vertikalnost. Toda
to je element, ki se ni prijel, ampak se je izgubil v aristotelski
tradiciji.! Po drugi plati, ¢e je Machiavelli prvi uporabil besedo
DrZava v modernem pomenu,!? je jasno, da se percepcija verti-
kalnosti — danes zajema v pojem politike — ponovno vraca k
rimski tradiciji. Vendar pa ta ideja ne izhaja iz gr$ke terminolo-
gije, iz besede “politika” in iz njenih izpeljav. Razli¢no je namrec
bila izraZena — do XVII. stoletja — termini, kot so principatus,
regnum, dominium, gubernaculum', in sicer dosti ve¢ kot v
terminih potestas in imperium, ki pa so se nanasali na legitimno
moc¢ oz. so bili uporabljani znotraj pravnega diskurza.

Za srednjeveske in renesan¢ne avtorje — bodisi da so pisali
v latingCini, italijan3¢ini, francos¢ini ali pa v angles¢ini — domi-
nium politicum ni bil “politiCen” v naSem pomenu, temvec v
pomenu Aristotela: bil je “najboljse mesto” (“I’ ottima citta”),
polites, res publica, ki prakticira dobro skupnost, bil je res
populi, ki mu je enako tuja tako demokrati¢na izrojenost (la
degenerazione democratica) kot tudi tiranska zmali¢enost.
Srednjeveski avtorji so uporabljali dominium politicum kot
pravo nasprotje dominium regale, in Se vec, kot nasprotje
dominium despoticum. Kot Ze receno, je oznaka politicum
opredeljevala “horizontalno vizijo”, medtem ko se vertikalni
diskurz razvija s posredovanjem oznak kraljevskega dostojanstva,
despotizma in vladavine (il principato). Tako naj bi pojem
“dobra druzba” (la buona societd) pomenil najboljsi nacin vrnitve
ideje dominium politicum v sodobno terminologijo. Le da je
treba pristaviti, da smo v primerjavi s srednjeveskimi avtorji

2 Vladar, pogl. I in Il
To seveda velja kljub
temu, da je Machiavelli
uporabljal besedo drza-
va tudi v srednjeveskih
pomenih: status kakega
stratuma ali pa v pome-
nu druzbenih pogojev.
Prim. F. Chiappelli,
Studi sul linguaggio
di Machiavelli, Firenze,
Le Monnier, 1952, pp.
59-74. Moderna raba se
utrdi s Hobbsom, ki
uporablja Common-
wealth in State kot
ekvivalenta, in Se bolj s
prevajanjem Pufendorfa
v francoscino, kjer Bar-
beyrac prevaja civitas
z état .

13 Beseda gubernacu-
lum je znacilna za
Bractona, avtorja XIII.
stoletja, ki ga je posebej
cenil Mcllwain, in sicer
glede na nasprotje med
gubernaculum in
iurisdictio. V slovarjih
sodobne italijanske
pravne publicistike
nisem nasel nobene
sledi o tem razlikovanju.

POLITIENO 121



Giovanni Sartori

4 Defensor Pacis, XII.
pogl. Dictio Prima.

15 Nobene Studije ni, ki
bi se ukvarjala s sprem-
ljanjem ideje politike v
vsej njeni zapleteni,
toda za razlago nic
manj pomembni termi-
noloski evolucifi. Med
ne tako Stevilnimi enci-
klopedijami, ki uposte-
vajo oznako “politika’,
Je Grande Dizionario
Enciclopedico UIET M.
Albertinija (sedaj njego-
va Politica e altri
saggi, Milano, Giuffre,
1963). Nastel bom le
nekaj avtorjev iz zgodo-
vine politicnega mislje-
nja, ki so mi koristili:
A. J.in R. W. Carlyle,
A History of Medieval
Political Theory in
the West, New York,
Barnes & Noble, vol. 0,
1903-36; C. H. Macll-
wain, The Growth of
Political Thought in
the West, prev. v it. Il
pensiero politico
occidentale dai Greci
al tardo Medioevo,
Venezia, Neri Pozza,
1959; G. H. Sabine, A
History of Political
Theory, New York,
Holt, Rinehart and
Winston, 1961, prev. v
it. Storia delle dottrine
politiche, Milano,
Comunitd, 1953; S. S.
Wolin, Politics and
Vision: Continuity and
Innovation in Western
Political Thought,
Boston, Little Brown,
1960; W. Ullmann,
Principles of Govern-
ment and Politics in
the Middle Ages, Lon-
don, Methuen, 1961; O.
Gierke, Das Deutsche
Genossenschaftsrecht
(1881); S. H. Mcllwain,
Constitutionalism:
Ancient and Modern,
prev. v it. Costituzio-

mnogo bolj optimisti¢ni — ali pa naivni. Lahko tudi re¢emo, da
dominium politicum simbolizira nekaksno “druzbo brez drzave”
(la societa senza stato); vendar pa naj spomnimo, da je v tem

primeru druzba, o kateri govorimo, istocasno civilis societas in
iuris societas, ne pa druzba (la societd) brez nadaljnjih dolodil,
tista druzba, o kateri govori dana$nji sociolog.

Nasprotno, ¢e je bil nekakSen pojem, ki simbolizira najboljso
od vseh vertikalnih mozZnosti, diskurz, ki mu znacilno pravimo
politicen, potem je ta termin bil “Vladar” (Il principe). Naslov,
ki ga je izbral Machiavelli, ni po nakljucju 7 Principe (1513).
De regimine Principum (okrog 1260-69) je Ze bil naslov sv.
Tomaza Akvinskega (in ne zgolj Egidia Romana). Tisto, za kar
Marsilio iz Padove (okrog 1280-1343) pri doloc¢anju funkcij, ki
jim danes re¢emo vlada (il governo), uporablja principatus ali
pars principans, je mo¢ opredeliti kot stanje stvari, ki ga
Machiavelli opisuje s principatus despoticus™.

Kaj lahko sklenemo na osnovi pravkar povedanega? To, da
je kompleksna beseda politika ideja, ki je tako polna sprememb,
da nam zavoljo tiso¢ in enega razloga vsak trenutek uhaja.’®
Aristotelova politika je bila antropologija v nekem casu: antro-
pologija, ki je bila neloc¢ljivo povezana s “prostorom” polisa.
Ko propade polis, “politicnost” razvodeni ali pa se transformira
v kaj drugega. Na ta nacin se tudi politika utopi v pravu in se
razvije v smeri, ki jo je Ze bilo nakazalo misljenje Rimljanov.
Na neki drug nacin — ki ga tukaj pus¢am ob strani — pa se
politika teologizira in sicer najprej tako, da se prilagodi kr$¢anski
viziji sveta, nato pa Se preko spopada med papestvom in
imperijem ter kon¢no s pomodcjo razcepa med katolicizmom in
protestantizmom. V vsakem primeru diskurz o politiki konfigu-
rira — in to se zaCne s Platonom in Aristotelom — kot diskurz
skupnostnega in nelocljivega: etike-politike. Etika, o kateri teCe
beseda, je lahko naturalisti¢na in psihologisti¢na ali pa je teolos-
ka etika; prav tako utegne biti pravniska etika, ki razpravlja o
problemu “dobrega” (il bene) v imenu tistega, kar je “prav”
(giusto), in sicer tako, da kli¢e na pomo¢ pravico (la giustizia)
in pravi¢ne zakone (eque leggi). Doktrina naravnega prava v
svojih razvojnih fazah in razli¢icah razmeroma ustrezno povzame
to meSanico normativnega prava in normativne morale.'® Kakor
koli Ze, za vsa ta razmerja kot tudi za druga je gotovo, da
politika do Machiavellija Se ni uc¢inkovala v svoji posebnosti in

“avtonomiji”.

AVTONOMIJA POLITIKE

Ko govorimo o avtonomiji politike, sploh ni nujno, da pojem
avtonomije zapopademo kot absolutno, pa¢ pa ga rajsi dojemi-

122

POLITICNO



Kaj je “Politika”2

mo v relativnem pomenu. Sicer pa je v tem oziru moc postaviti
Stiri teze: prvi¢, da se politika razlikuje, drugic¢, da je politika
neodvisna, se pravi, da sledi lastnim zakonitostim, da se dobe-
sedno ravna kot svoja lastna zakonitost; tretji¢, da je politika
samozadosina, se pravi, da je avtarki¢na v smislu, da si je
zadostna pri pojasnjevanju sebe same; Cetrti¢, da je politika
causa prima (prvi) vzrok, ki povzroca ne zgolj sebe samo, pac
pa je tudi nadrejena vsemu drugemu. Ce zadnjo tezo vzamemo
dobesedno, potem je ocitno, da prav ona presega prostor kon-
cepta avtonomije, kar je treba vsaj omeniti kot mozno implika-
cijo. Obenem bi kazalo opozoriti, da druga in tretja teza
pogosto gresta skupaj — tudi v primeru, ko je nujno razlikovanje
koncepta avtonomije od koncepta avtarkije. Naj bo tako ali
drugace, prva teza je tista, ki je predhodna vsem problemom,
oz. tista, ki si jo je treba razjasniti najpre;j.

Zatrjevati, da je politika razlicna, hkrati pomeni postavljati
nujen, vendar $e ne zadosten pogoj njene avtonomije. Obenem
je vse, kar sledi temu diskurzu, neposredno pogojeno ravno s
tem izhodis¢em. Da je torej “razli¢na”. Toda glede na kaj? Na
kaksen nacin? In do kod?

Z Machiavellijem (1469-1527) se politika zac¢ne razlikovati
od morale in religije. In to je prva, takorekoc¢ cista locitev oz.
razlikovanje. Moralnost in religija sta bistveni sestavini politike.
Vendar pa le tako, da sta dojeti kot sredstvi. “Vladar, ki hoce
ohraniti drzavo, je veckrat prisiljen, da ni dober” in ravnati
“proti zvestobi, proti milosr¢nosti, proti clovecnosti, proti veri”.'”
Politika je politika. Vendar pazite: Machiavelli ni dosegel
“dejanske resnice stvari” zato, ker je bil Werifrei, zato, ker je
bil osvobojen vrednostnih sodb in zastarelih predsodkov.
Machiavelli ni bil le zainteresiran, pa¢ pa je imel tudi moralne
strasti. “Novemu” vladarju je priporocal tisto vrsto obna$anja,
ki je nujna in ki mu pritice, da bi ohranil ali pa vzpostavil
drzavo. Machiavelli je nemara najbolj izviren prav v tem, da —
z nedosegljivo modjo — teoretizira obstoj nekega imperativa, ki
je prav politika. Toda Machiavelli ne razglasa samo razli¢nosti
politike in morale, obenem moc¢no poudari njeno avtonomijo:
politika ima svoje zakone, zakone, ki jih politik “mora” uporabiti.

V pomenu, ki smo ga opredelili zgoraj, torej drzi, da je
Machiavelli — ne pa Aristotel — “iznaSel politiko”. Zakaj ravno
on? In s kak$nim motivom? Dvomiti bi kazalo o tem, da bi
machiavellijsko odkritje bilo treba pripisati “znanstvenosti”.
Machiavelli zagotovo ni bil filozof: in ravno po zaslugi tega je
prisel v poloZaj nekaksnega “neposrednega vpogleda” (la
“visione diretta”), ki ponuja priloZnost zacetka ali ponovnega
zacenjanja — ex novo. Drugi del trditve, da Machiavelli ni bil
ne filozof in ne scientiziran (scienziato), ni¢ ne odvzame nje-
govi postavi in se s tem nemara da celo boljse dojeti, kako je

nalismo antico e
moderno, Venezia,
Neri Pozza, 1956; in
isti avtor, Constitution-
alism and the Chang-
ing World, Cambridge,
Cambridge University
Press, 1939.

16 Ucinkovit pregled, ki
dokaj dobro povzame
razlike med temi raz-
licnimi obdobyji, glej v
A. Passerin d’Entreves,
Natural Law, London,
Hutchinson, 1951, prev.
v it. La dottrina del
diritto naturale,
Milano, Comunitd, 1962.

711 Principe, pogl.
XVIII. in XIX. Sartori
pravzaprav navaja proi
del stavka iz XIX. (str.
74), drugi del pa iz
XVIII. poglavia (str. 68)
(prim. Machiavelli, Il
Principe e altre opere
politiche, Garzanti, XI
ed. 1991). Kar zadeva
slovenski prevod Viadar-
Ja, je ta vsaj na teh
dveh mestih — drugih
nisem posebej primerjal
— radikalno napacen.
Mesto, kjer je za moder-
no drzavo prvic v zgo-
dovini vpeljan koncept
(in ne le beseda) “lo
Stato” — Machiavelli pa
Je utemeljitelj sodobne
politicne teorije, kar
pomeni tudi teorije mo-
derne drzave — je pre-
vedeno kot oblast. To
mesto, ki ga Sartori
poudarja in ki govori o
vladarju, ki “(hoce)
ohraniti drZavo”, se v
originalu glasi: “mante-
nero lo stato”, slovenski
prevajalec pa ga prevaja
kot “obdrzi (obdrzati)
na oblasti” (Prim. N.
Machiavelli, Politika in
morala, Slovenska mati-
ca, Ljubljana, 1990, str.
65 in 70). Poslovenjeni
Il Principe je zavoljo

POLITIENO

123



Giovanni Sartori

omenjenega strokovno
povsem neuporaben. Se
vec, naravnost zavajajo¢
Je. Najbolj izstopajoci in
dommnevno politicni
(politicno instrumentali-
zirajoci) tekst zahodne
civilizacije tako ucinku-
Je kot nekaksno lepo-
slovje. In ce je glede na
“svincene case” prve
izdaje tak nacin preva-
Janja mogoce razumeti,
ker nekaterih tekstov Ze
po definiciji naj ne bi
bilo mogoce prevajati
drugace, pa ni jasno,
cemu je stari prevod bil
ponatisnjen brez kakr-
Snihkoli sprememb v
postsocialisticnih Casih.
Ali pa bi prav to dejstvo
kazalo brati strogo teo-
reticno, torej kot nekak-
sen simptom ali pa
“pra-pra-vzrok” platonis-
ticne ideje, ki jo Slovani
se zmeraj tako ljubijo,
da imajo za viadarje
(in politike) Se najraje
pesnike in pisatelje?

18 The English Works
of Thomas Hobbes,
London, Molesworth, 11
vol., 1829-45, vol. I, p.
30.

9 Prim. protihumanis-
ticno interpretacijo v R.
Polin, Politique et
Pphilosophie chez
Thomas Hobbes,
Pariz, Presses Universi-
taires de France, 1953,
ki povzame delo L.
Straussa, The Political
Philosophy of Hobbes,
Chicago, University of
Chicago Press, 1952.
Jaz tukaj sledim Woli-
novi, Politics and
Vision, odd. VIII.

prispel do odkritja politike. V tem smislu je pouc¢no primerjati
Machiavellija s Hobbesom.

V primerjavi z Machiavellijem Hobbes (1588-1679) obravnava
neko politiko, ki je Se vedno “Cista”. Njegov vladar, Leviathan
(1651) je najbliZji in neposredni predhodnik Velikega Brata, ki
si ga je omislil Orwell; politicni red je ustvarjen iz njegove
fiat, iz njegove modi ustvarjanja besed, njihovega definiranja in
zmoznosti, da jih naloZijo podrejenim. “Prve resnice,” pravi
Hobbes “so bile postavljene arbitrarno zato, da prvi lahko vsilijo
imena stvarem.”'® Od tod pa Hobbes deducira, da so bile
resnice politike resnice, ki so arbitrarne in konvencionalne
tako kot v geometriji. Ce Machiavellijevega Vladarja usmerja
sprejemanje politicnih pravil, pa za Hobbesovega Leviathana
velja, da ga ustvarja, utrjuje doloCanje tega, kaj politika je.
Clovekov svet je neskon¢no manipulabilen, Leviathan — veliki
ustvarjalec definicij — pa je nedvomno manipulator. Pravzaprav
nih¢e ni v tako ekstremni formi tematiziral politizacije (la poli-
tizzazione), kot to lahko najdemo pri Hobbesu. Ni le predpo-
stavljal absolutne neodvisnosti in avtarki¢nosti politike; vztrajal
je pri nekaksnem “panpolitizmu”, ki poZre vse in vse proizvede
iz politike. Ce za Machiavellija velja, da priklicuje vrlino (la
virtu), pa za Hobbesa ne moremo trditi ni¢ takega. Ce Machia-
velli dopusca, da zasije nekak$na moralna strast, pa je bil
Hobbes urejevalec, ki je hladno razloceval in sicer z namenom
vzpostaviti dodelano mehaniko gibajocih se teles. Ce je Machia-
velli videl v religiji neko podporo politiki, pa Hobbes stavi na
svojega suverena — pri tem mu bo pozneje sledil Comte —, ki
religijo kontrolira.'

Toda to Se ni vse. Hobbes ne prehiteva Machiavellija zgolj
v trditvah, ki zadevajo “Cisto”, vsepreZemajoCo in vsedolocujoco
politiko, nadkriljuje ga tudi pri “znanstvenosti”. V stoletju in
ved, ki ju lodi, se vmesata $e Bacon (1561-1626) in Galileo
(1564-1642). Poleg tega je Hobbes vzel §e metoditno lekcijo
Cartesia (1596-1650), svojega mlajSega, toda zgodaj odraslega
sodobnika. Seveda je Hobbes na svoj nacin Sel tudi skozi duh
znanstvenosti. Njegov filozofski sistem je bil inspiriran z meha-
nicisti¢no koncepcijo vesolja, njegova metoda — navdahnjena z
geometri¢nimi modeli — pa je matemati¢na logika. Na prvi
pogled bi torej utegnili skleniti, da so v Hobbesu vsebovani
vsi potrebni elementi, ki omogoc¢ajo sklepanje o “politi¢ni
vedi”. To je na kartezijanskih pravilih postavljena znanstvena
metoda in obenem politika, ki je teoretizirana v formi skrajne
avtonomije. Lahko bi pristavili in trdili, da je bil Hobbes Wert-
frei, brez vrednostnih sodb. Ceprav se o Hobbesu upravi¢eno
govori, da je “filozof” politike, kljub temu drZi, da politi¢na
veda pripoznava Machiavellijevo ocetovstvo in ne Hobbesovo.
Kako to pojasniti?

124

POLITICNO



Kaj je “Politika”2

Preprosto. Tisti element, ki locuje vedo od filozofije, ni
doma niti v geometri¢nem niti v matemati¢cnem modelu. Carte-
sius je bil velik matematik; najvedji pa je bil Leibnitz. Matema-
tika je deduktivna logika. Vendar pa vede (le scienze) niso
nastale iz logi¢ne dedukcije, pa¢ pa iz indukcije, iz opazovanja
in eksperimentiranja.?’ Hobbes ni opazoval: on je deduciral
more geometrico, podobno kot je to pocel nekoliko pozneje
naslednji ¢isti filozof Spinoza (1632-1677). Hobbesova metoda
je torej bila dosledno deduktivna.?! In s tem je povedano vse.
On ni opazoval “realnega sveta”. NihCe seveda ne more oma-
lovaZevati Hobbesove filozofske veli¢ine. Vendar pa njegova
“veda” ni bila takSna: niesar ni odkrila. Glede na povedano
torej ni avtonomija politike tista, ki nas tukaj zanima, torej ni
tista, ki jo je Hobbes teoretiziral. Pri tem prav ni¢ ne pomaga
dejstvo, da je bil Hobbes bolj preverljiv od Machiavellija.

Sklep: ¢e v Machiavelliju Se ni znanstvenosti, pa Hobbesova
znanstvenost ne omogoc¢a znacilnega sre¢anja med vedo in poli-
tiko. Odkritje avtonomije politike ne predpostavlja nujno obstoja
znanstvene metode. Kot je na zacetku Ze reCeno, zgodovina
politicne vede je zgodovina dveh dolodil, ki pa ju moramo
lo¢iti, razlikovati, da ju ne bi zvezali napacno ali pa prezgodaj.

IZNAJDBA DRUZBE

Do sedaj smo utrjevali zgolj prvo razliko: tisto med politiko in
moralo, med cesarjem in Bogom. To je pomemben del, vendar pa
je gledano nazaj, poleg tega, da najbolj moti, obenem tudi najeno-
stavnejSe razlikovanje. NajteZja — toliko, da nas Se vedno mudci —
pa je vzpostavitev razlike med drzavo (lo stato) in druzbo (la
societd).?? Kdaj se je torej ideja druzbe osvobodila Stevilnih uteZi,
ki so jo priklenjevale, kdaj se pojavijo trditve, da je druzbena rea-
liteta kot realiteta zaradi sebe same, neodvisna in samozadostna?

Jasno: “druzba” ni niti demos niti populus. Kot doloCen ust-
varjalec, kot tisti, ki ustvarja, je demos umil skupaj s svojo
“demokracijo”, se pravi s polis, v katerem je tudi deloval. Ker
rimska republika ve¢ ni bila demokracija, tudi populus Rimljanov
vel ni bil demos Grkov.? Ko je propadla republika, je tudi
populus postal pravna fikcija: ostane pa fictio iuris, in sicer
kot bistvena sestavina vse srednjeveske literature. Po drugi
plati pa rimsko in srednjevesko misljenje sploh nista izrazala
ideje avtonomije druzbe. DruZba se je oblikovala — to smo Ze
dejali — kot civilis societas in kot iuris societas. Tem meSanicam
pa je srednjevesko miSljenje dodalo Se eno svojo mo¢no orga-
nicisti¢no lastnost, in sicer tisto, ki zadeva razumevanje druzbe
— neartikulirano in artikulirano — v obliki Stevilnih “teles”, v
katerih je bil organiziran fevdalni svet, svet stanov in korporacij.

20 Ce se sklicujemo na
Jfiziko, je njen prvi in
drugi razvoj pondere
et mensura (teza in
merjenje); aksiomaticna
Jfaza in matematika pa
Ji sledita sele pozneje.

21 Glede tega prim A.
Gargani, Hobbes e la
scienza, Torino, Einau-
di, 1971.

22V prehodu od auvto-
nomije politike (v smislu
machiavellijske avtono-
mije, ki se nanasa na
tisto, kar zadeva poli-
tiko) v druzbeno je pri-
sotna tudi Se neka
druga stran problema.
V prvem primeru se
sprasujemo po tem,
kaksna je specificnost
politicnega obnasanja, v
drugem pa registriramo
strukturalno razlikova-
nje, ki naj razmeji dve
plati zadeve. Kljub
temu, da sta logicno
razlicna, pa se ta dva
problema priviacita.

23 Prim. Wirszubski,
Libertas, prev. v it.,
Bari, Laterza, 1957.

POLITIENO

125



Giovanni Sartori

240 tem W. Kendall,
John Locke and the
Doctrine of Majority
Rule, Urbana, University
of Illinois Press, 1941.

2 0 tem elementu Mon-
tesquieuja glej pri cen-
Jenem S. Cottu, Mon-
tesquieu e la scienza
della societa, Torino,
Ramella, 1953; in F.
Gentileju, L’Esprit
Classique nel pen-
siero di Montesquieu,
Padova, Cedam, 1967.
Montesquieuja oznacu-
Jejo za predhodnika
pravega sociologa Comita:
teza je razvila predvsem
pri Emilu Durkheimu,
Montesquieu et Rous-
seau precurseurs de
la sociologie, Pariz,
Presses Universitaires de
France, 1953, in vari-
irana pri R. Aronu,
Dix-huit lecons sur la
societe industrielle,
Pariz, Gallimard, 1962,
1. del, prev. v it. La
societd industriale,
Milano, Comunitd, 1965.

26 Prim. Gladys Bryson,
Man and Society: The
Scottish Enquiry of
the Eighteenth Centu-
ry, Clifton N. J. Kelly,
1945, The Hague,
Nijhoff; 1957, posebej II.
pogl.

Locitev je bila sila poCasna. Znadlilna je, denimo, odsotnost
ideje druzbe v literaturi XVI. stoletja, ki pa se ukvarja s pravico
do upora tiranu in vstaje. Za monarhomahe pa tudi za Kalvina
in Althusia nista bila ne ljudstvo in ne druzba tista subjekta, ki
si nasprotujeta oz. nasprotujeta tiranski modi, temvec¢ so to bili
individui ali dolocene institucije, kot so denimo cerkev, lokalne
skupscine ali pa posamezna sodis¢a. Do angleske revolucije
pravzaprav ni bilo nobene revolucije, ki bi bila izpeljana v
imenu in pa na racun pravic druzbe; prispevale so kvedjemu k
“vracanju realnosti” in konkretnosti ljudstva kot fictio iuris.

Ni slucajno, da smo prvo teorizacijo prava (il dirito) vecine
in velinskega pravila (la regola maggioriatia) — se pravi pravila,
ki aktivnost (operativitd) postavlja v pojem ljudstva — dobili z
Lockom, ki je pisal proti koncu XVII. stoletja.?* Prav Locku je
tudi pripisana prva formulacija ideje druZzbe. Vendar pa le-ta
nemara sodi v njegov kompleks kontraktualisti¢ne doktrine, Se
posebej pa k razlikovanju kontraktualistov med pactum subiec-
tionis in pactum societatis. Ideja druzbe pravzaprav ni ideja, ki
se je oblikovala in vzpostavila z revolucionarnim spreminjanjem.
To je prej ideja miru, ki sodi v kontraktualisti¢cno obdobje Sole
naravnega prava. Ni 8lo za upor proti suverenu, pac pa za
“pogodbo” @l contratto) s suverenom, ki se sklene v imenu
necesa, kar je pogodbeno (contraente) in ¢emur se rece druzba.
Toda, mar ta druzba, ki sklene “druzbeno pogodbo” (il con-
tratto sociale), ni Se vedno tudi neko pravno sprenevedanje?

Resnica je v tem, da avtonomija druzbe v spopadanju z drzavo
predpostavlja Se neko drugo loCevanje: loCevanje sfere ekonomije.
Locitev druzbenega od politicnega namre¢ poteka skozi razloce-
vanje med politiko in ekonomijo. In to je glavna pot. Sedaj, ko
sociologi i3¢ejo svoje prednike, navajajo Montesquieuja (1689-
1755).% Vendar pa bi bilo bolj prav, & bi navajali oceta eko-
nomske vede Adama Smitha (1723-1790) in poleg njega nemara
vsaj $e Huma (1711-1776)%. Kajti ekonomisti — Smith, Ricardo in
libertisti nasplosno — so opazovali, kako skupno Zivljenje cveti in
se razvija v primeru, ¢e drzava ne intervenira; opazovali so tudi,
kako zdruZeno Zivljenje v delitvi dela iznajde ustrezen organizacij-
ski princip; skratka, opazovali so, kateri del zdruZenega Zivljenja
je bil drzavi tuj oz. ni bil reguliran, in sicer ne z njenimi zakoni
pa tudi ne s pravom. Ekonomski zakoni niso pravne uredbe: so
zakoni trga. In trg je neki spontani avtomatizem, neki mehanizem,
ki deluje za svoj rac¢un. Ekonomisti XVIII. in XIX. stoletja so torej
bili tisti, ki so priskrbeli oprijemljivo, pozitivno predstavo o
socialni realnosti, ki je zmoZna samoregulacije, o nekaksni druzbi,
ki Zivi in se razvija v skladu z lastnimi naceli. Skratka, da druzba
pravzaprav premore tudi zavest o sami sebi.

Nocem sicer zanikati, da ima tudi Montesquieu zasluge za
iznajdbo druzbe. K temu zgolj pristavljam Locka in na splosno

126

POLITICNO



Kaj je “Politika”2

liberalni konstitucionalizem. Vsi ti predhodniki so to poceli na
indirekten, nepopoln nacin. Cim bolj je bila reducirana diskret-
nost in prostor absolutne drzave, toliko bolj so drzavo omejili,
toliko bolj se je po drugi strani odpiral prostor legitimnosti
izvendrzavnega Zivljenja. Toda politi¢ni liberalizem kaksnega
rusilnega ucinka ekonomskega liberalizma ni imel in ga tudi ni
mogel imeti. Ni ga mogel imeti zato, ker mora druzba v njegovi
optiki ostati regulirana druzba, ki je obenem pravno zadcitena.

@

Tako se liberalizem ukvarja z nevtralizacijo “Ciste” politike,
analogno pa liberalizem v druzbi vidi “Cisto” druzbo brez
zaScite, druzbo, ki je nih¢e ne brani. Montesquieujeva druzba
je bila po svoje tudi nekak3na uris societas. Ekonomisti takega
problema nimajo. Toda do problema pridejo na nekem drugem
koncu, tam, kjer se osvobajajo vsiljevanja, do katerega prihaja
s korporativne strani.

Zgolj v ekonomski optiki torej velja, da druzba postane
enaka sebi samo, Ce je spontana, kolikor je svobodna. Vendar
pa ne svobodna samo glede na intervencije, ki pridejo s poli-
ticne strani, pa¢ pa tudi glede na pravne ovire. Drzi, da je
“spontana druzba” (la societd spontanea) ekonomistov pozneje
postala ekonomska druzba (la societd economica). Toda primer
in model ekonomske druzbe je bilo sila enostavno razsiriti na
druzbo vobce (la societa in generale). Predpostavke za to, da
se “iznajde druzba” kot avtonomna realiteta, ki ne obstajajo ne
pri Machiavelliju, ne pri Montesquieuju, ne pri enciklopedistih,
so torej nastale na zacetku XIX. stoletja.?” Dejansko pa je
Saint-Simonov (1770-1825) 1l Sistema Industriale, ki je izSel v
treh knjigah 1821-22, s prerosko navdihnjenostjo napovedal
industrijsko druzbo (la societa industriale) druge polovice XX.
stoletja. Tukaj namre¢ druzba Ze funkcionira kot tisto, kar je
avtonomno v sebi in kar lahko postane objekt vede, ki pa vec
ni ekonomija in ki jo je Comte (1798-1857) krstil za sociologijo.
Toda Comte se ni omejil na krst nove vede o druzbi: obenem
jo je razglasil za kraljico ved. Druzba ni zgolj neki “druzbeni
sistem” (il sistema sociale), ki se razlikuje, ki je neodvisen in
samozadosten glede na “politi¢ni sistem” (il “sistema politico”).
Hobbesov panpoliticizem se tukaj obrne v pansociologizem in
v Comtovo sociokracijo. In prav tu je trenutek, da povzamemo
in postavimo piko.

IDENTITETA POLITIKE

Kot rec¢eno, se politika ne razlikuje samo od morale. Razli¢na
je tudi od ekonomije. Poleg tega ne vsebuje v sebi druzbenega
sistema. In kon¢no, razrahljale so se tudi vezi med politiko in
pravom, vsaj v smislu, da politi¢ni sistem ni ve¢ zapopaden

27 zgodovino odkritja
ideje druzbe je treba
sele napisati. Drugacno
interpretacijo, ki se
naslanja na Rousseau-
ja, prim., v: R. Dahren-
dorf, Soziologia e
societd industriale, v:
vol. Uscire dallutopia,
Bologna, Il Mulino,
1971. Se bolj zasluZijo
branje stari eseji Wer-
nerja Sombarta, Die
Anfinge der Soziolo-
gie, v: Soziologie,
Berlin, Heise, 1923, ki
daje prednost AngleZem
(posebej Mandeville, A.
Ferguson, A. Smithter, J.
Millar) pred Francozi.

POLITIENO

127



Giovanni Sartori

28 Beseda politika je
vkljucena v naslov tudi
pri D. Humu, Essays
Moral and Political
(vol. 3, 1741-1748, in
Political Discourses
(1748-1752)); sicer pa v
manj pomembnih delih.
Tu sta Se Ricardo in
tudi Holbach, La Poli-
tique naturelle, 1773.
Marginalnost in izgin-
Jangje besede politika do
XVIII. stoletja je le Se
potrdila pojav njenih
derivatov, kot so v fran-
coscini police (“polizia’
prihaja iz polites ), in
dikcija, kot je “parti des
politiques”, ki se atribu-
ira ob noci svetega Bar-
tolomeja, in sicer za
zgled, kako katoliki ne
podpirajo pobijanja
hugenotov. Koncno
zadostuje Ze pogledati
besedo “politique” v
Encyclopedie, ki niti
ne omenja nobenega od
omengjenih avtorjev, pac
pa po Machiavelliju in
Bodinu isce po Grazia-
niju in Boccaliniju.
Glede zadnjega prim.

R. Hubert, Les sciences
sociales dans UEncy-
clopedie, Fariz,
Traveux et memoires de
I'Universite de Lille,
1923, posebej IV. in V.
del. Prim. tudi R.
Derathe, Jean-Jacques
Rousseau et la sci-
ence politique de son
temps, Pariz, Presses
Universilaires de
France, 1950.

3

2V zvezi s krizo sodob-
ne identitete zadostuje
zapisati, da beseda
“politika’, ki jo najdemo
v prvi Encyclopaedia
of the Social Sciences,
15 knjig, iz leta 1930-
1935, izgine iz nove
International Encyclo-
pedia of the Social
Sciences, 17 knjig, iz

kot pravni sistem. Tako postavljena se politika razlikuje od
vsega. Toda, kaj je v sebi in za sebe?

Za¢nimo z nekim paradoksom. Priblizno dva tiso¢ let je
tega, kar je beseda politika — se pravi njena grSka dolocitev —
sla globoko v pozabo; ko pa jo ponovno najdemo, se to zgodi
v formi dominium politicum, Kjer politika dolo¢a zgolj neko
majhno niSo, neko povsem marginalno re¢. Moramo se prebiti
do Altusia — teCe leto 1603 — da sploh lahko najdemo avtorja,
ki zna zavpiti in dati besedo politika v naslov svojega dela:
Politica Metodice Digesta. Sledi Spinoza, katerega Tractatus
Politicus je iz8el posthumno, in sicer 1677, pa skorajda ni za-
pustil sledi. Kon¢no Bossuet napiSe Politique Tiree de I’Ecriture
Sainte leta 1670; toda knjiga je objavljena samo leta 1709 in
ne postane pomembno delo XVIIL. stoletja.?® Kljub temu so v
vsem tem casu vendarle mislili politiko, kajti Se vedno so
domnevali, da je vpraSanje tostranskih problemov mo¢ ublaZiti,
“vladavino ¢loveka nad ¢lovekom” pa spraviti v red. Rousseau
je zadel v srce tega problema, ko je zapisal, da je ¢lovek rojen
svoboden, da pa je, kjerkoli Ze je, v okovih; Rousseau misli
takorekoc¢ bistvo politike, tudi kolikor se beseda ne pojavlja v
naslovih njegovih knjig. Po drugi plati pa je danes ta beseda v
ustih vseh; vendar pa ve¢ ne znamo misliti stvari (Ia cosa). V
sodobnem svetu se z besedo politika razmetava, politika pa
trpi “krizo identitete”.?

Prvi nadin, da se soo¢imo s tem problemom, je, da si posta-
vimo vpraSanje, ki si ga Aristotel ni postavil: kaj je bila politi¢na
Zival v primerjavi z religioznim, moralnim, ekonomskim, druz-
benim in takonaprej$njim ¢lovekom. Vse tole so kajpak “idealni
tipi” ter razli¢ni obrazi enega in istega mnogoploskvenika. Tukaj
ne gre za to, da uZivamo v abstrakcijah, v razkosanju ¢loveka
na abstraktne pajacke. Ravno nasprotno, postavljamo konkretno
vprasanje: kako politiko, etiko in ekonomijo vrniti v njihove
odnose, v neko oprijemljivo in opazno “delovanje”. Sprasujemo:
na kakSen nacin se sodobna ekonomika razlikuje od sodobne
morale? In kaj obe lo¢i od sodobne politike? Skusajmo odgo-
voriti na prvo vprasanje, saj bo na drugega nemara Se tezje.

Kriterij ekonomskih odnosov je korist: ekonomska akcija je
tista, ki meri na maksimizacijo koristnosti, na korist, na neki
materialni interes. Drug ekstremni kriterij sodobne etike je
dobro (il bene): tukaj je moralna akcija tista akcija, ki si jo
“dolzan” storiti; je brezinteresna, altruisti¢na, sledi kon¢nemu
idealu, ne pa materialnim koristim. Toda, katera je osrednja
kategorija ali pa kriterij v sodobni politiki? Vse, kar vemo o
tem povedati, je, da se ti kriteriji ne ujemajo niti z moralnimi
niti z ekonomskimi, ¢eravno moramo ugotoviti, da je sklicevanje
na “treba je” (dovere) upadlo, da pa — zgodovinsko gledano —
naras¢a izziv “koristi”. Tisti, ki se ukvarjajo s sodobnimi volit-

128

POLITICNO



Kaj je “Politika”2

vami, prav izzivnost lahko pristavijo tudi k sodobnim ekonom-
skim odnosom. Kakor koli Ze, kako pa lahko negiramo
nenehno prisotnost idealov v politiki, predvsem pa njihovo moc?
Ko to vpraSanje razis¢emo bolj od blizu, bomo s presenecenjem
ugotovili, da je ravno velika razli¢nost gibanj tista, ki inspirira
sodobne politi¢ne odnose. V politiki ne gre za odnose, ki bi
imeli lastnosti uniformnosti in ki so zdruZljivi z ekonomskimi
in moralnimi odnosi. In nemara je ravno to odlocilno: dikcije
“sodobna politika” ne gre jemati dobesedno. Kakega posebnega
tipa sodobnosti se namre¢ ne da doloditi, pa¢ pa zgolj neko
mesto (la sede), neki kontekst. In v¢asih so ravno dikcije tiste,
ki razkrivajo. Za nek moralni odnos, denimo, ne moremo redi,
da je to tisti odnos, ki se postavlja in manifestira na mestu
moralnosti. Gotovo ima tudi morala sedeZ, nekaksno sodisce
(il foro) v nasi zavesti, toda vsi odnosi morajo biti aktivirani in
interiore hominis. Razlika je v tem, da “v morali” odnosi ne
obstajajo v istem pomenu, v katerem reemo, da obstajajo “v
politiki”.

Ze na zacetku sem za orientacijo dejal, da se je treba pri
razlikovanjih med politiko, etiko, ekonomijo, pravom itd. zave-
dati strukturalnih razlikovanj ¢loveskih zdruzb (gli aggregati
umani). Trenutek je, da se napotimo v to smer.

Bodisi da gre za manko kategorij ali pa nam zavoljo drugih
razlogov, ¢e rabimo zgolj diskurz moralnosti, ki je sicer najsta-
rejsi in najgloblji, umanjka kako pomembno “strukturno stikalo”.
Ce pogledamo boljse, je diskurz o moralnosti podoben diskurzu
ekonomista, saj je postavljen strukturalno. Do sedaj sem meSano
rabil pojma “ekonomika” in “ekonomija”. Toda ekonomika
vendarle ni ekonomska veda: je kvedjemu veja filozofije, ki
teoretizira kategorije koristi, ugodja (del piacevole), zazZelenega
(del desiderato). Zato je tudi ekonomika po svojem bistvu
razli¢ica ali pa veja moralne filozofije. Ce smo si izraz ekono-
mika prilagodili za to, da bi ugovarjali eti¢nim terminom, smo
si ga zato, ker soglasamo s kantovsko koncepcijo moralnosti,
kjer se ekonomika dolo¢a a contrario, se pravi, da si pridobiva
ustrezno sprevrnjene lastnosti v primerjavi s tistimi v etiki. Toda
ekonomist si ne beli prevec¢ glave o teh predpostavkah. Njegova
korist je monetarna korist; njegova vrednost je vrednost trga.
Se pravi, da se nanasa in izpeljuje iz tiste strukture, ki ji re¢emo
“trg”; njegov pojem interesa pa zagotovo ni tisti, o katerem
govorijo filozofi. Povedano natan¢neje, odnosi, ki smo jih opazo-
vali pri ekonomistu, so v “ekonomskem sistemu”, ki predstavlja
kompleks struktur, institucij in vlog, katerih opredelitve so pove-
zane s tistimi mesti, ki se sklicujejo na dikcijo “v ekonomiji”.

Enako velja za sociologa. Kaj je kriterij ali kategorija tako
imenovanih druzbenih odnosov? Ni jih! Ali boljse — na enak
nacin, kot to storita ekonomist ali pa politolog — tudi sociolog

leta 1968. Naj prav
tako omenim drug
drobcen primer: tudi v
izdaji Encyclopedia
Britannica iz leta 1965,
ki vsebuje 23 knjig,
beseda ne obstaja. Za
druge podobne primere
glej v Bertrand de Jou-
venel, The Pure Theo-
ry of Politics, Cam-
bridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1963, M.
Stoppino, Osservazioni
su alcune recenti
analisi della politica,
v: “Il Politico”, XXIX
(1964, pp. 8580-905, B.
Crick, In Defence of
Politics, it. prevod, v:
Difesa della politica,
Bologna, Il Mulino,
1969.

POLITIENO

129



Giovanni Sartori

30 Pojem politicnega sis-
tema je poglobljen in
tehniciziran pri D.
Eastonu, posebej pa v A
Framework for Politi-
cal Analysis, Engle-
wood Cliffs, Prentice
Hall, 1965, ter v A Sys-
tem Analysis of Politi-
cal Life, New York,
Wiley, 1965, it. prev.
prim., v: G. Urbani,
L’analisi del sistema
politico, Bologna, Il
Mulino, 1971.

odgovorja tako, da ree “v druzbi” ali pa “v druzbenem sistemu”.
Z drugimi besedami, druzbeni odnosi so tisti, ki jih opazuje v
institucijah, v strukturah in v vlogah, iz katerih ta sistem sestoji.
Ko gre za to, kako doloditi politicne odnose, se torej politolog
ne znajde ne v slabsih in ne v boljsih razmerah do vseh drugih
gojiteljev razli¢nih ved o Cloveku. Tako imenovani “politi¢ni
odnosi” so odnosi, ki se jih da dolociti z istim odnosom kot
vse druge ne-moralne odnose, kar pomeni, da gre za tiste
odnose, ki so dolodljivi kot delovanje na tistih mestih, ki Stejejo
v “politi¢ni sistem”.3

Moja sugestija je torej ta, da najplodnejsi nacin nasprotova-
nja krizi identitete politike ni v tem, da i§¢emo, kaj sodobno
politi¢no Zival razlikuje od druZbene in ekonomske Zivali.
Kazalo bi se vprasati, kako se razlikujejo Cloveske kolektivitete
in kako so strukturalno organizirane. Posledice takega spraSe-
vanja se utegnejo pokazati pri dikcijah, kot so “v politiki” in
“politi¢nem sistemu”, in prav tako tudi, ko gre za tiste, ki
govorijo o socialnem in ekonomskem sistemu.

Druzba — pravi Bentham, ko sledi liberalnim iznajdbam —
je sfera sponte acta. Toda druzba je spontana realiteta samo v
tem smislu, da ni regulirana od drzave, samo toliko, kolikor
oznacuje neki ne-drzavni prostor, prostor, v katerem ni politi¢ne,
pac pa “druzbena kontrola”. S tem pa je Ze povedano, da
zgolj koncepta “modi” (potere) in “prisile” (la coercizione) ne
zadostujeta za opredeljevanje in dolocanje sfere politike. Izha-
jajo¢ iz ugovora, da politika ni samo moc¢ in prisila, se torej
nakazuje tudi to, kar sega Cez politicno mo¢, se pravi, da
moramo hkrati upostevati ekonomsko mo¢, vojasko moc, reli-
giozno mo¢ in druge oblike moc¢i. Podobno velja tudi za
pojem prisile. Tako se politi¢ni prisili pridruzi druzbena prisila,
pravna prisila, ekonomska prisila in tako dalje. Lahko torej
reCemo, da se vse te modi in vse te prisile razlikujejo med
seboj. Obenem pa se vse te razlike ne nanaSajo zgolj na sebe,
ne da bi se obenem nanasale tudi na sedeZe (le sedi), na
katerih se manifestirajo razlicne “moci prisiljevanja”. Ko, denimo,
argumentirajo, ¢e$ da je politi¢na moc¢ tista mo¢ prisiljevanja,
ki monopolizira legalno uporabo sile, tedaj tovrstna individuali-
zacija predpostavlja neki drzavni aparat, ki naj bi imel na
razpolago sedeZ in strukturo, ki ju usmerja. Utegne se zazdeti,
da se na ta nacin pravzaprav vracamo k identifikaciji med
sfero politike in sfero drzave — o kateri smo domnevali, da
smo jo presegli. Vendar pa ni ravno tako.

Kolikor bolj se oddaljujemo od nastanka polis in od maj-
hnega mesta-skupnosti (la citta-comunitd), toliko bolj ¢loveske
zdruzbe dosegajo vertikalno, visinsko obliko strukturacije.
Tovrstna vertikalnost je tuja grski ideji politike, ki naj bi bila
teoretizirana pred tisoCletji, in sicer z latinskim kategorialnim

130 POLITICNO



Kaj je “Politika”2

aparatom, s posredovanimi termini, kot so principatus, regnum,
dominium, gubernaculum, imperium, potestas, in podobnimi.
Dejstvo, da se je vsa ta terminologija v XIX. stoletju vrnila ravno
skozi opredelitev “politika”, zato vzpostavlja neko sprevrnjeno,
inverzno perspektivo. Kajti danes sprejemamo vertikalno dimen-
zijo, se pravi tisto, ki nakazuje tudi horizontalno dimenzijo. Ce
torej sledimo taksni sistematizaciji, bi to pomenilo, da sociolo-
gija preneha braniti horizontalno dimenzijo in da se sfera poli-
tike temu primerno dvigne navzgor in zozi v smislu, da je
pripeljana nazaj z vladno aktivnostjo in da v bistvu sodi v sfero
drzave. Toda ravno to ponovno “vracanje nazaj”, ki dokaj dobro
odseva realnost XIX. stoletja, se v XX. stoletju nakaze kot pre-
ve¢ utesnjeno, preve¢ omejujoe. Obenem pa lahko opazimo
neko novo dejstvo, namre¢ da je demokracija — in sicer v
vsakem primeru — mistifikacija politike. MnoZice — ki so vedno
odtujene, izkljucene ali pa prisotne zgolj fiktivnho — vstopijo v
politiko, zato da bi tam tudi ostale.

Vendar demokratizacija ali masifikacija (la massificazione)?!
politike ne pripelje zgolj do razsiritve, in morda tudi do dezilu-
zionizacije, pa¢ pa predvsem do njene wseprisotnosti (I'ubiqui-
ta). Omenjenemu vertikalnemu polozaju se pridruzi Se razsiri-
tev na horizontali, kar pa dodatno premesa celotni diskurz. Po
tisocletjih relativhega zastoja torej pride do Stevilnih pretresov,
in sicer v nekaj ve¢ kot v enem stoletju. Kolikor se drZzava
razsirja, tudi politicni procesi ne morejo biti stisnjeni v drzavni
prostor, v njene institucije. Dejansko se kot posledica tega
zgodi, da se koncept drzave razsiri tako dale¢, da ga nado-
mesti dovolj elastiCen pojem, ki obsega “politi¢ni sistem”. Poli-
ti¢ni sistem pa ne zajema, kot je to v navadi, zgolj “podsiste-
mov” — denimo partijski podsistem ali pa podsistem profesio-
nalnih skupin —, ki izhajajo iz institucionalne vizije, ampak je
dovolj fleksibilen in po potrebi omogoca tudi zaobseZenje
drugih razli¢ic: denimo vojaskega podsistema (kolikor se vojaki
gredo politike), sindikalnega podsistema (v primeru, da sindikat
postane moc¢ v sebi) itd.

Skratka, to kar ponavadi ocitajo sodobni politi¢ni vedi, da se
zapira v nekaksno preve¢ omejeno — drzavno — vizijo tega, kar
naj bi bila politika, ne drzi. Tisti, ki opaza, da pojem politicnega
sistema ne zadostuje za sprejetje vseprisotnosti in politine
difuznosti, postavlja kritiko z neke druge plati; razglasa namrec,
da je pojem politiCnega sistema preobseZen in zagotavlja, da se
politi¢ni sistem, ki ne dosega dolo¢nejSe in prave “mere”, bodisi
izteCe izven “sistema” ali pa razvodeni politiko do te mere, da
ta izpuhti. Ta dva ugovora pa se zavoljo istega razloga, ki ju
prikazuje kot nasprotna, nevtralizirata in medsebojno izkljucujeta.
Ce vzamemo volilne procese, lahko nemara dovolj dobro naka-
Zemo povezavo med demokratizacijo politike in razresitvijo poli-

31 Namesto izumetnice-
ne “masifikacije” bi bila
tukaj na provi pogled
primernejsa uporaba
domace besede “mno-
Zicnost”. Vendar pa bi
pri tovrstnem prevajanju
izgubili ravno aktivno
vlogo demokraticnih
mnoZic, ki tako sebe kot
politiko postavijo v medij
mmnozicnega in se toref
vanj ujamejo. Namesto
nemogocega “po-mnozi-
Cenja”, ki obenem obse-
ga potek, akcijo samo
in njen rezultat, bi
pomotoma sugerirali
zgolj rezultat: namrec
“mnozicnost”, kar pa bi
bistveno zgresilo tukaj-
snjo Sartorijevo intenco

(op. prev.).

POLITIENO 131



Giovanni Sartori

32 Za pojem moci in za
njegovo razmerje do
politike glej antologijo,
ki jo je uredil S. Pas-
sigli, Potere e elites
politiche, posebej pa
Introduzione, Bologna,
1l Mulino, 1971, in M.
Stoppino, Le Forme del
Potere, Napoli, Guida,
1974. Za analiticno
locevanje prim. E. Dahl,
Introduzione alla
scienza politica,
Bologna, Il Mulino,
1970, Dodatek; tudi J.
H. Nagel, The Descrip-
tive Analysis of
Power, New Haven,
Yale University press,
1975.

33 Za politiko, doloceno
kot sfero “kolektivizira-
nih odlocitev”, primerjaj
G. Sartori, Techniche
Decisionali e Sistema
dei Comitati, v “Rivi-
sta Italiana di Scien-
za Politica”, 1, 1974,
posebej str. 5-6.

tike v horizontalno dimenzijo. Obenem pa tudi ni res, da nam
volilni procesi analiticno uidejo zavoljo uporabe vertikalnega
diskurza. Zadostuje namrec¢, ¢e opazujemo, kako so volilni pro-
cesi neka metoda rekrutiranja oseb, ki se nagibajo k temu, da
zasedejo politicne poloZzaje; od tod pa izhaja, da so tudi sestavni
del vertikalnih procesov politiCnega sistema.

Povedano splosno, tocka, ki bi jo kazalo tukaj poddrtati, je,
da virov (le risorse) moci, vpliva (le influenze) glede na moc
ne smemo zamesati s “posedovanjem moci” (I'avere potere);
prav tako moramo lociti med tem, kako in od kod izhaja (si
genera) politi¢na mo¢ glede na to, kako in kje se izursuje (si
esercita).?? Ko enkrat nastavimo te distinkcije, izginejo tudi
tezave z doloditvijo “mej” politiCnega sistema.

Vendar pa do razsiritve politike ne pride zgolj na ravni
“baze”, na ravni demosa. Najdemo jo tudi zgoraj, na ravni elit.
NaSe demokracije so pravzaprav strukturirane kot tekmovalne
“poliarhije” s Siroko pluralisti¢no razsiritvijo. Do tod ni problema
v smislu, da pojem politicnega sistema ne bi premogel nujne
proznosti za to, da bi zaobsegel prostrano in raznotero razsiritev
modi. Tezava je v dejstvu, da se med te vrsicke vtihotapijo tudi
vertikalne strukture, ki pa niso politicne. To velja predvsem za
primere “velikih korporacij”, kjer je moc brez lastnine, toda kljub
vsemu ekonomska mo¢. Toda tudi v povezavi s to teZavo se
moramo spomniti, da pogojevanje in vplivanje glede na politi¢no
mo¢ ni eno in isto kot izvajanje te modi. Kajti velike korporacije
ali pa tudi mo¢ni sindikati postanejo vplivni ne glede na to, ali je
njihova mo¢ “suverena” in nadrejena politicni modci. Vse dokler
politi¢ni sistem drzi prevladujoce komande in obveze erga omnes,
to so in ostanejo tiste komande, ki prihajajo s sedeza politicnega.
Zgolj polititne odlocitve — ni pomembno, ali so podane v bolj ali
manj pravni formi — se aplicirajo z mocjo prisile nad vsemi
drzavljani. In ¢e pod kolektiviziranimi odlocitvami razumemo tiste
odlocitve, ki jim je odvzeta diskretnost posameznih, utegnejo
politicne odlocitve biti dokon¢ne, suvereno kolektivizirane odlo-
Gitve®, ki jim je najteZje uiti, bodisi da gre za njihovo teritorialno
zaprtost ali pa za intenzivnost njihovega prisiljevanja.

Skratka, kriza identitete politike je predvsem “kriza vsepri-
sotnosti”. Ce to vseprisotnost razumemo in se v njej ne izgub-
ljamo preved, je politiko mo¢ definirati in jo tudi dolociti. Poli-
ticne odlocitve se nanasajo na najrazli¢nejSe reci: lahko je to
politi¢na ekonomija, politika prava, socialna politika, religiozna
politika, izobraZevalna politika itd. Ce so vse te odlocitve,
stereotipno povedano, “politi¢ne”; je to zaradi tega, ker so
sprejete od osebja, postavljenega na politicnem sedezu. V tem
je njihova politicna “narava”.

Dejansko pa so politicne osebnosti najbolj imune na krizo
identitete. Gledano s svojega stalis¢a, politi¢ni ljudje in profe-

132

POLITICNO



Kaj je “Politika”2

sionalni politiki odli¢no razumejo, kaj govorijo, ko trdjjo: to je
“politicno vprasanje”. Fraza — ki je misteriozna in iritirajoca za
velik del publike — ho¢e povedati, da se politiki ne pocutijo kot
marionete, ki bi jih premikal kdo od zunaj in od dale¢; naspro-
tno, pocutijo se kot udeleZenci “igre proti osebam” (ne zgolj kot
nasprotniki drugih strank, pa¢ pa tudi kot pravi prijatelji
stranke), s katerimi sami igrajo. Za politike politika ni nikakrsna
mitska re¢: oni dobro vedo, kje so in kje so njihova mesta.
Vendar pa ostane globlji ugovor, ki ve¢ ne pri¢akuje iden-
titete, paC pa avtonomijo politike. Nova veda o druzbi — socio-
logija — je nagnjena k temu, da posrka politicno vedo in tudi
politiko v svoje okolje. “Socioloski redukcionizem” ali sociolo-
gizacija politike je brez dvoma spremljevalec demokratizacije
politike in prav v tem razmerju ima tako svojo moc¢ kot tudi
svojo mejo. Njegova mo¢ (mo¢ socioloskega redukcionizma,
op. prev.) je torej demokrati¢na vertikalnost, ki jo opredeljuje
neki navpicni razvoj stvari, tako da postanejo sistemi demokra-
ticne politike “refleksijski” in dojemljivi za vpraSanje od spoda;.
Meja tega redukcionizma, mesto, kjer se ta pojasnjevalna vrsta
razleti pred nevarnostjo diktatorskih sistemov, pa je izreCena v
“ekstraktni” obliki prav zato, ker jih opredeljuje neki vertikalni
nasledek, neka nadvlada komand, ki se spusc¢ajo od zgoraj. V
bistvu socioloske redukcije “sploscijo” politiko zato, ker socio-
loska vertikalnost izhaja iz neke odvisne variable; odvisne pac
od socialnega sistema in od druzbeno-ekonomskih struktur. Ta
sploscitev je verjetna, kot sem Ze dejal, v primeru sistemov, ki
“reflektirajo” ljudsko mo¢; ni pa verjetna pri tistih politi¢nih
sistemih, ki jih opredeljuje vertikalna moc¢. Posebej pa sociolo-
gizacija politike ne uspe pojasniti funkcioniranja in razvoja dik-
tatorskih sistemov, saj so to sistemi, v katerih ukaze na noben
nacin ni mogoce izpeljati iz kaksnih “zahtev od spodaj”: ¢e ne
drugace, pa zato, ker diktatorski sistemi onemogocajo oblikova-
nje avtonomije in svobodnega izrazanja druzbenih zahtev.
Vendar pa tovrstna socioloska forma zavracanja avtonomije
politike ni najbolj ekstremna. Tak3na prihaja iz marksisti¢ne
filozofije. V njeni perspektivi ne gre zgolj za politicno hete-
ronomijo, pa¢ pa je posredi nekaj dosti bolj drasticnega —
“zavrnitev politike”. V ekonomsko-materialisti¢ni koncepciji
zgodovine je politika nekaksna “nadstavba”, in sicer ne zgolj v
smislu, da odseva moc¢ in oblike produkcije, pa¢ pa tudi v
pomenu, da je dojeta kot pojav, ki ga je mogoce izpeljati in
lahko tudi izgine. V komunisti¢ni druzbi — je domneval Marx —
bo drzava izginjala, z njo pa tudi nasilje ¢loveka nad ¢lovekom.
Kljub temu pa tukaj ni dovolj pod¢rtati negacijo politike. Ce je
neko filozofijo zgodovine mo¢ meriti z zgodovinskimi dogodki,
ki jih je povzrocila, je dovolj podd¢rtati, da ima teza o “primatu
politike” Se danes svojo najboljso potrditev v drzavah, vzposta-

POLITIENO 133



Giovanni Sartori

vljenih s pomo¢jo Marxa in tistih, ki so mu sledili. Tisti, ki je
spremljal izkusnjo vzhodnih drZzav, ne dvomi o dolocljivosti
politike: Se manj pa lahko dvomi — o tem je Se kako dovoljeno
dvomiti — o avtonomiji in samozadostnosti politike. V vzhodnih
drzavah ne drzi, da je druZbeni sistem tisti, s katerim se lahko
pojasnjuje drzava. Kvedjemu bi se kazalo vprasati, ali bi bilo v
tem kontekstu smiselno govoriti o eni avtonomni druzbeni
realnosti, saj je videti, da gre za druzbe, ki so predvsem
proizvod kapilarne in vsepreZemajoCe vertikalne kontrole.

Kot je razvidno, je razprava o identiteti in o avtonomiji
politike odprta. Nekaj je gotovo: vseprisotnost, razsiritev poli-
tike v sodobnem svetu. To dejstvo lahko razli¢no interpreti-
ramo. Lahko ga ovrednotimo s tezo, ki politiko reducira na
nekaj drugega, na nekaj, kar je na razli¢cne nacine podrejeno
socialnemu sistemu ali pa ekonomskim silam (teza o heterono-
miji in v ekstremni obliki zavracanje politike). Lahko pa ga
ovrednoti nasprotna teza, teza, ki zaznava, da svet ni bil Se
nikoli tako “politiziran” kot sedaj: to je teza, ki ne zagovarja
dominantnosti ali pa primata politicnega in zagotovo ne zahteva
vrnitve njene avtonomije. Med temi nasprotujodimi si tezami se
umesca Se negotovost dolocitve, tezava, kako postaviti politiko.
Na ta problem se lahko naveZe tretja teza, in sicer tista, ki
govori o izgubljenih iluzijah v zvezi s politiko, torej o nemoci
politike, o zamracitvi politi¢nosti in ne o njeni heteronomnosti.

Torej tri teze: 1. hetoronomija ali odlo¢na zadusitev; 2.
avtonomija, primat ali odloCen triumf; 3. deziluzija, brezper-
spektivnost in v tem smislu izginotje. Tri teze, ki se zdruZujejo
na razli¢ne nacine, vseprisotnost politike, ki reflektira razli¢no
postavljanje politike, in drug nacin percepcije, identifikacije in
definiranja politike.

Od tod med drugim izhaja, da diskurz o politi¢ni vedi ne
more biti reduciran na diskurz o vedji ali manjsi “znanstvenosti”
kakega doloCenega nacina ukvarjanja s politiko. V resnici pa
izhajajo tezave, s katerimi se ubada sodobna politicna veda, v
veliki meri iz razlicnih “politik”; s katerimi imamo opravka, se
pravi tudi iz smeri objekta samega.

Prevedel Tonci Kuzmanic

134 POLITICNO



Anthony Black

Srednjeveske metafore
politicne skupnosti'

Kako so takrat ljudje dojemali svoje politi¢ne skupnosti?
Najprej si bomo ogledali universitas (kar dobesedno pomeni,
vse-skupnost, all-togetherness); nato pa pogledali telo — vklju¢no
z “organsko analogijo” med druzbo in ¢loveskim telesom;
kon¢no civitas (stari rimski izraz za meSc¢ansko (civic) skupnost
ali drzavo — vklju¢no z obema, Ciceronovim in pa Aristotelovim,
politi¢nima jezikoma).

Obstajala je izjemna razli¢nost izrazov glede vlad/anja: skop
seznam bi vkljuceval: regnum, civitas, universitas ali commu-
nitas regni ali civitatis, dominium, corpus, provincia, ducatus,
commune. Med temi razliCnimi izrazi, universitas, communitas,
corpus in civitas, so bili generi¢ni termini, ki so se lahko rabili
za katerokoli drzavo, prvi trije drugih grup (mest, samostanov,
vasi, gild itd.) prav tako; civitas je obenem ustrezal bodisi mestu
(city) ali pa mestni drzavi (city-state). Ti termini so se tudi
uporabljali (ob¢asna izjema je bila civitas) za politicne skupine,
brez upostevanja kakrsne koli specifi¢ne razpodelitve moci zno-
traj le-teh (glede denimo na “nacijo” (nation) danes), kot sta to
ponavadi pocela regnum in commune. Universitas, Ki je izvirno
rimski termin za dolocitev kakega pred/pod-politi¢nega (sub-po-
liticaD) telesa ali “manj pomembne zdruzbe”, je v poznem sred-
njem veku postal generaini termin, ki ga pogosto lahko najdemo
v politi¢nih in zakonskih dokumentih razlicnega porekla. Deni-
mo, ko so angleski baroni izrazali svoje nasprotovanje doloce-

1 Prevedeno iz: Anthony
Black, Political
Thought in Europe
1250-1450, Cambridge
University Press, 1992, I.
pogl., str. 14-24, ki je v
originalu naslovljeno s
Politicna skupnost.

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 135-144.

135



Anthony Black

nim aspektom kraljevskega vladanja Henrika III., so sebe in
tiste, ki so jih podpirali, imenovali universitas regni, kar je
pomenilo, da se podrejajo kraljevski skupnosti kot celoti (kot to
latinska beseda universi implicira). Skotje so uporabljali com-
munitas regni v istem pomenu, ko so se upirali Edvardu I.; v
Angliji in drugod je od trinajstega stoletja dalje communitas
regni pomenila “tisto pomembno politi¢no skupino — kralji,
prelati, baroni — ki je predstavljala ljudstvo (people) kot celoto”;
tako kot so se parlamenti ali stanovi razvijali, tako so prav tako
vkljucevali politi¢cno dejavne Commons ali tretji stan — bogatejse
mescane in niZje plemstvo. Dogovor o medsebojnem nenapada-
nju treh kantonov, ki se je pozneje razvil v $vicarsko konfede-
racijo (1291), je podpisnike imenoval takole: “Moski doline Uri
in universitas doline Schwyz ter communitas moskih spodnje
doline Nidwald”. Termin populus se je nanasal na druzbo
(society) skupaj z obstoje¢imi politi¢nimi strukturami (ne pa na
“ljudstvo”, the people, v modernem pomenu).

Dalje, druzbo so ponavadi imenovali telo (corpus). Do trinaj-
stega stoletja corpus ni nujno impliciral kake namerne primer-
jave Cloveske druzbe s cloveskim telesom, in sicer ni¢ bolj, kot
je s “telesom” dandanasnji. Organska analogija je bila priljublje-
na retori¢na, literarna in filozofska zvijaca. Pomenila je razmerje
med ¢lani (membra: udje) kot razmerje med deli, ki imajo locCe-
ne funkcije znotraj neke celote, po drugi plati pa je isto¢asno
sugerirala, da je druzba bila strukturirana okrog skupnega inte-
resa in morda okoli skupnega motiva, namena in volje. Nikakor
pa ni nujno implicirala partikularnega nacina organizacije druzbe
ali strukture avtoritete znotraj le-te. Res pa je, da je najbolj
obicajna politi¢na raba organske analogije usmerjala pozornost
na razli¢ne funkcije razli¢nih delov in je potemtakem vztrajala
na tem, da je, denimo, kralja ali vladarja — tako kot glavo telesa
— treba ubogati. Obenem pa so to prispodobo enako dobro
uporabljali tudi za pod¢rtovanje obveznosti, ki jih imajo vladarji
do drugih sestavnih delov, in priklicevanje potrebe po bratski
harmoniji. Nenazadnje je bilo sporocilo organske analogije
pogosto konzervativno, bodisi proti tiranu ali pa vstaji.

Organska analogija je svojo emocionalno in intelektualno
mo¢ ¢rpala tako iz klasi¢ne antike kot tudi iz kristjanske
teologije. Dva najbolj pogosta opisa cerkve sta bila “zdruzba
(korporacija) vernikov” (universitas fidelium) in “telo Kristovo”,
slednji pa je imel globlje teoloske, liturgi¢ne in poboZne kore-
nine. Cerkev so ponavadi imenovali “misti¢no telo Kristovo”,
kar je merilo na pomen njegovega nevidnega, a vendarle real-
nega telesa. Za lo¢eno kraljestvo ali drugo politi¢cno skupnost
ni bilo ni¢ manj v navadi, da so jo imenovali corpus.

Namen je bil opisati in pojasniti enotnost v razli¢nosti, za
katero se je domnevalo, da je lastnost vseh Cloveskih druzb in

136 POLITICNO



Srednjeveske metafore politi¢ne skupnosti

drzav: Stevilni ¢lani v enem telesu. V politicnem kontekstu se je
analogija lahko rabila za pojasnjevanje in dokazovanje razmerja
med svecCeniStvom in laiki ter posebej pri delu pro-klerikalnih
pisateljev za podrejenost laikov svecenikom. Dalje, lahko se je
uporabljala tudi na ta nacin, da bi spomnila na to, da sta tisto,
kar imenujemo “cerkev” in “drZava”, v Stevilnih kontekstih prav-
zaprav loceni veji enotne celote. John iz Salisburyja je primerjal
sveCeniStvo z duso, kralja (princeps) z glavo, senat (senatus) s
srcem, uradnike in vojake z rokami, kmete z nogami itd.

Drugi pogost, ali celo splosen, pomen je bil ta, da je druzba
bila dojeta kot naravno razdeljena v rede; to je bilo tako globo-
ko prisotno, da sploh ni bilo potrebno utemeljevati. Srednje-
veski jezik je bil prenasiCen z besedami za redove: status,
honor, ordo, gradus, dignitas itd. (KaZe, da so — v trenutku,
ko tovrstne druzbene meje niso ve¢ bile popolnoma dedne in
ko se jih je bolj ali manj dalo prestopati na razli¢nih mestih in
v razlicnih okolis¢inah — “redi” postali “kaste” ali “razredi”.)
Organska metafora je zatrjevala, da je prav, ¢e razli¢ne osebe
izvrSujejo razli¢ne naloge; namen je bil poZegnati delitev dela v
njeni Ze obstojeci formi; ljudje morajo biti zadovoljni s svojim
“poloZajem v Zivljenju”. Sprijenosti, ki so nasprotovale temu, so
bile ponos, poZeljivost, Castihlepnost in prepitljivost, kar lahko
vklju¢imo v to, kar bi danes imenovali tekmovalnost. En vidik
organske analogije je poudarjal, da je dobro vsakega identi¢no
z dobrim celote; zatorej je bilo v interesu vseh in pravi¢no, da
so vsi podrejeni tistemu, kar so pripoznali za svoje dobro, in
da so se podredili dobremu celote. To je bilo upravicevanje
druzbenih neenakosti, vklju¢no z dednimi in locenimi privilegiji
za posebne poklice. Tudi to je del tistega, kar se imenuje
“srednjeveski korporativizem”. S politicnega stali¢a je tovrstna
etika doZivela svoj vrh v nastanku loc¢enih stanov (status,
Stéinde), ki so predstavljali svecenistvo, plemstvo in navadne
ljudi (commoners) ali mesta (na Svedskem pozneje tudi kmete).

Relativni odprtosti organskega jezika lahko sledimo tja do
dveh glavnih virov. Celotna argumentacija Platonove Politeiae
(Ceprav je do petnajstega stoletja bila znana zgolj posredno) se
je osredotocala na analogijo med razli¢nimi deli duse in pa
razli¢nimi socio-psiholoskimi tipi, ki vzpostavljajo tri lo¢ene
rede polisanov?. Pravi¢nost sestoji iz pripoznavanja teh razlik
in njihovega usklajevanja v harmoni¢no celoto; to pa je opravi-
Cevanje radikalnih razlik med zmoZnostmi in statusom razli¢nih
posameznikov. Nekateri vidijo povezanost med Platonovimi
redi in srednjeveskimi delitvami druzb na tiste, ki molijo, na
tiste, ki se bojujejo, in na tiste, ki delajo (oratores, bellatores,
laborateores: kar je spet priblizno delitev na svecenistvo, plem-
stvo in pa na navadne ljudi (commoners). Po drugi plati pa je
sveti Peter na nekaterih mestih dosti neposredneje opredeli

2 Avtor uporablja termin
citizen, ki ga obicajno
prevajajo z drzavljan/i.
Vendar pa predlagam
distinktivni prevod, zato,
da bi se status grskega
svobodnega prebivalca
vsaj za silo locilo od
prebivalca tistega drZav-
nega v modernem po-
menu besede. Ne gre
toliko za notranja raz-
likovanja v statusu kot
za razlikovanja institu-
cij polisa in moderne
drzave, dveh bistveno
razlicnih casov, koncep-
cij (dobrega) Zivijenja
in koncepcij (politicne)
skupnosti. Nenazadnje
bi se to lahko prikazalo
na osnovi samega
naslova omenjenega
Platonovega dela. Le-ta
namrec ni bil Polis, pac
pa, kot receno, Politeia.
To, kar so v angles¢ino
prevedli s The Republic
(zakaj ne The State?!)
0z. v srbs¢ino z Drzava
(v obeh bi ustrezalo
potem citizen prevajati
kot drzavijan), namre¢
zapravi na eni strani
pomembno razlikovanje
med Polis in Politeia, in
kar je se pomembnejse,
tisto med Polis/Politeia
na eni in moderno
drzavo na drugi strani.

POLITIENO

137



Anthony Black

srednjevesko religiozno zaznavo (Rom, 12:4-8; I Cor. 12:12-14,
18-21; Eph. 4:12, 16; Col. 2:100). Saj vztraja tako na legitimno-
sti delitve dela (med tistimi, ki ucijo, tistimi, ki zdravijo, itd.)
kot tudi na enaki vkljucenosti vseh v telo Kristovo oz. na tem,
da je duh nalit (infusion) prav v vseh. Kolikor so funkcionalne
razlike vstete, organska analogija pa potisnjena, bi to utegnilo
izkljuciti socialno mobilnost. In dejansko je bila ideja, da posa-
meznik lahko upraviceno izboljsa svoj podedovani status, pri-
sotna v Stevilnih delih evropske druzbe (European society).
Opravicevali si jo nekateri vidiki kristjanskega ucenja, ki so —
skupaj z izobraZevalnimi ustanovami in pozneje s humaniz-
mom — podprli nacela, na osnovi katerih sta status in odgovor-
nost morala iti v korak z zaslugami. Versko nagnjenje je bila
drza svobodne izbire, ki je osebi omogocala vstop v red
(ordo). To je odmevalo ne samo v lai¢nih verskih skupnostih,
ki so cvetele v poznem srednjem veku, najbolj v vecjih mestih,
pa¢ pa do neke mere tudi med obrtmi in v humanisti¢nem
pojmu, ki je meril na njihov lastni poklic govorcev in pisatel-
jev. Skratka, ordo ni bilo nasprotje svobode.

Vendar pa je bila v predmodernih ¢asih ideja organske
delitve dela nasprotje ideje enakosti. Le nekaj revolucionarnih
gibanj, v glavnem inspiriranih z nujnim “drugim prihodom
Kristusa”, je zagovarjalo ukinitev redov, razdelitev bogastva ali
komunizem. Od artikulirane druZbe je vecina ljudi pric¢akovala
enakost, komunizem pa je bil norma, ki je veljala pred “Propa-
dom” ali, kot so stoi¢ni pravniki znali re¢i, v pred-mesc¢anskem
(civiD) stanju narave. Bilo je popolnoma legitimno — bolj kot v
moderni druzbi —, da so nekateri ljudje s posebnimi verskimi
usmeritvami Ziveli pod takimi pogoji; in to zares poceti je bil
znak visoke svetosti (sanctity). In tukaj zagotovo ne bi bilo
lastnine in tudi ekonomske neenakosti v morebitnem boZjem
kraljestvu ne; bili bi redi, vendar pa utemeljeni na popolnoma
drugacnih kriterijih v primerjavi s tistimi v obstojec¢i druzbi.
Vendar pa je bil v vsakodnevnih odnosih, se pravi lo¢eno od
teh pric¢akovanj, ideal enakosti uporabljan kot nekakSen spre-
minjajo¢ se vpliv, ki nas usmerja k blagosti in ¢lovecnosti,
nikakor pa ne kot nacrt za radikalno novo zvrst druzbe.
Znacilno je, Ceprav preseneca, da je Nikolaj Kuzanski (tudi
sam velik organicist) razglasil naravno svobodo in enakost
vseh umrljivih zgolj zaradi tega, da je lahko sklenil, da so le-ti
po svoji volji podelili ¢ast vladarjem Imperija, da ukrepajo v
njihovem imenu. Splosnoveljavno stalis¢e je bilo, da je delitev
med redi — kolikor ni rigidna — nujna.

Naslednje sporocilo organske metafore je bila socialna har-
monija: druzba in vladavina sta po naravi bistveno harmonicni;
spopadi, upori in tiranije so manifestacije greha, ponosa in
poZelenja. Vsi ¢lani druZzbe se morajo izogniti prepiranju in

138 POLITICNO



Srednjeveske metafore politi¢ne skupnosti

Ziveti v medsebojnem prijateljstvu. Gre za potrebo, ki je bila v
hitro razvijajo¢im se in razmeroma nestabilnim mestom oz.
mestnim drzavam zares pomembna, Se posebej v severni in
osrednji Italiji. Tam so prijateljstvo, ljubezen (amor, caritas) in
bratstvo bili pogosto izpostavljeni kot vzorne oblike in motivi
za vzpostavljanje mescanskih (civic) odnosov in kot ustrezno
moralno zdravilo za spremenljiv nemir med revnimi — ali novimi
ljudmi, vklju¢no z imigranti; za arbitrarna dejanja zgornjih
razredov (potentes); za institucije tiranije ali despotizma in za
politi¢no nasilje ter nasplosno za razkolnistvo. (V posameznih
mestih so, denimo, gilde bile imenovane c¢lani mesta.) Prav
tako sta v fevdalnih monarhijah ljubezen in prijateljstvo bila
dojeta kot politi¢ni vrlini, kar pa je v manjsi meri veljalo za
[fraternitas, ki je impliciral druzbeno enakost.

Uporaba terminov od universitas do caritas ni pomenila, da
je politi¢na skupnost bila pod vplivom emocionalnih vezi ali pa
da je bila tesno povezana na njihovi osnovi, in prav tako ne
(kot so nekateri verjeli), da je v nekaterih delih Evrope obstajal
poseben “germanski” obcutek druZzbenega in politicnega tovari-
stva (Genossenschaften). Prav tako to ni pomenilo, v kar mnogi
Se verjamejo — posebej sociologi so s tem skusali pojasnjevati
nastanek modernosti — da so se ljudje nasplo$no v toliksni meri
identificirali z druzbenimi skupinami, da so zmanjSevali obcutek
individualnosti. To je pomenilo, da je najve¢ ideologov bilo
mnenja, naj bi bila druzba emocionalna in tovariska, ne pa
holisti¢na, in sicer kljub temu, da se universitas, communitas,
populus, commune in corpus lahko uporabijo tudi kot brezbar-
ven opis (v smislu: naga “druzba” in ne nasa “skupnost”).

Ti izrazi se praviloma ne nanasajo na “dolocene ljudi” ali
pa na “doloceno skupnost” v egalitarnih in demokrati¢nih
pomenih, kot jih te besede izrazajo dandana$nji; nanasajo se
na politicno skupnost, in sicer v kateri koli obliki naj bi ta
obstajala. Kralj je bil ponavadi dojet kot del te skupnosti, in
sicer kot bistven za blaginjo in celo za enotnost celote. Uni-
versitas in drugi izrazi so imeli kolektivistiCen pomen zgolj v
tem smislu, da so se skupno nana$ali na pravice in dolZnosti,
ki so pripadale vsem Clanom kot takSnim. Na sebi pa ti izrazi
niso implicirali nikakr$ne kolegialne oblike vladanja. Po drugi
strani pa so pravniki razvili jasno razlikovanje pri niZjih telesih
(vas, mesto, katedralski zbor kanonikov), med dejanji, ki jih je
izvajalo arbitrarno nekaj individuov na racun skupine z dolo-
Cenimi formalnostmi; dalje pri dejanjih, ki bi se utegnila
pripetiti pri posameznih ¢lanih in tistih, ki zahtevajo “soglasje”
v smislu pretresa v generalni skupscini. Slednje vkljucuje raz-
poreditev korporativne lastnine, volitve vladajoc¢ih in glede
mest tudi zakonodajo. Vecina tega politi¢nega jezika je bila
odprta za interpretacje v smeri, ki favorizirajo $ir§a politi¢na

POLITIENO 139



Anthony Black

dogovarjanja in soglasja. To pa je tisto, kar je imelo velik
pomen za prihodnost.

Ceprav Civitas prav tako lahko pomeni mesto ali mestno
drzavo, je bil, po srednjeveskih in renesan¢nih merilih termin,
ki je bil najblizje “drzavi”. Njegova raba naznanja najprej konti-
nuiteto z jezikom rimske preteklosti. Cicero je dal konceptu
drzave (civitas) v srednjem veku in v renesansi osrednji
pomen v medc¢loveskih odnosih, vlogo naravnega sadeza
Cloveske racionalnosti, diskurza in medsebojne dobrohotnosti,
vlogo nosilca miru in za$Citnice lastnine, nosilca pravice in
fokusa ljubezni in dolZnosti (patria) (Cicero, O DolZnosti, 1.10,
sledijo mu Alcuin in drugi — II, 12. 17, 21, Republika 1.25). 1z
Cicerona in drugih rimskih virov je vzbrstela ideja respublica
ali ideja podrogja javnega kot razlikujoce se kategorije
Cloveskih odnosov, v kateri so bile locirane tiste dobre stvari,
ki vplivajo na vse skupaj (prim. O DolZnosti 11. 21).

Podobno kot je posredoval pozitivno idejo drzave, je prav
Cicero dal srednjemu veku in renesansi strateSko povezavo med
drzavo in svobodo v smislu zasCite osebe in lastnine pred nasil-
jem in pred brezzakonito voljo tirana, pred divja§tvom, razboj-
niStvom ali (kar je bilo posebej pomembno za Italijo) pred
mogo¢niki, premoc¢nimi. Ciceronova ideja je tudi jezik, priznana
izobraZevalna mreza literalnih in retori¢nih konceptov, znotraj
katere je bilo moc¢ izpostaviti Zeljo po varnosti, svobodi, lastnini
in pravicah. Vse to je prislo na dan v dobro razumljivem jeziku
Ivana iz Viterba, ki je pisal posebej o mestih v enem najzgod-
nejsih obdobij politicne teorije v Italiji (priblizno 1250):

Mesto se imenuje svoboda drzavljanov ali pa nedotakljivost
prebivalcev... zidovi so zgrajeni zato, da zagotovijo pomoc¢
prebivalcem... “Mesto” pomeni, da “si varen pred nasiljem”
(“Civitas”, id est “Ci(tra) vi(m) (hab)itas”). Kajti bivalis¢e je
brez nasilja, ker bo vladar mesta zasCitil poniZzne moske, da ne
bi utrpeli poskodbe mocnejsih... Dalje, ker je dom (domus) za
vsako osebo najbolj varno pribezalis¢e in streha, iz njega nihce
ne sme biti vzet proti svoji volji; in prav tako ni razumno, da
bi bil kdorkoli v mestu posiljen z nasilnim ustrahovanjem ali s
podobnim (Digest /2.4.18 in 2.4.21/).

Viterbo parafrazira Cicerona: “Mesta so bila iznajdena...
torej se vsakdo drzi v svojem in nikomur se ni treba bati za
varnost svojih dobrin” (ch. 3, pp. 218-19; cf. On Duties 11, xxi,
73). Tole je bil eden najzgodnejsih primerov znacilno evrop-
skega diskurza o drzavi in preprostega vztrajanja pri vladavini
zakona; Ce pa pogledamo ekonomski kontekst, v katerem se
to pojavlja, je razvidna tudi strateska povezava med svobodo
in trgovino. Po Ciceronovi zaslugi je srednji vek Ze razpolagal
z doktrino, po Kkateri je civitas (ali societas/communmnitas/multi-
tudo civil) bila druzba, ki je za ¢loveska bitja naravna pred-

140 POLITICNO



Srednjeveske metafore politi¢ne skupnosti

vsem zavoljo njihovega razuma in govora ter druZine (domestica
multitudo). Poudarek lahko povzamemo v nativhem terminu
immunitas — zakonska imuniteta, ki vsebuje lesket tega, kar
danes imenujemo negativna svoboda. Ce recemo z Nozickovo
neoliberalno frazo, drzava je zasCitna zdruzba.

Koncept drzave kot proizvod ¢loveske narave in druzbene
izobrazbe je po letu 1260 bil podprt z idejami, ki so jih vzeli
iz Aristotelove Politike, Se posebej iz dela 1.1-2. Glede na
Ciceronovo zapuscino to ni bila nikakr$na “revolucionarnost”,
kot sugerirajo Ullmann in drugi. Ljudje so se udili tako od
Cicerona kot od Aristotela, in sicer na ta nacin, da ima civitas
— kakorkoli Ze vzviSen status je imela glede na svecenistvo in
pa na tradicijo svetega — osrednjo vlogo v Cloveskem Zivljenju.
Enako pomembna in nova za srednji vek je bila Aristotelova
koncepcija politi¢ne vede (scientia politica) kot podroc¢ja dru-
gacnega, zares “arhitektonskega”, ¢loveskega razumevanja, ki
je razpolagalo z lastnim skladis¢em vedenja in bilo opremljeno
s s koncepti in metodami. Zivljenjskega pomena za razvoj filo-
zofije in mentalité v Evropi (in SirSe) je bilo, da je aristotelov-
ska filozofija na ravni misljenja zmagala ne samo pri nekaterih
izjemnih intelektualcih, pa¢ pa tudi med ortodoksnimi teologi
in je lahko prisla na univerzo, na humanisti¢ne in teoloske
fakultete. KakSen kontrast v primerjavi s tistim, kar se je
pripetilo islamu, kjer so pravoverni verski ucitelji po briljantni
renesansi platonsko in aristotelovsko filozofijo uc¢inkovito mar-
ginaliziranl. Tudi Ce je $lo za nacela in zakone, si od takrat
ve¢ ni bilo mogoce izposojati iz neislamskih virov.

Glavno odgovornost za ta premik nosita filozof-teolog Albert
Veliki in njegov ulenec TomaZz Akvinski (ok. 1225-74). Vztrajala
sta pri tem, da ima krS¢anstvo ravno zato, ker je dokon¢na
resnica, lahko le koristi od raziskovanja vsega drugega, kar se
nakazuje kot resnica ali pa je resni¢no. To pa je pozicija, tesno
povezana s silogisti¢no in dialekticno metodo, ki sta Ze prevla-
dovali v Solah: resnica je znana na nacin primerjave nasprotij in
pa iz izpeljevanja tega, kar je prav, iz vsakega posami¢nega
nasprotja; intelektualni proces tako sestoji iz procesa ucenja kot
tudi iz procesa dolocanja vzpostavljenih pozicij.

Inspiracija Tomaza Akvinskega prihaja iz pridigarske misije
dominikanskega reda, ki se je v njegovem primeru razprosti-
rala tja do strastne odloCenosti demonstriranja dveh stvari:
razumnosti kr§¢anstva in boZanske usode cloveskega uma —
torej harmonije usode in vedenja. On pa je vse to branil pred
dosti bolj “fundamentalisti¢no” interpretacijo kr§Canstva (ki je
bila v avgustinovski teologiji) in pa pred tistimi, ki so sledili
muslimanu Averroesu (Ibn Rusd) v ucenju radikalne locitve
med teoloskimi in filozofskimi resnicami. Kar je imel povedati
Aristotel, se je nana$alo na naravno vedo, na strukture

POLITIENO 141



Anthony Black

3 Aristotelovo Politiko
Je v latinscino prevedel
William iz Moerbeka
leta 1260, v francoscino
pa Nicole Oresme 1371-
4 ter ponovno v (huma-
nisticno) latinscino
Leonardo Bruni 1438;
prim. R. R. Bolgar, The
Classical Heritage
and Its Beneficiaries
(Cambridge: Cambridge
University Press, 1958),
pp. 508-11.

Cloveskega miSljenja in pa na vzpostavljeno vesolje, o ¢emur je
bila teologija upravi¢eno tiho, kajti njena skrb je bilo razmerje
med Bogom in Cloveskimi osebami ali vrstami.

Vpliv vsega tega na politi¢no misljenje je bil posreden. To
je pomenilo, da je karakter drzave in ¢lovekovih druzbenih in
politi¢nih razmerij mo¢ dojeti na naturalistiCni nacin, z analizo
Cloveske narave, potreb in Zelja. In tovrstne stvari so lahko
zapopadene sistemati¢no, ker celotna narava — le-to je ustvaril
Bog — ustvarja koherenten smisel. To kar so Akvinski in drugi
pobrali pri Aristotelu, ni bilo toliko vsebovano v novi doktrini,
kolikor v novem pristopu. Ce primetjamo tekste o papestvu in
cesarstvu pred sprejetjem Aristotela v politi¢ni diskurz in po
njem, lahko zaznamo globoko spremembno; toda ne doktrine
kot taksne, ampak nacin, kako se ta izraZa. Ce bi to imenovali
“aristotelovsko-tomisti¢na revolucija”, nam to prav ni¢ ne bi
pomagalo. Dante, Marsiglio in drugi niso sledili Aristotelovim
napotkom o najboljsi vladavini. Toda Marsiglio je bil zato zmo-
Zen napisati prvo moderno sistemati¢no razpravo o politi¢ni
filozofiji, in sicer v preprianju, da razkriva resni¢no bistvo vla-
davine in avtoritete. Politi¢na veda je postala del kreativnega
preiskovanja sveta ¢loveskih bitij.

Prakti¢na in filozofska razprava o politiki, vodena v aristo-
telovskem jeziku, je hitro postala zasebni politi¢ni Zanr. Njena
najbolj akademska oblika so bili komentarji o Politiki, kar je
najbolj cvetelo v Parizu in pozneje v Krakovu. Med najpomemb-
nejsimi so bili komentarji Tomaza Akvinskega o knjigah I-III,
(izgotovil jih je Peter iz Auvergena), Watlerja Burkleyja (ok.
1275-1344/5), znanega filozofa naravnih ved Johna Buridana
(1295/1300-1358) in — s programatsko Zilico obdarjenega za
SirSe bralstvo — Nicole Oresmeja, njegovega Se vedno najbolj
znanega ucenca, polimatematika in svetovalca francoskega
Charlesa V. (umrl 1382).> Po drugi strani pa so filozofi, ki so
bili intelektualno vkljuceni v velika politi¢na vprasanja Casa —
ustavni konflikti v italijanskih mestnih drzavah in v severnih
kraljestvih, kontroverze cerkev/drzava v Franciji in Nemdiji —
na Stevilne izvirne nacine in z neposrednim razmerjem do
sodobnih dogodkov razvili Aristotelov osnovni koncept drzave,
drzavljanov, dobrega Zivljenja, politicne preudarnosti, meSane
vlade, demokracije itd. V tem svojem pocetju so poredkoma
bili “aristotelovci” v doktrinarnem pomenu. Prej bi lahko rekli,
da so Aristotela videli kot skladi§¢e idej, iz katerih lahko
zgradijo svoj lastni model, nov jezik, s katerim lahko izrazijo
lastna prepricanja, ki so se morebiti oblikovala v procesu.

Akvinski je pouceval v Parizu (1252-9), vedji del 60-tih let
pa je prebil na papeskem sodis¢u v Italiji, nakar se je vrnil v
Pariz (1269-72). Poznal se je z Ludvikom IX. in bil potem-
takem seznanjem tudi s svetom moci, tako kot z duhovnostjo

142

POLITICNO



Srednjeveske metafore politi¢ne skupnosti

in pa umom. Njegovi verjetni u¢enci med najbolj znanimi poli-
ticnimi filozofi naslednje generacije so bili: Ptolomej iz Lucce,
Remigio de’ Girolami in Aegidius Romanus (ki je morebiti
pozneje pouceval Jamesa iz Viterba). John iz Pariza je bil
dominikanski privrZenec sv. TomaZza, Dante pa je Studiral z
dominikanci v Firencah. Stalis¢e Akvinskega do drzave je
razvito v njegovem teoloskem kompendiju (Summa theologiae),
in sicer v prvem delu, ki ga je napisal v Viterbu med 1266-8,
in v drugem, ki ga je napisal v Parizu 1269-72 (posebej dele
Ia/Ilae, vprasanja 90-105), v njegovih komentarjih o Aristotelovi
Nikomakovi Etiki, ki jih je napisal v Parizu 1271 (posebej 1.D),
ter v nedokoncanih komentarjih o Aristotelovi Politiki, ki so
bili morda napisani v Parizu med 1269-72 (posebej 1.D). Prav
tako se pojavljajo v 1. delu razprave O kraljestvu (De regno).
(Morda vse to, z izjemo I. razdelka, ni delo Akvinskega; od
drugih tekstov se namre¢ razlikuje v stilu, pristopu in pa na
nekaterih pomembnih toc¢kah v doktrini. Naj bo tako ali drugace,
jasno je, da je bilo pisano vsaj pod vplivom Akvinskega in da
je to verjetno pisal eden njegovih ucencev.)

Razprave Akvinskega o civitas in o politiki na splosno
uporabljajo popolnoma nov politi¢ni jezik. Z neznatnimi razvi-
janji ponavlja to, kar je Aristotel dejal o izviru in raison d’etre
drzave, ki je v ¢loveskih potrebah in pa Zeljah po dobrem
Zivljenju. Toda ko Akvinski s civitas prevede Aristotelov polis
(“city-state”, “mestno drzavo”), je jasno, da, tako kot tudi
Stevilni za njim, ta izraz (civitas, op. prev.) rabi tako kot mi
danes za “drzavo”. Se pravi kot §irSi, generi¢ni termin, ki zaob-
jema tudi kraljestva in druge politi¢no avtonomne enote. Slede¢
Aristotelovemu argumentu v Politiki 1.1-3, Akvinski argumentira,
da ker ¢lovek po naravi ni oskrbljen s fizi¢nimi atributi, nujnimi
za preZivetje, temve¢ z umom (reason) in rokami, si ne zmore
priskrbeti zadovoljitve vseh potreb. Delitev dela je nujna; poleg
tega razli¢ni posamezniki razpolagajo z razli¢nimi mentalnimi
in ro¢nimi ves¢inami. Nazadnje, zmoZnost “uporabe jezika, s
katerim oseba lahko drugi izraza celotno svoje misljenje”, dela
ljudi “bolj komunikativne kot katero koli drugo ¢redno (grega-
rious) zZival in kon¢no dokazuje, da je Cloveska oseba naravno
dolo¢ena za to, da zivi v druzbi (Komentarji k Nikomahovi
Etiki, 1I; cf. O kraljestvu, 1. Nam se lahko zazdi, da je to
povsem razvidno, in da je to pravzaprav ljudjem znano Ze od
Cicerona dalje. Toda Akvinski je napravil dvoje: prvi¢, druzba
ima moralno in intelektualno funkcijo; ¢lovesko bitje potrebuje
druzbo drugega, in sicer ne zgolj zato, da si zagotovi mnoZitev
Zivljenja, temve¢ tudi zato, da se izpopolni kot oseba. Clove-
kov um, ki ga lo¢i od drugih Zivali in vzpostavlja njegovo
humanost, se lahko razvije samo “skupaj” (in common). Na to
medsebojno odvisnost misljenja in druZbe je ponovno spom-

POLITIENO

143



Anthony Black

njeno s postavko, da “Clovek (homo) ima naravno nagnjenost
k temu, da spozna resnico o Bogu in da Zivi v druzbi” (ST
la/Ilae.94.2 responsio). S tovrstno kolektivisticno rabo svojih
racionalnih zmoznosti si Cloveska bitja zagotavljajo ne le Ziv-
lienje, temvec zavoljo Stevilnih vej industrije (multa artificia) —
kar je tehnoloski argument v prid SirSe skupnosti — tudi
“popolno zadostnost Zivljenja ter okrepitev moralnosti s pomo-
¢jo prisilne moci zakona (Komentarji k Etiki 1.1.). Moralna
vrlina se izvrSuje, moralna odli¢nost pa razvija v druZbenem
kontekstu. Kot je to receno tudi v O kraljestvu:

“KaZze, da je namen Stevilnih oseb, ki so zdruZene, da Zivijo
v skladu z vrlino..., Cesar pa osebe, ki Zivijo lo¢eno, ne morejo
dosedi; dobro Zivljenje je tisto, ki je v skladu z vrlino; Zivljenje
v vrlini pa je namen cloveske zdruzbe (pogl. 14).”

V vsem tem seveda lahko zacutimo vonj po benediktinskih
in dominikanskih samostanskih pravilih.

Drugi¢, preprosto ne mores imeti druzbe brez vlade. Tudi
to je bilo znano Ze Ciceronu; toda Akvinski je spet tisti, ki
argumentira bolj sistemati¢no (ST 1.96.4. resp.;, Komentarji o
Etiki 1.I; O kraljestvu D). Akvinski to tesno povezuje z avgu-
stinsko tradicijo, tako da razlikuje (kar je utemeljeno v Aristo-
telu, Politika 1. 7. 1255b ter VII. 3. 1325a) med dvema
pomenoma avtoritete (dominium): med suZenjstvom (slavery)
(ali tlacanstvom (serfdom): servitudo) ter “ekonomsko ali mes-
Cansko (civil) podreditvijo” svobodnih oseb “zavoljo njihove
lastne koristnosti in dobrega”. Medtem ko tlatanstvo obstaja
samo zaradi t. i. ¢lovekove gre$nosti, pa mescanska podreje-
nost “lahko obstaja tudi pred grehom” (ST 1.96.4 resp. in 92.1
ad 2; Komentarji k Stavkom 44.4.4. ad I, ad 5). To pa pomeni,
da je drzava bila del izvirnega boZjega nadrta; saj tudi distink-
cija med drzavo in druzbo postane nepomembna.

Od sedaj naprej ljudje lahko govorijo o “politi¢ni” ali “civil-
ni druzbi”, kar pomeni druzba plus zakoni plus vlada.

Konc¢no je avtor dela O kraljestvu priklical grsko-rimsko
mescansko tradicijo, ki zdruZuje najvisje stopnje osebne vrline
z drzavniStvom. “Dobro druzbe”, katerega zagotavljanje je kra-
ljeva naloga, “je vecje in bolj sveto kot pa je dobro posamez-
nika”. Vladanje enega moskega s politicno mnozico je podobno
bozji vladavini vesolja. Pravi¢en kralj bo poplacan z “najvecjo
zemeljsko dobrino”, to pa je “sloves viline”, s ¢imer si bo
“zagotovil odli¢no mesto v raju” (chs. 7,9, 12).

Prevedel Tonci Kuzmanic

144 POLITICNO



Tonc¢i Kuzmanic

Naprej k Aristotelu

NA ZACETKU JE BILA “DRUZBENA ZIVAL”

Socialna teologija (ne pa “socialna filozofija”, kot temu
neupraviCeno pravi Habermas) Tomaza Akvinskega je eno
osrednjih mest, ki v zgodovini misljenja in razvoja nasploh
odlodilno posreduje med starim in novim svetom oz. med
dvema velikima dobama. Prav misljenje Akvinskega “stoji na
V tem pogledu bi ga nemara lahko imenovali odlocilni mislec
prehoda, saj v njem najdemo tako usedline starega kot tudi
klice novega. Akvinski predstavlja “veliko sintezo” dveh precej
izkljucujocih se misljenjskih pozicij in ¢asov: Aristotela in
Hobbesa oz. celotnega socialnega misljenja, “socialne filozofije”,
“starega” in “modernega”.

Pri Akvinskem nekaj, kot je “drzava” — pa najsi zaenkrat ta
pojem pomeni karkoli — denimo obstaja zaradi dobrega Zivljenja,
politika pa je “veja etike”, kar je vsaj od dale¢ podobno dolo-
¢itvam, kakrSne najdemo pri Aristotelu. Kajti, bi argumentiral
Akvinski, ko bi se ljudje zdruZevali zgolj zavoljo prostega Ziv-
lienja (“ploditve”), potem bi tudi “Zivali in suZnji bili del civitas”.
Pa niso. Po drugi strani pa, ¢e bi se zdruZevali zgolj zaradi
blaginje, bi morali tudi vsi drugi, ki so enako zainteresirani za
tovrsten gospodarski promet, “pripadati” isti civitas. Pa ne.
Drugace kot stoletja kasneje se pri njem skupnost ljudi lahko

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 145-170.

145



Ton¢i Kuzmanié

! Prim. tudi: Johnson

(1990).

2 Pricujoci tekst je del
Sirse raziskave, ki se
ukvarja z zgodovinskimi
podobami bolj ali manj
korenjaskega druzbenega
in druzboslovnega izni-
Cenja/onemogocanja
politike in politicnosti.

imenuje drzava samo pod nekaterimi pogoji, ali pa, ¢e smo
nekoliko konkretnejsi, Sele ko drzava na neki nacin pooblasti,
avtorizira svoje drzavljane za “moralno delanje”, kar z drugimi
besedami pomeni za “dobro Zivljenje”. Nekoliko poenostavljeno
bi torej lahko dejali, da je Akvinski po tej, pogojno rec¢eno
“drzavni”, “politi¢ni” plati Se vedno ucenec svojega Filozofa,
Aristotela, oz. da je Se vedno vsaj delno na pozicijah politicnega
v anti¢nem, Aristotelskem pomenu besede.

Tezave seveda nastopijo, ko se vprasamo, kako sta pri
Akvinskem doloceni drZava in politika. Takrat lahko kmalu
spregledamo, da je v nasprotju s poganskim Aristotelom, ki mu
polis uc¢inkuje kot — recimo temu v $irokem, profanem jeziku
moderne — “medclovesko politi¢no razmerje”, pri Akvinskem to
nekaksna boZja ustanova, recimo ji teokracija.! Politika, ki je pri
Aristotelu predvsem svobodna dejavnost, dejanje nujnostnih
opravil (oikos) osvobojenih posameznikov, pri njem ni ni¢ vec
kot tehnika (politike techne je pri Aristotelu samo “en-aspekt”
politike), v kon¢ni instanci pa izjemno ambiciozen program
vzpostavljanja krs¢anskega ideala druZzbe: Civitas Dei. Pravim
“druzbe”, kajti kategorija civitas — ki je v Aristotelsko grs¢ino
preprosto ni mogoce prevesti — je prav prek poznogrske
(stoiSke), nato rimske in pozneje teoloske tradicije, ki kulminira
prav pri Akvinskem, postala ena osrednjih kategorij misljenja
sploh. Vse to in marsikaj drugega je bilo moZno zavoljo
“uspesno” izpeljanega projekta nekaksne “pomiritve” med
Etiko/Politiko v Aristotelskem pomenu s kr3¢ansko interpretacijo
Zivljenja; natancneje, “druzbenega Zivljenja” ali “Zivljenja v
druzbi/skupnosti”. To pa je bilo moZno predvsem tako, da je
Vita contemplativa (kontemplativno Zivljenje, misljenjsko, ne-
dejavno Zivljenje) “dokon¢no” prevladala nad Aristotelsko vito
activo (dejavno, politino Zivljenje). Kot pravi D’Entreves (ibid.,
XID), “razlikovanje med kontemplativnim in aktivnim Zivljenjem
je ena od nosilnih toc¢k Summa Theologicae’, Zivljenjskega dela
Tomaza Akvinskega, seveda tako, da kontemplativno Zivljenje
postane nadrejeno aktivnemu, prakti¢nemu, politi¢nemu.

Tukaj se ne moremo podrobneje ukvarjati z miSljenjem
TomaZza Akvinskega, ustavili pa se bomo ob njegovih kategori-
jah civitas in societas, ki sta za tukajSnjo temo osrednjega
pomena. Njun nastanek namre¢ odpira vprasanje enega najres-
nejsih “obracunov z Aristotelsko tradicijo” misljenja, po drugi
strani pa odpira neskon¢no morje teoretizacij t. i. druzbe, s
katerim se bomo podrobneje ukvarjali v nadaljevanju.? Med
pomembnejse okolis¢ine dojetja “civitas’ pri Akvinskem Steje
dejstvo, da je ta kategorija na nek “skrivnosten”, ¢e Ze ne kar
rokohitrski nacin postala “societas”. In tu smo prav pri izviru
nove dobe oz. na tocki, ki tako znacilno zaznamuje prehod iz
“starega” v “novi” svet.

146 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

Ta usodni prehod, ki se ponavadi kaZe kot nekaj samoumev-
nega, lahko Se najbolj plasticno prikazemo tako, da skiciramo
nacin, kako je TomaZ Akvinski ubesedil ali pa prevedel/dojel/
interpretiral neko klju¢no mesto pri Aristotelu. Govorimo o
mestu v Politiki, kjer Filozof govori o ¢loveku kot o “zoon poli-
tikon”, torej o cloveku kot o nekaksni “politicni Zivali”.? Ta “poli-
ticna Zival” pa brez kakrdnih koli pojasnil, kaj Sele konceptualnih
izpeljav, pri Akvinskem postane preprosto “druzbena Zival”.t

Dve znadilni mesti pri Akvinskem se v razli¢nih prevodih in
izdajah razli¢no interpretirata. Tako lahko pri Habermasu
(Habermas, 1980: 54) najdemo trditev, da Akvinski govori na
prvem mestu o “naturale autem est homini ut sit animal
sociale et politicum”, na drugem pa o “homo naturaliter est
animal sociale’. Arendtova (Arendt, 1989: 6) pa pravi, da Ceprav
“Tomaz Akvinski izrecno ne pove: homo est naturaliter politicus,
id est, socialis’: “Clovek je po naravi politicen, torej druZben”,
da je prav to smisel njegove pozicije. Se vec, da je prav
samoumevnost, s katero je politicno postalo druzbeno, tista,
pravi Arendt (Arendt, ibid.: 6), “s katero stopi druZbeno na
mesto politicnega, nam pove o tem, kako zelo se je izgubilo
prvotno grsko pojmovanje politike, ve¢ kot pa vse teorije”. Pri
D’Entrevesu (D’Entreves, ibid.: XV) pa najdemo $e natancnejso
opredelitev, ko pravi, da je bil Akvinski (ki ni znal grsko) v
svoji recepciji Aristotela priklenjen na takratne prevajalske
dosezke. William of Moerbecke,> pravi D’Entreves, je Aristote-
lov izraz zoon politikon prevedel z “animal civile’. Nemara je
pri tem zanimivo e to, da “St. Thomas maintained this expres-
sion in his Commentary on the Politics, but he constantly used
anima politicum et sociale in all his other works” (D’Entreves,
ibid.: XV). Njegov komentar, ki je tako reko¢ skupen tako Ha-
bermasu kot Arendtovi oz. je nekakSen povzetek staliS¢a Hannah
Arendt, je, da je pravzaprav sila zanimivo in obenem simpto-
mati¢no poudarjanje Akvinskega, ki stavi na druZbeni znacaj
politike. “Clovek je politicna Zival zato, ker je druzbeno bitje”
(D’Entreves, ibid.: XV). Povedano drugae, Akvinski je Ze tukaj
razpolitiziral, depolitiziral, ali bolje, podruzbil, socializiral poli-
ticno, tako da je vpeljal kategorijo nekak3ne “socialne izkusnje”,
iz katere ne drzava in ne Clovek ne moreta biti “kar tako” ust-
varjena po svobodni ¢loveski volji, pa¢ pa sta “zgodovinski
kreaciji”. Ce povzamemo njegove besede v anglescini (prev.

J. G. Dawson), se klju¢no mesto glasi takole: “man is naturally
a social animal; and in consequence men would have lived in
society, even in the state of innocence” (Aquinas, 1987: 53).

Naj bo tako ali drugace, tisto, kar je bilo znacilno za Aristo-
telovo postavitev polis® politike in politicnega, je bilo njegovo
“negativno” vztrajanje pri razliki in celo pri nasprotju med polis
in politeia (prostor politi¢nega, javnega, svobodnega, izvenpro-

3 Ve¢ v Nederman

(1994).

1 Tukaj tako ali druga-
Ce gre za vprasanje t. i.
cloveske narave. Akvin-
ski nikakor ni “absolutni
zacetek” glede na Ari-
stotela, kot je v zgodovi-
ni sploh nemogoce najti
tovrstnih zacetkov in
koncev. Gre za neko
razmeroma dolgo raz-
vojno linijo, ki jo v
nekem trenutku mocno
podcria prav Akvinski.
Sicer pa je to linija
umevanja, ki ima daljse
korenine, ki segajo tja v
rimske Case, ter med
avtorje, ki so se Solali v
Gréiji. Pravzaprav Ze
pri Ciceru in Seneki
“nasproti Aristotelovi
teoriji naravne neenda-
kosti cloveske narave
najdemo teorijo narav-
ne enakosti cloveske
narave. Tu smo pravza-
prav Ze na zacetku
teorije cloveske narave
in druzbe, katere Svobo-
da, Enakost in Bratstvo
iz francoske revolucije
so samo dandanasnji
izrazi.” (D’Entreves,
1969: 193.)

> Black (1992: 3) pravi,
da je William svoje pre-
vajalsko delo zakljucil
okrog 1. 1260. Prim.
tukajsnji prevod Blacka.

S Prim. Starr (1986).

POLITIENO

147



Ton¢i Kuzmanié

7 Prim. Swanson (1992).

& Mulgan (1986), zlasti
2. in 3. pogl.

9 “Moses, and not Ari-
stotle, must be viewed
as providing the proper
description of the best
political regime” (Kries,
1990: 101).

19 Na prvi — tudi dana-
Swji, na ustrezen nacin
sociologizirani ter druz-
beno revolucionarni —
pogled je to pravzaprav
vseeno. Saj je — tako se
najpogosteje premleva ta
problem — vsaka podre-
Jenost “slabsa” oz. je pac
podrejenost, pa najsi bo
to tista, ki prihaja iz
“politicne skupnosti”, ali
tista, ki je rezultat delo-
vanja “druzinske skup-
nosti”.

1T Suznji, otroci in Zen-
ske igrajo v tej posta-
vitvi podobno viogo.
Prim. denimo Levy
(1990) ter Lindsay
(1994).

dukcijskega...) na eni strani ter oikos/oikia na drugi strani
(prostor privatnega, proizvodnega, kultnega, nesvobodnega...).”
Za Akvinskega je znacilno predvsem to, da prav na tem najbol
obcutljivem mestu, mestu svobode, negativnega, nasprotja (ali
konfliktnosti, ¢e temu reCemo “post-moderno”), vpelje nekaj
radikalno novega. Kot upravi¢eno ugotavlja Habermas (Haber-
mas, ibid.: 54), je pri Akvinskem “nasprotje med polis in oikos
zreducirano na skupni imenovalec societas (Habermas, ibid.:
54)”. Societas ali to, kar bo pozneje postalo society, société,
societad, Gesellschafi..., postane tretje, tako tisto, kar je nadrejeno,
kot tudi tisto, kar predhodi Aristotelskima polis in oikos.®

In prav to novo, ta druzba-druzbeno, prezentira in vzposta-
vlja neki novi in odlo¢ilni “kriterij”. Na novo ustanovljeni red
je torej druzbeni in ne ve¢ politicni red, ne suka se ve¢ okrog
“svobode drzavljanov, temve¢ miru in pokoja”, okrog “pax”,
kar je — kot posreCeno ugotavlja Habermas (Habermas, ibid.:
54) — “bolj ’policijska’ kot pa politicna razlaga pojma iz Nove
zaveze” (Habermas, ibid.). Vendar pa to ni vse, kar je treba
povedati. Prav na tem mestu je treba biti kar se da interpreta-
tivno previden, ¢esar denimo na omenjenem mestu pri Haber-
masu ni mo¢ opaziti. Pri Tomazu Akvinskem namre¢ nikakor
ne moremo, kot se to obi¢ajno pocne, govoriti o druzbi in o
druzbenem brez nadaljnjih dolocil. Preprosto zato, ker je $lo
za “kr§¢ansko druzbeno”, za tisto obliko skupnosti, ki jo —
posredno ali neposredno — usmerjajo, ¢e Ze ne uravnavajo,
boZanski ali pa vsaj cerkveni zakoni.” Kr§¢ansko dojeta kate-
gorija dobrega — e se vrnemo k teologiziranemu misljenju —
nima ve¢ ne tiste nesramno svobodnjaske in individual(isti©)ne
konotacije ne skupnostne na nacin polis, kot je bilo znacilno
predvsem za Aristotela. Nastopi neka vmesna opredelitev med,
recimo jima, “individualisticno” in “drzavnostno-kolektivisti¢no”,
ali v jeziku takratnega Casa, pojavi se “organska”, “organicisti¢na”
opredelitev. In prav ta opredelitev je tisto odkritje, ki postane
nekaj absolutno nadrejenega. Organicizem postane tako nedo-
takljiv in nadrejen prej$njim opredelitvam, da se popolnoma
izgubijo Stevilna razlikovanja, ki so bila znacilna za Grcijo,
med njimi tudi razlikovanje med subiectio servilis in subiectio
civilis, se pravi razlikovanje med suZenjsko (domaco in doma-
dijsko, privatno) podrejenostjo in javno (politi¢no) podrejenostjo
zakonu.

Odlodilno tukajdnje vprasanje je: kaj je bilo tisto, kar je sploh
omogocilo tovrstno izenacitev oz. izgubo razlike med subiectio
servilis in subiectio civilis, med suZenjsko podrejenostjo (ki je
privatna) in javno podrejenostjo.!! Kako je bila taksna izenaci-
tev sploh mozZna? Razlog, ki mu sledimo, seveda Se zdale¢ ni
bil v druZini, kot jo pojmujemo danes, ko nam pomeni pona-
vadi zgolj t. i. nuklearno druZino, se pravi nekaksno skupnost

148

POLITICNO



Naprej k Aristotelu

dveh, treh ali 8tirih ljudi. Pri Akvinskem je Slo sicer za druZino, 12 prim. Ehrenberg
vendar pa za neko veliko, neskon¢no vedjo druZino. Pravzaprav ~ (1989).

za najvedjo mozno, ki se je imenovala in se Se vedno imenuje 15 prim. Mulgan (1956,

— “kr§¢anska” ali “druZina kristjanov”. In kaj bi to lahko bilo? Zlasti 13-35).

Kri¢anska druZina je nekaj, kar je Se najbolje dolociti kot

druzbeno (in ne politicno!) skupnost, ki naceloma (na ravni " Po nasem mnenju_je
inci in teologije) obsega ves “Cloveski rod” (vrsto homo najboljSo Studijo o teh

prncipov m. cologl) g U o ) vprasanjih napisal

sapiens), dejansko (cerkveni principi, principi realnosti) pa Michael Oakeshott

obsega ves krsc¢anski, oz. boljse, Ze pokristjanjeni svet. (Oakeshott, 1991).

Kot vsaka prava druZina (pojem druZina je kajpak izpeljan 5 ,
. N . s 1w . . o > Teza, da je v sred-
iz mesta-oceta) ima tudi krs¢anska druzina svojega oceta. In ta njem vel cerkey =
oCe ni ni¢ drugega kot “druzbeno bitje” par excellence, oz. Ce druzba, je inspirativno
reCemo v Aristotelski terminologiji, o¢e je inkarnacija prepovedi  predstavijena v Southern
politicnega, svobodnega. Namesto o (politicni) polis, kjer S;Z”l”)hem 1973: 215 in
vladajo zakoni in kjer so ljudje enaki (isoi) pred zakonom .
(isonomia),'? kot je to pri Aristotelu,!® je pri Akvinskem treba
govoriti o teokraciji, o druzbeni ureditvi, ki jo ureja ali ki ji
poveljuje uteleSenje druzbenega: njen oce, ki je hkrati njen
zakon. Povedano po “rimsko”, govorimo o respublica christiana.
Respublica christiana je druzbena skupnost, ki je zapopadena
kot commumnitae perfecta, kot nekaksna idealna skupnost, v
kateri Zivijo vsi kristjani. Se ve¢, v tej druzbeni skupnosti se
kristjani — doloceni, kot receno, kot druzbena bitja — pocutijo
kot unus populus Christianus, kot En, kristjanski “narod”! V
perspektivi pa se — ne zgolj v nebesih, kajti ta so in nuce Ze
doseZzena — obeta tudi kr§¢anski Imperium Mundi.
Ce bi zadevo nekoliko poenostavili in jo skusali dojeti v
poznejsih, se pravi tudi danasnjih kategorijah, bi lahko dejali,
da je s tovrstnim prijemom TomaZa Akvinskega nastal pomem-
ben (novi) dualizem, ki je lo¢il med dvema institucijama ali
organizacijama, druzbama ali skupnostima: med drZavo na eni
strani ter cerkvijo na drugi.'* Seveda sta bila locitev oz. ta
dualizem izpeljana v smislu tradicionalne angleske zakonodaje,
ki pravi, da sta “moZ in Zena isto, in sicer moz”. Ali drugace
in veliko bolj kruto ter izre¢eno na ravni oikia: “wifes and ser-
vants are the same, only different in the name”.'> Matrica
umevanja Tomaza Akvinskega je naravnost tak$na. Kot o tem
dobesedno pri¢a ena bolj znanih prispodob tistega casa,
“tostranska oblast (je) podrejena duhovni oblasti, tako kot je
telo podrejeno dusi” (Akvinski, v D’Entreves, ibid.: XXI). Se
ved, ta podreditev/podrejenost se lahko primerja s tem, kako
je “filozofija podrejena teologiji ali pa narava nadnaravnemu”
(D’Entreves, ibid.: XXI).
Nobenega dvoma ni, da je bilo prav Aristotelovo misljenje,
ki je bilo neskon¢no oddaljeno od eksistence (njegovega) telesa,
se pravi njegov duh v precis¢ni obliki, tisto, ki je — v kategori-
jah Akvinskega — padlo pod oznake “filozofija”, “narava” in pa

POLITIENO 149



Ton¢i Kuzmanié

16 Se vedno je najboljse,
kar je mogoce o tem
prebrati, Fox (1986).

17 Prim. Lindsay (1991).

“telo”. V tem smislu pa kaZe vsaj opozoriti na spornost, Ce Ze
ne podrobneje grajati D’Entrevesovega staliS¢a, da namrec¢ v
primeru Akvinskega “The 'primacy of the Spiritual’ was perhaps
the most important factor of Western civilization”. Bilo je, vse-
kakor. Vendar pa je treba pristaviti vsaj dve opozorili: prvic,
tisto, kar bi se izkazalo za “naravno” in “geografsko” dolo¢eno,
za “zahodno”, je krS¢ansko, in drugi¢, da bi prislo do svojih
visav, je prav to krS¢ansko moralo bodisi dobesedno zatreti v
krvi ali pa vsaj “inkorporirati” oz. udomaciti “pogansko” oz. ne-
krs¢ansko,'® za kar pa je Aristotel ve¢ kot osrednja paradigma.'’

S pravkar skiciranim prehodom od politicne Zzivali k druZbeni
pa se ne spremeni samo Aristotelski kontekst, pa¢ pa je pacifi-
cirano tudi samo osréje njegove pozicije. Brez tega pa politi¢-
nega sploh ni ve¢ mogoce misliti, kaj Sele ubesediti ali prakti-
cirati. Praxis (delovanje) in lexis (govorjenje) sta bili pri Aristo-
telu edini tocki, med katerima se je politicno (tudi kot misljenje),
se pravi svoboda in svobodno, sploh lahko dogajalo/potekalo.
Pac zato, ker je ravno s tema dvema to¢kama nenehno bilo na
dnevnem redu vpraSanje (dobre) vladavine in (dobrega) zakona.
To pa pomeni, da je bila ureditev sedanjega in tukajSnjega
Zivljenja nenehno vprasljiva. Z Akvinskim pride v tem pogledu
prav do radikalnega obrata. “Osrednje vpraSanje stare politike,
namre¢ vprasanje o kvaliteti vladavine, odpade (Habermas,
ibid.: 54)! Ne gre toliko za to, kot poudarja Habermas (Haber-
mas, ibid.), da se “ordo civitatis zdaj raztegne na kr§¢ansko
rehabilitirano delo, ki je bil za Grke kratko malo apoliti¢en
element”; tudi ne za to, da je hini in druzinski red “razsirjen
na drzavo” (Habermas, ibid.: 54). Ceprav ne gre zanikati po-
mena obeh elementov, na katera opozarja Habermas, pa gre
predvsem za to, da moZnost govorjenja o drzavi in politiki
preprosto izgine v Zivem pesku druzbe in druzbenega, ki
postaneta politiki naddoloc¢ujo¢a in predhodna.

In ¢e nadaljujemo z ugotovitvami Habermasa (Habermas,
ibid.: 54), “Akvinski razresi to konstrukcijo druzbenega reda
kot reda kreposti” na “ontoteoloski” nacin. Z drugimi besedami
bi lahko rekli, da Akvinski spremeni Aristotelsko politiko v
filozofijo socialnega, s ¢imer bistveno prehiti Hobbesa in vse,
ki mu do danasnjih dni sledijo. Ordo civitatis ne more vec biti
praxis in lexis svobodnih drZavljanov ter ga ni ve¢ mogoce
dolocati v politi¢ni javnosti. Iz politi¢ne teorije, iz medija svo-
bode, se pravi, delovanja in govorjenja, nastane nekaksna kon-
fliktna teorija, ki — namesto politicnega reda/zakona — seveda
nujno potrebuje neki drug, druzbeni cement. In to je seveda
bila “pacifikacija druzbenih nasprotij”, ki ji sledijo druzboslovci
vseh barv do danasjih dni, v obliki pax Christi. Oboje, se
pravi red kreposti kot konstrukcija druzbenega ter kot hrbtna
plat tega, pax christi je kajpak bilo in ostalo nelocljivo povezano

150 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

z druzbenim. Toda treba je biti bolj dolocen, v tem trenutku
Se vedno s kri¢ansko druzbenim oz. s “kr§¢ansko skupnostjo/
druzbo”, iz katere bo Sele nekaj stoletij pozneje in s Stevilnimi
posredovanji — kajpak, ¢e ne zlepa, pa na revolucionaren in
tudi krvav nacin — proizvedena DruZba brez nadaljnjih dolodil.
Izhajajo¢ Se iz nekega drugega, pa ni¢ manj pomembnega
zornega kota, lahko obenem ugotovimo Se nekatere elemente
razmerja med Akvinskim in Aristotelom. Med raziskovalci sred-
njega veka Ze na splosno velja, da to obdobje pravzaprav sploh
“ne pozna filozofije mesta” (Black, 1984: 76), ali — kar lahko
poimenujemo tudi drugace — sploh ne pozna in nima nikakr-
Snega “misljenja drzave”. Ima pa nekaj drugega, kar je tukaj
osrednjega pomena. Srednji vek Se kako razpolaga — kot smo to
Ze nakazali — z razvitim pojmom krS¢ansko druzbenega (druz-
beni imaginarij druzbe), ki pa vcasih tudi ima za — oz. izenacuje
s — “politi¢no druzbo”.®® V tem kontekstu je seveda znacilno, da
Aristotelova polis sploh ni bila dojeta kot “mesto”, “drzava” ali
“mestna drzava”, pa¢ pa kot nekaksna (politicna) druzba nas-
ploh.? Temelj moZnosti tovrstne interpretacije je bil vsebovan v
dveh dejstvih. Prvo je zgodovinsko samorazumljivo in se lahko
sklicuje na prehod od majhnih, stevilnih grskih (in drugih)
“Zepnih drzavic” k veliki rimski imperialni konstrukciji, ki je
obsegala skoraj ves poznani svet. Drugo, ki je povezano s
prvim, pa je “logi¢no-jezikovno” in govori o tem, da je civitas,
kakor so prevajali polis, Zze tradicionalno (celotna rimska tradicija,
predvsem stoisko-Cicerova)?® pomenila dvoje: na konceptualni
ravni politi¢no druzbo nasploh ter na ravni nekakSnega kolok-
vialnega jezika nekaj, kar bi lahko pogojno imenovali mestna
drzava. Tisti, ki so se ukvarjali z Aristotelom in misljenjem poli-
ticnega, so bili torej in nuce v poloZaju, da so lahko po potrebi
spreminjali pomen oz. se “sprehajali z ene ravni pomena na
drugo, brez kakrinega koli opozorila” (Black, ibid.: 76).
Zanimiv in celo odlocilni pomenski odtenek lahko praviloma
zasledimo tam, kjer skusa Akvinski izpeljati “Aristotelsko inter-
pretacijo Aristotela”, Se posebno na tistih mestih, kjer Aristotel
govori o razliki med druzino in mestom/drzavo. Po eni strani
Aristotel seveda zagotavlja, da druZina (in vas) vsekakor omo-
goca cloveku Zivljenje, prezivetje, vendar pa — in za to pri
politi¢ni teoriji ter politiki nasploh gre — jim polis zagotavlja
“dobro Zivljenje”. Zelo zanimivo je, da interpretativni poseg
(pravzaprav sprevraCanje) Akvinskega na taksnih mestih izzveni
sila sodobno, dobesedno sociolosko. Prijem je namre¢ naslednji:
namesto da bi govoril o konceptualnem kontrastu/nasprotju
med druzino in mestom/drZavo, o pomenskem polju, ki omo-
goca vzpostavitev politike in politicnega (prav to pomensko
polje je klju¢no pri Aristotelu!),?! Akvinski prav to polje depoli-
tizira, iznic¢i, s ¢imer pa radikalno spremeni pomen(e). Kako to

8 Sama raba te katego-
rije od srednjega veka
naprej (prek Locka,
Hegla, Marxa in Gram-
scija ter Stevilnih sodob-
nih druzboslovnih
avtorjev) kaze na
nerazciscena kategorial-
na vprasanja teoretikov,
ki segajo Se v cas T.
Akvinskega.

9O razlicnih oblikah
(politicnih) skupnosti v
Evropi v obdobju med
900 in 1300 prim.
odlicno Studijo S.
Reynolds (1992).

20 Prim. Cicero (1985).

21 Kriticno o tem v
Campbell (1989).

POLITIENO 151



Ton¢i Kuzmanié

22 Odgovor na vprasa-
nje, kako je to izpeljano
in kaj pomeni, gl. pri
Gierke (1958).

2 Prim. Ze po definiciji
spodleteli poskus sociolo-
ske obnovitve razmerja
v Tonnies.

doseze? Tako da namesto konceptov, kategorij (in ne besed,
saj pri Aristotelu ne gre za beletristiko) druZina in polis/drzava
vpelje izredno simptomati¢no (in sodobno, celo postmoderno)
razlikovanje med “domacinskim zdruZenjem” (domestic com-
munity) in “civilnim zdruZenjem” (political community, multi-
tudo civilis). In prav to “zdruZenje”/”zdruzba”/”druzba”, “skup-
nost”(multitudo), ki je skupna in nadrejena druZini in drzavi,
postane tisto, kar odlo¢a o pomenih. Nikakor ne ve¢ razliko-
vanje med druZino in politiko, kot je to bilo pri Aristotelu.??

V tem smislu je simptomati¢no nekoliko nadrobneje pogledati
celotno mesto, kjer v koncentrirani obliki, zgolj v nekaj stavkih
pride do izraza bistvo prijema Akvinskega v primerjavi z Aristo-
telom. Ce sledim angleskemu prevodu, Akvinski v odloc¢ilnem
stavku pravi takole:

“The fact that man is by nature a social animal-being com-
pelled to live in society decause of the many needs he cannot
satisfy out of his own resources — has as a consequence the
fact that man is destined by nature to form part of a commu-
nity which makes a full and complete life possible for him”
(Aquinas, ibid.: 90). Poleg Ze zgoraj omenjenega obrata “preva-
janja” Aristotelove politi¢ne Zivali v druzbeno, smo tukaj price
Se neCemu. Saj se ne pripeti zgolj preprosta zamenjava politi¢ne
(Zivald) za druzbeno (ki je druzbena po naravi), temvec je na
delu e dodatni, s stalis¢a poznejSega razvoja neskonéno po-
memben detajl. To pa je eksplicitna vpeljava sinonimne rabe
kategorij druZba in skupnost.?> Resnici na ljubo, v ludi respub-
lica Christiana je to povsem naravno in logi¢no in ne pred-
stavlja prav nobenih misljenjskih/sistemskih tezav, vendar je
tako s staliS¢a Aristotela kot s staliS¢a poznejSega razvoja sila
simptomati¢no, ¢e ne celo usodno. Saj se t. i. druzboslovje iz
tega problema, ki bistveno Se vedno misli v kategorijah, ki jih
je, kot vidimo, vpeljal Akvinski, ni skobacalo do danasnjega dne.

Vendar pa je to samo zacetek postavljanja vpraSanj in nikakor
ne odgovor na probleme, ki se pojavljajo ob tematizaciji. Pouda-
riti moramo vsaj Se radikalno spremembo konceptualizacije, ki
jo — zavoljo laZjega prikaza — lahko lo¢imo kot dvojno od tro-
jne matrice. Aristotelov pristop je dvojen, vedno je antiteticen/
dialekticen in se nagiba k nekak$nemu razvojnemu prehajanju
“iz enega elementa v drugega”. Pri tem je zelo poudarjen ele-
ment negativnega, ali boljse, podobno kot pri njegovem ucitelju
Platonu, dialekti¢nega. Saj je pri obeh mojstrih element dialoga,
jezika, (po)govora (lexis) tako kot nasploh pri starih Grkih
(topika, retorika) bolj ali manj odlocilen.

Pri Akvinskem gre za neko drugo kulturo, ¢e hocete. Njegova
matrica umevanja je za razliko od dvojne Aristotelove trojna.
Poenostavljeno povedano, gre za to, da prejsnja Aristotelska
dvojnost pridobi nadrejeni, “tretji element”, kot mu bo pozneje

152 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

dejal Hegel. In prav iz tega tretjega, nadrejenega elementa
(obmocje BoZjega) ta matrica umevanja tako dobi izvir, inter-
pretacijo, pomen in se v njem nenazadnje tudi iztece.?

Dalje, spremembo oz. prehod od Aristotela k Akvinskemu
lahko dokaj oprijemljivo ponazorimo prav tako glede na spre-
membe, do katerih pride na podro¢ju moralnega, se pravi v
tisti tocki, za katero je tako znacilno sodobno druzboslovno
zavracanje, ki je morali¢no par excellence. Ko gre za moralo/
etiko pri Aristotelu (in na sploh pri “starih”), gre za nelocljivo
prepletenost s politiko/drzavo, torej z necim, kar bi lahko
imenovali podrodje javnega. To je seveda mozZno predvsem
zavoljo omenjenega razlikovanja med druZino (oikos) in pa
mestom/drzavo (polis), znotraj katerih veljata dva razli¢na
nacina Zivljenja, obstoja, tudi moralnega.?> Prvi je druZinski, v
katerem ima osrednje mesto (bolj ali manj avtoritarna) vladavina
oceta; tako za oceta kot za druZino velja tudi neka posebna,
“lo¢ena morala”. Posebna, lo¢ena zato, ker je tiste vrste, ki
omogoc¢a — beri: utemeljuje in opravicuje! — (absolutno) razpo-
laganje in upravljanje duhov in teles Zene, Zensk, otrok in
suznjev.?® Rimski pater familias se v tem pogledu pravzaprav
ne razlikuje od grskega moskega-oceta, ki vlada v oikos. Po
drugi strani pa je dolocitev morale (tudi “reda” na sploh) v
podrodju javnega, polisa, zgrajena ravno na zavrnitvi (“kritiki”,
Ce hocete) teh pristno nesvobodnih, avtoritarnih, patriarhalnih...
druzinskih razmerij. Povedano drugace, Aristotelova pozicija,
tudi njegove simpatije, so predvsem na strani mesta, javnega,
tistega drzavnega kot skupnostnega okolja, v katerem sta Sele
mozna nastajanje in razvoj morale kot bolj ali manj implicitnega
seznama pravil in na¢inov ravnanj med svobodnimi ljudmi, se
pravi rezoniranja in delovanja tako na individualni kot na skupni
ravni. Pri Akvinskem se to seveda radikalno spremeni, sprevrne.

Znotraj njegove “trojne matrice” (povedano poenostavljeno,
Bog kot tretje nadrejeno na strani onstranstva ter Cerkev in
druzba/drzava (tisto profano) na strani tostranstva) ni ve¢ mozno
poprej razmeroma ucinkovito dialekti¢no razmerje med oikos
(privatnim) in polis (javnim). Predvsem zato, kar je po principih
Aristotelove oikos (se pravi ureditve druZine in njenega gospo-
darjenja) sedaj urejena celota: respublica Christiana. In ta res-
publica Christiana je dojeta kot velika druZina, ki ima svojega
ocCeta. Funkcija kri¢anskega Boga je funkcija oceta respublica
Christiana. Poleg tega obstaja Se neki drug razlog, da Aristo-
telska matrica izgine, da se sprevrne. To je “hrbtna plat” tega,
o Cemer govorimo, se pravi izginotje podrodja javnega. Tretjic,
kar je konsekvenca prvih dveh razlogov, pa imamo tu opraviti
z novim nacinom delovanja dualnega razmerja: sedaj ne vec
med polis in oikos, pa¢ pa med tistim, kar bi lahko imenovali
sveto (cerkev) in profano (skupnost: drzava/druzba). Pri

2% Razmerje med — naj
Se enkrat poudarim, gre
za shematsko delitev —
dvojno in trojno matrico
posebej izpostavijam
zato, ker gre za obral,
za katerega je znacilna
nasprotna smer gibanja
v primerjavi s tistim, ki
mu bomo price pozneje.
Z razsvetljenstvom in

francosko revolucijo bo

namrecC matrica ponov-
no poskusala preiti iz
trojne v dvojno.

25 Vec¢ v Finley (1983).

26 Prim. Levy (1990).

POLITIENO 153



Ton¢i Kuzmanié

278 sila zanimivimi
vprasanji, kako so se
razvijale tostranske
Jforme respublicae
Christianae postavljene
na ljubezni, se pravi,
kako so funkcionirala
razlicna prijateljstva,
bratstva in druge oblike
korporativnega, se tukaj
Zal ne morem ukvarjati.
Del tega je mogoce pre-
brati pri Southern
(1973).

28 Prim. Finley (1985).

29 Druzboslovci bodo
“izginjanje javnega
cloveka” zasledili veliko
pozneje, predvsem pa v
casu televizije. Prim.
npr. Sennett (1989).

Akvinskem je dualna mehanika organizirana tako, da sam ta
dualizem dela v korist individualnih, celo privatnih svobos¢in,
(se pravi) privatnega sektorja moralnosti. Vrednota ¢asa, ki jo
“doloca” Akvinski, je tale: Ubogaj obca pravila morale in
zakon, pa bo§ svoboden, da si to, kar si, ter delas svoje lastne
stvari. Iz tega je razvidno, da se tisto, kar bi pri Aristotelu
lahko oznacili za “politi¢ni pomen” morale, tukaj preseli k
vrednotam medsebojne pomodi in vsega tistega, kar izhaja iz
podrogja dela (delitev dela). Na mesto oikos kot politi¢ne in
tudi moralne skupnosti, ki je pri Aristotelu dolocena v locitvi
od dela in ljubezni (vse to so oznake oikos), se tu vzpostavi
druzba, dojeta kot skupnost prijateljstva in ljubezni. Tam, kjer
so pod dominanco zakona delovala formalna, politi¢na razmerja,
sedaj nastopijo intimna, prijateljsko-druzbena, celo intimisti¢na,
torej neformalna druzbena razmerja.

Sredstvo, prek katerega je to izpeljano, pa je obenem osred-
nja kategorija takoreko¢ celotnega t. i. srednjega veka, to pa je
“kr§Canska ljubezen”, Zelja in dejavnost vzpostavljanja druzbe,
utemeljene na ljubezni, se pravi na tistem elementu, ki je —

Ce sledimo Aristotelu — per definitionem najbolj oddaljen od
politike.?” Nenazadnje, treba je omeniti vsaj §e kot posebnost —
Ceprav je to “poglavje”, ki bi ga v tem kontekstu lahko naredili
za osrednjega — da je ena pomembnih razlik med Aristotelom
in Akvinskim problem kultov, ali re¢eno SirSe, religije. Pri Ari-
stotelu velja, da je to vprasanje striktno domena privatnega oz.
oikosa, da (verska) preprianja (tako kot njegova blaginja®®, ali
katera koli druga opredelitev njegove parcialnosti) sodijo
naravnost in izklju¢no v podrocje oikos. Pri Akvinskem — in tu
je kontrast Se bolj razviden — pa religioznost ne postane samo
del javnosti, pa¢ pa tisti osrednji del javnosti, luknja javnosti, v
kateri le-ta dobesedno izgine.? Pa¢ zato, ker ne obstaja vec
kot splosnost ter se izgubi v parcialnosti tak$ne ali drugacne
vernosti, prepricanosti, zaljubljenosti...

Obstaja e en pomemben element razmerja med Aristotelom
in Akvinskim, ali Se boljSe, med Aristotelom in dedi¢i Akvin-
skega, ki prav gotovo sodi med odlocilne za razumevanje tako
zgodovinskega razvoja, nastanka druzbe/druZbenega, izginjanja
politike kot tudi danasnjega stanja stvari. Akvinski v svojih
komentarjih k Aristotelovi Nikomahovi etiki, v fragmentih, ki
veljaljo za izjemno pomembne za njuno medsebojno razmerje,
med drugim govori tudi o vrhovni vedi, ki da je moralna filo-
zofija in ki da se deli na tri dele: prvi se ukvarja z ljudmi kot
individui in se imenuje meniski/samostanski (to bi lahko
prevedli kot tisti, ki se ukvartja z vita contemplativa), drugi se
ukvarja z “domaco skupnostjo” in se imenuje ekonomski, tretji
pa preucuje dejavnosti druzbene (civil) skupnosti in se imenuje
politicni (Aquinas, ibid.: 97). Ce je soditi zgolj na osnovi tega

154 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

mesta, bi lahko dejali, da gre za stalisCe, ki ga vsaj delno deli
tudi Aristotel in ki je — z nekaterimi manjSimi spremembami —
ohranilo prastaro (osnovno) znanstveno delitev vse do dana$njih
dni. Vendar pa problem, ki nas tu zanima (in prav to je mesto,
ki logi¢no sodi §e vedno v razmerje med Aristotelom in Akvin-
skim oz. odpira vprasanje novega razvoja, odpira pot k Machia-
velliju in Hobbesu), ne meri predvsem na tovrstno delitev, pac
pa je povezan z nastankom nove znanstvene paradigme.
Povedano precizneje, gre za razvpito vprasanje “metodologije”,
ki je tako pri srcu modernim scientistom od Bacona in Hobbesa
dalje, pa naj prihajajo iz “empiri¢ne” (od Comta do Marxa in
Parsonsa) ali pa “spekulativne” smeri (od Hegla do Adorna in
Lacana). Ko je slo za vedo in njeno metodologijo, je bil social-
no-teoloski kontekst Akvinskega — v primerjavi s poznejsimi
heavy metodologijami — dokaj naklonjen tisti plati Aristotelovega
ustvarjanja, ki gradi na “soft metodologiji” (topika, retorika).
Aristotel jo imenuje dialektika, vendar pa je nikakor ne smemo
mes3ati s tistim, kar je nastalo kot rezultat scientifikacije dialek-
tike pod peresi Hegla, Marxa, Kierkegaarda, Adorna itd.

Povedano na kratko, gre za znamenito Aristotelovo razliko-
vanje med tistim, kar je dialekti¢no, in tistim, kar je apodikti¢no
(prim. Nikomahova etika od 1139b do 1145a), se pravi nujno,
nespodbitno, in za kar velja, da je “tako in nikakor drugace”...
Medtem ko se z apodikti¢nimi problemi (nujnost, neovrgljivost,
dokazljivost, pogojenost, vzro¢nost...) Aristotel ukvarja pred-
vsem v Organonu, se izven njega (denimo v Politiki, Nikoma-
hovi etiki, Retoriki) apodikti¢ni nacin argumentacije (silogizem;
logi¢ni, deduktivni sklep) tako reko¢ sploh ne pojavlja. Topika
je metodologija, ki se giblje na podro¢ju dialekti¢nega, mnenja,
razlik, in velja za metodo, ki omogoca, da se za vsak postav-
ljeni problem in razli¢na videnja le-tega skuSajo najti doloceni
(ne nujno tudi skupni, v smislu “zlate sredine”) sklepi. Aristotel
pravi, da gre za vescino, s katero se je prvi zaCel ukvarjati
Sokrat.?® Gre za dogajanje nekega “nauka”; ki ne nastaja takrat,
ko premisljujemo, tuhtamo, ko smo sami s seboj ali pa¢ s svo-
jim predmetom (takrat deduciramo, induciramo...), pa¢ pa takrat,
ko se pogovarjamo, ko prepri¢ujemo, argumentiramo, kontra-
argumentiramo... Skratka, ko nismo sami, ko smo del neke
“javnosti”, “pluralnosti”, kot bi dejala Hannah Arendt. Topika/
dialektika se torej lahko “zgodi” zgolj v primeru, da smo s
kom drugim, s katerim debatiramo, preudarjamo, se besedno
vojskujemo, kar bi “pogri¢eno” izzvenelo, da “polemiziramo”.
Ce dolocitev dialektike izhaja iz govorice, iz (vsaj) dvo-govora,
pa topika pomeni iskanje tistih znanih, splo$nih primerov ali
mest (ta mesta so “topor”, “loci”), s katerih lahko potegnemo
ustrezne argumentacije tudi na “druga podrocja”. Skratka gre
za nekakSen “material”, ki nam omogoca ustrezno, pravilno

30 Zavoljo neustreznega
prevoda tega v sloven-
s¢ini sploh ni mogoce
ustrezno zacutiti v
Platonovi obrambi
Sokrata (Platon, 1988).

POLITIENO 155



Ton¢i Kuzmanié

dokazovanje, kajti le-to se ne dogaja kar tako, temve¢ poteka
po doloc¢enih pravilih.

Tu je odloc¢ilnega pomena poudariti dve dejstvi. Prvig,
Aristotel je zelo jasno in dolo¢no razlikoval dva razli¢na
nacina/pristopa, dve razli¢ni metodologiji, ki smo ju tukaj
imenovali dialekti¢na in apodikti¢na. In drugi¢, nemara e
pomembneje, Filozof, kot bi Aristotelu dejal Akvinski, ni delal
nikakr$ne hierarhije med tema dvema “metodologijama”. Se
najmanj v vrednostnem smislu, ¢e$ da je ta dobra, ona slaba,
ta “to¢na”, ona “zgreSena”, prva napredna, druga pa konserva-
tivna ipd. Seveda je bilo to zanj mozno, ker je svoje “metodo-
logije” izpeljeval iz “predmetov”, s katerimi so se ali naj bi se
ukvarjali. Z drugim besedami, ni si delal utvar, da z isto mero
(“metodologijo”) lahko “merimo” ¢loveka in prostor, jabolko in
duso, drzavo in morje, sonce in ladjedelnicarja.

Vendar pa — in pri tem Aristotel Se posebno vztraja — pri
dialektiki, retoriki, topiki Se zdale¢ ne gre zgolj za nekaksne
“diskusijske klube” ali za nekaksno “counterfeit and babbling”,
kot bo to pozneje zadir¢no oznacil Hobbes, ki bi bili nekoristni
in nepomembni denimo za filozofsko argumentacijo oz. za
sklepanje pri tistih, ki ljubijo vedenje, misljenje. Nasprotno.
Aristotelova dolocitev dialektike predpostavlja dojetje vseh v
pogovor, razpravo udeleZenih strani, posameznikov (vsaj
dveh), ter iskanje resni¢nega in laZnega v vsakem stalis¢u, ne
pa odlo¢anje o tem, katera je resni¢na in katera ni. Ce si za
opis tega, kar ima Aristotel v mislih, sposodimo neko znano
polemi¢no (zoper psihologizacijo problema in t. i. “vZivljanje”
v drugega) opredelitev Hannah Arendt, potem bi rekli, da gre
za “mitdenken”, za nekako “misljenje z drugim(i)”. V nasprotju
s tistim, kar je apodikti¢no in kjer se domnevno gibljemo na
podrodju varnega, gotovega in neizpodbitnega, gre pri dialektiki,
topiki in retoriki za gibanje na podrocju verjetnega, sprejemlji-
vega, bolj ali manj (ne)moznega. Ker gre za “Clovekove stvari”,
argumentira Aristotel, ker gre za to, da so vse naSe stvari tako
ali drugace “kontingentne”, svobodne, muhaste, ¢e hocete, je
pravzaprav sila teZzko najti med njimi kaksno, ki bi bila “dolo-
¢ena po nujnosti”, ki bi bila “nujna”, “nespodbitna”, kot je to
izven podrogja “Clovekovih stvari” (prim. Retorika, 1,2: 1357 a,
23). Skratka gre za nenehno reSevanje problemov in iskanje
(vsaj zacasnih) izhodov, ne pa za iskanje resnic, Se najmanj
tistih absolutnih, s katerimi mahajo Stevilni v poznejsih stoletjih.
Povedano najeksplicitneje, pri politiki (na tem mestu jo Aristo-
tel imenuje “znanost o drzavi”) “namen sploh ni spoznanje,
pac pa delovanje” (Nikomahova etika, 1095a 5-0), ne gre za
vita contemplativa pa¢ pa za vita activa, bi dejala Eannah
Arendt. Ne gre za to, da bi “spoznali, kaj je krepost, temvec
za to, da bi postali dobri” (Nikomahova etika 1103 b. 27).

156 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

In prav dialektika, topika in retorika so tiste vede (in meto-
dologije) pri Aristotelu, ki so odlo¢ilne za politiko. Preprosto
zato, ker gre pri politi¢nih stvareh za cCloveka in za njegovo
dobro (politi¢no) Zivljenje, ki pa je nelocljivo povezano s polis,
z “zvrstjo drzave”, “oblasti”, “vladavine zakonov”, ¢e to poime-
nujemo v modernem jeziku. Ker pa gre za institucije in razmerja,
ki se nenehno spreminjajo, so prav dialektika in topika ter
retorika tiste ves¢ine, ki so nujne za to, da se sploh preudarja,
rezonira, zavzemajo stalis¢a, da se ukrepa v primerih, ko grozijo
zle viadavine, tiranije ipd. Tako kot je neumno na podrocju
apodikti¢nih sodb debatirati o tem, koliko gramov ima kilo-
gram, tako lahko samo tepci vzamejo meter in z njim merijo
dobrost kake vladavine oz. s kilolitrom doloc¢ajo obsezZnost ali
globino kaksne nastale tiranije. Za tiste, ki merijo s (kilo)metri
ali (hekto)litri oz. z odstotnimi delezi, kot je to moda v t. i.
Metodologiji, tiranija sploh ne obstaja, je preprosto ne zmorejo
ve¢ videti. Vse jim namre¢ postane “enako”, ali kot bi danes
temu rekli — spet “pogri¢eno” — “demokrati¢no”.

Medtem ko lahko pri apodikti¢nih sodbah in prijemih, kjer
gre za naravnanost na “naravo”, pri¢akujemo vedno nova
odkritja, gre pri dialekti¢nih, kjer imamo opraviti z (med)¢lo-
veskimi odnosi, prej za nekak$no neskon¢no ponavljanje in
iskanje dobrega Zivljenja, dobre vladavine. Medtem ko gre v
prvem primeru za nedvomno spoznanje, je status dialekti¢nih,
topi¢nih “sodb” vedno dvomljiv, za¢asen in ga je potrebno
politi¢no preveriti/preverjati oz. izpeljati. Kolikor za apodikti¢ne
sodbe velja, da je njihovo najucinkovitejSe okolje “vita contem-
plativa’ bivanje v samoti (doma ali v naravi oz. pred TV,
vseeno) in zamaknjeno tuhtanje, za dialektiko in topiko velja,
da je njun lexis Zivljenjsko naravnan na praxis, da ga brez
slednjega preprosto ni. Vede, ki temeljijo na apodikti¢nosti, se
vedno izteCejo v tako ali drugace oblikovan aksiom in i§¢ejo
svojo “aplikativnost”, medtem ko se tiste, ki so usmerjene na
dialektiko, nikakor ne morejo ne izreci in ne izte¢i v aksio-
matski obliki in jih ni mogoce najprej producirati izven prakse,
nato pa v tej praksi “aplicirati”, kot se danes dozdeva t. i.
druzboslovcem. Saj bi v tem primeru ravnali tako kot tisti, ki
se “ucijo plavati na suhem”. Dialektika ne temelji na avtoriteti
vedenja (v smislu znanstvenega posedovanja resnice!), pa¢ pa
na avtoriteti vescine, na soglasju, ugledu in mnenju, ne pa na
deduktivnem ali induktivnem dokazovanju. Cilj dialektike in
topike ni to, da kontrolira kak predmet od njegove zamisli,
prek ustvaritve do vpeljave v praksi, pa tudi ne, da si ga
podredi (podreditev narave), pa¢ pa da ljudi usmerita in
prepricata oz. iz njih izmamita pristanek na neko mnenje,
stali¢e... Medtem ko je v primeru apodikti¢nega nujna uporaba
tako ali drugace nasilnih prijemov, se v trenutku nasilnega rav-

POLITIENO 157



Ton¢i Kuzmanié

nanja v topiki/dialektiki zadeva per definitionem zlomi, izgine
(Hennis, 1983: 106-107).

Osrednjo druzboslovno protiargumentacijo zgornji predsta-
vitvi razmerja med starim in srednjim vekom, med politi¢nim in
(krs¢ansko) druzbenim, skratka vsega tega, kar smo tukaj skraj-
Sano imenovali prehod med Aristotelom in Akvinskim, je po
navadi mogoce skrciti na eno opredelitev, ki ima — tako kot v
znani katoliSki maksimi — dva obraza, in sicer na to, da je
zgornja predstava/predstavitev po eni strani morali¢na, po drugi
pa romanti¢na. Z drugimi besedami, gre za to, da ni resna, kar
se — prej ali slej — izteCe v to, da ni znanstvena. Ce bi pogledali
verigo ocitkov, ki jih je delezna denimo Hannah Arendt, ki tudi
sicer velja za glavnega tovrstnega (re)interpreta oz. avtorico, ki
si je prva drznila postaviti pod vprasaj sveto kravo druzbe in
druzbenega ter kajpak druzboslovnega, potem bi zlahka ugo-
tovili, da se le-ti osredotocajo okrog oznake “romanti¢nosti”. In
v ¢em naj bi bila njena romanti¢nost oz. morali¢nost in vc¢asih
“neresnost” tistih, ki postavljamo pod vprasaj tako reko¢ vso
druzboslovnost od Akvinskega — kot njenega patra familiasa —
dalje? V tem, da namre¢ romanti¢no verjamemo v “katarzi¢ne”
ucinke Grcije oz. da z zanesenostjo zremo v ¢as Aristotela, v
katerega bi se — kot lepe duSe — “radi vrnili”. Implicitno gre torej
za ocCitek nekaksnega eskapizma iz drugacne, hujSe realnosti, iz
hudih ¢asov (postrazvitega sveta, za nekaksno retro-drZzo beZa-
nja nazaj v vita contemplativa. OcCitek je ta, da bi sedanjo noris-
nico druZbenega in post-drzavnega, zme$njavo mnoZzi¢ne druzbe
in druzbenih ved radi zamenjali za “transparentne odnose”, za
majhen, naiven “polis’, ki pa v kon¢ni instanci ni ni¢ drugega
kot turisti¢ni pobeg nekam na morje, na agoro, kamor se zate-
kamo, namesto da bi se lotili “resnejs$ih” in usodnejsih opravil.
V kon¢ni instanci se ocitek glasi: to ni ni¢ drugega kot novi
totalitarizem, sam Hudi¢, ki je Se hujsi od kombinacije Stalina in
Hitlerja! Je sama inkarnacija Zla, je Absolutno, Radikalno Zlo.
Razumljivo, saj gre pri tem za to, da je “napadena” najsvetejsa
krava t. i. razvitega sveta, njena Visokost — Druzbal

Tukaj ni mesto za daljSe odgovarjanje tovrstnim ocitkom, je
pa Cas vsaj za opozorilo o tem, kje je dejansko situirana “roman-
ticnost”, o kateri se toliko govori, ko zmanjka argumentov. Le-
ta je kajpak na strani pogleda in nikakor ne na strani predmet-
nosti, ki smo jo skusali v sila skrajsani obliki tukaj predstaviti.
Romanti¢na predstava, ki se jo skusa ocitati, seveda obstaja,
sestoji pa — povedano konceptualno — predvsem iz radikalne
naravoslovne nekriti¢nosti, ki je znacilna za t. i. druzboslovje oz.
v zamenjavi dveh razli¢nih ¢asov. Kaj to pomeni konkretneje?

Ce recem v naravoslovnem jeziku, to pomeni, da ne dr# to,
kar danes velja v tradicionalisti¢nih in Se posebno nekriti¢nih
akademskih druzboslovnih krogih, da namre¢ Tomaz Akvinski

158 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

po eni strani bolj ali manj e vedno Zivi v izraziti Aristotelski
tradiciji (ki naj bi mu bila predhodna), po drugi strani pa da
jo skusa preseci ter odpreti nove, postAristotelske poti v pri-
hodnje. Delno sem se v dosedanjem prikazu tudi sam name-
noma drzal te prispodobe.

Gre dejansko za neki paradoksalen, celo obraten potek Casa,
ki na noben nacin ni identiCen s fizi¢nim/naravnim potekom
¢asa. Ce kdo hoce razumeti razmerje med Aristotelom in Akvin-
skim oz. problem, ki ga tukaj skuSam odpreti, potem ne sme
storiti vsaj dveh napak. Prvi¢, ne sme misliti v kategorijah dveh
razli¢nih misljenj, ker bi to Ze bila teoloska interpretacija. Razli-
kovati mora med politi¢nim rezoniranjem (AristoteD) in druzbo-
slovnim, teoloskim misljenjem (Akvinski), skratka misliti mora z
razliko, ki ni znotrajmisljenjska. In drugi¢, ne sme nasesti narav-
no-fizi¢nim zaporedjem rojstev in smrti avtorjev in ¢asov, ne
sme nekriticno — se pravi z neke naravoslovne, nezgodovinske,
absolutne tocke — zapopasti zaporedja ¢asov kot matemati¢nega
zaporedja, ki se z “dodajanjem ¢asa” preprosto zvisuje.

Konkretneje, v primeru ¢asa TomaZa Akvinskega (Steto
absolutno, se pravi krs¢ansko, kar prek naravoslovja in druzbo-
slovja postane druzboslovno (1), je to 13. stoletje po Kristusu)
ne velja denimo, da je bil Aristotel nekdo, ki je Zivel tisoCletje
in pol prej, in da se je Akvinski — med drugim — ucil tudi od
njega kot od svojega predhodnika. Situacija je v tem primeru
vse prej kot naravna, je tako reko¢ naravnemu ravno nasprotna
ter smo ji v tem smislu dolZni slediti z neko neobi¢ajno pozor-
nostjo, ki obraca ustaljene pomene, Case, zaporedja. Aristotelsko
pogansko misljenje je bilo s stalis¢a stoletij, predhodnih Akvin-
skemu, dobesedno izgubljeno, pozabljeno pod naplavinami
nekih drugih tradicij in percepcij sveta: rimske, krs¢anske,
katoliske. V tem smislu je bil Aristotel skupaj z ve¢jim delom
anti¢nega (gr8kega) izrodila tisto, kar je prav takrat zacelo
neustavljivo vdirati v ¢as Akvinskega, v takratno misljenje, raz-
merja moci. Takratne raziskave, predvsem prevodi, so bodisi
na novo ali pa pogosteje kar prvi¢ odkrivali tako Aristotela kot
tudi Grcijo. Skratka, ¢as, ko veliki teolog druZzbenega Zivi, je
¢as, ko se mora Tomaz Akvinski do Sele pojavljajoCega se
Aristotela obnasati tako kot do tujca, kot do prisleka, Se boljse,
kot do novosti, in to kljub temu, da so — gledano absolutno
Casovno — Filozofovi teksti absolutno predhodni njegovemu
Casu. Toda komu mar absolutnega ¢asa! Dalje, glede na Aristo-
tela Akvinski nikakor ni bil v poloZaju “nebogljenega ucenca”,
kot se dozdeva obic¢ajnim druZzboslovnim razpravam oz. kot to
druzboslovci najraje linearno preberejo, pac pa je Slo za enega
glavnih teoretikov takrat vladajoce paradigme kr$Canske civili-
zacije, ki nekr§Canskega (“mladega”, tistega, ki se je Sele pojavil
na trzis¢u idej) avtorja poskusa predvsem “teologizirati’, pre-

POLITIENO 159



Ton¢i Kuzmanié

interpretirati, kritizirati, vsrkati. Z drugimi besedami poskusa
pacificirati, udomaciti “poganski”, “neukrotljivi” in za takratne
Case in nacine percepiranja par excellence nevarni, da ne reCem
prekucniski duh. To se je predvsem nanasalo na njegovo kon-
cepcijo politike kot tistega mesta, od koder je predkrs¢ansko
sonce najmoc¢neje vdiralo v dokaj slabo zasciteno tocko “sred-
njega veka”. S stalis¢a 13. stoletja, kar velja delno tudi za 11.
ter 12. stoletje in naslednja, je paradigma misljenja Tomaza
Akvinskega tista, ki je vedno doma tukaj in zdaj, tisto pa, kar
se grupira okoli Aristotela, je vedno “novo” in “Sele prihajajoce”.
Sele prihajajo¢e tudi v pomenu, da nikoli ne more priti in je
toliko tudi “romanti¢no”. Tako je tudi danes, saj gre za neko
“strukturalno” razlikovanje — kot smo nakazali — med miSljenjem
in rezoniranjem, za strukturalno, politi¢no izbiro, ki je znacilna
za vse Cloveske Case in ki se je ne bo mogoce znebiti tudi v
prihodnje. Ali pa, kot bo to pokazal Schelling, izbira med
Dobrim in Zlom, ki je par excellence politicno dejanje, je
“vedno lasten ¢loveski izbor” (Schelling, 1985: 45).

V nekem substancialnem pomenu je bil s TomaZzem Akvin-
skim zakoli¢en program prihodnjega druZzbenega razvoja v
tako globoki meri, da ga generacije zadnjih stoletij — vklju¢no
z naSo — dokaj pridno izpolnjujejo. In tako kot neko¢ je tudi
danes Aristotel nepridiprav, “trouble-maker”, tisti, ki mesa
Strene, vampir, ki ga nikakor ne morejo pokopati, Ceprav je
mrtev Ze dve tisocletji in pol. Pa ne zato, ker je bil visok in je
imel brado, ali pa zato, ker je imel sina in je rad jedel slane
sardele... Pa¢ pa zato, ker je za njim ostala njegova neulovljiva
beseda, govori o politiki in ki — si predstavljate to neznosnost!
— isto¢asno moldi o druzbi ter tako na samem izhodis¢u one-
mogoca neskon¢no gobcanje in gobezdanje na temo druZbene-
gal Podoba kajpak ni brez komi¢nih elementov, saj Se najbolj
spominja na tragi¢ni polozaj, ko bi “navadni ljudje” ne bili vec
zmozni razpravljati o vremenu.

Ce bi o Aristotelu, njegovi politi¢ni teoriji lahko v primeru
Akvinskega dejali, da ni Slo samo za poskus njegove postavitve
v Sole (sholastika), pa¢ pa tudi in predvsem teologizacije, za
nekaksno pokristjanjenje Aristotela, potem bi za to, kar se je
zgodilo z istim avtorjem v 17. stoletju, lahko rekli, da je “evro-
peizacija Aristotela” (Black, 1984: 77). Vendar pa se pred tem
moramo ustaviti vsaj e pri enem najresnejsih poskusov iznice-
nja “nesramnega Filozofa”, ki mu bomo rekli “metodologizacija”.
Skupna skrb, skupni imenovalec vseh treh procesov (“teologi-
zacije”, “metodologizacije” in “evropeizacije”) pa je kajpak
socializacija ali podruzbljanje Aristotelove “nevarne” politi¢ne
teorije, poskus njene zavrnitve, potem ko se je po ve¢ kot
tiso¢petstoletni pozabi pojavila znotraj novih evropskih razmerij
misljenja in modi.

160 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

SISTEMSKA PROTIPOLITICNA TEORIJA

Kot je bilo mogoce videti, je za odnos Tomaza Akvinskega
do Aristotela, do njegove politi¢ne teorije znacilno dvoje: po
vsebini ni §lo samo za poskus reinterpretacije, pa¢ pa tudi
zamenjave samega osr¢ja njegove kategorialne aparature. Torej
za bolj ali manj (ne) uspesno zamenjavo koncepta politicnega
s pojmom druzbenega, ki je s stalis¢a grskega misljenja Aristo-
telovega Casa nekaj pravzaprav radikalno neobstojecega, nemo-
goCega. Po formi pa je, ¢e ponovimo za Habermasom, $lo celo
za neko rokohitrsko dejanje, ki se ga ne skusa resneje utemeljiti.
Verjamejo mu pac tisti, ki verjamejo. Kljub Stevilnim podobno-
stim glede na prijem Akvinskega pa je to, kar po¢ne Thomas
Hobbes, mogoce dojeti kot radikalizacijo poskusa Akvinskega.
Radikalizacija predvsem v pomenu grobosti, s katero se — prav
tako v Parizu, kot je to bilo v ¢asu Akvinskega — tega opravila
loti Thomas Hobbes of Malmesbury. Z ozirom na Akvinskega
je njegov pristop strogo znanstven, odlo¢no metodoloski in
brezkompromisen, ponekod celo grobijanski.

V nasprotju z neskon¢nim Stevilom interpretov, ki gredo
ponavadi mimo te plati Hobbesovega Leviathana, se bomo naj-
prej nekoliko podrobneje lotili na prvi pogled nepomembnega
dela tega biblicnega teksta evropske in svetovne druZboslovne
misli. V primerjavi z razmeroma znanstveno umirjenimi in
danasnjemu bralcu na trenutke dolgocasnimi deli, ki so mu na
razpolago, se — ve¢ kot nepriCakovano — ob samem izteku Levia-
thana sre¢amo z neko goreco, nedoumljivo nesramno Kkritiko.
Danasnji bralec ali bralka se namre¢ popolnoma nepripravljena
in brez prave napovedi naenkrat znajdeta sredi nekega pretepa,
na nekem mestu, kjer se bliskajo gorjace in kjer se — si sploh
to lahko predstavljate pri znanstveniku, kot je Thomas Hobbes
— ne okleva niti pred uporabo povsem razvidno vprasljivih in
celo nizkotnih “argumentacij”. Omenjene gorja¢e Hobbes niti
slu¢ajno ne suka proti komurkoli. Tar¢a je ravno Aristotel (1),
se pravi avtor, ki tako neskon¢no onemogoca izpeljavo dveh
osrednjih namenov Hobbesovega Leviathana. Po eni strani je
to njegova strogo znanstvena metodologija, po drugi pa ambi-
cija, da bi, kar gre skupaj, bogabojec¢nost, ki jo tako ognjevito
razlaga, uporabil za izpeljavo nove, znanstvene gore¢nosti.

Postavimo pod drobnogled nekatera na prvi pogled povsem
nepomembna, marginalna, z vidika naSe tematike pa osrednja
mesta iz slavnega Leviathana. Predzadnje poglavie, 46. po
vrsti, se nahaja v Cetrtem delu knjige (Of The Kingdome of
Darknesse)®' in ima naslov Of Darknesse from Vain Philosophy,
and Fabulous Tradition. V tem delu knjige, se pravi v nekak-
Snem post festumu, gre za ni¢ vec¢ in ni¢ manj kot za definicijo
filozofije, kar pomeni za dolocitev osrednjega motorja teksta,

31 Navajam Penguinovo
izdajo (1985), sicer
narejeno nd osnovi prve
izdaje iz leta 1651 (St.
Pauls Church-yard), ki
vsaj delno ohranja ta-
kratni nacin angleskega
pisanja. Izdaji ne pred-
hodi znameniti tekst
konzervativnega Micha-
ela Oakeshotta, pac pa
nekoliko bolj komercial-
no in temu ustrezno
druzboslovno ubran
uvodnik C. B. Macpher-
sona.

POLITIENO

161



Ton¢i Kuzmanié

32 Hobbesovo “pru-
dence” (lat. prudentia,
gr. phronesis) preva-
Jam z “razboritost”, za
katero SSKJ IV, 333
pravi, da je zastarela
slovenska beseda, ki je
neko¢ pomenila pamet-
nost, bistroummnost
(“ponosen je na sinovo
razboritost”). Danasnja
raba je — kar je osred-
njega tukajsnjega teo-
retskega pomena in pri
cemer nam slovenscina
ponuja enkratno moz-
nost dialekticne igre —
pouvsem nasprotna.
Pomeni namrec naglost,
vrocekrvnost, nemirnost
(nemara od tod prihaja
tudi “srboritost”). Prvi
pomen, tj. razboritost,
kot pametnost, bistro-
ummnost, preudarnost, je
namrec eden osrednjih
pomenov Aristotelove
phronesis, ki tukaj
prek rimske prudentia
pri Hobbesu postane
svoje lastno nasprotje.
In ravno za to gre!

33 Lahko bi generalno
rekli, da sodobne inter-
pretacije Hobbesa na
svojih izhodisCih nihajo
med tem, ali naj bi
avtorja uvrstili v to, da
Je bil bolj nagnjen k
empiri(sti)cnemu pro-
gramu Bacona ali pa
morebiti metodicnemu
nagnjenju Descartesa.
Kljub temu, da se zdi,
da bi nemara tukajsnje
dileme sploh ne kazalo
oblikovati na nacin ali-
ali, pac pa k problemu
raje pristopiti na nacin
in-in, je glede na izpel-
Jave, ki se nanasajo na
Aristotela, ki jim bomo
sledili v Leviathanu in
ki posebej vzitrajajo na
the Method, bolj ali
manyj jasno, da bi to
dilemo brez vecjih tezav
kazalo razresiti v smeri

za opredelitev kategorije, ki je odlocilna za ves potek Hobbes-
ove argumentacije ter za dojetje njegovega epohalnega podjetja
od samega zacetka. Definicija sestoji iz dveh delov: pozitivhega
(kaj je) in pa negativnega (Cesa ni). Filozofijo avtor tukaj doloca
kot védenje, ki je “bee able to produce... such Effects, as
humane life requireth”, kar bi lahko prevedli kot védenje, ki je
“zmozno ustvariti uc¢inke, ki jih ¢lovesko Zivljenje potrebuje”.
Oprijemljivejsi primeri, s katerimi avtor to vedenje opise in s
katerimi podkrepi svojo definicijo, so delo geometra in astrono-
ma, kadar imata opraviti z zemljo, vodo, soncem in zvezdami.

Dodatna izostritev definicije sledi v naslednjem, negacijskem
odstavku, kjer se izloca tisto, kar tako definirano filozofsko
védenje ni. Definicija, ki jo predlagam, nadaljuje Hobbes, kot
sestavni del filozofskega védenja “nikakor ne uposteva” tistega
znanja, ki ga lahko imenujemo “izkustvo (Experience) in v
katerem je vsebovana razboritost (Prudence)”>(Hobbes, 1985:
682). Zakaj Hobbes iz definicije filozofije izkljucuje ravno izku-
$njo oz. razboritost? Zato, pravi, ker le-ta “ni pridobljena po
poti sklepanja (reasoning), pa¢ pa jo je mogoce najti tudi pri
necivilizirani Zivali in ¢loveku”. Skozi njo (prudence) se, nena-
zadnje, pri sklepanju namre¢ vrinejo tudi razli¢ni spomini,
prejsnji Casi, pricakovanja... Ce re¢emo nekoliko bolj sodobno,
Hobbesu gre na tem mestu za poskus izkljucitve vsega “subjek-
tivnega” iz filozofije, saj se mu le-to pojavlja kot nekaj neskon-
¢no motecega za proces filozofskega, in to pomeni, kot bomo
videli, znanstvenega sklepanja. Ce re¢emo s samim tekstom:
“No false Doctrine is part of Philosophy.” Hobbesovo ¢is¢enje
napacnih doktrin ali Cistka filozofije pa predpostavlja nekaj no-
vega in izredno pomembnega — tisto, kar imenuje “the Method’
(Hobbes, ibid.: 683).3% Taksne Filozofije, ki bi bila oprta na
hobbesovsko dojeto the Method, dotakratna zgodovina sploh ne
pozna. Ko se v tem kontekstu naslavlja denimo na Grcijo in
Rim, Hobbes z neprikritim ponosom in neskromno zapiSe, da —
ne v Gr¢iji in ne v Rimu — sploh “Se nismo slisali za nobeno
olo filozofije” (Hobbes, ibid.: 684). Misljenje je seveda filozofi-
ja, ki temelji na znanosti ali Znanost z veliko zacetnico.?*

In ravno po tej poti pridemo do napovedanega avtorjevega
obrac¢una s takrat priblizno dva tiso¢ let mrtvim Aristotelom.
Potem, ko v kontekstu neobstoja (metodi¢ne!) Sole filozofije
Hobbes z levo roko opravi s Platonom in skorajda vso Gréijo
ter Se Rimom povrh, se — iz najprej ne povsem razvidnega
razloga — ustavi nekoliko dlje pri Aristotelu. “Tezko je najti —
pravi Hobbes — bolj absurdnih besed v naravni Filozofiji (nat-
ural Philosophy), kot so tiste, ki jih sedaj imenujejo Aristotelo-
va Metafizika; ni¢ ni bolj odvratnega (repugnant) receno o
Vladanju od tistega, kar je on povedal v Politiques; ni¢ bolj
neumnega (ignorani) ni, kot je veliki del njegove Ethiques’

162

POLITICNO



Naprej k Aristotelu

(Hobbes, ibid.: 687). In zakaj oz. po ¢em postanejo vprasljive
Aristotelova Metafizika, Politika ter Nikomahova etika? Ker gre
za stvari nekaksne “Moral Philosophy’, pravi strogi Hobbes, kar
“ni ni¢ drugega kot opis njihovih (avtorjevih, tukaj Aristotelovih,
op. K. T)) lastnih strasti” (Hobbes, ibid.: 686). Njihova Logika, se
pravi logika tistih, ki piSejo Moral Philosophy, povsem razjarjen
sklene Hobbes, “is nothing else but Captions of Words”, nekak-
$na aretacija, zaplemba, izniCenje besed, ali preprosteje, ¢vek!

Cemu tak$na nekontrolirana jeza, ki jo po toliko stoletjih se
danes lahko zacutimo izpod peresa hladnega Otocana, in sicer
na samem koncu njegovega Zivljenjskega dela, ki je — vsaj po
njegovem videzu sode¢ — hotel biti neskon¢no uglajen? Kaj je
bilo tisto, kar je Hobbesa tako reko¢ meter pred ciljem iztirilo
in zaradi ¢esar mu je — ravno to je mogocCe opaziti iz zgradbe
Leviathana — vsililo, da “pristavi” 46. poglavje, nekaSen poskus
sistemati¢ne (metodoloske!) zavrnitve Aristotela?

Odgovori so znanstveno dejansko sila preprosti. “Aristotelova
slepota” je — po Hobbesu — namre¢ izpeljiva iz njegovega posta-
vljanja “nekak3ne Philosophia prima”, prve filozofije, nekaksne
Meta-fizike ali post-fizike. Tisto, kar Hobbes — kot metodoloski/
znanstveni filozof narave in objektivhega — tukaj napada, je sama
moZnost obstoja Cesarkoli pred-naravnega. Dalje, v tej Moral
Philosophy obstajajo nekaksna “Abstraktna bistva in Substancialne
Forme”, s katerimi opleta Aristotel, kar pa ni ni¢ drugega kot
nekakSen “Zargon”, ki tukaj “zasluzi ve¢ pozornosti” (Hobbes,
ibid.: 689). Kako in na osnovi Cesa si razlikovanje med “Abstrakt-
nim bistvom in Substancialno Formo” privos¢i Aristotel? Saj je
znano, po holbachovsko in marxovsko ugovarja Hobbes, da je
“Svet... telesen, se pravi, da je Telo; to pa pomeni, da ima
dimenzije velikosti, dolzZine, globine... Vsak del vesolja (Universe)
je Telo, tisto pa, kar ni Telo, tudi ni del vesolja. In ker je vesolje
Vse, je tisto, kar ni del tega, Ni¢, kar pomeni, da je nikjer.” Skrat-
ka, to, kar Aristotel pocne, je “ni¢/no” in je pravzaprav “nikjer”
ali in the middle of the nowhere. Toda ker je tukaj Hobbes
zacutil, da je zaSel nekoliko predale¢ — skorajda je namrec¢ zavrnil
samega Boga (1) — se takoj korigira in pristavi: “Vendar pa to ne
pomeni, da so Duhovi ni¢, kajti tudi oni imajo dimenzije in so
zatorej stvarna Telesa...” (Hobbes, ibid.: 689).

Druga lastnost Hobbesovega poskusa zavrnitve Aristotela
izhaja iz nekaksne pozitivne “teorije besed” in je, vsaj v enem
delu, platonska, zatorej starejSa od samega Aristotela. Takole
pravi Hobbes: “Namen rabe besed je registriranje za nas in pa
za prikazovanje misli in konceptov nasega misljenja drugim.
Med temi besedami so nekatere imena stvari, in sicer: imena
vseh vrst Cutnih Teles, ki puscajo vtise v imaginaciji; druga so
imena samih imaginacij, se pravi tistih idej ali mentalnih imagi-
nacij, ki jih imamo glede na stvari, ki jih vidimo ali pa se jih

druge, descartesovske
moznosti. Lahko bi rekli
tudi tako, da je Hobbes
nemara med proimi
avtorji, ki radikalizira
Descartesovo pozicijo in
ki stavi na znanstveno,
metodicno misljenje kot
na izvir znanosti. Ne
toliko empirija kot prav
metodicno misljenje
samo na sebi postane
tisti subjekt, ki se ga
predpostavlja in podsta-
vlja vsakemu bitju. V
tem kontekstu je treba
misliti tudi “pojave”, kot
so L. 1. “tipi” ali “mo-
deli” misljenja, ki bodo
slavili zmage Sele po-
zneje na vrhuncih
druzboslovja pri Webru
in poznejsih avtorjih.
Prim. tudi v Martinich
(1992).

31 Ta Hobbesova pozicija
Jje mogoca samo po za-
slugi tega, kar imenuje
The Method in kar
sledi iz prve jasne
postavitve pri Descartesu
(Ze od prvega resnega
teksta, se pravi od Re-
gulae ad directionem
ingenii). Gre za dojetje
metode kot osnovnega
razmerja cloveka do
samega sebe in sveta, ki
pa nikakor ni le clove-
kova moznost, potentia,
pac pa to dejansko je
in mora biti resnicno
oblikovanje/ustvarjanje
narave, cloveka in
druzbe po principih
ravno tega clovekovega
“metodicnega uma”. In
ravno tukaj kaze pois-
kati nosilne razloge za
to, da Hobbes v Levia-
thanu, in sicer na
odlocilnih tockah “argu-
mentira” tako, da pre-
prosto pove, da je nekaj
“tako-in-tako”, ker je
tako “v geometriji”!
Ravno geometrija nam-
rec s Hobbesom nastopi

POLITIENO

163



Ton¢i Kuzmanié

kot osrednji model,
okoli katerega se vrti
paradigma znanosti,
pojasnitev kroga pa
korenina “filozofskega”
umevanja nasploh.
Podobno se bo pozneje
moral ustavljati Se pre-
nekateri druzboslovec in
bo moral argumentirati
na podoben ali celo
identicen nacin.

3V tradiciji hobbesou-
skega misljenja, ki pa je
danes veliko Sirse, kot
so svetovne meje angle-
s¢ine, pojem “the state”
(o stato) kratko in
malo ne obstaja. Pojavi
se veliko pozneje, v tem
Casu pa ga — iz razlic-
nih razlogov — nadome-
scata najprej common
weal, nato pa common
wealth. V obeh prime-
rih je common wealth
izpeljan iz bussinesa/
poslovnosti (torej iz
obmocja oikos/oikia )
in ne iz politicnega
prostora, iz obmocja
polis, kot bi dejal Ari-
stotel. Vec v Oakeshott
(1990). Sicer pa D’En-
treves (D’Entreves 1969:
33) opozarja, da so Ze
v uvodu v Leviathana
pa tudi pojmovno na
ravni teksta kot celote
“the words civitas,
‘commonwealth’,
‘State’, purposely and
expressly equated”.

35V strogem pomenu bi
tukajsnji prevod Hobbes-
ovega commonwealth
kot drzave bil napacen,
kar se tudi sila pogosto
nekriticno pocne. V tem
primeru bi spregledali
tri, za misljenje politic-
nega, neskoncno
pomembne stvari: prvic,
njegovo kritiko Aristotela,
ki je v koncni instanci
— kar lahko tukaj zelo
lepo vidimo — predvsem

spomnimo; tretje so spet imena Imen ali pa razlicne zvrsti
govorice...” (Hobbes, ibid.: 690).

In Ce je tako, ¢emu sploh Aristotelovo razlikovanje? Zakaj
Aristotel rabi “Separated Essences™ “H kateremu namenu je
usmerjena ta subtilnost v njegovem delu o naravi, kjer se jaz
potegujem zgolj za vladanje in uboganje?” In sedaj, ko bi bilo
pric¢akovati nadaljnjo izpeljavo “teorije besed”, teoreti¢no argu-
mentacijo par excellence, ter znanstveno, metodolosko uteme-
ljitev zavrac¢anja, Hobbes odgovori naravnost ateoreti¢no. Prav-
zaprav zane obrekovati: poanta tega, kar grski “Moralni filozof”
pocne, je, da ta “ni¢na Aristotelova filozofija” pravzaprav
omogoca ljudem “neuboganje zakonov njihovih dezel (coun-
trey)"¥ (Hobbes, ibid.: 691). Se ve¢: Hobbes svojo neteoreti¢no,
neznanstveno argumentacijo metodolosko radikalizira. To, kar
pocne Aristotel, zatrjuje, ni ni¢ drugega kot vnasanje “napak v
cerkev” (Hobbes, ibid.: 692)! Njegova “napacna filozofija” je
polna absurdnosti, med katerimi je nenazadnje ta, da je vsa ta
Aristotelova “moralna filozofija” ustvarjena zato, da se “vzpostavi
doktrina Svobodne-Volje (Free-WilD); se pravi volje c¢loveka, ki ni
podrejena Bozji volji” (Hobbes, ibid.: 697), sklene Hobbes. V
sami finalizaciji pa zasledimo celo eksplicitne sledi elementarnega
nepoznavanja Aristotelove politiCne argumentacije. “Tam, kjer
moski (judje, men) nimajo drugega zakona razen svojih lastnih
apetitov, ne more obstajati splosna vladavina Boga... V skupno-
sti blaginje (ali dobrega, common-wealth)* pa je to napacno:
kajti ne apetiti privatnih ljudi, temve¢ zakon je tisto, kar je
Volja, apetit drZave pa je merilo” (Hobbes, ibid.: 697). Obenem
pa ne gre spregledati tistega, kar smo Ze videli pri Akvinskem
in kar se tukaj ponovi samo v nekoliko brutalnejsi podobi:
“Revolt from the lord your god... is equivalent to revolt from
your King” (Hobbes, ibid.: 413). Skratka, to, kar pocne Aristotel,
“ni ni¢ drugega kot v najve¢jem delu nepomembna vaja tujih in
barbarskih besed” (Hobbes, ibid.: 702). “Tujih in barbarskih” v
povsem sodobnem rasistiCcnem in ve¢-vrednostnem pomenu,
kajti Hobbes je pri ocitkih Aristotelu v svojih “good Manners’
(Hobbes, ibid.: 727) Sel tako dale¢, da je Aristotelovim
“nepomembnim vajam” odrekel moznosti, da bi jih bilo sploh
kdaj mogoce prevesti v “katerega od modernih jezikov, kot so
francoski, angleski ali pa kateri koli drug ploden (copious)
jezik”. Ce k temu dodamo njegovo materialisticno definicijo
tujca, prav tako iz Leviathana, ki pravi, da je “stranger one that
is not of the same Body” (Hobbes, ibid.: 277), smo morebiti
povedali celo ved, kot je bilo na tem mestu nujno potrebno.

Naj bo tako ali drugace, Hobbes je le bil tisti, ki je zares
postavil druzboslovno filozofijo, filozofijo druzbenega, ki se
podreja zahtevam the Method, se pravi modernega (naravo-
slovnega) pojma vede. Pojmi njegove filozofije v nasprotju z

164

POLITICNO



Naprej k Aristotelu

Aristotelovo “Moral Philosophy’, kot ji pravi, se ne nanasajo
ve¢ na “dobro Zivljenje”, pa¢ pa na to, kar bo osrednje tudi
pozneje pri Heglu in Marxu: na delo. Veda kot moznost namrec
obstaja tam in takrat, kjer se njen predmet kopa v tistem, kar
je, kot bi dejal Giambattista Vico, “Clovek naredil” in kar ima
ime “svet nacij” (Vico: 1982, 132, 144).

V katerem smislu “dela” Kako povezati the Method z delom?
Katera je tista povezava, ki ta dva razlicna svetova, svet dela in
svet (kontemplativnega) misljenja, povezuje v eno, v hobbes-
ovsko vedo? Odgovor na to vprasanje je implicitno “postavil in
razre§il” Ze Thomas Morus v Utopiji. Povedano na kratko, odgo-
vor je vsebovan v njegovi implicitni “eksperimentalni metodi”, ki
je ne stari in ne dotedanji vek (do takrat) ne poznata. Se pravi
v tem, da se na mesto poskusa ukvarjanja s tem, kar je (naj je
to dolo¢eno kot Narava ali pa kot to, kar je “Clovek naredil”), s
pozicij nekega “mozZnega vedenja” ali “delanja dobrega”, tukaj
zadeva prime iz nasprotne smeri. Subjekt se preseli tako rekoc
v deZelo Zelje in govori o tem, kako je tam, ter s tem primerja
tisto, kar je obstojee.’” Delo, ki je tukaj na delu, je dvojno.
Najprej je to delo ustvarjanja utopije, kreacija zaZelene deZele,
nekaksne Indije Koromandije, znotraj nje pa vzpostavljanje
“druzbenega stanja” (loCevanje od obstojecega, ki je dojeto kot
ne-druzbeno) kot tistega, ki ne samo omogoca sreco, ampak je
udejanjenje same sreCe. Skratka, druZbeno se pojavi kot sreca,
in sicer Sele pod pogojem loCenosti od “politicnega”. In e ne
gre paC na tem svetu, potem bo pac Slo najprej v tistem
drugem. Vendar pa tisto drugo ni ve¢ povsem religiozno, ima
status “naSe kreacije”, “naSega ustvarjanja” (poiesis, bi rekli stari).
In ravno eksperimentalna metoda, sam eksperiment v Morovi
Utopiji,® je tisti motor, Ki ji omogoca razvijanje “kritike obsto-
jeCega”, kot se jo ponavadi dojema.

Kaksno zvezo ima to s Hobbesovo the Method! Zveza je
eksplicitna, saj tudi Hobbes uporablja eksperimentalno metodo,
katere osr¢je je nasa mod¢, kot smo Ze navedli, da je socialna ali
naravna filozofija tak3na, da jo avtor dolo¢a kot vedenje, ki je
“bee able to produce... such Effects, as humane life requireth”.
In kje je najlaZje in najbolj moZno doseci ucinke, ki jih potre-
bujemo oz. ki bi jih najrajsi imeli? Seveda v eksperimentalnih
pogojih, v namisljenem in zaZelenem svetu. In Ce je Thomas
More risal “pozitivno utopijo”, lepi svet, se je identi¢ne zadeve
lotil tudi Thomas Hobbes, le da z nasprotnega konca. Risal je
“negativno utopijo”, skusal je opozarjati na slabe ucinke drzave,
politike, morale in na dobrost in blaginjo druzbe oz. druZbe-
nega. Oba sta dejansko govorila isto. Morus se je pred slabim,
ki obstaja, umaknil v dobro, ki je na ravni eksperimenta,
Hobbes pa se je obrnil k zaZzelenemu dobremu tako, da je
narisal slabo kot politi¢no in drzavno eksistentno. Nikakor pa

kritika filozofove politike
in drzZave, in sicer s
stalisca poslovnosti ali
interesa; drugic, spre-
gledali bi, da Hobbeso-
va tematizacija drZave
izhaja iz globoko teolos-
kih in religioznih kon-
struktov njegovega casa,
v katerem je bila —
povedano poenostavljeno
— edina mozZna “drza-
va” pravzaprav cerkev
(ali, receno znanstveno,
“sistem”), o Cemer smo
nekaj vec povedali pri
Akvinskem in kar bo
vidno iz t. i. politicnih
teorij v ZDA v 20. st.;
tretjic, s tem bi na
najbolj splosni ravni
povsem iznicili moznost
distinktivnega umevanja
tistega, kar se pojauvi,
kar nastane z amerisko
in anglesko ter nena-
zadnje tudi francosko
revolucijo ter Se posebno
v obdobjih, ki so tem
sledila. 'V tem primeru
bi, nic vec in nic manj,
zapravili sam pojem
(moderne) drzave, samo
moznost, da jo mislimo,
kar je tako pogosta
posledica t. i. druzbo-
slovja. Tistim, ki pona-
vadi ne uporabljajo
kriticnih moci svojega
razuma v zadostni meri
in se sklicujejo na vot-
lost obicajnih znanstve-
nih (druzboslovnih)
predsodkov, svetujem,
naj si ogledajo vsaj
naslovnico Leviathana,
kjer je zapisano, da gre
za delo, ki raziskuje
Common-wealth, ki pa
Je tako ‘ecclesiasticall
kot tudi ‘civill !

37 Gre za podoben pri-
Jem kot pri TV. “Svojega
novinarja” se poslje na
“mesto dogodka” zato,
da se potem lahko
interpretira “to”, kar je
“tukaj”, s pozicije

POLITIENO

165



Ton¢i Kuzmanié

tamkajsnjega “mesta
dogodka”.

38 Eksperiment je “v”
njeni metodi, ali metoda
Je eksperiment oz. — kot
to druzboslovci radi
pleonasticno izrecejo —
“eksperimentalna’.

39 Ne gre za pomoto pri
prevajanju. Avtorji, s
katerimi imam opravka
— z delno izjemo Ari-
stotela — Zenske ne poz-
najo. Pri wnjih je prepro-
sto ni.

90 Taksne primere v
kristalno jasnih podo-
bah lahko srecamo pri
teoretikih francoske re-
volucije oz. pozneje pri
druzboslovnih teoretikih
razlicnih socialisticnih
in nacionalisticnih re-
volucij.

1 prim. Martinich
(1992).

ne smemo pozabiti, da je to, Cesar se Hobbes loteva v
Leviathanu, “to describe the Nature of this Artificiall man”
(Hobbes, ibid.: 82)! In prav ta umetni, izumetni¢eni moski®
(Artificiall man), ki bi ga Hobbes rad narisal, je osr¢je tukaj-
$njega argumenta. Se ve¢, tako pri Moru kot pri Hobbesu
velja, da je obstojece stanje isto kot naravno stanje, se pravi,
da je to nekaksno “univerzalno politicno stanje bellum omnium
in omnes”. In to je tisto, kar je treba zavrniti; to, kar je “neukro-
tliivega”, kar je samo druga beseda za “politi¢no”, pa je treba
pacificirati, ali boljse, podruzbiti. Odgovor pri obeh je, kot
upravi¢eno ugotavlja Habermas, enak: “racionalna organizacija
druzbe” (Hobbes, ibid.: 62).

Pravo Hobbesovo vprasanje torej ni ve¢ — kot je bilo pri
starih in kar je eden od razlogov za kritiko Aristotela — “kako
naj Clovek Zivi”, pa¢ pa, “pod katerimi pogoji lahko Zivi tako,
kot bi hotel Ziveti” (Hennis, ibid.: 50). Gre za to, da se
Hobbes postavi v pozicijo tistega, ki lahko misli, ustvari filo-
zofijo o tem, kako ustvariti, narediti, izdelati taks$no stanje, ki
naj omogodi Zivljenje, ki bi ga vsaj vecina ljudi Zelela Ziveti. In
prav ta umetni, artificialni status, s katerim je mo¢ eksperimen-
tirati, ki ga je moc¢ projektirati/projicirati, postavljati v te in one
pogoje, spreminjati v neskoncnost, je Leviathan. Vendar pa
sedaj — in to je osrdje problema — ni ve¢ pomembno, kako
ljudje Zivijo, kaksno je njihovo Zivljenje in kaj s tem (ne)ust-
varijo. “Vse je odvisno od pravilnega vzpostavljanja, pravilnega
nacina graditve tega umetnega telesa” (Hennies, ibid.: 50) tega
Leviathana. Ni pomembno, kaj si mislijo ali kaj po¢no drzav-
ljani, njihovo dobro, njihova “skupnost blaginje” ali “skupnost
dobrega” je problem “izdelovalcev”, “graditeljev”. Vse, kar je
treba storiti, je izdelava, priprava pravih okolis¢in. Te pa morajo
biti skrajno natan¢no projektirane in izpeljane brez najmanjse
napake. Ne gre ve¢ za prakti¢ne sodbe, polne moralnih dvo-
mov, na sceni je apodikti¢ni in nezmotljivi naravoslovno-
matemati¢ni kalkulus, izracun, ki $e v naSem casu ustvarja
iluzijo, da se z “raunalniki lahko projektira dobro Zivljenje”.
Problem ni ve¢ problem prakse, problem “dobrega Zivljenja”,
“delovanja”, kjer je to, kar se dogaja in zgodi, odvisno od tis-
tih, ki to Zivljenje Zivijo, ustvarjajo, pa¢ pa je to problem izde-
lovanja, “proizvodnje, poietike” (Hennies, ibid.: 51). Gre za to,
kako to, kar bi hoteli, oblikovati, izdelati, narediti, in sicer ne
glede na udeleZence, ne glede na “drzavljane”! Se vec, ce je
treba, kaZe to narediti tudi temu, kar si oni domisljajo, navkljub*
in ne glede na to, kako oni delajo. Odlo¢ujoc¢a je samo per-
fektna druzbena organizacija, pomemben je druZzbeni izdelek,
ljudje so tukaj, da ubogajo (oz. da vsaj molcijo). Ce ne drugega,
pa vsaj Boga.*! Drugo bodo Ze izpeljali filozofi, se pravi ustrezno
naravoslovno podkovani znanstveniki!

166 POLITICNO



Naprej k Aristotelu

Kot receno, nadin, kako je treba urediti ta novi svet, je dolo-
Cen s primeri, ki smo jih navedli. Hobbes govori o geometru in
o astronomu, se pravi o tistih poklicih, ki imajo opraviti z narav-
nimi re¢mi: zemljo, zvezdami, soncem... in Kjer je res mogoce
biti izijemno natancen. Iz ostrine, ki smo jo prav tako videli, ko
je zavrnil Moral Philosophy kot nekakSen ¢vek, pa je videti, da
delanje, ustvarjanje, ki ga ima Hobbes v mislih, nima nobene
povezave z dvomov polnim dobrim, pravi¢nim ipd. Prej mu gre
— in sicer ne glede na ceno — za to, kot je zapisal v svoji defini-
ciji filozofije, da doseZe tisto stopnjo zmozZnosti, ki mu omogoca
“ustvariti ucinke, ki jih ¢lovesko Zivljenje potrebuje”. Taksna
definicija pa “izkljuuje celotno podrodje tradicionalno dojete
prakti¢ne filozofije”. In Sele od tod lahko sodimo tudi, zakaj je
Hobbes s tako ihto napadel Aristotelovo phronesis (Prudence),
oz. zakaj je moral izpeljati njeno redefinicijo, ki je tako daljno-
sezna, da ji — kot smo videli — “sledijo” celo tako “marginalizi-
rani” jeziki, kot je slovenski. “Doseg tovrstne izlocitve prakti¢ne
modrosti iz podrodja filozofije postane razviden 3Sele, ko se
spomnimo, da je phrones, prudentia, centralni pojem Aristote-
love in sholasti¢ne prakti¢ne filozofije” (Hennies, ibid.: 52).

Ce bi Hobbesovo pozicijo povzeli v kategorijah enega od
naslednikov njegovega nacina umevanja, Descartesa, ki je
nekatere Hobbesove postavke pripeljal “do konca”, bi morali
govoriti o tem, da “matematika’ pomeni enako kot ’vedenje’”
(Pravila za vodenje duha, IV 9). In ne pozabimo, ne gre tukaj
za obstoj dveh razli¢nih “metodologij”, zvrst vedenja in nacinov
spoznavanja, kot je to bilo pri Aristotelu. Tukaj postane meto-
dologija ena in edina, to pa je tista, ki izhaja iz apodikti¢nih
sodb in ki je utemeljena z naravosloviem oz. na najbolj nara-
voslovni od vseh naravoslovnih ved, na matematiki. DruZzbena
vloga naravoslovja in matematike (pozneje se bo za primat na
podrodju druzboslovja pogosto spopadala s fiziko in statistiko)
je s tem postala nenadomestljiva.

In nenazadnje, nekoliko pazljivejSe branje Hobbesa nam
celo odpre pot do vpogleda v postavitev osnovnega kamna
sistemskih teorij v smislu, kot velja bodisi za Parsonsovo ali pa
Luhmannovo razli¢ico umevanja. Vendar pa se tukaj na zacetkih
nikakor ni bilo mo¢ “delati Angleza”, kot je to postalo mogoce
pozneje. Sistemske teorije ni bilo moZno prodajati kot objek-
tivne, kot dobrega na sebi, kaj Sele kot nekaj, kar po naravni
poti sledi iz tistega, kar imenuje Hobbes “Natural Philosophy”
in kar da je brez nadaljnjih doloc¢il. Na poti so bile namre¢
nekatere reci, motec¢i elementi, ki jih je bilo treba umakniti.
Tukaj gre za mesto, kjer je sistemska teorija ocitno del tistega,
kar Hobbes imenuje “the Method” (tega v taki obliki pred njim
znanost ne pozna) in kar je svojo vladavino vzpostavilo tako,
da si je skuSalo zlomiti Moral Philosophy, kar smo pravkar

POLITIENO 167



Ton¢i Kuzmanié

2 Tukaj se nemara
najlepse vidi Hobbesova
pozicija do “drzave”.
Saj jo po eni strani
doloca kot “suvereno”,
po drugi pa jo Steje
med tiste politicne sis-
teme, ki so “podrejeni”.
Seveda je to lahko kon-
tradikcija zgolj za nas,
ki drzavo povezujemo s
suverenostjo, za nas, ki
smo (prostovoljni?) “de-
dici” moderne, za kate-
ro je znacilno iznicenje
cerkvene vioge na pod-
rocju drZavnega. V
Hobbesovi situaciji pa je
bil Gospodar se vedno
tisti, ki je vsa nasprotja
med politicnim in suve-
renim zlahka reSeval Ze
na ravni svojega nadre-
Jenega obstoja. Sicer pa
o drZavah kot ‘socie-
tas” ter kot ‘universi-
tas”, utemeljenih na
interesu, prim. Oakse-
hott (1990 in 1962), ki
Se vedno velja za enega
vrhov poznavanja
Hobbesa.

videli. Ce to prevedemo v tukajinji jezik, potem je bila politika
in politi¢no tisto, kar je druZbeno za svoj obstoj moralo
podreti ali pa si vsaj sistemati¢no podrediti.

Slavno 22. poglavje drugega dela Leviathana ima naslov Of
Systemes Subject, Political, and Private. Naj mi bo dovoljeno na
tem mestu navesti vsaj skrajsano obliko Hobbesove definicije
sistemov, iz katere je povsem eksplicitno dojemljiva intenca
njegovega dela. “S sistemi razumem katerokoli Stevilo moskih
(men), zdruzenih okrog enega Interesa ali okoli kakSnega Posla
(Business). Nekateri med sistemi so Pravilni (Regular), drugi pa
Nepravilni. Pravilni so tisti, kjer je en Moski (one Man), ali tisti,
kjer je skups¢ina moskih konstituirana kot predstavnistvo vseh
Clanov. Vsi drugi so Nepravilni. Med Pravilnimi sistemi so neka-
teri Absolutni in neodvisni, podrejeni nikomur razen lastnemu
predstavniStvu: taksne so skupnosti blaginje (common-wealths,
drzave za druzboslovce, op. K. T.); druge so odvisne, se pravi,
da so podrejene neki Suvereni modi, ki ji je podrejeno tudi
predstavniStvo le-te. Med podrejenimi sistemi so nekateri
Politi¢ni (Political), nekateri pa privatni (Private). Politi¢ni (sicer
imenovani 'Bodies Politique in ’Persons in Law) so tisti, ki so
narejeni na osnovi avtoritete Suverene modci skupnosti blaginje
(common wealth)*?. Privatni pa so fisti, ki so konstituirane med
samimi Clani ali pa od tuje avtoritete (authority from a stranger).
Kajti nobena avtoriteta, ki je izpeljana iz tuje moci na podrodju,
kjer gospoduje drugi (Dominion), ne more biti javna, temvec
privatna.” (Hobbes, ibid.: 274-275.)

Ton¢i Kuzmanic, magister politologije, raziskovalec na
Institutu za druzbene vede Univerze v Ljubljani.

LITERATURA

AKVINSKI, T. (1990): DrZava, Globus, Zagreb.

AQUINAS, T. (1987): Selected Political Writings, ur. A. P. D’Entreves,
Basil Blackwell.

ARENDT, H. (1985): On Revolution, Penguin Books.

ARENDT, H. (1986): The Origins of Totalitarianism, André Deutsch,
London.

ARENDT, H. (1987): Vita Activa, Piper, Miinchen & Ziirich.

ARENDT, H. (1989): Prostor javnega in podrocje privatnega, v: Proble-
mi, Eseji, 8-10, 1989, Ljubljana.

ARISTOTEL (1971): Metafizika, Kultura, Beograd.

ARISTOTEL (1982): Nikomahova Etika, SNL, Zagreb.

ARISTOTEL (1984): The Athenian Constitution, Penguin Classics Aristo-
tel (1988): Politika, SNL, Zagreb.

BARBER B. (1988): The Congquest of Politics, Liberal Philosophy in
Democratic Times, Princeton University Press, Princeton.
BARCELONA, P. (1994): Dallo Stato sociale allo Stato immaginario,

Bollati Boringhieri, Torino.

168

POLITICNO



Naprej k Aristotelu

BARCELONA, P. (1993): Lo spazio della politica, Editori Riuniti, Roma.

BARKER, E. (1951): Principles of Social and Political Theory,
Oxford, Clarendom Press.

BILACK, A. (1980): Society and the Individual from the Middle Ages to
Rousseau, History of Political Thought, 1, 145-1060.

BILACK, A. (1984): Guilds and Civil Society in European Political
Thought from the Twelfth Century to the Present, Methuen
& Co, Ltd., Cambridge.

BLACK, A. (1992): Political Thought in Europe 1250-1450, Cam-
bridge University Press.

BLACK M. (ur.) (1961): The Social Theories of Talcot Parsons,
Englewood Cliffs, New York, Prentice Hall.

BOBBIO, N. (1994): Politica, v: Dizzionario di Politica, TEA, Utet, Torino.

BOBBIO, N. & BOVERO, M. (1979): Societa e Stato Nella Filosofia
Politica Moderna, Il Saggiatore, Milano.

CAMPBELL, B. (1989): Paradigms Lost Classical Athenian Politics in
Modern Myth, History of Political Thought, Vol X, No. 2.

CICERO (1985): Selected Political Speeches, Penguin Classics.

CLARKE, P. A. B. (1988): The Autonomy of Politics, Gower Publishers
Company.

COBY, P. (19806): Aristotle’s Four Conceptions of Politics, The Western
Political Quarterly, Sept., 1986, pp. 480-503.

CRICK, B. (19806): In defence of Politics, Penguin Books.

D’ENTREVES, A. P. (1955): Machiavelli immortale e Machiavelli
immaginario, v Id., Dante politico e altri saggi, Torino.

D’ENTREVES, A. P. (1969): The Notion of the State, Oxford at the
Clarendom Press.

D’ENTREVES, A. P. (1987): Introduction in Acquinas, Selected Political
Writings, Basil Blackwell.

EHRENBERG, V. (1989): From Solon to Socrates, Greek History and
Civilization During the G6th and 5th Centuries BC., Routledge,
London, New York.

FINLEY, M. I. (1985): The Ancient Economy, The Hogarth Press, London.

FINLEY, M. 1.(1983): Economy and Society in Ancient Greece,
Penguin Books.

FOX, R. L. (1986): Pagans and Christians, Penguin, London.

FRANCO, P. (1990): The Political Philosophy of M. Oakeshoot, Yale
University Press, New Haven and London.

GIERKE, Otto v. (1958): Natural Law and the Theory of Society,
1500-1800, trans. Ernest Barker, Cambridge, At the University Press.

HABERMAS, ]. (1980): Theorie und Praxis, H. Luchterhand Verlag,
Darmstadt und Neuwied, 1963, Bigz, Beograd.

HABERMAS, ]. (1988): Der philosophische Diskurs der Moderne,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, (1985), Filozofski
diskurz moderne, Globus, Zagreb.

HAIN, P. (1986): Political Strikes, Penguin Books.

HAYNES, D. (1981): Greek Art and the Idea of Freedom, Thames
and Hudson.

HEATER, D. (1990): Citizenship: The Civic Ideal in World History,
Politics and Education, Longman, London.

HENNIS, W. (1983): Politika i prakticka filozofija, Nolit, Beograd,
Politik und Praktische Philosophie, Kieti-Cotla, Stutigart, 1977.

HOBBES, T. (1985): Leviathan, Penguin Books, London.

HIDNESS, B. (1994): Politics without Politics, Antipolitical Motifs in Western
Political Discourse, paper presented at the Vienna Dialogue on
Democracy, The Politics of Antipolitics, Vienna, 7.-10. julij 1994.

JALUSIC, V. (1994): Politics as a Whore, paper presented at the Vienna
Dialogue on Democracy, The Politics of Antipolitics, Vienna,
7.-10. julij 1994.

POLITIENO 169



Ton¢i Kuzmanié

JOHNSON, C. N. (1990): Aristotle’s Theory of the State, New York, St.
Martin’s Press.

KRIES, D. (1990): T. Aquinas and the Politics of Moses, The Review of
Politics, vol. 52, 1990, st. 1, 84-104.

LEVY, H. L. (1990): Does Aristotle Exclude Women form Politics?, The
Review of Politics, vol. 52, 1990, st. 3, 397-416.

LINDSAY, T. K. (1991): The “God-like Man” Versus the Best-Laws: Politics
and Religion in Aristotle’s Politics, The Review of Politics, vol.
53, §t. 3, 1991, 488-509.

LINDSAY, T. K. (1994): Was Aristotle Racist, Sexist and Anti-Democratic?
Review of Politics, vol. 56, 1994, st. 1, 127-151.

LOCK, John (1965): The Second Treatise on Civil Government, v: Locke, J.,
On Politics, Religion and Education, Collier-Macmillan, London.

LUHMANN, N. (1984): Soziale Systeme — Grundriss einer allgemeinen
Theorie, Frankfurt/Main, Suhrkamp.

LUHMANN, N. (1990): Political Theory in the Welfare State, Walter
de Gruyter, Berlin, New York.

LUHMANN, N. (1991): Pojem druzbe, Teorija in praksa, st. 10-11/1991,
Ljubljana.

MARTINICH, A. P. (1992): The Two Gods of Leviathan: Thomas
Hobbes on Religion and Politics, Cambridge, Cambridge
University Press.

MEIER, C. (1984): Der Begriff des Politischen in Alten Griechland, Poli-
ticko u Grka, Politicka misao, Zagreb 1-2/1984.

MEIER, C. (1990): The Greek Discovery of Politics, Harward Univer-
sity Press, Cambridge, MA, London, England., 1990 (Die Eniste-
hung des Politischen bei den Griechen, Suhrcamp Verlag, Frank-
Surt am Main, 1980).

MULGAN, R. C. (19806): Aristotle’s Political Theory, Clarendom Press,
Oxford

NEDERMAN, C. J. (1994): The Puzzle of the Political Animal: Nature
and Artifice in Aristotle’s Political Theory, The Review of
Politics, vol. 56, 1994/5t. 2, 283-304.

OAKESHOTT, M. (1962): Rationalism in Politics, Methuen, London.

OAKESHOTT, M. (1990): On Human Conduct, Clarendom Press, London.

OSTWALD, M. (1986): From Popular Sovereignty to the Sovereignity
of Law, University of California Press, Berkeley, Los Angeles.

REEYNOLDS, S. (1992): Kingdoms and Communities in Western
Europe, 900-1300, Clarendom press, Oxford.

SCHELLING, F. W. J. (1985): O bistvu slobode, Cekade, Zagreb.

SENNETT, R. (1989): The Fall of Public Man, Faber and Faber, London,
1986, Nestanak javnog covjeka, Naprijed, Zagreb.

SOUTHERN, R. W. (1973): Western Society and the Church in the Middle
Ages, The Pelican history of the Church, 2, Pelican Books.

STARR, C. G. (1986): Individual and Community, The Rise of the
Polis, 800-500 B.C., New York, Oxford, Oxford University Press.

SWANSON, J. A. (1992): The Public and the Private in Aristotle’s
Political Philosophy, Ithaca, New York, Cornell University Press.

TONNIES, F. (1963): Community and Society, Harper & Row, Publishers,
New York.

VIRIOLI, M. (1992): From Politics to Reason of State, The acquisition
and transformation of the language of politics 1250-1600,
Cambridge Universily Press, Cambridge.

VOEGELIN, E. (1951): The New Science of Politics, University of
Chicago Press, Chicago.

VOEGELIN, E. (1972): Anamnesis, Zur Theorie der Geschichte und
Politik, Riper, Muenchen 1966, Milano Giuffre Editore.

VORLANDER, K. (1977): Zgodovina filozofije, prva knjiga, Slovenska
matica, Ljubljana.

170 POLITICNO



F

e

o

AR






Miha Jensterle

siberut

otok brezcasja, vecnega deZja, blata, pijavk, malarije in
Mentawajskih vracev

Siberut
je oto¢ek nevulkanskega izvora 120 km jugo-zahodno od Sumatre, tik pod ekvatorjem,
velik 110 x 50 km, pokrit v 90 % s tropskim deZevnim gozdom.

Hribi so prekinjeni s Sirokimi dolinami in vzhodna pobodja, obrnjena proti Sumatri, se
poloZno spuscajo proti morju. Obala so bele koralne plaZe in mangrova mocvitja,
prekinjena z blatnimi rekami. Od strme, razbite zahodne obale do Afrike je le morje
morje morje.

Na Siberutu je dan enak dnevu.
Vse Zivljenje.
Obstaja le en letni cas: deZevna doba

Vsak dan deZuje, in vsak dan vmes posije sonce.
Vlaga z deZjem pada in se s soncem dviguje, zato je vlaZnost zraka vedno maksimalna,
kar je idealno podnebje za pijavke in komarje druzine anofeles, ki prenasajo malarijo.
Za gola telesa, okoli ledij ovita s trakom, izdelanim iz sagovega lubja, je temperatura
idealna. Obleka je odved, kajti mraza ne poznajo.

Hlovnata zemlja zadrZuje vodo na povrsju, zato je celoten otok blatno modvirje.
Podrta drevesa, po katerih lovi$ ravnoteZje, so edine obstojeCe poti; in vsaka napaka
pomeni kopanje v blatu. Zivljenje se dogaja takoreko¢ v toplem blatnem oblaku;
in taks$ni pogoji bivanja so Mentawajem prinesli ’sreco’.

Vse Siritve civilizacij, vse religije (hinduizem, budizem, islam) so jih obsle,
saj Zivijo v okolju, kakrSnega si do sedaj ni zaZelel Se noben osvajalec.

173

Casopis za kritiko znanosti, domisljijo in novo antropologiio, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 173-184.



Miha Jensterle

Ostali so preprosti<>prvinski, pristni<>nepokvarjeni, prisotni v
trenutnosti<>pozorni do okolice.

V vseh publikacijah Mentawaye oznacujejo kot primitivno ljudstvo.
V ¢em ’kulturni’ svet vidi njihovo primitivhost?
V ¢em je njihova drugacnost?

Spomin na minule/prihajajoce zime nikoli ni smel zamreti

ko sem ga v zavesti evropskega cloveka, ce je hotel do Ziveti/videti

naslednjo pomlad.

vprasal, koliko je Celota leta je bila torej VEDNO podrejena delcku leta>-ZImi .
star, se je

Spomin na lakoto ‘greje’ strah in ta Zeljo po ‘varni’-siti zimi; in
ta neprestana teznja Zelodca’ po ustvarjanju zalog za preZivetje zime

Je bila od nekdaj osnovno gonilo dejstvovanja ljudi hladnih krajev;
pokazal tri prste ki so pogojeni od okolja postali ZBIRALCI.
Zato so v Evropi tako mocno razviti razum-nost (planiranje

zarezal, mi

in rekel: “mnogo” ob upostevanju izkusenj, podatkov iz preteklosti),

prepricanje, da je Zivljenje borba>premagovanje narave,
in znanost (poglobljeno znanje o okolici<>preZivetjiu in udobju).

RAZUMNIKI torej *ZIVIMO LETO’; in dan je vedno v slubi leta’.
Ker letni casi na Siberutu ne obstajajo in torej ne obstaja mera<>merilo za leto,
MENTAWAJI ZIVIJO LE ‘DANASNJI DAN:’.

Spomin na lakoto<pomanjkanje vzbuja strah/nemir, ki se sprosti skozi Zeljo>teznjo po
siti varnosti v prihodnji zimi. Ta strah>Zelja, ki je 'motor volje’ zapadnega cloveka, je
eden najmocnefsih vzvodov za egoisticno zbiranje, ter temelj vsem opravicilom za brez-
obzirno krutost zahodnega egoistiCnega-vase zavero vanega, le za svojo sitost<varnost>
bogatost skrbecega cloveka.

Ta spomin>strah, ki rojeva Zeljo po SE VEC, to gonilo v Mentawajih ne ’%ivi,
ker jim je narava radodarna celo leto; zato nimajo potrebe po nenehnem zbiranju, po
‘shranjevanju za hude Case’; in v njih ni pohlepa<panike in ne zavisti<primerjave.
Vedno lahko vzamejo, kar trenutno potrebujejo; potrebujejo pa le tisto, kar jim narava
sama ponuja; zato jim o preZivetju nikoli ni bilo treba razmisljati; in ker jih skrb za
prezivetje’ ni naucila prestevati in raz misljati<preracunavati, njihova matematika
‘pozna’ le ena, dva in mnogo; in taksna je tudi njihova logika, njihovo doZivijanje
sveta.

V njihovih pogledih wni najti racunice>skritih misli>zvitosti, v njihovih oceh se zrcali
neskaljena odkritosrcnost otroka in neomadeZevana pozornost.

Ker niso izgubljeni v svoji glavi

174 ANTHROPOS



Siberut

med veCnim nezadovoljstvom v sedanjostji (vecno ’lakoto’) in pric¢akovanim
zadovoljenjem v prihodnosti (‘sitostjo’), imajo svojo pozornost ves cas uprto
navzven k drugim, v okolico. Ker niso nenehno zaposleni s seboj’, s ‘svojo lastno
zimo’ (varnostjo< rezervo>prihodnostjo) kot je zahodni cClovek, ne poznajo "hrupa v
glavi’.
Imajo ‘prazne’ zavesti; in zato pozorne ocCi in usesa. Vsemu pustijo do sebe.
Vse vidijo in vse slisijo, vsemu prisluhnejo; tudi skritim mislim obiskovalcev.

Civiliziran ¢lovek neprestano razmislja

... kadar hodimo po cesti in razmisljamo, (primerja,meri,racuna korist); toda, kadar
se zaletimo v cestno svetilko, gremo ’slepi’ razmiSljamo, je naSa pozornost obrnjena
mimo prijatelja ... navznoter, v spomin;

?’kje je nasa pozornost, kadar mislimo? in

iz glave ’nas’?pozornost lahko priklice

le glasen klic ali bolec¢ina.
1 ]

Mentavajski vraci niso razumska>razmisljujoca bitja,
njihova logika je logika pozornih opazovalcev in povezovalcev okolja.
Ker si ne izracunavajo ‘'moznosti’ preZivetja in ne programirajo poti do izpolnitve
Zelje;

ker jim torej akcije ne vodi nuja po ‘vec in boljsem’, niti potreba po

zmagovanju(samodokazovanju), ne Zivijo v ’psiholoSkem casu
pri¢akovanja><razocaranja’(Casu bojazni<>stresa). Zato psihicno nikoli niso

utrujent,
kar jim omogoca, da potrebujejo le dve-tri ure spanja dnevno.

Vstajajo v zatonu noci, postorijo vse potrebno za ‘danes’; in zgodnje jutro jih Ze
najde cCepece, meditirajoce v oblaku tarovega/cigaretnega dima, ki se ne razkadi do
pozne noci.

Ce torej vstanes 'Sele’ z jutrom, jih nikoli ne vidi§ "delati’.

“Grozljivo! Saj nic ne delajo.Cel dan sedijo/Cepijo na verandi in kadijo. Vcasih
izgledajo kot okameneli; ure in ure brez najmanjSega premika. Kadar sem hotel
karkoli storiti, da ne bi znorel od brezdelja, streti kokos ali si vzeti banane, so mi
Jih v tistem trenutku Ze prinesli. Kot bi mi brali misli, kot bi Ze pred menoj vedeli,
kaj jaz hocem. Nicesar, prav nicesar ti ne pustijo Storiti in nic tu ni moc poceti.
Naokrog je samo blato. Nikamor ne mores iz hise, razen po spolzkih deblih do
druge hise, kjer ravno tako sedijo in kadijo. So popolnoma brez Zelja, brez idej,
nezivljenski, popolnoma brez vseh vrednot. Ne najdem smisla njihovega Zivljenja’,
se je izlil neustavljiv plaz besed fantu iz severne Evrope, ob srecanju z nami.

ANTHROPOS 175



Miha Jensterle

Slucajnost ga je pripeljala na Siberut, pritegnila ga je njihova drugacnost, zato je
hotel spoznati njihovo kulturo; toda nepoznavanje mentawajskega jezika in nesposob-
nost neposredne komunikacije (body language) ga je pahnila v popolno
izolacijo>osamljenost, samopomilovanje<trplienje in obup>domotoZje.

Srecali smo ga po desetih dneh njegovega bivanja na otoku, ko je bezal ne le s
Siberuta, temvec iz Indonezije nazaj domov k ‘'mami’, sanjajoc o pomfriju,
hamburgerjih, kokakoli, televiziji, svetu zlatih vrednot in sterilne varnosti.
Vzgojen v _zahodni ‘smisel Zivljenja’, v potrebo>pohlep po doseganju ‘vec’ in ’boljse’,
pogojen v nenehno tekmo s casom ZA uspeh<moc>denar>pomembnost
in izoblikovan v_neusmiljen egoizem, v _osredotoceno iskanje hrane za svoj
ego>samopotrditeu,

Je zacutil mentawajsko brezcasno pozornost kot dolgocasno topost,
njihov nepohlep kot brezvoljnost, njihovo zadovoljnost kot brezciljnost,
in njihovo vsevidno neegoisticno gostoljubje kot spodkopavanje njegove ‘osebnosti’,

ki mu je venomer govorila:
“Moram nekaj poceti, karkoli, moram,

drugace nisem ‘vreden’,

drugace ne bom pomemben, drugace ne Zivim”.
Zastrupljenost z ‘moram, drugace nisem...

ga je silila v akcijo;

in NEdelo ga je spravijalo v obup.
IMoral! je nekaj poceti, nekaj storiti.
Zato je pobegnil ‘domov’, nazaj v svet,

kjer Zivljenje ne Zivijo,

kjer Zivljenje le merijo,

kjer ljudi vrednotijo/prodajajo/posedujejo,
kjer se ljudje prodajajo,

kjer je “bog<?>merilo’ denar,

Mentawayi so nabiralci,
‘civiliziran’ clovek
pa je (kot hriek)
zbiralec
le da je izgubil
mero invero
in njegovo Zivljenje je le
hlastanje po ...
zbiranje, zbiranje, zbiranje...
vec in vec in vec

’

kjer je Zivljenje mora (la)s,

kjer je krutost vedno opravicljiva.

Tam doma, kjer je frajer’ tisti, ki je zbral najvec
zmag,denarja,znanja,diplom ali znamk, mu je bilo tako domace<?>znano.
Vzorec neobcutljivega civiliziranega sveta, ki ga je ubogi Danec popil s kokakolo,
je bil premocan;

in_tihota v glavah vracev mu je zazvenela kot bebavost,

preprostost<nezahtevnost>skromnost njihovega Zivljenja kot primitivnost.
?Ali ni v resnici prepoznal samega sebe?
?in zbezal pro¢ od sebe?

Mentawayi ne posediujejo zemlje, posedujejo le drevesa

(ki so glavna ’dota’ pri porokah), katera jih hranijo; in ki jih posadijo lahko kjerkoli v
dZzungli. Njihova prehrana je predvsem sago (ki ga jejo ljudje, prasici in kure), taro (kadijo,
jejo) in sadje (banane in kokos), so pa tudi lovci (lovijo opice in divje svinje).

176 ANTHROPOS



Siberut

Za celoletno ’sitost’ delajo ca. 25 dni, in to je tudi vse njihovo ’delo’; 've¢’ ne potrebu-
jejo. Vsakdo ima vse, kar imajo drugi. V vsako hiSo je vsak obiskovalec vedno dobrodosel,

Vv v

ponudijo mu hrano in prenocisce, zato placilnega sredstva ne potrebujejo
in ne poznajo denarja.

Na zahodu ’cenimo’>?<vrednotimo Zivljenje; toda NAD-merilo lvseh! ?vrednot?

zahoda je neZiv denar.

Ceno cloveka predstavlja koli¢ina denarja, ki kupi njegovo pripadnost
(lojalnost?pokornost<zavedanje?poistovetenje) in v njem povzroci slepoto do okolice.
Ujetost v Spartansko opravicilo: “Zivljenje je borba, in ce ne zmagas. nisi casti?Zivljenja

vreden” ter zidovskio pravilo: ‘denar dela denar, denar je cas?obresti)” nas dela

trdosréne<omejene>egoisti¢ne. Pozornost nam je ujel<omejil denar in usmerja jo le Se

interes(t)/ denar. Neobcutljivi za vse razen za cilj<denar, smo si izposodili Odisejev

izgovor: ’cilj opraviuje sredstva”.

V hlastanju po vedno ’vec in boljSem’ nam zato vedno primankuje casa za
celoto<okolico>soZivljenje. Nikoli nam ni dovolj denarja, da bi si ‘vzeli cas’
se ustavili, pogledali okoli sebe ter OBbcutili in SOcutili soZivece. Ker je nasa
pozornost ves cas osredotocena v Zeljo, ki ?BO? izpolnjena jutri, nikoli ne
moremo OBcutiti>ZAznati trenutne okolice.
Kdor Zivljenje meri, ceni, kupuje in prodaja,

Mentawayi niso ujetniki na Siberutu ne more najti miru,
casa/denarja, ne merijo najde lahko le svoje strahove; kajti
Zivljenja, ne ‘cenijo’ cloveka, prazni’ NEnemir vradev
le je popolno nasprotje predstavi
soZivijo/SOdelijo trenutek. o ’miru po !mojem! merilw’,

o ’miru pod !mojimi! pogoji’,
ki jo ima in
vsem drugim vsiljuje zahodni svet.

Ker Mentawaji ne poznajo ’leta’ in ne &etja, nihce ne ve, koliko je star; in zdi
se, da tudi njihova telesa (razen obrazov) ne poznajo staranja. Neredko smo bili
preseneceni, ko smo videli prihajati mladenica, priSel pa je starec.

Za razliko od civiliziranega Cloveka, ki pri gibanju/sedenju uporablja le 'nujno potrebne’
misice, se vraci vedno gibljejo z vsemi miSicami svojega telesa. Gibljejo se tako, kot se
premikajo zveri, celo sedijo ali ¢epijo kot na preZi, v popolni pripravljenosti; nikoli jih
ni moc¢ presenetiti 'na levi nogi’.

Melodija tamtama sredi dopoldneva je zvenela nenavadno.
Ni spominjala na ritem plesa. Spreminjajoci valovi zvoka so postajali vse mocnejsi, ko
smo se blizali Salamonovi domaciji.
Vzravnano, sprosceno je sedel s prekrizanimi nogami na tleh verande in najmiajsi
sin se je prekopiceval v njegovem narocju. Odprt nasmeh in diseci, v bananinih lis-
tih peceni sago, nas je vabil k pocitku. V kuhinji se je kadilo iz ogromnega lonca.
Prevedli so nam zgodbo tamtama: ’Salamon je zjutraj Sel v lov. Ubil je divjega
prasic¢a. Z lokom in puscico. Vsi vabljeni na vecerjo.’

ANTHROPOS 177



Miha Jensterle

Na Siberutu se redko kaj zgodi.
Ce pa se, izvedo takoj vsi. Vsi v dosegu zvoka bobna.
MozZa si na Siberutu izbere dekle. Dokler ne zanosi, lahko v svoji 'mreZi proti
komarjem’ (nih¢e nima svoje sobe) poljubno
menjava obiskovalce. Na zaletku noseCnosti pa povabi in potem ’zatoZi’ oCetu svojega
izbranca. Nastane ’Spetir’ in dolocitev dote (Zivine in dreves).
Ob imenovanju otroka krstijo v reki in slovesno zasadijo drevesa.

Solze so ji silile v oci in obZalovanje ji je povesalo pogled.
Na moZovem obrazu se je zrcalila potrtost.
Sedeli so v krogu.

Hoteli smo se odmakniti, toda Tarazonov pogled nam je povedal, da to ni potrebno.
Nismo razumeli o cem tece beseda, prisluhnili smo lahko le izvoru/zvenu glasov.
Govorili so jasno in tiho; nikomur custvenost ni povzdignila glasu.

Nihce nikomur ni skocil v besedo.

Po vsakem ‘govoru’ je nastala tisina.

Besede govornika so obuisele v zraku in odzvanjale v tihoto...

Ko so besede izzvenele v obcutek, je spregovoril naslednyji.

Otroci so se priigrali mimo, za trenutek prisluhnili, a igra jih je kmalu zmamila
drugam.

Zadwnji je spregovoril Salamon, miladi poglavar vseh vracev.

V' Cistosti njegovega pogleda, jasnosti izrazanja in globoki mirnosti je bilo cCutiti
modro pravicnost<nepristranskost. Njegova beseda je sprostila nerazreseno napetost;
in ko so razklenili krog v spiralo, je bilo vse mimo; kot bi se nikoli nic ne bilo zgodilo.

Mentawayi nimajo ne Sefov, nesuznjev, ne politikov

O wvsaki stvari se vsi med seboj pomenijo; in jo takoj dokon¢no razdistijo.
Vsak pove svoje in vsak prisluhne vsem drugim.

Nimajo skrivnosti; ne med seboj, niti pred otroki, niti se ne sramujejo pred tujci.
Skrivnost, ki je NADmo¢ vseh civiliziranih vracev, ne ru§ soZitja siberutske
druZzbe, ker je vsa ’skrivnost’ javna. Z njo potem ni mo¢ manipulirati.
Njihov enakovredni medsebojni odnos je pravo nasprotje manipulativnim avtoritativno-
izkoris¢evalskim odnosom ?napredne? druzbe, v kateri Zivimo; in ji pravimo
“demokrati¢na”.

178 ANTHROPOS



Siberut

eve

...kadar kri¢imo ali ukazujemo,

teCe usmerjena energija od nas V zahodnem svetu ukazov in trditev,
navzven... Kkjer ljudje Zivijo’mislijo v svojih glavah,

...kadar trdimo, zapremo dotok kjer le krik ali bolecina
energije do nas... pritegne pozornost iz 'misleca’ v okolje,

...kadar prisluhnemo, kjer Clovek SEDAJ Ze Zivi Zeljo>prihodnost
srkamo zunanjo energijo vase; in ne OBcuti OBstojecega
in le-ta nas lahko (ne narave, ne soseda, niti svojih otrok),
kaj naudi... otroci kric¢ijo, da privabijo pozornost

starsev, ker le-ti ne znajo vec¢ prisluhniti.
Vsak otrok si pred kricanjem, ukazi in trditvami
starSev zgradi v obrambo "zvocni zid’,
pobegne v svojo iluzijo/ glavo; in postane ’gluh’>odrasel. Krog se sklene, vzorec se ponovi.
Mentawaji govorijo tiho, skoraj $petaje, ker drug drugemu prisluhnejo,
’civiliziran’ ¢lovek pa misli, da edino ON ve?zna, zato kri¢i, prepricuje, trdi,
ukazuje;
in nikoli ne prisluhne drugemu do konca,
nikoli ne slisi ’tujega’.

Mi smo imeli sreco.
Ko smo prisli na otok, smo si s Tarazonom pogledali globoko v oci, se nasmehnili; in
beseda ni bila vec potrebna. Sprejeli so nas za ’svoje’, dogovarjali smo se le se z ocmi.
Povabili so nas na slavje.
Ni¢ nismo vedeli, kaj naj bi se zgodilo.
Sedeli smo na terasi, kadili, kadili...Cas je stal.
Nenadoma so priceli prihajati. Vraci, njihove Zene, otroci; cudovito okraseni z
dzungelskim zelenjem in cvetjem. Devet druzin.

Ko se je spustil mrak, so zaceli prepevati, cinglati z zvoncki, oglasili so se bobni...
Stisnili smo se v kot, tja, kjer so spali otroci, se naredili ¢im bolj nevidne, nemotece;
in prisluhnili izvoru melodije, sporocilu petja...
ter opazovali polgola telesa vracev, ki so vse hitreje cepetala in sledila ritmu tam-tamov.
Ko telo ni moglo vec slediti pospesujocemu ritmu,
ko je noga zamudila usklajenost z bobni...
ko je pruvi padel v trans, sem za hip pomislil, da je dobil napad epilepsije.

Viglo ga je na hrbet, celo telo mu je trzalo v krcih.Trije so se vrgli nanj, ga mirili k
tlom; in minilo je kako minuto, da je obrnil oci navzven in se vrnil nazaj ne slavje’.
Bolj je v noc sililo jutro, bolj so bili utrujeni; in lazje so padali v trans.

Vcasih se je zdelo, da ta ’‘trans’ skace z enega na drugega; ko je spustilo enega,

Je vrglo drugega.

V krog so povabili tudi Zene. Njih je zagrabilo Se veliko mocnejse kot moske, toda
niso padale na tla, temveC zbezljale. Lovili so jih po plesisCu, jim pulili peresa iz per-
Jjanic, toda nekatere se 'niso vrnile’ tudi po par minut.

Prvo noc niso nic jedli.
Ko pa je prislo jutro, so priceli z Zrtvovanjem, in pojedino.

ANTHROPOS 179



Miha Jensterle

Slavje je bilo namenjeno sprejemu mladega-novega vraca v ’druzino’ vraev,
za drugega/naslednjega se je pricela 3ola,
dolodili pa so tudi Ze tretjega/vajenca;
in njemu, nanovozaznamovanemu, je bila dolo¢ena 'Cast ubijanja’.

Bilo mu je kakih stirinajst let.
Ponos ob izkazanem zaupanju je v otroski radovedni pogled pripeljal ogenj strasti in
uzitka. Sirok prostodusen nasmeh je zamrznil v odlocno zresnjenost: in ubijal je v
neizprosni navduseni zamaknjenosti.
Bolecine prerezanih grl ni socutil. Umirajoce hropenje Zivali je bila wnjegovim usesom
pesem, ki mu je prepevala: ‘Sprejet si. Postal si del njih’.
Vsaka Zrtev je bilo novo dokazilo radostne pripad-
1OSti.
Roka se nikoli ni zmedla. Zrtvena skodela na
pragu hise se je polnila s krvjo.
Devet prasickov in preko osemdeset kokosi.
Naslednjo no¢ pa zopet zvoncki, petje, bobni, ples in trans.
Pocivali so le, kadar je toplota ognja zategovala koZe na bobnih.

Mentawaji so animisti.
Vsaka stvar (kamen, predmet, drevo, Zival, clovek) ima duso,
in ta dusa deluje na vse duse (kamnov, predmetov, dreves, Zivali, ljudi) v
okolju.
Niti rastline niti Zivali za Mentawaje ne predstavljajo nekaj 'niZjega’,
niso se ‘dvignili NAD’ naravo, kot ‘civiliziran’ svet. Sploh ne poznajo posplosenega
izraza: Zivali’. Z vsako Zivalsko vrsto, s katero imajo opravka, imajo poseben,
svojevrsten odnos. Zivijo z njimi, sprejemajo in Castijo jih kot darilo narave.
Globoko v sebi dojemajo ubijanje kot greh .
Jemljejo Zivljenje, toda pred svojimi dejanji ne zatiskajo oci, kot to pocne civiliziran
clovek. Odgovorno, zavestno se soocajo s smrtjo.
V obrednih plesih posnemajo Zivalsko gibanje, se ‘prestavijo’ v duso ubitih Zivali in
podozivljajo njihov smrtni boj.
Smrt je njihova svetovalka v Zivljenju.
Ker se ukvarjajo Z UMIRANJEM, so veliko bolj Zivi od
mrtvega zahoda,
ki se nenehno ukvarja z ’Zivljenjem’<?>preZivetjem’, z materjalno varnostjo,
ker ga je (letos) bolj strah bede<lakote kot smrti (nekje dale¢ v prihodnosti).
Nabene stvari ne uporvabljajo 'na silo’, duse stvari jim morajo dovolit njih uporabo.
Da dobijo njihovo privolitev, morajo z wnjimi komunicirati, jim darovati in se
prilagoditi njihovi prisotnosti s tem, da spremenijo svoje lastno obnasanje.
Vsako novo stvar predstavijo drugim stvarem v hisi s ‘predstavitvenim darovanjem’.
S tem preprecijo ljubosumje, drugace se lahko ‘duse stvari’ obrnejo proti cloveku
in ga naredijo bolnega.
Celotna kreacija jim predstavlja harmonicno celoto,
zato vsako bolezen vidijo kot disharmonijo z okoljem.

Mentawaji so neolitska kultura.

180 ANTHROPOS



Siberut

Prisli naj bi na Siberut pred vec¢ tiso¢ leti iz Avstronezije; in ohranili nespremenjeno
kulturo. Do pred kratkim bi jih lahko mirno oznadili kot '’kamena, z nekaterimi
elementi bronaste dobe’. V Mentawajskih glavah beseda “znanost” res ne obstaja,

saj zadovoljni Zivijo mirno, preprosto kmecko Zivljenje. Imajo pac vse potrebno znanje
za Zivljenje v svojem okolju, nimajo pa veliko podatkov o znanjih in moZnostih za njih

Se tujega, a neustavljivo pribliZujoCega se civiliziranega sveta; toda neseznanjenost s

podatki (Cemur zapadnjak reCe: neznanje) ne pogojuje nujno duhovne slepote.
Danes je moda sveta govoriti o ’duhovnosti’.
"Stare’ religije in filozofije, kot tudi 'new age’-’novi ogenj’ govorijo o duhovnosti.
Skoraj vsakdo danes govori o duhovnosti, razen tistih slepih glav, ki imajo svojo
pozornost popolnoma
zoZeno/usmejeno

v borbo za
materialno varnost zlato i denar  prevaro JAZ
modc am,am hrano potrebo  SEM,
+ in

/\/\/\_ nadmocdc I vel..POMEMBNOST !ne ti! ti nisi!

Ce duhovnost pomeni zavestnost stvarnika, stvarjenja in sebe kot deléek tega
stvarjenja, ¢e je duhovnost pot k utelesenju ljubezeni,
in ¢e vzamemo za meter duhovnosti >ljube¢ odnos do soljudi in okolja<,
potem se mi zdi,
da se boZja volja v mentawajski druZbi veliko bolj uresni¢uje kot na razvitem
kr&anskem, neprestano o ljubezni in miru govorec¢em zahodu;
o ¢emer pric¢ajo njihovi medsebojni odnosi.

Mentawayi so dobri, topli, gostoljubni ljudje in cudoviti starsi

Ker Zivijo skromno<brez.zahtevno Zivljenje, ne kvarijo<razvajajo otrok.

Ker ne poznajo Zelje po doseganju<ambicije, ne izracunavajo srece svojim otrokom;
zato ne silijo in ne kupujejo otrok v sledenje starSevskih iluzij. Otroci niso 'obsojeni’
na zadovoljevanje izracunov>nacrtov svojih starSev, odrasc¢ajo sledec le svoji radovednosti.
Vsi odrasli enakovredno skrbijo za vse otroke. Malcki so vedno zaspali v ’kakem’
naroCu, najveckrat pri ocetih, katerim ’status vraca’ ne pomeni ve¢pomembnost, niti
moznost prelaganja dolZnosti na druge. Ker PRIVILEGIJ v mentawajskih zavestih
ne obstaja, so neZni.

Ker niso suZnji ¢asa (nikoli ni ’spremembe’ hitrosti), se jim nikoli nikamor ne mudi in
so za otroke vedno 'tu’. Otoci v njihovi vednoprisotni pozornosti varno in svobodno
odras¢ajo, crkljajoCe narodje starejsih jim je vedno odprto.

Slisali nismo ene grobe besede ali zvoka, ki bi zvenel kot ukaz ali prepoved..

ANTHROPOS 181



Miha Jensterle

Po osamosvojitvi je Indonezijska vlada Mentawajem prepovedala tradicionalen nacin
Zivljenja: opravljanje starih ritualov, tetoviranje, $pi¢enje zob, goloto; in zahtevala, da se
oblecejo, preselijo v vasi, ter izberejo za vero islam ali kr3¢anstvo. Uradno so si izbrali

krs¢anstvo (ker jim dovoli jesti svinjino), na zahtevo vlade so postavili ‘drZzavne vasi’

okrog cerkve in 3ole; toda na ukaz zgrajene hiSe vracev v teh vaseh samevajo.
So prazne lupine, brez Zivljenja.
Vraci se ne dajo. Hocejo ziveti in tudi Zivijo v dZungli.

Turisti, ki zadnjih deset let vse bolj mnozZi¢no prihajamo v siberutski svet preprostosti,
prinasamo s seboj svoje 'vrednote’ (¢as-denar) in ’dobrote’ (predmete, ki so za
Mentawaje ‘novosti-zanimivosti in jim vzburjajo radovednost, obfudovanje in vcasih
Zeljo po posedovanju), a za zdaj vsaj stara generacija vracev Se odbija navade<zasvo-
jenosti>slepila tujcev. Ostaja prosta Zelja;
toda otroci vracev, neverjetno hitro dovzetni za vdirajoci svet tujcev,
so Ze razDVO]JEni
med
pozornim zadovoljnim mirom ocetnjega sveta) in (zaslepljujo¢im sijajem tujega sveta.
?So na tem, da zapustijo vzdu§je ljubece pozornosti
in skocijo v reko strasti, borbe/strahu in iluzij?

Ali bo v njih previadal mentawajski svet Ppozornosti>oblutljivosti-(si)-
skupnosti ali zahodni svet Roncentracije>brezobzirnosti-(faz)-egoizma?

?Ali bodo tudi oni podlegli zlatemu teletu

?Mogoce se od njih Pmi?VSI lahko kaj naucimo?

Zahodnemu svetu Zivljenje predstavlJA UDobje, Metawajem Zivljenje pomenijo ODnosi

Mi Zivimo bolj%?eedobmneje, toda ali nas to dela boljSe?bolj cloveske?
Neprestano govorimo o "BOLJSEM’ in 'NAJBOLJSEM,
toda ali nismo izgubili vpogled v pomen 'DOBREGA’?
?ali ‘dobro’ ne dojemamo kot ‘vecno nezadouvoljstvo’?
rkaj je torej dobrorrin kaj dobrota ri?
?ali nismo izgubili osnovno merilo-VREDNOTO
in s tem mer O-CENQOY?
Zahod ima vse moZnosti, znanje in sredstva, da vzpostavi raj na Zemlji; toda v borbi
ZA NADvlado in doBICek(nedelo) zahodni ¢lovek ’ustvarja’ le vojno in Zivi vojno, saj
je sprejel nauk: Zivljenje je borba in le najkrutejsi preZivijo’ kot zakon in opravicilo.
Najhuje je to, da se je vecina ljudi navadila na vojno in dojemajo vojno kot mir; in
dokler jim bombe ne rusijo vhodna vrata, nocejo slisati joka Zrtev pohlepa, nocejo
vedeti za vojno ’tam zunaj’, nocejo videti, da njihova lastna brezobzirnost< pohlepnost>
dvoli¢nost povzroca vse vojne tega sveta.

ZATO danes uzakonjen in celo spoStovan egoisti¢ni.interes(t) lahko mirno in hladno
ubija<Zrtvuje vse 'tuje’ in lastne otroke za svojo korist; in ljudje ta vzorec Zivljenja?Zrtvo-

182 ANTHROPOS



Siberut

vanja celo spostujejo in zato zagovarjajo. Temu recejo ’pravica in podjetnost’; in ne
vidijo, ne obcutijo bolecin ljudi, ki jih njihovo prizadevanje prizadeva. Umirajo
v borbi za ukaz<oblast, za uspeh>¢ast, za denar>mo¢, za idejo>vero; in ZAmirajo v
ve¢nem pomanjkanju ¢asa, sanjajo¢ o brezcasju vecnosti>raju.

...Siberutu vlada cist<>enakovreden
odnos; in zato brez
vsake materialne blaginje
sedaj
srecni Zivijo vecni
danes
v brezcasnem raju...

?Ali_si_upamo priznati, da _je ?NAS? neobcutljiv, pohlepen>agresiven in krut
ciiliziran?napreden svet veliko bolj primitven’zverinski kot mentawajski?
?Ali se primitivnost 'kulturnih’ ne kazZe
v ‘visokem mmnenju o sebi’ in zanicevanju vsake drugacnosti’tujega?
Ali se upamo ozreti v SVOJO ujetost v izkorisCevalski avtoritativno-teroristicni odnos
do drugih?
Ali upamo tvegati soocenje s svojim egoizmom
(pohlepombolecino napuhomstrahom zavistjcZeljo )?
?Ali se upamo poglobiti v odnos med ‘dusami’,
ter s pravimi imeni poimenovati “svoj” odnos do okolja<’tujega”’>soljudi?
?Ali lahko mi_spregledamo vzDUSJE nase t.i. civilizirane kulturne druzbe,
spregledamo, odkod prihaja Cas . ki ga Zivimo in v Raterem nikoli ‘nimamo casa’?
In v brezcasju (ali je Cas strah?) obcutimo se kaj drugega kot svoj interes(t)?
?tudi svoj sedanji neinteres’tuje’?

?Kdo je torej ‘spredaj’ in kdo ’zadaj’?
?zadnji bodo pruvi?
PKdo? je torej ucitelj in kdo ucenec

Razum se je razvil, da prehrani in zavaruje Zelodec;
in leta Zrtvuje tudi roko ’svojega’ telesa za svoje preZivetje
Srce napaja vsako celico v telesu,
tudi rakavo.

ANTHROPOS 183



Miha Jensterle

Vsaka akcija, ki se rodi v srcu, je seme novega drevesa...
Vsaka akcija, ki izhaja iz razuma?koristi, je smrt drevesa, cloveka, otroka...
Ali nas bo pozrl ’lasten’ Zelodec?
Bo zima unicila leto in dan?

Ne, ne more biti tako, kot hoce dcloveski razum..

izra cun<ego.korist>Zelodec,
lahko je le tako, kot ob.cuti Gea...srce
Mentawagski pozdrav za vse priloZnosti je:

a lea ou i ta ale a vita?pojdi v

Zivljenje
P.S. Slovenci in Mentawaji imamo vsaj dve stvari skupni:
dvojino, ki je redkost med svetovnimi jeziki in kaZe na nacin razmiljanja,
ki ni ne kapitalisticen>egocentri¢en(jaz>moje) in ne ¢reden(mi>nase).
'na’_je beseda dajanja, zvok dobrote

184 ANTHROPOS




Tanja Strbad, Bojan Radej

Tetoviranje:
lepota z navdihom svobode

CLOVEKOVA ZUNANJOST:
PODOBA IN RESNICNOST

Na$a zunanja privla¢nost ima pomemben vpliv na uspesnost
naSih druzbenih razmerij. Na privla¢ne ljudi pogosteje mislimo,
opredeljujemo jih kot bolj zdrave, izrazamo vecdjo podporo nji-
hovemu delu in ugotavljamo, da so vplivnejsi. Privla¢ni ljudje
so spretnejsi pri vzpostavljanju stikov in uzivajo ekstenzivnejse
spolne interakcije kot drugi ljudje. MoZnosti njihovega ekonom-
skega uspeha so vedje, pa tudi njihovo moralnost ponavadi
cenimo bolj. Privla¢ni ljudje izrazajo ve¢ splosnega zadovoljstva,
imajo viSjo raven samospostovanja in so manj izpostavljeni
dusevnim boleznim.

Pojavnost, predvsem pa njeno spreminjanje torej neizbezno
komunicira z druzbenim okoljem. Vsakdo, ki spreminja svoj
videz po pravilih, ki se ne vklapljajo v prevladujoce norme,
tvega, da ga bo okolica opredelila kot druzbeno ali moralno
inferiornejSega. In obratno: kadar se kdo odlo¢i, da bo njegova
zunanjost izstopala iz ustaljenih pravil, s tem pravzaprav sim-
boli¢no izraza svoje nestrinjanje s prevladujo¢imi normami.

Razli¢ne oblike trajnega spreminjanja fizi¢ne podobe telesa
so se pojavile v razli¢nih delih sveta in povsod so stoletja ali
celo tisocletja praviloma Zivele dokaj podobno Zivljenje in imele
konstruktivno vlogo v starodavnih civilizacijah. Sele v sodobni

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 185-204.

185



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

praksi trajnega spreminjanja telesa se je (vecinoma) v zahodnih
kulturah razvilo na primer tetoviranje z druzbeno destruktivnim
prizvokom. Razlog za to bi utegnil ti¢ati v posameznikovi
odtujenosti, celo od samega sebe (ki se kaZze na primer v
zamenjevanju od zunaj spodbujenih, v druzbi ali na trgu spro-
duciranih potreb za njegove izvirne potrebe), pojavu, ki je do
sodobne civilizacije v takSnem obsegu nepoznan.

Ta nekonvencionalna podstat spreminjanja fizicne podobe
telesa pa v zahodnih druzbah v zadnjem Casu dobiva tudi
nove vsebine. Umetniska razseZnost tetoviranja, ki jo danes
najdemo pogosteje kot kdaj prej, tetoviranju odvzema asocia-
lizacijsko, deviacijsko in obrtni§ko razseZznost. Prese¢i poskusa
javno zavracanje tetoviranja, da bi postala umetnost tetoviranja
splo$neje priznana in sprejeta.

Samozadostna Zelja po lepem

Namen tetoviranja je okrasiti telo in ga lahko primerjamo z
nakitom in oblacili. Med osnovnimi razlogi za tetoviranje naj-
demo taksne, ki jih lahko pripiSemo tudi oblacenju in modi:
8¢itenje, povecanje (spolne) privla¢nosti telesa, izrazanje Custev
in misljenja, zabeleZzba posebnih dogodkov in izraZanje pripad-
nosti in skupinske identitete.

Tetoviranje je pojav, ki je s svojo kontroverznostjo razli¢no
vrednoten in uporabljan tako na civilizacijskem obrobju kot
tudi marsikje, kjer ga morda ne bi niti pricakovali. V zavesti
danasnjega cloveka se pojavlja zdaj kot sporno namerno izna-
kaZanje telesa, zdaj kot estetsko-umetnisko in kot modno
pocetje; kot groznja Clovekovi konformnosti, pa tudi anonim-
nosti ali zopet kot potrditev samoidentitete in oblasti nad last-
nim telesom.

Ljudje za dosego Zeljene druzbene identitete, samooprede-
litve in povezav z okoljem uporabljamo zelo razli¢ne nacine
doseganja Zeljene fizi¢ne podobe telesa in zunanjosti. Najpo-
gostejsi metodi sta oblacenje in moda, splosno pa oblike
spreminjanja telesa razlikujemo po njihovi stalnosti.

Na najpreprostejsi ravni, zato pa tudi najbolj razsirjena sta
oblacenje in moda v oblacenju tista, ki simbolno izrazata spol,
druzbeni status, Zivljenjski stil, osebne interese, vrednote in
druge vidike identitete posameznika. Nekateri vidijo zacetke
mode v obdobju prodora mescanskega druzbenega sloja (barok)
in demokratizacije druzbe. Moda pri plemstvu je stoletja Zivela
hermeti¢no, iz simbolike oblacenja in mode je bil izlocen naj-
vedji del druzbe. To pa pomeni, da fenomen mode $e nikoli
ni bil tako aktualen kot prav zdaj, v ¢asu, ko je sodobna druz-
ba bolj kot kdaj prej izgubila razredne, stanovske, premo-

186

ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

Zenjske in druge delitve, v ¢asu, ko se modni trendi ravnajo
po Zeljah najpomembnejSega potrosnika, to je srednjega sloja.

Fenomen mode je Se vedno zavit v izjemno terminolosko
in semanti¢no nedolo¢enost, ki jo dokazuje pogosto meSanje
z izrazi (pomeni) obicaj, stil ipd. Tako identifikacijska kot
dekorativna vloga okraSevanja, spreminjanja zunanjosti sta bila
poznana Ze pred tisolletji, Ceprav takrat o modi e ne more
biti govora. Sele tak$no okrasevanje telesa, ki je ocis¢eno
vsakega funkcionalizma, ki ima le estetsko funkcijo, je lahko
modno. Tako bi tudi lahko loc¢ili oblacenje od mode. Obla-
Cenje od mode razlikujem po tem, da ima prvo poleg estetskih
Se druge vloge, na primer zascito pred vremenskimi vplivi,
religiozno magi¢no vlogo, na primer obredna oblacila, oblacila,
povezana z opravljanjem poklica, na primer zasCitne obleke,
higienska ipd.

Predhodnik okrasevanja telesa z (modnim) oblacenjem pa
je prav gotovo okrasevanje Clovekove koze. S tega stalis¢a je
estetizacija oblacil nekaksno okrasevanje ¢lovekove “druge
koze”, tetoviranje, barvanje telesa ipd. pa predhodniki oblacilne
mode. Zato tudi Veblen pravi, da se je potrebno v iskanju
ustvarjalnih nacel, ki bodo sluzila kot motiv za novatorstvo v
modi, spet vrniti k primitivnemu, neekonomskemu motivu, iz
katerega je obleka nastala, to je motivu okrasevanja.

Preoblikovanje telesa: sporocila iz pradavnine

Eden najpogostejsih nacinov, ki so ga ljudje Ze v pradavnini
uporabljali za lastno identifikacijo, je barvanje telesa. V Afriki
je pogosta tudi kombinacija barvanja in tetoviranja z brazgo-
tinjenjem. Tetoviranje in barvanje telesa imata veliko skupnega,
razlika pa je v tem, da barvanje ni tako obstojno in trajno kot
tetoviranje, zato se uporablja v¢asih za druga¢ne namene.
Veliko je obredja, obicajev in postopkov, kjer barvanje telesa
odigra podobno vlogo kot tetoviranje.

Barvanje telesa se uporablja za pritegovanje pozornosti, in
to v vseh delih sveta. Tako v ZDA, Kjer letno za liCenje in nego
las potrosijo okoli 5 milijard dolarjev, kot v tradicionalnih kul-
turah Afrike, Azije in drugod.

Sudanski Nubijci so na primer razvili barvanje telesa do
izjemno visoke ravni. Nubijska umetnost barvanja telesa je v
prvi vrsti estetska, vezana na CaSCenje Cloveskega telesa, zdravja
in fizi¢ne modi. Mladi Nubijci ustvarijo zelo osebne poslikave,
s katerimi poudarijo svoj fizi¢ni razvoj. Uporaba barv in oblik
je odvisna le od osebne ustvarjalnosti, ne od tradicionalnih ali
religioznih pravil. Zaradi izvirnosti, simetri¢nosti in upostevanja
telesnih znacilnosti je barvanje telesa pri Nubijcih zelo cenjeno,

ANTHROPOS

187



Tanja Strbad, Bojan Radej

zelo pa ga spostujejo tudi drugi, na primer umetniki, obliko-
valci in drugi strokovnjaki v zahodnem svetu.

Naslednja oblika zacasnega, ali bolje, “na pol trajnega”
spreminjanja podobe telesa in fizi¢ne zunanjosti je oblikovanje
frizure. Lasje se pristrizejo ali tudi povsem odstranijo, oblikujejo,
barvajo in nasploh uporabljajo kot medij za estetsko ustvarjal-
nost in druzbeno komunikacijo. Podobno velja tudi za obliko-
vanje brade ali brkov pri moskih, nohtov, v¢asih celo zob, kar
pa bi bilo morda bolje uvrstiti Ze med trajne spremembe
telesne podobe.

_ V mnogocem so si nestalne in stalne spremembe podobe

Estetska komponenta v obredni . . .y . . . .
deformaciji telesa Nubijke: telesa in fizi¢ne zunanjosti podobne. Pogosto se razlikujeta v
okraevanje koZe je predhodnica  vrsti sporocil, ki jih “prenasata”. Tiste oblike spreminjanja
'&"rij;eb%mmhl’ Loni. The podobe telesa in fizi¢ne zunanjosti, ki jih lahko brez teZav
People of Kau. predrugacimo ali izbriSemo, nosijo sporocila s ¢asovno ome-
jeno razseznostjo,
zaradi Cesar hitro
zastarevajo. Drugace
je s tetoviranjem, pre-
badanjem, oblikova-
njem in brazgotinje-
njem telesa kot
oblikami stalne spre-
membe podobe telesa
in fizicne zunanjosti.
Te zaradi trajnosti
izraZajo sporocila s
trajnim pomenom in
veljavo, na primer o
osebnih znacilnostih
(spolu, zrelosti),
druzbeni pripadnosti
(klanu, cehu, pleme-
nu), tradicionalnih
konceptih (na primer
lepote pri plemenu
Mangbetu v Osrednji
Afriki in Chinookih iz
severnoameriSke za-
hodne obale, ki se
izraza z oblikovanjem
glave).

Preoblikovanje
telesa (body shaping)
se pogosto uporablja
za zadovoljitev usta-
lienih pravil lepote.

188 ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

Kitajske Zenske so stoletja povezovale svoja stopala, da bi
dobila “lotosov cvet”, po tradicionalnih merilih idealno veliko,
tri inCe dolgo stopalo, ki se je lepo prilegalo v mosko dlan.
Poleg eroti¢nega pomena in uc¢inka (zaradi zniZanja pretoka
krvi v stopaluy, ki je bilo “pravilno” povito, se je pojavil pose-
ben vonj stopala) je imela ta oblika preoblikovanja telesa tudi
pomen simbolne in celo dejanske druzbene onesposobitve.
Zaradi eroti¢nega pomena lotosovega stopala so ga sprejele
tudi prostitutke, konkubine, moski homoseksualci in transvestiti.
Tudi v zahodnih druzbah je oblikovanje telesa pogost
pojav. Ravnanje las, preoblikovanje “etni¢nih” nosov s plastic¢-
nimi operacijami, dieta in telesna vadba so kar pogosti nacini
preoblikovanja telesa. V zgodovini je bil za preoblikovanje
telesa uporabljan steznik. Ob izteku 20. stoletja je okoli 5
odstotkov Ameri¢anov za preoblikovanje telesa Ze prestalo
plasti¢no operacijo.
Tudi prebadanje
telesa v sodobnih
druzbah sre¢amo
pogosto, vendar le v
zelo omejenem obse-
gu: znano je preba-
danje ali preluknjanje
koze, pa tudi miSic,
obdelava prsnih bra-
davic, popka in geni-
talij. Nekateri vidijo
namen sodobnega
prebadanja genitalij v
“krizanju mineralov
in Zivljenja”, kar
pomeni “prodiranje v
osrgje kozmosa, kot
sredstvo za presega-
nje sil Zivljenja in sil
smrti”. Slednje pa
spada v domeno
posameznih sadoma-
zohisti¢nih in gay
subkultur.
Brazgotinjenje
telesa je Se ena od
navad, s katerimi so
se mnoge rase ukvar-
jale tisocletja. Pomen
brazgotinjenja pa se
je s Casom spremi-

Barvanje telesa pri Nubijcih:
pri ¢rncih tetoviranje ni bilo
razsirjeno, saj bi na ¢rni koZi
ne ucinkovalo. Za Nubijce je
telo le dovrsitev njihove umet-
nosti. Kot Simbol telo pred-
stavlja dovrseno lepoto in sred-
stvo umetniskega izraZanja.
Vir: Reifenstahl, Leni. The
People of Kau.

ANTHROPOS 189



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

njal. Brazgotinjenje ima obicajno ritualni pomen, v¢asih pa ga
najdemo tudi v povsem estetski funkciji. Plemenska znamenja
so Cesto vtetovirana — vrezana in omogocijo nositeljem plemena,
da so prepoznavni na beZen pogled, toda moZno je tudi,

da je bilo brazgotinjenje najprej oblika cepitve. Majhni rezi
omogocijo dostop mikrobom in bakterijam, ki ¢loveski orga-
nizem spodbudijo k razvoju protitelesc. To ustvari zanesljivo
imunost in ima koristen ucinek za kasnejSe zdravljenje ran, ki
so mu domorodci Cesto izpostavljeni.

Vizualne ucinke stalnega spreminjanja telesa, to je polepsav
na primer s poslikavami, brazgotinami ali tetovazami, je ¢lovek
v pradavnini utegnil spoznati slu¢ajno: po poskodbah z odprtimi
ranami ali pri opeklinah so zemlje neocis¢eni deli koZe “spre-
menili” barvo, potemneli.

Tetoviranje danes zajema zelo raznolike vzorce, motive,
estetske ravni itd. Na eni strani spada med najbolj sporne
oblike okrasevanja Clovekovega telesa in umetniskega izraZanja
sploh, na drugi pa je med najbolj izpovednimi modernejSimi
oblikami umetniskega, oblikovalskega in modnega izrazanja.
Zato je tetoviranje bogat, neizkoris¢en vir tudi tistim, ki se s
tetoviranjem neposredno ne ukvarjajo, zaznavajo pa bogastvo
tega do danes veCinoma odrivanega vira navdiha in sporodil.

MISTICNI IZVIRI SODOBNE LEPOTE

Tetoviranje je v vsej svoji raznoliki pojavnosti avtonomna in
avtenti¢na oblika c¢lovekovega estetskega izraZanja. To velja celo
takrat, ko je njegova prvenstvena naloga zaScitna, ritualna, zas-
traSevalna ali prestiZzna. TeZnja po oblikovalski ustvarjalnosti je
namre¢ splos$na lastnost Cloveskih druzb v vseh geografskih in
Casovnih razseznostih. Tako se tudi tetoviranje le redko omejuje
na strogo funkcionalnost (misti¢nost, istovetenje, iniciacija ipd.).
Vzroki za njegov obstoj od davnine do ponovnega sodobnega
razeveta so seveda razli¢ni in velplastni, vendar temeljijo na
prvinski potrebi: ta je na primer pripeljala tudi od primitivne
piktografije do modernega stripa, slikarstva, grafita ali plakata.

Tetoviranje pa privlaci pozornost tudi zato, ker s seboj
nosi podobo eksoti¢nosti. Eksoti¢nost tetoviranja je v ideji, da
tetoviranje vsebuje prepoved ali tabu. Zato ni ¢udno, da teto-
viranje najpogosteje najdemo med marginalci in med pripadniki
vigjih druZbenih slojev. Ironicen in eden redkih primerov take
vrste je to, da so Ze od zgodnjih Casov tetoviranja visji druz-
beni sloji z marginalci povezani s kulturo, ki je znacilna v
prvi vrsti za niZje druzbene sloje. Pripadniki visjih slojev s
tetoviranjem i5¢ejo avro misterioznosti, pustolovstvo in ekso-
ticnost. Izmenjava pa je v primeru tetoviranja tekla tudi v

190

ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

obratni smeri. Ljudje iz delavskih slojev, prav tako kot krimi-
nalci in pripadniki podzemlja, so hrepeneli in posnemali tiste
lastnosti, ki so jih pripisovali visjim slojem, ti pa so jih v resnici
prevzeli od njih samih.

Tisocletna zgodba

V zahodnih kulturah se je tetoviranje prvi¢ pojavilo med
skupnostmi na britanskem otodju: Pikti, Skoti in Kelti celo svoja
imena dolgujejo okrasevanju telesa. Prvi po Zelezni opremi, ki
so jo uporabljali za tetoviranje, in drugi iz keltske besede, ki
pomeni “barvanje v razli¢nih barvah”. Pikti so se tetovirali z
iglo in rastlinskim pigmentom, kar je bilo privilegij in domena
viSjega plemstva. Tetoviranje je bilo namre¢ tudi nacin razliko-
vanja od preprostega ¢loveka. Kelti so bili mo¢no tetovirani z
Zivalskimi liki, s ¢imer so hoteli poudariti svojo strasljivo
podobo. Julij Cezar je v svojih spominih zapisal, da so Kelti
pobarvani modro in nosijo podobe, ki jih je v boju tezko gle-

dati brez strahu. Stik Keltov z rimskimi legionarji pa je ponesel Tetoviran markeski poglavar.
tetoviranje v Evropo, kjer je postalo priljubljeno in se Sirilo Izbor mest in leg poslikave
. i 1s . . . . telesa je bil tako dognan, da je
posebej med vojscaki, dokler ga v tretjem stoletju krs¢anski ormamentika ob premikanju
cesar Konstantin ni prepovedal zato, ker “onecas¢a BozZje delo”. telesa, hoji, napenjanju misic
. . % : : rahlo valovala.
Njegova pre.pove.d pa se je .nanasalzlt le na tetoviranje obraza. Vir: Scuts, Gotch. 1986,
Se stoletja se je tetoviranje ohranilo med Anglosasi, kjer so Sex, Art and Symbol.

predvsem predstavniki plemstva nosili po-
slikave z ljubezenskimi ali verskimi motivi.
Tako je bilo po bitki pri Hastingsu pohab-
lieno telo kralja Harolda mogoce spoznati
samo po ljubezenski tetovazi “Edith’.

Od osmega do desetega stoletja je
cerkev spet zavrla tetoviranje zaradi
spreminjanja telesa, ki je bilo ustvarjeno
po Bozji podobi. Tetoviranje je postalo
ponovno bolj razsirjeno v ¢asu krizarskih
vojn: krizarji so si s tetovazo kriza ali
katerega od drugih verskih znamenj “zago-
tovili” krs¢anski pokop, ¢e bi morali
umreti v tuji dezeli.

Do osemnajstega stoletja je bilo reli-
giozno motivirano tetoviranje edina po-
membnejsa oblika tetoviranja, ki ima
zasluge za to, da se je v zahodni kulturi
tetoviranje ohranilo. Tetoviranje je cvetelo
predvsem v Jeruzalemu, saj so romarji
pogosto zeleli ohraniti spomin na obisk
Svete deZele in oznaciti svojo pripadnost

ANTHROPOS 191



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

Tetovaza ni koncana, dokler ni
fotografirana (Cliff Raven).
Slika iz zbirke posebej redkih
tetovaZ Zensk na prehodu v
dovo sodobnega tetoviranja.
Vir: Tattoo World, Vol. 1,

No. 1, 1994, str. 55.

Bogu. Ta praksa se je ohranila vse do danes. Kljub verskim
prepovedim se je tako pri kristjanih (kot tudi pri muslimanih)
tetoviranje uveljavilo kot dokaz, da so opravili romanja v svete
kraje. Izhaja morda iz Casov krizarskih vojn. Koptski romarji so
si tetovirali besedo Jeruzalem z datumom obiska in morda Se
standardizirani verski emblem. V tem c¢asu je bilo trajno
poslikavanje telesa tako razsirjeno, da ga je cerkev spet pre-
povedala, ¢e§ da skodi zdravju duse. Tako je Cerkev na eni
strani tetoviranje prepovedovala, na drugi pa so prav tetovirani
verniki zasluzni za stoletja neprekinjeno prakso tetoviranja v
Evropi. Seveda ne gre za nakljudje: katoliska cerkev je bila
pravi mnozi¢ni proizvajalec svetih podob, relikvij, simbolov in
religioznih znakov, Se posebej v zvezi s krizanjem, ki ga je
slikala, tiskala in postavljala, kjer je le mogla. To se je posle-
di¢no pokazalo tudi v dolo¢enem tipu tetoviranja.

Navkljub prepovedim in obsodbam je popularnost tetovi-
ranja naradcala in se razvila vse do danaSnjega Casa z neka-
terimi podobnimi, pa tudi razli¢nimi znacilnostmi glede na
Clovekove in druzbene obicaje razli¢nih ras, ljudstev, druzb.

V staro krs¢anstvo je tetoviranje po vsej verjetnosti prodrlo iz
vzhodnomediteranskega kulta, uporabljali pa so “znackovni”
oblikovalski pristop k tetoviranju: tetovaze so bile videti kot
znacke, medalje ali priponke (bedZi.

Dva dedicCa

Pravi razcvet in popularizacijo, ki jo opazamo v zadnjem
stoletju, pa je tetoviranje doZivelo 3ele z

»

192 ANTHROPOS

-5 Ty 5

dvema inovacijama. Vsaka je na svoj
nacin omogocila razmeroma enostavno
tetoviranje in kakovostno reprodukcijo
vizualnih sporocil. Prva iznajdba je
tetovirni stroj¢ek, ki je omogocil v
glavnem manj bolece in hitro, to je
ceneno tetoviranje. S standardiziranimi
podobami za tetoviranje, ki so se kot
vzorec najprej prekopirale na koZo in
sluZile tetoverju kot vzorec, je bil izpol-
njen Se drugi temeljni pogoj za zaletek
hitrega Sirjenja obrti tetoviranja v zahod-
nih kulturah. Ta je postopoma prestopila
meje obrobnih druzbenih skupin in do
danes Ze postala priljubljen izrazni nacin
v masovni kulturi (na primer oblikovanja
podobe izvajalcev in oboZevalcev pop
kulture) in umetniskem ustvarjanju.

v I
:




Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

Zelo zanimivo pa je, da je vecanje trzne zanimivosti nekdaj
na obrobje druzbe odrinjenih nagnjenj, okusov ali potreb
“izprijencev”, ponavadi, izpostavljeno Se vedjemu odporu
javnosti kot pa “Cudastva” ali “izprijenosti” same. Tako je na
primer s prostitucijo in pornografijo, razpecevanjem drog, pa
tudi s tetoviranjem ali grafitarstvom. Lahko bi trdili, da je ne-
trzno zanimanje za te “posebnosti” same precej zapostavljeno
ali pa vsaj vkalupljeno in zato neplodno.

Pogosti pa so primeri, ko je na obrobje druZbe odrinjena
subkultura ali kultura niZjih druZbenih slojev v ¢isti ali prilago-
jeni obliki predrla lastno zaprtost in postala del mainstreama,
na primer jazz ali film. V poznih sedemdesetih je Rolando
Castellon, postavljalec razstave “Estetika grafitov” v Muzeju
moderne umetnosti v San Franciscu govoril celo o kulturnem
imperializmu, kjer uveljavljena in od vecine sprejeta kultura
prisvaja, ocis¢uje in v umetnost preoblikuje kulturo druzbenega
obrobja. Kulturna proizvodnja marginalnih druZbenih skupin je
namre¢ stalen vir za osveZevanje prevladujocih umetniskih
Zanrov, pa tudi za komercializacijo.

Zgodovina grafitov je lahko pouc¢na za predvidevanje spre-
minjanja popularnosti tetoviranja in moznosti, da se tetoviranje
umesti v priznane nacine (umetniskega) izraZanja. Tako kot
tetoviranje so tudi grafiti vrsta kulturne produkcije, ki izhaja iz
druzbenega obrobja revnih, manjsin, urbaniziranih okolij, pred-
vsem moskih. Grafiti delujejo podobno kot tetoviranje: so
gesta locitve in osamitve od vecine, simbolizirajo¢ teritorialno
pripadnost, Clanstvo, osebno identiteto in protest zoper nadzor,
ki ga izvaja druzba.

Zato v komercialno dinami¢nih druZbenih sistemih uradna
kultura in umetnost pozorno spremljata vsako tisto marginalno
subkulturo, ki zbuja zanimanje oziroma interes potro$nikov ali
ponuja visjo kakovost (izvirno sporocilnost) stvaritev oziroma
storitev. Trzne raziskave na Japonskem so na primer pokazale,
da je za ugotavljanje bodocih trznih trendov potrebno poznati
predvsem trzno obnaSanje najstnikov in njihov odnos do novosti.

S standardizacijo tetoviranih podob in komercializacijo je teto-
viranje prestopilo mejo druzbenega obrobja in postalo ki¢. V
njem vecinoma ostaja vse do danasnjega Casa. S komercializacijo
pa sta se v tetoviranju vendarle izostrila dva, pravzaprav komple-
mentarna pola: tetoviranje kot ki¢ in tetoviranje kot umetnost.

Ceprav je umetnost Cista ¢lovekova vescina, je vendar
ves¢ina, napolnjena s ¢ustvi in/ali razumom. Ki¢ je izrastek
umetnosti. Je pristen poskus veljavnega opisa proizvoda Clove-
kove usposobljene spretnosti, ki pa je ni mogoce obravnavati
kot umetnost. Ki¢ ni znak slabega okusa, prej degradirana,
skrivljena in popacena umetnost. Medtem, ko prevladujoce
vrednote na oceno umetniSkega dela ne bi smele vplivati, pa

ANTHROPOS 193



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

je z ocenjevanjem kiCa prav nasprotno: ta vsebuje dolocljivke
aktualne druzbene klime.

Prav zaradi trZzne naravnanosti tetoviranja ni ¢udno, da
danes vecina tetoverjev daje prednost tehni¢ni vesc¢ini tetovira-
nja pred njeno umetni§ko razseznostjo. Kljub temu, da v
zahodnih kulturah pri tetoviranju Se prevladuje vidik kica, se v
zadnjih desetletjih krepita tudi umetniski in modni vidik tetovi-
ranja. Za prihodnost tetoviranja je zato pomembno naslednje:
na popularnost, s tem pa na kakovost tetoviranja kratkotrajno
lahko moc¢no vplivajo modni trendi; dolgoro¢no pa razvoj
tetoviranju zagotavlja samo dvig ravni njegovega umetniskega
izraza. Ali drugace, ¢im visja bo umetniska raven tetoviranja,
tem zanimivejSe bo tudi za sicer menjajoCe se, vendar tudi
skozi variiranje ponavljajoe se modne trende.

CLOVESKA KOZA
KOT (NE)PORISANO PLATNO

Sodobno tetoviranje, to je tetoviranje od devetnajstega sto-
letja naprej, se je v zahodni civilizaciji odvijalo zunaj institu-
cionalnih okvirov, posebej izven sveta umetnosti. Kljub temu
ima od samega zacCetka do petdesetih let tega stoletja nekaj
skupnih znacilnosti. Tetovirane podobe so zelo grobe in kon-
vencionalne. Najve¢ strank, pa tudi tetoverjev je prihajalo iz
nizjih slojev, najbolj iskane so bile majhne, kot bedzi velike
tetovaZze. Nova tetovaza je bila narejena brez vnaprejsnjih
predstav o medsebojnem ucinkovanju nove in obstojecih teto-
vaz, kaj Sele skladnosti s prihodnjimi. Do sredine dvajsetega
stoletja sta v tetoviranju prevladovali tehni¢na ves¢ina nad
estetskimi presojami in pridobitniski pred umetniskimi nagibi.

Prvi poskusi tetoviranja z umetniskimi ambicijami so
usmerjeni na reprodukcije umetniskih likovnih del. Tako sta na
primer Emma in Frank de Bourg nosila reprodukciji da Vinci-
jeve Zadnje veclerje in Kalvarije. Pokazalo pa se je, da je Clo-
veska koza platno posebne vrste in da sta slikanje in tetovi-
ranje povsem razli¢ni ves¢ini. To je dobro obcutila Emma, ko
se je nekaj let po nastanku tetovaZe ponovno razkazovala v
javnosti: nekateri opazovalci so ji takrat povedali, da so se
njeni apostoli v zadnjem Casu “precej razlezli”... Razliko med
tetoviranjem in slikanjem pa lahko preizkusi vsak, e si nariSe
krog najprej na list papirja, potem pa Se na primer na nepra-
vilno zaobljen predmet. Pravila risanja na tridimenzionalni
medij so namre¢ povsem drugacna.

V zacetku Sestdesetih let je tetoviranje stopilo v dobo pre-
poroda. Ceprav so takrat v obrti tetoviranja $e prevladovali
ekonomski motivi, zunaj nje pa odklonilno stalis¢e (javnosti),

194

ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

so se v zadnjih treh desetletjih pojavile tri pomembne spre-
membe, izvirajoCe iz takrat modnih psihi¢nih in ¢ustvenih
transformacij ljudi. Na podrodju tetoviranja so zaceli eksperi-
mentirati nekateri mladi, ki so imeli univerzitetno ali umetni-
sko zaledje in izkusnje z delom v tradicionalnih umetniskih
medijih. Za mnoge med njimi je bilo to eksperimentiranje
motivirano z nezadovoljstvom z vsebino konvencionalnih
umetniskih oblik, pa tudi s tem, ker so v tetoviranju videli
moznost hitrejSe osebne promocije in poklicnega napredovanja.

Z novimi tetoverji so prodrli tudi novi pristopi in nove
zamisli. Na prvo mesto so postavili ustvarjalne vrednote, ne
ve¢ ekonomskih. Vec¢inoma so ustvarjali le velike tetovaze,
prilagojene vse bolj skrbno izbranim strankam: stranke se jim
prepustijo kot “neporisano umetni§ko platno”. In nenazadnje,
konvencionalne in tradicionalne podobe za tetoviranje so nado-
mestile fantazijske s podrodja znanstvene fantastike, tradicionalni
japonski liki, (neo)plemenske slike, portreti in abstrakcije. Novi
veter je v tetoviranje prinesel tudi tehni¢ne inovacije, eksperi-
mentiranje z vse $irSim barvnim spektrom in tetoviranje z eno
samo iglo. Nova generacija tetoverjev prihaja iz srednjega ali
visjega srednjega druzbenega sloja, nimajo odprtih trgovin in
ne delajo folij za mnoZi¢no reprodukcijo.

Nekateri od teh umetnikov Stejejo tetoviranje za podaljsek,
ne pa za zanikanje njihovih interesov v slikarstvu, kiparstvu
ali performansu. Clovesko telo jim pomeni novo izrazno moz-
nost v okviru trendov, ki so danes tudi v slikarstvu, kiparstvu,
performansu in drugih plasti¢nih in vizualnih umetnostih.

Rojstvo novega medija

Sodobni umetniki spreminjajo naravo tetoviranja. Zaradi
svojih novih in druga¢nih nagnjenj do prispodabljanja, tehnik,
materialov, strank in nacinov, na katerih vidijo splo$ne funkcije
tetoviranja, so vpeljali konceptualne primerke, poganske ele-
mente in neilustrativne podobe na podrodje tradicionalnega
tetoviranja. Tako so po mnenju umetnice Ruth Marten umet-
nosti tetoviranja preprecili stagnacijo; kot pravi Mike Bakaty:
“Biti umetnik tetoviranja je nekaj povsem drugega kot dobro
tetovirati.”

Dela Jamie Summersove so na primer tako sofisticirana in
visoko abstraktna v podobi, tehniki in koloraciji, da mnogi
ljudje, ko jih vidijo prvi¢, mislijo, da so te podobe narisane na
telo le zaCasno. Nedvomno so ta umetniska dela v teoriji in
praksi bliZzja umetnikom, ki delajo v druga¢nem mediju (na
primer slikarjem), kot prizadevanjem njihovih stanovskih kole-
gov na podrodju tetoviranja.

ANTHROPOS

195



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

Paul Booth: Hros$ci, demoni,

podgane. Izvirni motivi in
dognana tehnika sencenja.
Odlicne moZnosti sencenja
povecujejo popularnost
enobarvnega tetoviranja.
Vir: Outlaw Biker’s Tattoo
Revue Specials, 1993.

Sodobno tetoviranje je danes na Zahodu najbolj razvito v
ZDA. Korenine ameriSkega tetoviranja so v ljudskem izrocilu.
Zgodnji ameriSki primeri tetoviranja so pogosto surovo poslikani
in so podobni ljudskim umetniskim portretom ali risanim figu-
ram v njihovih znadilnih, nespremenljivih stilih: zlasti to velja za
ro¢no narejeno delo, ki je bilo opravljeno bodisi v zaporih ali
pridobljeno od ¢lanov marginalnih skupin. Zahodno tetoviranje
je celo danes oznaceno kot skupek podob, ki so jih pogosto
dovrsili razli¢ni tetoverji na istem klientu, katerih rezultat je bila
zbirka nasprotujocih si, konfliktnih stilov, velikosti in sporodil.
Nasprotno pa umetniki kot Bakaty, Marten in Summersova pazi-
jo na celosten ucinek dela, ki zajema natan¢no postavitev
podobe ali poslikave na telo, njeno razmerje do subjektovih
nagnjenj in prepricanj in razmerje vsake podobe do vseh drugih,
tako obstojecih kot tistih, ki so nacrtovane v prihodnje. Misi¢na
struktura klienta je
upostevana, prav tako
kakor spremembe, ki
se bodo zgodile zara-
di staranja.

Poleg tega so pio-
nirji umetnosti tetovi-
ranja vztrajno razvijali
nove tehnike. Medtem
ko so v preteklosti
tetoverji vec¢ino dela
naredili s strojckom s
tremi (za risanje linij)
in petimi iglami (za
barvno polnjenje
ploskev), je nedavno
med sodobnimi
tetoverji postalo
popularno enoigli¢no
tetoviranje, ki je po-
dobno tradicionalne-
mu japonskemu
ro¢nemu delu.

Summersova
uporablja tehnike
sencenja, s katerimi
mesa subtilne, pogo-
sto pastelne tone, ne
da bi jih zapirala v
linearne vzorce. To
ustvarja elegantno,
neobicajno in

196 ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

abstraktno vzorCenje. Marten se vse bolj posveca primitivnim,
celo poganskim abstraktnim znakom in konceptualnim likom.
Bakaty vkljucuje oboje: skrivnostne simbole in tradicionalne
podobe. Sele novi pigmenti, izbolj§ane tehnike in radikalno
spremenjeni odnos do tetoviranih podob so umetnikom
omogocili, da na telesu izvedejo vse, kar so si zamislili na
papirju. Razlika je v tem, da je delo videti boljSe na Zivem,
gibljivem in spremenljivem ozadju ¢loveskega telesa. Tako na
primer v naprej zamisljena podoba japonskega tetoverja brez
izjeme uposteva okroglost okoncin, izboCenost bradavic in
zadnjice in celo spreminjanje telesa (podobe) zaradi napenjanja
ali spros¢anja miSic, na primer pri hoji, sedenju ali dviganju
rok pri pozdravljanju.

Umetnina, ustvarjana na koZi, zahteva nekatere vescine,
pozornost in primernost, kot vsako risanje na papir. Toda
umetnost tetoviranja ima Se nekatere posebne kvalitete. Teto-
viranje kot upodabljajo¢a umetnost ima omejeno trajnost. Izve-
deno je na Zivi, spreminjajo¢i se osebi. Umetnikovo delo
postane avtonomno, ko je dokoncano; od umetnika neodvisno
in spreminjajoce se s situacijami, v katerih se umetnina nahaja.
Sodobni umetniki, ki Zelijo nadzorovati ali narekovati kontekst,
v katerem je njihovo delo videno, Zelijo v resnici kontekst steri-
lizirati ali pa ustvariti to¢no dolo¢en kontekst. Problema galerij-
skega predstavjanja umetnine pa pri tetoviranju ni, razen ko
umetniki tetoviranja hocejo razstavljati delo, ki so ga naredili v
drugih medijih. Medtem ko so slikarji in kiparji c¢esto obre-
menjeni z obstojnostjo svojega dela, z dolgoro¢nimi estetskimi
in intelektualnimi ucinki in vplivom svojega dela na dela svojih
kolegov, resni umetniki tetoviranja vedo, da njihovo delo trajno
spremeni drugo ¢lovesko bitje. Spremeni ne samo klientovo
samopodobo, ampak tudi nacin, kako drugi vidijo tetovirano
osebo v njegovem ali njenem nadaljnjem Zivljenju. Pri delu
umetnikov zahteve tetoviranja poudarjajo zasebnost in integrite-
to, tako kot izredno skrb, ve§c¢ino in selektivnost: imena klien-
tov niso nikoli razkrita, niti niso podobe dela uporabljane
javno, v poslovne namene, razen Ce klienti tako Zeljjo.

Clovek: edina popolna umetnina

Ljudem, ki se odlocijo za tetoviranje vedjih razseZnosti,
sodobna lepa umetnost tetoviranja bolj in bolj ponuja ve¢ tran-
scendentalnih in spiritualnih dimenzij in manj objestnih, deko-
rativnih in eroti¢no niansiranih likov. Za enega in drugega,
poklicnega tetoverja in tetoviranca-subjekta je pomemben
prenos iz fantazije k dejanju, iz notranje senzibilnosti v zuna-
njo manifestacijo. Tetoviranje je proces obnavljanja, preko

ANTHROPOS

197



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

katerega subjekt ozavesti vse vrste drugih aspektov Zivijenja;
to je proces, kjer je najbolj verjetno, da se bo manifestiralo
kolektivno nezavedno. Moderni umetnik pa si prizadeva
oblikovati umetnost prav iz nezavednega.

Za nekatere umetnike je tetoviranje nejavni performans skozi
intelektualno in intuitivno sodelovanje, je ritual, ki je namenjen
kristalizaciji psihe. Tetoviranje je notranji nacin Zivljenja in je
nelodljiv od kulture, ki ji pripada. Tako kot nekateri umetniki
zavraCajo slikarska in kiparska pravila, ki so prevladovala v 60-
tih (ploskost, pomanjkanje podob ali iluzionisti¢nih trikov, izrazi-
tost pravokotnih oblik itd.), razsirjajo¢ njihova raziskovanja preko
slikarskih parametrov — v gledalisCe, arhitekturo, glasbo, jezik,
film in video, perfomans in znanost — vidijo sodobni ustvarjalci
na podrodju tetoviranja svoje delo v SirSem kontekstu.

V umetnosti se danes pojavlja nova oblika populizma:
umetniki ni¢ ve¢ ne Zelijo sebe in svojega dela naslavljati drug
na drugega in na majhno pouceno in oblikovano obcinstvo.
Namesto tega vse bolj raste Zelja po delu izven tradicionalnih
medijev, Zelja po tem, da delo naslovijo na neumetnisko
javnost in da ga postavijo v svobodnejsi kontekst, kot bi si
prej sploh bili zmozni misliti.

Sodobno tetoviranje uteleSa razmerje subjekt-objekt, ki se
mu moderna umetnost toliko posveca; tako na primer so bili v
zgodnjih body art projektih Bruca Naumana, Dennisa Oppen-
heima in Chrisa Burdena umetniki oboje, subjekti in objekti
umetniskega dela. Pri tetoviranju je to razmerje kompleksnejse:
tetovirana oseba je tista, ne pa umetnik, ki privzema razmerje
subjekt-objekt. Oseba, ki nosi tetovazo, je nedvomno objekt
tetoviranja, vendar obenem nosi tudi umetnisko delo, in je
zato tudi subjekt umetniskega dela. Kot je nekdo dejal: “Kako
bi lahko bolj cenil umetnost od tega, da se da§ tetovirati.”

Ker tetoverji delajo na veliko raznovrstnih ljudeh, ta umet-
nost zajema Siroko publiko, vklju¢no s tistimi, ki jim klient teto-
vazo pokaze premisljeno ali nenamerno. Poleg tega tetoviranje
vedno naleti na odziv tistih, ki pridejo v stik z njim. Kot pravi
Bakaty: “Vsakdo na svetu ima odnos do tetoviranja. Nih¢e ni
indiferenten.” To se utegne zdeti zavidanja vredno tistim umet-
nikom, ki delajo v drugih medijih, katerih dostop do javnosti je
dolocen s kontekstom, v katerem je delo videno, in ki pogosto
tezi h kakrSnemukoli odzivu sploh: pozitivnemu ali negativnemu.
Tetovirana oseba je na drugi strani dostopna skoraj vsakomur,
kjerkoli, kadarkoli (naj si to on ali ona Zeli ali pa tudi ne), in
prav takdé umetnikovo delo. Bakaty meni, da je “tetoviranje
edina oblika Cloveskega izrazanja, ki je Se ostala in ki vsebuje
nekaj magije; vse drugo je Ze akademsko”.

Leta preporoda niso v tetoviranje prinesla le sveZega vetra,
ampak so javnosti postopoma zacela ponujati tudi vse

198

ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

kakovostnejse stvaritve. Tetoverji nove dobe so se zaceli opre-
deljevati za umetnike in svoja dela predstavljati kot umetnost.
Zakladnica tetoviranja se je zaCela prikazovati v muzejih in
galerijah, izzvala je komuniciranje v umetniskih krogih. Tako
se je tetoviranje resni¢no zacelo kazati kot umetnost, se razsta-
vljati kot umetnost, obravnavati kot umetnost ter prodajati in
kupovati kot umetnost. Visja estetska raven ponudbe tetovaz je
pritegnila klientelo z visjimi estetskimi zahtevami in ekonom-
skimi zmozZnostmi, to pa je spet spodbudilo dviganje estetske
ravni ponudbe tetovaz.

Tako kot pri drugih medijih je kulturna razprsitev izzvala
nove pristope tudi v tetoviranju, tako po vsebini kot po obliki.
Novi pristopi se kaZejo v dveh smereh. Prva izhaja iz bogate
japonske tradicije, ki je v sodobnem umetniskem tetoviranju
pustila zelo mocan vpliv. V prvi vrsti gre za stilizacijo ozadja
tetovaz (s podobami, kot na primer vetrovi ali valovi), ki so
uokvirili in skupaj povezali podobe v ospredju, zaradi ¢esar so
se tetovaZze gledale kot freske. S tem je bil preseZen do takrat
na Zahodu prevladujo¢ bedZ pristop, torej zbirka medsebojno
nepovezanih tetovaZz z obliko popularnih priponk. Druga kaze
na vpliv starih plemenskih tetovaz, predvsem havajskih,
maorskih, samoanskih in drugih tihomorskih otoskih kultur.
Nove plemenske stilisticne oblike so v zahodnem tetovi-
ranju ustalile ve¢inoma abstraktne, ¢rne tetovaZe. S tetovirano
stilizacijo ozadja, ki povezuje tetovaze v ospredju, in abstrakt-
nimi tetovirnimi podobami se je tetoviranje Se bolj oddaljilo od
ritualnega, in postalo zato Se bliZje Cistemu estetskemu
namenu. Ce so v preteklosti pri tetoviranju in spreminjanju
¢lovekove zunanjosti sploh prevladovali funkcionalisti¢ni vzvo-
di (na primer zdravstveni, verski, socialni ali spolni nameni),
pa se sodobno tetoviranje osvobaja vseh namenov in postaja
domena lepega in lepote zaradi njiju samih.

TETOVIRANJE OSVOBAJA MODO

Fenomen mode Se nikoli ni deloval tako aktualno kot prav
v zdajSnjem Casu. Zaradi ekonomskih in energetskih kriz v
zadnjih dveh desetletjih raste upor zoper potrosnisko menta-
liteto, hedonizem in laZni sijaj konsolidiranih institucij. Prisost-
vujemo procesu, ki na prvi pogled tezi k spodkopavanju privi-
legijev in h krSitvi mesCanskih tabujev. Na drugi strani pa
lahko ugotovimo, kako protagonisti tega upora dopuscajo, da
jih moda ponovno lovi v zanko in premaguje.

Med usihanjem starih in krepitvijo novih silnic ostaja moda
edina avtenti¢na stalnica. Je eden od najjasnejsih pokazateljev
tistega posebnega “okusa epohe”, ki vsaki¢ znova tvori temelj

ANTHROPOS

199



Tanja Strbad, Bojan Radej

‘Tattoo Style’ v modi
oblacenja: 'TetovaZa’' na
stretchu ali T-Shirtu kot drugi
koZi, se prepleta s tetovaZo
(poslikavo) telesa.

Vir: Donna, december 1993.
Foto: Jean Baptiste Mondino.
Kolekcija Jean Paul Gaultier,

B

Pomlad —poletje '94.

vsakega estetskega in kriticnega vrednotenja nekega zgodovin-
skega Casa. Prav zaradi stalnosti mode je izraba njenih zmoglji-
vosti in razseZnosti pogosta tudi izven nje: v filozofiji, znanosti
in Se bolj na podrocju kulture, umetnosti, arhitekture, glasbe.

Moda se ohranja, neprestano se spreminja, razvija in usiha.
Za cloveka je raznovrstnost in razli¢nost odetosti bistvena,
vedno znova nekaj izmisljenega, spremenljivega in celo vsilje-
nega: pri zivalih takSne avtonomnosti “obleke” ne poznamo.
Clovek torej ni “naraven”, ¢e svojemu telesu ne doda obleke,
okrasa, maske ali na primer brazgotine, slike, tetovaZe. S tem
se Clovek vzpostavi kot posameznik z znacilno, od drugih
razli¢no identiteto, Sele s tem se poosebi. To dodajanje, umet-
nic¢enje lastnega telesa je svoj najzrelejsi izraz doseglo v obleki,
dodatkih k obleki in frizurah.

Prvotni nameni, zaradi katerih so primitivni predniki
okrasevali svoje telo (natan¢neje koZo) z barvanjem, brazgoti-
njenjem ali tetoviranjem, je ponavadi imelo funkcionalisti¢en
domet. Okrasevanje naj bi vodilo do zadovoljitve eksisten¢nih
ciljev (seksualni simboli, statusna in vraZeverna nagnjenja,
higienski ali zdravstveni razlogi...), ne pa zgolj estetskih
namenov ali potreb. Zato vsaka, Se manj pa vecina prvotnih
uporab telesa, prvega Clovekovega bogastva in predmeta pose-
dovanja, ne more biti uvrd¢enih v podrocje mode. Pa vendar
so tako tetoviranje kot tudi druge oblike stalnega in nestalnega
spreminjanja zunanjosti telesa najtesneje povezane z modo,
zato ker so njena predhodnica. Razvile so zavest o telesnih
transformacijah in razsirile izrazje transformacij. Spoznali so nji-
hov estetski domet, pot do nefunkciona-

listi¢ne uporabe clovekovega telesa. V
pradavnini si je Clovek telo okraSeval z
okrasevanjem koZze: z barvanjem ali s
tetoviranjem. Kasneje, ko si je odel
obleko, to je nekaksno “drugo koZo”, je
zacel okraSevati tudi njo. Tako sta tetovi-
ranje in barvanje (okraSevanje prve koze)
telesa predhodnika in vir okrasevanja
oblacil — tkanine, svoje druge kozZe.

Preobrat v modi

V novejSem casu se je tetoviranje
modi priblizalo s tem, ko je postalo
najprej dekorativno, potem pa predvsem
estetsko. Za modo je zelo znacilno, da
podpira tisto, kar je Ze institucionalizirano
ali pa bo kmalu postalo taksno. Vzposta-

200 ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

vljanje tetoviranja kot umetnosti je pomenilo njegovo legali-
zacijo vsaj v umetniskih krogih. To pa je zanesljiva pot do nje-
gove institucionalizacije na eni strani in do mode na drugi.

Tezko bi nasli primer, ko se pomembnejsi spremembi
obi¢ajev, politi¢nih razmer, morale v nekem okolju ni
pridruZila tudi transformacija mode v oblacenju, kar je ponava-
di najavilo novosti v sami estetski ikonografiji. RastoCe zani-
manje mode za tetoviranje se danes praviloma vklaplja v etno-
loske pomene, to pa v vracanje h koreninam, izvirnim podo-
bam in potrebam ter naravi; stran od nasilne posami¢nosti in
neprebojne zaprtosti, k sporocilom, naslovljenim na Siroko
obcinstvo, in k pop kulturi.

Inverzija statusnih oznak, poznana iz oddaljene in celo
novejse zgodovine (na primer zanimanje starejSih za modo
mlajsih je spodrinilo Se ne tako oddaljeno zanimanje mladost-
nikov za obladila njihovih (pra)starSev, je pomagala tetoviranju
najti pot druzbenega obrobja v sredis¢e enega od modnih
trendov. Pred tremi stoletji je moda burZoazije, zaradi velikega
porasta njene ekonomske modi, izpodrinila modo plemstva.
Tisto, kar pa izgubi svojo nekdanjo (privilegirano) veljavo,
lahko v naslednjem obdobju postane obelezje kake kategorije,
ki je obrobna, druzbeno marginalna. In nasprotno!

Eden od znacilnejsih pojavov naSega casa je praksa, da
zastavono$e novih mod (in tistih, ki jih sprejemajo) niso vec
pripadniki vladajoc¢ih razredov, niti bogatejsih delov druzbe.
Dandanes imajo na modo najvedji vpliv srednji sloji prebivalstva
in mladi. “Demokratizacija” mode je posledica sprememb v
druzbeni strukturi, kjer najvedji del zavze-
majo prav srednji sloji, tako imenovane
siroke mase potroSnikov. V modi torej
prihaja do povsem novega poloZzaja: prila-
gaja se nizjemu, ne ve¢ visjemu. Tisti, ki
se ne prilagaja modi, ki so jo sprejele
siroke potrosniske mase, je za trendi
zaostal. Stilsko izenacevanje druzbe, v
kateri zivimo, je po liberalizacijskih
trendih v Sestdesetih letih v sedemdesetih
pripeljalo do tega, da vsak lahko oblece,
kar hoce, ali kot se je posalil Yves Sain
Lurent: “Ni ve¢ moderno biti moderen.”
Kdor hoce biti moderen, mora vzpostaviti
svojo lastno podobo, ne pa da se podre-
di vsiljevanju od zgoraj.

Potreba po razlikovanju pa med ljud-
mi kljub temu obstaja in se morda celo
krepi. Izhaja iz sodobnih druzbenih
gibanj, ki utapljajo razlikovanje ljudi po

ANTHROPOS 201



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

pripadnosti razli¢cnim druzbenim razredom, kastam, slojem in
celo po premozZenjskem stanju. Tako je v Evropi in v ZDA vse
izrazitejSa teZnja po kristalizaciji pripadnosti ali vsaj ustvarjanju
podobe o pripadnosti posamezni stilski kategoriji oseb. Te
kategorije pa se medsebojno razlikujejo prav zaradi sprejemanja
zanj znacilnih mod obnasanja: tako se danes ljudje vse bolj
razvrs¢ajo med menedzZerje, hipije, sindikaliste, levicarje,
drzavne uradnike, Sportnike...

Sodobna kultura zahteva ne le osebno izpovednost, ampak
celo poudarjeno, morda celo pretirano notranjo pripovednost.
In kaj bi sploh lahko bilo bolj pretirano od tetovaze? Zato tudi
sodobna moda postaja vse bolj poosebljena, vezana na okus
in Zelje posameznika. Prispevala bo vse vedji delez k temu, da
se bo posameznik znotraj skupnosti razlikoval od drugih po
svojem inividualnem okusu. Ne le, da je tetoviranje postalo
vse sprejemljivejse za modo oblacenja, tudi moda se je pribli-
Zala nekaterim izraznim izhodis¢em tetoviranja. Kljuca za
razvozlavanje paralingvisticnih sporoc¢il mode oblacenja in
tetoviranja sta se vzajemno priblizala.

To pa bi lahko pomenilo, da so se zblizali tudi nekdanji
nosilci tetovaz in dana$nji, sicer bolj ali manj netetovirani pos-
nemovalci. LepotiCenje in skrb za zunanji videz imata danes
takSen pomen, kot sta ga utegnila imeti le e v kak$ni odda-
lieni in pozabljeni preteklosti: takrat, ko so bili zadovoljni Ze s
skromnim, stati¢nim Zivljenjem iz rok v usta, a kljub temu Ziv-
lienjem, polnim obcutij in njihovega subtilnega izraZzanja. Tako
na primer primitivnemu, v pragozdovih ZiveCemu Papuancu ni
potrebno delati, da bi se prezivel, saj mu palme, ki rastejo
povsod, ponujajo vse, kar verjame, da potrebuje. Namesto, da
bi se gnal za “materialnimi dobrinami”, se lahko posveca pol-
njenju Zivljenja s “kakovostjo”, kot bi rekli danes in bi bilo
verjetno narobe. Kartezijanska razdvojenost sodobnega ¢loveka,
ki nasilno razlikuje med mnozino in kakovostjo, med duso in
telesom, je morda ujela svoj rep. Clovek je zacel beZati iz real-
nega sveta, iz racionalnega in koli¢inskega, umika se v svet
imaginarnega, Cutnega, v mythos. Tetovaza (ali njo posnema-
jo¢a moda) lahko zato komu deluje kot njegov drugi jaz, tisti,
ki je ne le nekje na poti k napredku pozabljen, ampak je
morda nekdaj celo prevladoval.

S tem, ko sodobni ¢lovek zavrata podobo, ki si jo odeva
danasnji svet, se v¢asih sam odriva na obrobje te druZbe.
SkaZzeno podobo svojega okolja lahko zavrne tudi tako, da
spremeni svojo zunanjost. Ne le, da s tem postane drugacen
(¢ist), simboli¢no lahko zavrne tudi tisto, kar mu je dano —

s tem, ko poseze v svojo telesno podobo: ko spremeni svojo
telesno podobo, lahko pokaze, da je gospodar tudi nad to,
tako poudarjano (prevladujoco) ravnijo dojemanja sveta.

202

ANTHROPOS



Tetoviranje: lepota z navdihom svobode

Obvladuje tisto, kar drugim vlada, zaradi Cesar je bliZje
uravnoteZzenju svojih razli¢nosti. Zato je danes mejo med tren-
dom in obrobjem teZje dolociti kot kdaj prej, razlika med
njima je postala kvantitativna. In prav zato utegne biti subkul-
tura obrobja, kamor spada tudi tetoviranje, danes Se bolj Ziva
kot kdaj prej. Poosebljenje z obrobjem je zato postalo celo
sprejemljivejSe kot identifikacija z mainstreamom.

Obracanje k ¢utnemu (stran od zgolj razumskega) in
ponovna opredelitev druZzbenega polozaja sodobnega ¢loveka
(stran od sredi§¢a) spreminja tudi nase moznosti za izraZanje
in nacine sporazumevanja. Komunikacija postane drugacna
zaradi bolj osebnih nagibov za sporazumevanje in zaradi
povecane potrebe po notranjem pogovoru in izrazanju. Umet-
nisko izrazanje je eden od nacinov za vecjo pretanjenost
sporoCevalnih poti in pobud. Tetoviranje pa je med
umetniskimi nacini ustvarjanja v¢asih obravnavano kot
izraZanje, kjer se stopita objekt in subjekt, morda bi lahko
rekli popolno izrazanje, stapljanje telesnega in zunanjega z
notranjim, duhovnim.

LITERATURA

DORFLES, Dzilo (1986): Moda, Bratstvo i jedinstvo, Novi Sad, str. 191.

IRMAS, Deborah (1992): Drawn and Colored. Arvtforum, 31/4 (decem-
ber, 1992), str. 62-63.

JUNG, Carl (1993): Spomini, sanje, misli, Drzavna zalozba Slovenije,
Ljubljana.

LARDEUR, Anne (1993): Tattoo Style, Donna, let. XIV/12 (december
1993), str. 138.

MCcEVILLEY, Thomas (1983): Art in the Dark, Artforum st.10, summer
1983, str. 62-71.

Outlaw Biker - Tattoo Revue, New York, marec 1994.

PFOUTS, Chris. Carrying Old Masters, The Blubak’s Tattooing Saga. New
York, Tattoo World, 1/1 (maj 1994), str. 27-33.

RIAN, Jeff (1993): What'’s All This Body Art?, Flash Art 168, januar-feb-
ruar 1993, str. 51 -53.

RICHIE, Donald (1973): Japanese Art of Tattooing, Natural History,
Dec., str. 50-9.

RIEFENSTAHL, Leni (1976): The People of Kau, Wm. Collins Sons &
Co., London.

SANDERS CLINTON, R (1989): Customizing The Body, The Art and Cul-
ture of Tattooing, Temple University Press, Philadelphia.

SCUTT, Gotch (1986): Sex, Art and Symbol, A. S. Barnes and Co.,
South Brunswick.

TELBAN, Borut. Telo kot slikarsko platno, Nasi razgledi, Ljubljana, 10.
marec 1989.

The Economist, avgust 1994.

TORGOVNICK, Marianna (1992): Skin and Bolts, Artforum, 31/4 (dec.
1992), str.64-65.

TUCKER, Marcia (1981): Tatto, The state of the Art, Avtforum, 19/9
(maj, 1981), str. 42-47.

Vogue, marec 1994.

ANTHROPOS

203



Tanja Strbad, Bojan Rade;j

VREMEC, Dimitrij (1992): Tetoviranje — etnolosko kulturni oris, Nova
Gorica, 56 str.

Tattoo Revue, let. 0, st. 25, (marec 1993), Don Ed Hardy: Now & Zen.

Tattoo Revue, 2/1 (marec 1993).

204 ANTHROPOS



Karmen Sterk

O mani in nekaterih
7Z Njo povezanih receh

Ukvarjanje s “primitivnimi druzbami” sodi v Zelezni repertoar
socialne antropologije in jo s svojo izrazito heterolosko nocijo
celo vzpostavlja kot samosvojo znanstveno disciplino. Socialna
antropologija je bila v svoji temeljni orientaciji vedno odprta za
prispevke bolj ali manj sorodnih znanosti, kot so: sociologija,
psihologija, lingvistika itd., in jih na neki vi§ji ravni celo sinte-
tizira. To besedilo naj predstavlja utrinek dejanskosti te sinteze.

Osnovno hipotezo je mo¢ formulirati s stalis¢em, da vse
druzbe, ne glede na predznak “primitivne” ali “moderne”,; s
svojo vsebinsko izvedbo formalnega ustroja v kon¢ni fazi teZijo
k samoohranitvi, maksimiziranju druzbene koherentnosti in kon-
solidaciji kulturnega reda. Fenomenologije teh prizadevanj so
silno pestre in tako se nam vse te druzbe na pojavni ravni kaZe-
jo kot popolnoma loc¢ene stvarnosti, kot diskontinuirane entitete,
vendar pa podrobnejsi vpogled v njihovo strukturo vsiljuje spre-
vid, da kaka primitivnha druzba morda le ni tako popolnoma
druga¢na od nase. V obeh, v primitivni in v moderni druzbi, so
na delu istorodni elementi in principi, le da so le-ti zastopani
idiosinkrati¢no. Profilaciji identitete primitivnih druZb je najlazje
slediti skozi tiste koncepte, ki se nam zdijo kar najbolj odro¢ni.
Na tem mestu je za ta namen izbran koncept mana.

Metodoloska zastavitev temelji na komparativni analizi virov.
Zaradi obilice gradiva se omejujem le na klasi¢ne socialno-an-
tropoloske avtorske opuse in najvplivnejse monografske Studije.

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 205-226.

205



Karmen Sterk

1 Ce namrec sledimo
Levi-Straussu in Leachu
(Leach 1982, Levi-
Strauss 1989) v defini-
ciji strukture, ki pred-
stavija zgolj kognitivni
model realnosti in se
navezuje na mentalno
osnovo, na ravni ustroja
uma, imanentno vsemu
cloveskemu, potem raz-
prava o sorodstvenem
in teritorialnem prin-
cipu dokoncno postane
zgolj sekundarnega
pomena.

2 Zaradi vsesplosnega
pojma naj na tem
mestu “za oznacevanje
sistemov verovanj in
praks ... uporabimo
pojem kozmologija”
(Leach 1982:213, 228-
229), kjer je religijski le
eden izmed sistemov.
Druge kozmoloske sis-
teme predstavljajo mito-
loski, obredni ter magij-
ski in Caroverski sistem.
V istem pomenu so
besedo kozmologija
uporabljali Ze Durkheim
1976) in nato Eliade
(Eliade 1991), Evans-
Pritchard (Evans-Pritc-
hard 1965), Douglas
(Douglas 1966) in drugi.

3 Toda tudi ob skrajni
previdnosti te razlocitve
se izpostavijo problemi.
Boas in Radin v pre-
ucevanju religijskih sis-
temov severnoameriskih
Indijancev odkrijeta,
sicer redko, a vendar,
zastopstvo monoteizma
(prim. Radin 1954: 24-
25, Radin 1957: 371).
Njuna odkritja so pod-
prili tudi drugi, npr.
Spencer in Gillen v
Aboriginalnih druzbah
(prim. Eliade 1973) in
Evans-Pritchard v obnil-
ski Afriki (prim. James
1964: 443).

Koncept mana je predstavljen, kot so se skozi zgodovino
discipline vrstili teoretski dosezki njegove pojasnitve, s tem da je
na posameznih toCkah razprava neizogibno vodila v paralelno
analizo konceptov in problematik, ki so se izpostavili kot
klju¢ni v razumevanju pojma, prioritetnega v naSem zanimanju.
Analiza pojma mana se tako prepleta z razclenitvijo konceptov
dar, kula in potlac.

KOZMOLOSKI SISTEMI

Razlo¢ne demarkacijske linjje med primitivnim in modernim
na ravni strukture in organizacije druzbenih sistemov ni mo¢
zacrtati. O tem nam prica celoten socialno-antropoloski opus vse
od 3ole kulturnega relativizma v Ameriki in funkcionalisticne pa-
radigme v Evropi. Iz tega pa seveda ne izhaja, da razlik ni. Ena
izmed redkih strukturnih razlik je ta, da se nekatere druzbe sis-
temsko vzpostavijo na sorodstveni, druge pa na teritorialni osno-
vi; v obeh primerih pa imamo opravka s prepletanjem obeh.
Transformacije in variacije te osnove so poljubne in res nestete.
Na tem intervalu, ki je subjektiven, so razvrs¢ene vse nam znane
druzbe, interval sam pa nam ne pove kaj dosti niti o vsebini,
vrednosti, homogenosti in koherentnosti druzbe, kaj Sele o tocki,
na katero se vsaka izmed njih v jedru naslanja — torej o strukturi.

Kako pa je s tem na ravni kulture, na ravni simbolnih in
idejnih sistemov? V nekem smislu ti sistemi predstavljajo rezidu-
alno kategorijo sfere empiri¢nega, Cetrto dimenzijo predmeta
antropologije, kot ga je zastavil Mauss — Cloveske totalitete, ses-
tavljene iz bioloSkega, druzbenega in psihi¢nega. Ta “Cetrta
dimenzija duha naj bi zdruZila pojme iz kategorije nezavednega
in kategorije kolektivne misli” (Levi-Strauss 1982: 35). S tem se
razprava o primitivnih druzbah prevesi na podrocje tistega,
¢emur je socialna antropologija dala naziv primitivna religija in je
v ta naziv vkljucila vse kreacije Cloveskega duha in domisljije?.

Zgodovina sociologije in socialne antropologije je polna
poskusov izoblikovanja splosne teorije religije (npr. Freud,
Weber, Durkheim) in, konsekventno, teorije primitivne religije
(npr. Frazer, Radin, Evans-Pritchard). V glavnem se antropologi
ob pomanjkanju natan¢nih kriterijev razloCevanja med moder-
no in primitivno religijo zatekajo k deskriptivni definiciji
podrodja slednje in ga pojmujejo kot pripadajoega vsem tistim
religijskim verovanjem, praksam in institucijam, ki so izven sis-
tema treh sodobnih monoteisti¢nih religij razodetja: judaizma,
krS¢anstva in islama (prim. JuZni¢ 1984; Banton 1966: XXII;
Evans-Pritchard 1965: 2; Radin 1954: 25).3

206

ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

OSNOVNI PRISTOPI V ANALIZI
KOZMOLOSKIH SISTEMOV

Predmet in vsebine primitivne religije, ali bolje re¢eno, vseh
kozmoloskih sistemov, strnjenih pod tem nazivom, so zelo raz-
novrstne in obsirne. Spremljajo¢ antropolosko tradicijo, se izpo-
stavi, da se je Se do poznih 60-ih let vsak socialni in kulturni
antropolog (naj se omejimo na ta disciplinarna pristopa), ki je
vsaj nekaj dal na svoje dobro ime, bolj ali manj posvecal
razpravi o tej temi. Opus le-teh je v marsicem predstavljal
ogrodje celotnega programa socialne in kulturne antropologije.

Najbolje bi bilo zato zacleti s kratko predstavitvijo osnovnih
pristopov, poudarkov in vokacij teh Studij. Najbolj groba raz-
delitev antropoloskih pristopov v Studiju primitivne religije (pa
tudi religije nasploh) bi bila razdelitev na evolucionisti¢no in
funkcionalisti¢no paradigmo.

Evolucionizem je predstavljal religijo kot linearno gibanje od
preprostega h kompleksnemu in skladno s tem razvil temeljno
predpostavko, da je obrazec religijske misli z vedjo gotovostjo
proglasen za “geneti¢no” starejSega, kolikor bolj se v razli¢nih
druzbah univerzalno pojavlja. Paradigma “bolj enostavno — bolj
univerzalno — zgodnejSe po poreklu” je bila opuscena hkrati z
opustitvijo hipoteze o jasni razloCevalni meji med primitivnimi
in modernimi religijami in z ugotovitvijo, da religijska organi-
zacija primitivne misli kot struktura, lo¢ena od tovrstnih struk-
tur naSega sveta, ne obstaja.*

Eliade lo¢i dve temeljni antagonisti¢ni orientaciji v zgodovini
preucevanja primitivne religije: “evolucionisti¢cno in romanti¢no-
dekadentno” (Eliade 1973: XIV). Prva je bolj pozitivisticno usmer-
jena (Comte, Spencer, Tylor, Frazer), druga pa je usmerjena k
“renesanc¢ni ideologiji o plemenitem divjaku in krs¢anski teologiji
(Lang, Schmidt) ...” (Eliade 1973: XV). Ti dve orientaciji imata dve
skupni tocki: obsesijo o razvoju in zacetkih religije in kot dej-
stvo prevzeto prepri¢anje o Cisti in preprosti genezi (prim. ibid.).

Socialni antropologi funkcionalistine paradigme v primitivni
religiji pa so izhajali iz povsem drugacnih izhodis¢. Namesto
diahronega pristopa s klju¢nima konceptoma izvora in razvoja
religije, katerega rezultati so vedno bolj ali manj spekulativne
narave, so se osredotocili na sinhrono preucevanje neke religij-
ske ideje ali sistema, kot se je vzpostavil v danem ¢asu in pros-
toru. Tu so bile v ospredju predvsem razprave o funkciji, pome-
nu in vlogi religije v celotnem socialnem sistemu neke druZbe.’

4V tem smislu so neka-
teri religijski sistem
poskusali razlagati z
vecstopenjskim idealno-
tipskim modelom, v
katerem primitivna reli-
gija predstavlja spodnjo,
elementarno, moderna
religija pa najvisjo, ela-
borirano stopnjo; ne
razvoja v evolucijskem
smislu, temvec le stop-
njo tipologizacijske pos-
plositve. Ta vecstopenjski
model sestavljajo: primi-
tivna, arhaicna, zgodo-
vinska, zgodnjemoderna
in moderna stopnja
(prim. Belah 1972: 33).

> Tako Evans-Pritchard
Ze v osnovi izkljuci
relevantnost vsake
diahrone analize in s
tem tudi evolucijske
paradigme in sosledno
razvije pristop h klasi-
Sfikaciji teorij o primi-
tivni religiji na temelju
ene izmed funkcij, ki jo
ima v dani druzbi.
Glede na teoretska izho-
disca, izhajajoca iz te
Jfunkcije, predlaga delitev
na socioloski in psiho-
loski pristop, slednjega
pa dalje razdeli na
intelektualisticne in
emocionalisticne teorije
(prim. Evans-Pritchard
1965: 4). Omenjenim
trem modelom razvrsca-
nja teorij o religiji se
seveda pridruzuje se
vrsta drugih. Za osnovne
prim. Pavicevic 1988;
Spiro 1966, Voget 1975;
itd.

ANTHROPOS

207



Karmen Sterk

6 Od tod t. i. kroZna
definicija svetega (prim.
ibid.: 37). “Sveto je
tisto, kar je bogovom
drago in ljubo ... je to,
kar ljubijo vsi bogovi,
kar je drago vsem
bogovom ... je nekaksna
pravicnost, ki se nanasa
na skrb za bogove oz.
Je sluzba bogovom ... je
neka spretnost oz. zna-
nje tako o Zrtvovanju
kakor o zaobljubljanju

. 0z. bolj specificno:
znanost o prosnji, moli-
i do bogov in dajanje
bogovom... Nenavadno
Je ..., da za pojem
svetega (le sacre) v
skupni indoevropscini
ni izpricana nobena
beseda: svojstveno reli-
giozni slovar se zelo
menja od enega indo-
evropskega jezika do
drugega. Tako ima
grscina tri izraze za
sveto oz. svetost:

a. hagios (lat. sanctut
in sacer — 1. posvecen,
svet, cist; 2. castitljiv;

b. hieros (lat. sacer) —
1. svet, posvecen, boZji,
bozZanski; 2. vzvisen,
izvrsten;

c. hosios (lat. fas) — 1.
po boZjem ali narav-
nem pravu zapovedan,
dolocen, dovoljen; 2. po
naravi (sam po sebi)
svet, posvecen, pobozen,
bogabojec, varen vesten,
naraven.

Po Chantrainu, Diction-
naire etymologique de
la langue grecque ...
beseda hosios opredeljuje
situacijo cloveka v raz-
merju do bogouv, toda ne
v smislu subjektivnega
prepricanja ali vere ...
(Kalan 1984: 17-18).

»

7 Na podlagi te distink-
cije se je kasneje razvil
Se en kriterij klasifikacije

SVETO IN NECISTO

Prvi sistemati¢ni poskus prikaza religioznih struktur socio-
logija in antropologija dolgujeta E. Durkheimu (Durkheim 1976).

Osrednje mesto Durkheimovega religijskega sistema zavze-
ma pojem svetege kot antiteza profanega, navadnega, prepro-
stega. To t. i. “binarno kodiranje”, primerljivo z opozicijami
“bog : Clovek”, “nebo : zemlja”, “dobro : slabo”, “zgoraj : spo-
daj”, “belo : ¢rmo”, “desno : levo”, itd. naj bi bilo imanentno
vsaki religijski misli (prim. ibid : 36-37; prim. tudi Levi-Strauss
1978, 1990; Leach 1982a; Hertz 1973: 3-31). Slede¢ Robertsonu
Smithu izpostavi predhodno in dvojno naravo svetega (prim.
Durkheim 1976: 409-411). Pod predhodno naravo svetega gre
razumeti dejstvo, da sveto ni tako od nekdaj, ni tako v vseh
druzbah in da tudi v posamezni druzbi glede na kontekst
menja svoj znacaj.’

Durkheim je religijska dejanja oznacil za reprezentacijo
izraZanja narave svetega, religijske obrede pa za predpisana
pravila ob¢evanja s svetim. Religijo je definiral kot “poenoten
sistem verovanj in praks, povezanih s svetimi, tj. izlo¢enimi in
prepovedanimi stvarmi; verovanj in praks, ki v moralno skup-
nost, imenovano cerkev, zdruZujejo vse svoje pripadnike”
(Durkheim 1976: 47).

Vsekakor pa velja na tem mestu omeniti morda le Se Freu-
dovo pojmovanje svetega, ki v osnovnih obrisih ustreza Durk-
heimovi (in seveda Heglovi) dvojnosti v enem: “... svetost ni
prvotno ni¢ drugega kot nadaljujoca se volja praoceta ... Gre
za ambivalenco, ki sploh obvladuje odnos do oceta ... ne
pomeni le posveceno, temvec tudi nekaj, kar bi mogli prevesti
z zloglasen in ostuden ...” (Freud 1981: 93). Najpomembnejsa
Freudova opazka o svetem je prav gotovo ta, da je “sveta
prepoved ... mo¢no Custveno poudarjena pa pravzaprav brez
racionalne utemeljitve in ... jo Stejemo za samoumevno” (ibid.:
90). Sveto kot najvisji argument, kot brezprizivna avtoriteta,
ne trpi ugovorov ali dvomov.

Tako kot se vse stvari delijo na svete in profane, tudi v
svetem samem obstaja neki razcep. Na eni strani so tu zasto-
pane od boga ljubljene stvari, ki sprozajo reakcije spostovanja
in hvaleZnosti, na drugi strani pa imamo radikalno drugac¢ne,
nediste stvari, ki sprozijo prezir, strah, grozo, gnus. Obema pa
je skupna prepoved neobrednega stika, tako med seboj kot s
profanim. Med svetim in necistim ni prekinitve kontinuitete,
sta celo medsebojno zamenljiva. Npr. ¢isto lahko povzrodi zlo,
necisto lahko povzroc¢i dobro; spet drugi¢ pomeni cisto
nedisto, necisto pa cisto.”

Obseg svetega in njegova fenomenologija je bila Ze pred-
stavljena. Kateri pa so vidiki necistosti, ki tvorijo meje definicije

208

ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

sistema reda in pomenijo njegovo nevarnost? Najprej je tu vse
nenavadno, nenaravno, kar je Ze v samem jedru sumljivo in
vzbuja tesnobo. Sem sodijo tudi redki pojavi. Dalje je necisto
vsako meSanje in vsak stik med sestavinami ali praviloma
striktno lo¢enimi elementi ali stvarmi, ko so same zase lahko
sicer popolnoma neskodljive in “Ciste”. Sledi vse novo, vsak Se
neznan pojav ali stvar, tudi inovacija. Novosti so znamenja
tujega, nekonservativnega. Nenazadnje je necisto vsako odsto-
panje od pravil sistema narave in kulture, vsako posebno
pomembno mesto in vloga posameznika v tem sistemu in,
konsekventno, je necistost prenesena z odstopanja od pravil
na posameznika, ki jih je krsil, in na nosilce teh pomembnih
statusov (prim. Cazeneuve 1986: 55-73).

Skratka nedistost rusi definicijo. Prisotnost necistosti se kaze
v neobicajnih stvareh, pojavih ali stanjih, njena personifikacija pa
je izraZena v ljudeh s pomembnim statusom v druzbeni hierar-
hiji in v vseh tistih, ki se ne vedejo skladno s pri¢akovaniji,
izhajajo¢imi iz vloge, ki jo imajo kot nosilci manj pomembnih
statusov®.

Zgoraj podani Klasifikaciji vsebine necistega je potrebno
dodati njeno formo. Necistost ni le pomenske narave — ima
strukturo mreZe pomenov. Vsak prehod in vsaka meja te
mreze, tako zunanja kakor vse notranje, ki pomene nedcistosti
loc¢ijo med seboj, so takisto neciste. Vsako mejno ali prehodno
stanje ima znacilnosti nenaravnega, nenavadnega, redkega,
tujega in je meSanica vsaj dveh pomenov. Artikulacijska nana-
SajoCa se tocka te mreZe pa je kulturni red sam. Nedistost s

“civilizacijskim napredkom” ni izginila iz kulturnega vzorca, kot

so mislili zgodnji antropologi Smithovega profila. Je le oZje
oznacena, bolj segmentirana in racionalizirana, zato predpo-
stavljeno obvladljiva in konsekventno veckrat prakticirana.

Red je preohlapno definiran. Po drugi strani pa je razvoj izo-
blikoval neko etnocentri¢no (pre)potentnost in zato predstavniki
modernih druzb “na slepo obravnavamo ... fenomene, kot da
spadajo v patologijo, ¢eprav z njo nimajo nobene zveze ...”
(Levi-Strauss 1982: 26-27). Posledice nedefiniranosti kulturnega
reda so grozljive. “Napredek” je pripomogel le k premestitvi in
zgostitvi necistosti. In v ¢em se tu kaze napredek. Kaj je
misljeno s tem?

Tudi razpravljanje o nasi kulturi lahko za¢nemo pri R.
Smithu. “Medtem ko je Tylorja zanimalo predvsem, kaj nam
lahko kvantitativni relikti povedo o preteklosti, so Robertsona
Smitha zanimali predvsem elementi, skupni moderni in primi-
tivni eksperienci. Tylor je ustanovil etnologijo, Robertson Smith
je ustanovil socialno antropologijo.” (Douglas 1966 : 14).
Socialna antropologija tako razkrinka napredek.

Kateri elementi so skupni “njim” in “nam”?

religije na primitivno (z
nediferenciranima noci-
Jama) in moderno (iz
katere je princip necis-
tosti odstranjen v magijo
ali odstranjen nasploh);
prim. Evans-Pritchard
1965; prim. tudi Craw-
ley 1953: 29-32.

8 Definicija statusa in
vloge, uporabljena v
razpravi, je Lintonova.
“Status ... predstavlja
mesto v nekem vzorcu
... Statusov, ki jih zase-
da ... je zbir pravic in
dolznosti. Vloga pred-
stavija dinamicni aspekt
statusa. Posameznikovo
opravljanje pravic in
dolznosti, ki sestavljajo
status, je izvajanje
vloge.” (Linton 1969:
346-347.) Za predstavo
o pricakovanjih v zvezi
z vlogo glej Godina
1991.

ANTHROPOS

209



Karmen Sterk

Red je kulturno definiran, kakor tudi vsa odstopanja od
tega reda. Oba imata strukturo mreZe pomenov; pozitivnih in
negativnih, ki so hierarhizirani. Vsaki kulturi ustreza neka
druzba kot (naj v ta namen poenostavimo) vzajemnost odnosov
med statusi in njihovimi nosilci. Funkcija vsake kulture je
reprodukcija odnosov strukture sistema.

Obstajajo samo identi¢nosti. Kje je potemtakem kriterij, po
katerem lahko zagovarjamo najprej samo delitev primitivno vs.
moderno, potem pa Se razlike v npr. statusu necistosti?

Gre za vpraSanje kulturnega vzorca, konkretneje, definicije
odstopanja od pravila. V primitivni druzbi je, kot smo videli,
deviantno, anomali¢no, benigno tisto, kar ne ustreza pri¢ako-
vanjem v zvezi z vlogami nosilcev druzbenih statusov a poste-
riori. To velja za vsak odklon, pozitiven ali negativen. V moder-
nih druzbah pa se za deviacijo smatra vsako vedenje, ki ni
skladno z vecinskim obrazcem a priori, ki je hkrati ne vec
nearbitrarna definicija reda, temve¢ tudi definicija normalnosti.
Vsak odklon je definiran kot negativen.

Pridemo torej do opozicije “nearbitrarni red : odklon : vecin-
ski obrazec : patologija”. Obstajajo samo razlike. Zakaj se te raz-
like berejo kot napredek? “V vsaki druzbi je odnos med normal-
nimi in specialnimi vedenji komplementaren” (Levi-Strauss 1982:
24). V vsaki druzbi posebej, ne v vseh druzbah skupaj. Oba
omenjena prototipa druzbe imata svoje definicije normalnosti in
specialnosti. Ob izmenjavi definicije bi se red sesul. Na tej tocki
se potegne meja socialne antropologije, heterologije, empatije.

MAGIJA

Naslednji kozmoloski sistem, magijski, je naSemu, ¢e ne
razumevanju, pa vsaj izkustvu, Se bolj oddaljen. “Ko se ukvar-
jamo z religijo, je dovolj, da religijske termine primitivnih ljud-
stev prevedemo v na$ jezik nase religije ... in jih Ze s tem pos-
topkom zadovoljivo razlozimo ... V primeru magije ... je razlika
med naSimi in predstavami primitivnih ljudi zelo velika ... in
opazujemo jih le na ravni vedenja.” (Evans-Pritchard 1983: 296).
Za manjkajoce predstave o magiji imamo, konsekventno,
pomanjkljiv vernakular. Tudi konteksti so si tako zelo razli¢ni,
da niti kontekstualni prevod terminov ne razultira v pomenu, v
katerem je le-ta uporabljan v primitivnih druzbah. Edina resitev
je mnogokrat le deskripcija.

Razmejitev magije in religije je izjemno subtilne narave;
dandanes je obveljal splosni konsenz, da je vsako jasno loc-
nico med njima nemogoce zacrtati. V obeh so na delu isto-
rodni elementi, v obeh je struktura neempiri¢na, njeni ucinki
nepreverljivi in obe se upirata vsaki racionalni razlagi.

210 ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

Splosno vzeto se antropologi strinjajo z izenacevanjem ma-
gije s sistemom verovanj, praks in institucij, na podlagi katerih
lahko posameznik ali skupina z dolo¢enim visoko specializira-
nim znanjem empiri¢no nepreverljivo vpliva na potek naravnih
dogodkov in stanj (prim. Leach 1964a; JuZni¢ 1984; Malinowski
1955; Voget 1975).

Misti¢ni sistem obvladovanja, pojasnjevanja in usmerjanja
naravnih in socialnih dejstev je Evans-Pritchard razclenil tripar-
titno. Medtem ko so mnogi njegovi predhodniki in e sodobniki
magijo razdelili po eti¢nem kriteriju le na dobro in zlonamerno,
belo in ¢rno, je Evans-Pritchard temu ustaljenemu kriteriju dodal
Se moralnega (ki se je prej v veliki meri mesal z eti¢nim) in
legalnega. Caroverje®, prerostvo in magijo (witchcraft, oracles,
magic) je oznacil kot “intelektualno koherenten sistem. Vsak
razlaga in dokazuje druge. Smirt je posledica Carovnije. Masce-
vana je z magijo. Dosezek magije je dokaz prerokbe.” (Evans-
Pritchard 1976: 199-200.) Integralen del sistema zajemajo tudi
misti¢na verovanja tipa “sorcery”!® ki so hrbtna stran Carover-
skih konceptov. Njun odnos je permutacija odnosa dobra vs.
zla magija ali odnosa pozitivni obredi (tipa mana) vs. negativni
obredi (tipa tabu). Bolj ali manj je tu na delu spet dvojnost
svetega. Medtem ko je magija vrednostno neopredeljena, na-
uena ali “podedovana”, dobronamerna ali zlonamerna, zavestna
tehnika vpliva na stvari in ljudi, ¢arovnistvo (kot praksa) pra-
viloma, pa ne nujno, dobrohotno, ne nujno zavestno in “pode-
dovano”, je “sorcery” nujno zlohotna, nujno zavestna priucena
tehnika. Silno posploseno je Caroverje legalna in splosna, “sor-
cery” pa nelegalna podmena magije (prim. Evans-Pritchard
1976: 227-228)".

Magijski sistemi imajo lastno logiko, lastne nacine misljenja
in vedenja in so “popolnoma koeksistentni s ¢lovekovo odgo-
vornostjo in z racionalnim dojemanjem narave” (Evans-
Pritchard 1976: 30). Ne predstavljajo intelektualnih konceptov,
so “odgovor na dano situacijo” (ibid.: 56). Ne pojasnjujejo
zakaj, temve¢ kako se je zgodilo, kar se je pac¢ zgodilo. Prepri-
Canje o zmotni zvezi med vzrokom in posledico je bolj zmota
antropologije kot pripadnikov primitivnih druzb. Magija ne
razlaga kavzalnosti, razloZi koincidenco (prim. ibid.: 23), pojasni,
ne zakaj se stvari dogajajo, ampak zakaj se dogajajo tukaj in
ne tam, zdaj in ne prej ali kasneje.

SKLEP

Nenazadnje postane jasno, da so sistemi magije, religije (pa
tudi znanosti) le razlicne metode in oblike vzpostavljanja reda.
Vsak red je slab; a vsak red je boljsi kot nered. Red kot struk-

9 “Whitchcraft” se obi-
Cajno prevaja z izrazi
Carovnistvo, caranje
ipd., kar je prevod, ki iz
pomena izloCi pasivni
akt verovanja v obstoj
tovrstnih idej. 'V tem
smislu se za najboljso
resitev izpostavi prevod
z izrazom caroverje,
kadar se le-ta (po zgledu
Maussove definicije
magije (prim. Mauss
1982: 61-248)) uporab-
lja sistemsko, tj. kot sis-
tem verovanj, praks,
institucij in oseb.

19 “Sorcery” je negativna,
zlohotna magijska teh-
nika, ki temelji izklju-
¢no na verbalnem
uroku, s ciljem prizade-
Jati nekomu fizicne
bolecine. Zaradi tezav
in mozne zmede, ki bi
Jih vneslo slovenjenje
izraza (obicajno se
sloveni kar z izrazom
Caranje, carovnistvo
(prim. Juznic 1984,
1987)), tu uporabljamo
angleski izvaz; zato
“sorcery”.

1 Za tipologizacije
Caroverskih sistemouv
prim. tudi Leach 1964:
684-686; Leach 1982:
237-238. § tem pa
misticni sistemi pod
skupnim imenovalcem
magija Se niso izcrpani.
Magom, cCarovnikom,
urocevalcem se pridru-
Zugjejo Se drugi nosilci
tovrstnih sistemskih insti-
tucij: medicine-mani,
vraci, samani itd. Za
minimalni vpogled glej
Levi-Strauss 1989; Mali-
nowski 1951; Eliade:
1983; 1985; Radin
1957; Fortune 1963;
Benedict 1968; Mead,
Calas 1953; Juznic
1984.

ANTHROPOS 211



Karmen Sterk

2 primat nad besedo je
sporen. V antropologifi
velja za izvirajoco iz
Polinezije, ceprav Firth
vztraja, da je bil “izraz
mana, Se preden je po-
stal znan iz Polinezije,
zabelezen na sosednjem
podrocju Melanezije”
(Firth 1967: 177).

turna integracija kontinuitete, prediktibilnosti in vzajemne pove-
zanosti relevantnih elementov je ¢loveku in kulturi temeljna
orientacija in osnova vsakega razumevanja, tolmacenja in
prisvojitve sveta. Vsak izmed omenjenih sistemov po svojih
najboljsih moc¢eh preprecuje dezintegracijo, anomijo in kaos.
Racionalno, logi¢no in normalno je tisto, kar je definirano in
ima svoje mesto (ne pa tisto, kar je objektivnho empiri¢no pre-
verljivo). Tudi empiri¢na preverljivost je, kot magija in religija,
kulturno specifi¢na stvar konsenza, definicije in verovanja. Red
povezuje kulturo v enotno celoto interakcij.

Ostalo so vaje v slogu.

MANA

Z mano so problemi. Ce bi zadnji stavek Wittgensteinovega
Logi¢no-filozofskega traktata resno upostevali, bi morala biti
antropoloska evidenca o tej temi silno skromna (Cesar pa ne
moremo trditi). Kot je Wittgensteinova filozofija filozofija
neizrekljivega, je mana koncept, ki se zapira vsaki interpretaciji
in analizi.

Dictionary of the Social Sciences kot prvo slovarsko rabo
pojma navaja A Vocabulary of Words in the Hawaiian Language
iz leta 1830, kjer je razloZen kot “moc¢, mogoc¢nost, nadnaravna
mod¢, bozanska moc¢ ...” (Firth 1964: 402).12

Prvi kriti¢ni pristop k analizi pojma mana je prispeval lingvist
in misionar Codrington, ki je mano najprej 7. 7. 1877 v pismu
Maxu Muellerju opisal kot “primer obstoja nejasne in ohlapne
predstave plemenskih druzb o neskon¢nem, ofesu nezaznav-
nem, o tistem, ¢emur mi pravimo boZansko” (Henson 1971:
18), nato pa se je leta 1891 v svojem delu The Melanesians:
Studies of their Anthropology and Folk-Lore lotil sistemati¢nega
opisa, ki e danes velja za osnovno referenco. “Mana je vsepa-
cifiski univerzalni izraz za nadnaravno mo¢ ali vpliv. Oznacuje
vse udinke, ki so nad mocjo ljudi in izven obicajnih naravnih
procesov: prisotna je v atmosferi Zivljenja, pripeta na ljudi in
stvari in se kaze v rezultatih, ki so lahko posledica le njenega
delovanja” (Codrington 1953: 395). Vsak rezultat in posledica,
ki je nepojasnljiva, neobicajna, ki izstopa, je intervenca mane.
Ta nadnaravna moc¢ ali vpliv “ni fiziCen ... kaZze pa se kot
fizi¢na sila ali kaka druga moc ali izrednost ... v osnovi ni lastna
nikomur in niCemur, lahko se prenese na vsak Ziv ali neziv
element. Ucinkuje tako skozi ljudi, njihove breztelesne duse,
nadnaravna bitja in duhove, kot jo lahko prenasa voda, kamen
ali kost ... Celotna melanezijska religija je v bistvu poskus pri-
dobiti to mano zase ... Beseda mana oznacuje oboje:
samostalnik in glagol, prehodne oblike glagola manag, manahi,

212

ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

manangi pomenijo vsebovati mano, u¢inkovati z mano. Pred-
meti, v katerih biva mana, in duhovi, ki imajo mano v svoji
naravi, so mana. Clovek ima mano, a zanj ni mogoce reci, da
je mana.” (Ibid.). Mo¢ mane deluje tako v dobri kot v zli
smeri, v vseh smereh nasploh, in je nadvse prestizna posest.
Brez nje bi pridelek bil slab, plovila bila pocasna in puscica
nenatan¢na in nenevarna. Ljudje si najvedji del mane zagotovijo
s tesno povezavo z nadnaravnimi bitji. “Clovekova mo¢, poli-
ti¢na ali druZbena, je njegova mana” (ibid.: 396). S tem se
definira statusna, socialna, prostorska in predmetna diferenciacija
v neki druzbi. Najvedji del mane posedujejo duhovi narave,
duse umrlih in druga nadnaravna nepersonificirana bitja, njihovi
zakoni, kodificirani v obi¢ajih, in mesta ter predmeti, ki so z
njimi v neposredni povezavi, in hkrati pomenijo vir preZivetja
(npr. lovisc¢a, ogenj, na katerem se pripravlja hrana, rodovitna
zemlja ipd.). Manjsi del mane imajo dobri lovci in uspesni
bojevniki; izredni, a vendar pogosti pojavi (npr. grom); dostopna,
a vzvisena ali redko obiskana mesta. Najmanjsi del mane, Ce
sploh, pripada neuspe$neZem, socialno deprivilegiranim ose-
bam (Zenske, otroci) in bolj ali manj neuporabnim ali vsak-
danjim stvarem.

Codringtonov opis necesa tako nejasnega, polnega anomalij,
vendar vseobsegajoCega, je v antropologiji sprozil plaz navduse-
nja za sorodne ideje iz drugih etnografskih podrocij. Melanezijska
mana je postala univerzalen naziv za vse sorodne koncepte
nadnaravne moci: orenda (pri Irokezih), wakan (pri Indijancih
Sioux), manitou (med Algonkini), pokunt (pri Sosonih), nanala
(pri Kwakiutlih), sagana (pri Haidih), arungquiltha (pri avstral-
skih domorodcih) itd.

Omenjeni koncepti tipa mana naj bi bili univerzalen okvir
in osnova vseh religijskih in magijskih sistemov v primitivnih
druzbah. Pristopi antropologov k tem konceptom so mnogoteri
in najboljsa metoda za pojasnitev skrivnosti je kratka obnovitev
nekaterih najpomembnejsih prispevkov oz. “katastrofalnih
rezultatov”, kot je v zanj znacilnem slogu dejal Evans-Pritchard
(Evans-Pritchard 1965: 33). Kljub vsemu se je antropologija pri
pristopu k analizi mane pokazala v eni svojih najoriginalnejsih
konstitutivnih premis: v heteroloski dimenziji. “K anomalijam je
mo¢ pristopiti iz ve¢ zornih kotov. Negativni zorni kot jih
ignorira, zanemarja ali jih opazi in obsoja. Pozitivni pristop pa
jih postavi v medsebojne odnose konfrontacije in jih poskusa
organizirati v vzorec novega tipa.” (Douglas 1966: 38.)

Marettu je mana predstavljala ¢udodelno okultno mog,
skupno magiji in religiji, in ta obcutek okultnosti je v svetem
vseprisoten (prim. Firth 1965: 42; Evans-Pritchard 1965: 33;
Henson 1971: 18). Prisotnost mane se odcituje v obcutkih
relgijske zone in implicira prisotnost tabuja. Verovanja v mano

ANTHROPOS

213



Karmen Sterk

3 Dylorjeva sloni na
konceptu animizma, ki
ga definira kot “verova-
nje v nadnaravna bitja”
(Tylor 1953: 47), kar je
hkrati tudi njegova
minimalna definicija
religije (prim. ibid.: 48).
To verovanje je cloveku
inherentno, zato uni-
verzalno, kar izhaja iz
univerzalnih fenomenov
sanj, smrii in ekstaze
(prim. ibid.: 52). O
univerzalnosti animizma
glej tudi: Barre 1964:
26-27: Evans-Pritchard
1965: 53-54. Nasproti
tej teoriji je Marett pred-
stavil svojo hipotezo o
predanimisticni fazi
misljenja, ki jo je poime-
noval animatizem. V
Jedru teh verovanj je
prepricanje o personifi-
kaciji duse v vse narav-
ne in cloveske objekte
(nekatere se prav poseb-
no), ki jih napolni z
nadnaravnini mocmi,
in ne v posebne, indi-
vidualizirane duhove,
kot je trdil Tylor. To
vseobsegajoco moc je
imenoval “mana” in jo
v kombinaciji z njenim
negativnim aspektom —
tabujem predstavil kot
najbolj generalizirano
in zato bazicno za
vsako religijsko verova-
nje (prim. Barre 1964:
27). Tylorjevo animisti-
¢no teorijo religije pa
Malinowski (prim. Mali-
nowski 1963a: 256-257)
oznaci za preozko in
na podlagi kasnejse
etnografske evidence,
predvsem Frazerjeve,
prikaze, da animizem
ni ne najpomembnejse,
se manj pa edino in
izvorno verovanje (prim.
Malinowski 1955: 17).
V vecji meri se pri
iskanju univerzainih
religijskih podmen
nasloni na Marettov

je, nasproti verovanjem v Tylorjeve poosebljene moci (animi-
zem), oznacil za animatizem; nomina nasproti numina (prim.
Evans-Pritchard 1965: 21).13

Lowie je v Codringtonovem slogu oznacil mano kot “prenosni
fluid” (Lowie 1948: 70), ki je na delu takrat, kadar se clovek
loti opravila, ki ga v “normalnih” pogojih ne bi zmogel, a ven-
dar uspe. Lowie je za ekvivalenten prevod predlagal besedo
CudeZ, za katerega ni Cisto jasno, ali je to bozji dar ali ne.
Mana kot deviacija od pravila je vedno zaznamovana s tabujem
kot ambivalentnim odnosom do te deviacije (prim. ibid.: 87).

Durkheim s tem, da je mano identificiral s totemskim prin-
cipom kot prvo obliko pojma modci, ni omejil njene vseprisot-
nosti. Pri Indijancih Dakota “wakan odgovarja pojmu mane in
moc¢ ga je prevesti kot veliki duh” (Durkheim 1976: 192).
Wakan ni izklju¢no fizi¢na energija, je nacelo univerzalnega
pojasnjevanja. “Celo Zivljenje je wakan” (ibid.: 193). Zivljenje
pa je potrebno razumeti kot nekaj, kar u¢inkuje in protiucin-
kuje, kot vse, kar se premika in je premi¢no. Wakan je vzrok
vseh gibanj v univerzumu, predstavlja mo¢, inherentno vsem
bitjem in stvarem. SluZi za pojasnjevanje vseh dogodkov, ki so
dovolj pomembni, da se o njih razmislja.

Obicajno se meni, da je v polinezijskih jezikih mana sprva
pomenila avtoriteto (prim. ibid.: 213). Na podlagi Codringto-
nove evidence Durkheim ugotavlja, da “polozaj Cloveka, ki se
mu pripisuje, da ima mano ... izvira edinole iz pomena, ki mu
ga podeljuje mnenje. To torej pomeni, da sta moralna moc¢ ...
in mo¢, s katero so obdarjena sveta bitja, v osnovi istega
porekla in sestavljena iz istih elementov.” (Ibid.) Ta mo¢ izhaja
iz totemskega principa, s svojo vsebino — tabujem in s svojim
cutnim obeleZjem, formo — totemom. Totem ni le simbol mane
in boga, je tudi simbol druzbe. Mo¢ mane potemtakem izvira
iz druzbe same, je druzba sama in posameznik je ima le toliko,
kolikor je njegov polozaj v druzbi izjemen.

Hkrati pa Durkheim ugotavlja, da je besedo mana mo¢
primerjati s celo skupino drugih etimolosko istovrstnih besed,
ki pomenijo srce, zavest ipd. (prim. ibid.: 265). To pomeni, da
med idejami brezosebne moci in pojma notranjega mentalnega
Zivljenja, duse, obstaja neki odnos sorodnosti. Tu se Durkheim
kategori¢no loti razresitve dileme “Tylor : Marett” in ugotavlja,
da v bistvu tu ne gre za razli¢na procesa, temvec za razli¢cno
pomembna vidika istega. Ideja mane ne predpostavlja ideje
duse, saj ¢e bi bilo mo¢ idejo mane individualizirati in frag-
mentirati v posamezne duse, mora najprej sama obstajati, tisto
pa, kar obstaja samo po sebi, ni odvisno od oblike, ki jo pre-
vzame mo¢ v procesu individualizacije. V tem smislu Durkheim
zatrjuje, da je, v logi¢nem smislu, dusa drugostopenjska tvorba
(prim. ibid.: 266- 267). Dusa posameznika predstavlja individu-

214

ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

alizirano mano, kolikor posameznikova dusa predstavlja del
kolektivne.

Mauss se je v svoji analizi mane naslanjal na Codringtonov
splosni opis, Durkheimovo ugotovitev o njenem druzbenem, ne
naravnem poreklu in na dejstvo, da “mana predstavlja vrednost
stvari in ljudi, magijsko, religijsko in celo druzbeno” (Mauss
1982: 195). Mana hkrati predstavlja lastnost, substanco in
dejavnost. Predstavlja tisto, kar v sebi nosi stvar, ki je mana; ta
stvar ni sama po sebi mana. Je prenosna in podlega speciali-
zacijam. Nadnaravna bitja so nadnaravna zato, ker imajo mano.
Kraji so sveti, ker v njih prebiva mana. “Pojem mane je 3irsi
od pojma svetega ... ga vkljuCuje ... pojem svetega se izrisuje
na podlagi pojma mana. Mana in sveto oznacujeta isti red stvari,
v katerem je mana tip /le genre/, sveto pa vrsta /I'espece/.”
(ibid.: 208-209.) Pojem mane ni preslikava svetega niti pozi-
tivni aspekt tabuja. Vse, kar je tabu, je mana, ni pa vse, kar je
mana, tudi tabu (prim. ibid.). Tudi tabu je enako kot sveto,
torej vrsta tipa mana.

Mana deluje kot relativno avtonomen sistem, s svojim inte-
lektualizmom oddaljen od mehanizma druzbenega Zivljenja in
je, kot pojem svetega, “svojevrstna kategorija kolektivne misli”
(ibid.: 212), izraz kolektivnih sil, ki utemeljujejo vrednostne
sodbe, razvr§Cajo stvari in ljudi. “Vse nadnaravne moci so del
socialnega sistema” (Douglas 1966: 113).

Bolj kot religijsko mana oznacuje vse magijsko oz. magijski
korpus idej o nadnaravnem: “... svet magije stoji nad tem sve-
tom, se pa od njega ne locuje ... kot da je utemeljen v neki
Cetrti dimenziji prostora, Cigar skrivnostni obstoj izraza pojem
mana” (Mauss 1982: 207). Vsa magija izvira iz mane. “Mana je
magijski potencial nadnaravnega ... in ni dovolj, ¢e ugotovimo,
da se mana kot lastnost veZe na posamezne stvari zaradi nji-
hovega ustreznega poloZzaja v druzbi ..., predstavlja tudi idejo
o teh vrednostih, o teh razlikah v potencialu” (ibid.: 211).

DAR

Poglavitni del Maussove terorije o mani je prispevala njegova
analiza primitivnih prestacij', dara in potlaca’ s svojimi temelj-
nimi aksiomatskimi obeleZji: nujnost vracila sprejetega daru,
obvezno dajanje in obvezno sprejemanje darov. Znacaj teh
prestacij je le navidezno svoboden in nepogojen, v bistvu pa
je “prisilen in vodi ga interes” (Mauss 1982a: 10). Nanje Mauss
gleda kot na totalne druZzbene fenomene: vkljucujejo religijske,
ekonomske, pravne in moralne institucije.'®

Dar da dar. Kaksno pravilo, vezano na vse omenjene insti-
tucije, pogojuje nujnost sprejemanja, vracanja in kroZenja

predanimisticni (oz.
animatisticni) koncept.
“Mana je vse tisto, kar
Je divjaku relevantno,
povzroca vse zares
pomembne dogodke v
domeni svetega. Potem-
takem je mana ... bistvo
predanimisticne religije.”
(Ibid.: 20.)

14 ter-

“Prestacija je ...
min, ki pokriva vse
oblike transakcije pravic
do dobrin ali uslug ali
vsako uslugo ene osebe
(ali skupine), storjeno
drugi osebi (ali skupi-
ni)” (Stirling 1964:
531). “Osnovna oblika
prestacije je darovanje
hrane” (Mauss 1982a:
7).

5.0d prestacije tipa
dar se potlac loci v tem,
da se slednji praviloma
nanasa na skupinske
transakcije visoko kom-
patitivnega znacaja z
vsteto obrestno mero
(prim. Mauss 1982a:
23), Ceprav Jje ta
Maussova distinkcija
zelo sporna. Definicij in
razilag potlaca je mnogo
(spet govorimo o institu-
cijah tipa potlac). Ena
izmed njih, tista, ki jo
Je prevzel tudi npr.
Malinowski, je ta, da je
potlac substantivna
aktivnost lova na glave
in bojevanja ter pred-
stavija premestitev
sovraznosti(displacement
of hostility) v bolj ela-
boriran kod (prim.
Leach 1963: 133; Firth
1963: 224; prim. tudi
Fortune 1963: 234.
Mauss je potlac definiral
kot institucijo “totalne
prestacije tekmovalnega
tipa” (Mauss 1982s:

19); prim. tudi Barnett
1964: 522-524-

ANTHROPOS

215



Karmen Sterk

6.0 pomembnosti

Maussovega vztrajanja
na raziskovanju totali-
tete za socialno
antropologijo glej Levi-
Strauss 1982: 23-35, za
kritiko tega pristopa,
konkretno k analizai
dara pa Frankenberg
1970: 554.

17V maorskem ver-
nakularju “hau
oznacuje ... duso, v
nekaterih primerih duso
in moc, nezivih stvari
..., medtem ko se mana
nanasa na ljudi in
duhove. Za oznacevanje
stvari se mana uporab-
lja mnogo redkeje kot v
melanezijskem jeziku.”
(Mauss 1982a: 27).

8V tekstu Mauss na
tem mestu uporabi
nativen izraz taonga,
ki pomeni “dati lastni-
no, podarjati ... darovi
izroceni s ciljem prido-
bitve tujih lastnin ...
najveckrat oznacuje
darovanje osebne last-
nine” (Mauss: 26, 28).
Vedno, ko se v tekstu
pojavi ta beseda, je
prevedena z besedo dar.

darov? Odgovor na to Mauss poda v analizi gradiva o maorskem
konceptu duha darovane stvari, hau!’. Kar je mana v teoriji
magije, oziroma v simbolni misli nasploh, to je hau v teoriji
dara. “Darovi'® so ... povezani s posameznikom, klanom,
zemljo: predstavljajo prenosnike njihove mane, njihove magij-
ske, religijske in duhovne moci (Mauss 1982a: 26). Vsak dar
nosi v sebi hau. Ce prva oseba drugi osebi izroc¢i kak dar, ki
ga druga oseba potem izro¢i kaki tretji, slednja drugi osebi
povrne nak drug dar, ker jo k temu prisili hau dara (druge
osebe). Ta povratni dar mora druga oseba izrociti nazaj prvi,
ker ji mora povrniti tisto, kar je v tem povratnem daru (od
tretje osebe) proizvod hau dara prve osebe drugi (prim. ibid.:
28). Lastnik darovane stvari ima mo¢ nad prejemnikom, ¢eprav
je dar Ze izroCen. Darovana stvar ni mrtva, “v daru Zivi hau
njegovih gozdov, njegove zemlje ...” (ibid.: 29). Sprejeti dar
pomeni “sprejeti od nekoga del njegovega duhovnega bistva,
njegove duSe: dar bi bilo nevarno in usodno zadrzati, ne le
zato, ker je to prepovedano ... nemoralno ..., ampak ker z
njim darovalec dobi magijsko in religijsko mo¢ nad prejem-
nikom” (ibid.: 31). Darovi niso le Zelene stvari, so tudi stvari,
ki se jih je bolje ¢imprej znebiti. To postane Se olitneje v
prestacijah tipa potla¢, obredne redistribucije dobrin. Posedo-
vati je prestizno. Razdeljevati svoje imetje je Se bolj prestizno.
Vracati darove v vedno vedji meri pa nosi najve¢ druzbenega
prestiza in determinira najvisji status.

Hau, kot proizvod nacina misljenja, ni iluzija. “Hau ni
osnovni razlog menjave: je zavedna oblika ... pojma, ki ozna-
Cuje njeno nezavedno nujnost, katere razlogi so drugje” (Levi-
Strauss 1982: 44). Obveza vraCanja in sprejemanja darov je
nezavednega znacaja.

Malinowski je imel o predstavah tipa mana popolnoma izvirna
preprianja. “Vse teorije, ki imajo mano in podobne koncepte
za osnovo magije, so popolnoma zgresene” (Malinowski 1955:
76). Codringtonov opis (Codrington 1953: 395-398) vseobsega-
joCe, vseprisotne moci je oznadil kot popolnoma nesprotujoco
magijskim u¢inkom, ki temeljijo na formuli in obredju. ZmoZnost
mane, da se prenese na vsak element in da ucinkuje v vseh
smereh, na vse nacine, ima z magijsko ucinkovitostjo malo
skupnega, saj “magija deluje le na tradicionalno specificiran
nacin. Nikoli se ne kaze kot fizi¢na sila, njeni vplivi na moci
in ljudi so striktno omejeni in definirani ...” (Malinowski 1955:
77.) Osnovna poteza vseh magijskih verovanj je ostro zacrtana
“distinkcija med tradicionalnimi silami magije na eni ter drugimi
silami in mo¢mi, s katerimi je obdarjen ¢lovek in narava, na
drugi strani” (ibid.: 77-78). Koncepti tipa mana poleg magijskih
vkljuCujejo Se druge vrste sil in modi in predstavljajo “zgodnjo
generalizacijo nedodelanega metafizicnega koncepta ...” (ibid.:

216

ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

78). Moc¢ jih je najti razprostranjene po vseh etnografskih
podrodjih, ker oznacujejo “temeljno stalis¢e divjaka do realnosti”
(Malinowski 1979: 458).

Vsi antropologi, ki so magijo obravnavali v zaobsegajotem
jo kontekstu mane, “so svoje zmotne teorije zasnovali na
osnovi kontradiktornega in nepopolnega etnografskega empi-
ri¢nega materiala” (Malinowski 1955: 78). Magije ni porodil
abstraktni koncept univerzalne modi, temvec je nastala neod-
visno iz Stevilnih dejanskih situacij emocionalnega stresa.

KULA

Naj logiko Maussove analize maorske hau apliciramo na
analizo kule; ceremonialne, visoko kompatitivne izmenjave
dobrin med prebivalci Trobriandskega arhipelaga, institucije, ki
preZema in integrira vse socialne aspekte Zivljenja domorodcev
tega otodja v enovit funkcionalni sistem (prim. Malinowski
1979). Kulo je Mauss oznacil kot poseben tip potlaca.’® Od
institucije obveznega darovanja se potla¢ (posploseno in navi-
dezno) razlikuje z vstopom kompatitivnega elementa — dar v
potlacu je vedno potrebno vrniti v vsaj enaki ali vedji meri.

Kula predstavlja obredno medplemensko izmenjavo darov v
obliki zapestnic in ogrlic iz skoljk, ki predstavljajo “zgosc¢eno
bogastvo” (Malinowski 1979: 455) in nimajo neposredne upo-
rabne vrednosti izven kule. Okrog kule je artikulirano celotno
Zivljenje domorodcev in sodelovanje ter uspeh v kuli je zna-
menje socialnega ugleda, lepote in magije. “Vsako premikanje
predmetov kule, vsaka podrobnost menjave je dolo¢ena z
vrsto tradicionalnih pravil in konvencij in doloCene termine te
menjave spremljajo komleksni magijski obredi in javne cere-
monije” (ibid.: 72). Vsi sprejeti darovi se morajo po izteku
dolo¢enega Casa nujno podariti v obratni smeri, kot so prisli.
Partnerji v kuli vstopajo v vseZivljenjski odnos dolZnosti in
obvez. Mehanizem menjave temelji na posebni obliki dajanja
kredita, ki predpostavlja visoko stopnjo medsebojnega zaupanja.
Instrumentalnih sankcij za grsi ali “manjvreden” objekt dara ni;
nevelikodusnost rezultira le padec druzbenega ugleda. Zato si
vsak najprej prizadeva dobiti in nato izrod¢iti kar najvrednejsi
predmet. Posebno prestizno je posedovati kaksen imenitne;jsi
primerek ogtlice ali zapestnice in imeti kar najve¢ pomembnih
in mo¢nih partnerjev menjave. “Vsak 'po naravi’ ve, kaksno
Stevilo partnerjev dovoljuje njegov rang. Dober zgled mu lahko
ponudijo neposredni predniki.” (ibid: 81).

Ceprav se nam kula kaZe kot iziemno kompleksno in ure-
jeno socialno dejstvo, pa “niti najinteligentnejsi domorodec
nima jasne predstave o njej ... ali o njeni funkciji” (ibid: 74).

9 Malinowski je bil
preprican, da je kula
enografski fenomen
novega tipa (prim.
Malinowski 1979: 455,
456) med ceremonialno
in ekonomsko menjavo.
Mauss vidi potlac tipa
kula kot simboliziranje
ambivalentnega prija-
teljsko-sovraznega
odnosa ..., kar implicira,
da Trobrijanci v izvaja-
nju obredja kule na
simbolni nacin povedo
stvari (Leach 1963:
133). Potlac in kula sta
elaborirani, visoki kom-
patitivni obliki menjave
(prim. tudi Fortune
1963: 234). Spor potlac:
kula je, kot je razvidno,
spor o definiciji dara.
“Mauss vidi darovanje
kot simbolno vedenje,
nacin izjavljanja;, Mali-
nowski ga vidi eksklu-
zivno v operacionalnih
terminih kot nacin dose-
ganja Zelenih rezulta-
tov” (Leach 1963: 133;
prim. tudi Firth 1970:
8-17).

ANTHROPOS

217



Karmen Sterk

20 Bakrene plosce, pri
potlacu nadvse zazZeleni
in cenjeni objekti, Ceprav
Je “njihova dejanska
vrednost majhna” (Boas
1953: 334), imajo prav
tako ‘svoje ime ... sO
predmet individualizira-
nih, posebnih verovanj
.. So zZive” (Mauss
1982a: 132-134). Na
prvo stran bakrene
plosce je ponavadi
vgravirana glava Zivali
zascitnice lastnika
(prim. Boas 1953: 334).

Kula nima nobenega pragmati¢nega cilja. Domorodec na vpra-
$anje o njenem pomenu odgovarja povzemajo¢ mitologijo in
obi¢aje prednikov, torej deskriptivno, nikakor eksplanatori¢no.
“Za domorodce je vrienje kule skrivnost.” (Fortune 1963: 231).
Vedo samo, da nesodelovanje v kuli in spremljajo¢ih obredih
pomeni nesodelovanje v skoraj vseh aspektih socialnega Ziv-
lienja. “Malinowski sam pove, da ni uspel odkriti mitskih razlo-
gov ali kakSnega drugega smisla tega kroZenja ... ¢e bi razlog
tega kroZenja bil v usmerjanju teh predmetov, ki teZijo k po-
vratku na zacetno mesto ..., bi ta pojav bil na zanimiv nacin
istoveten s ... hauom maorskih domorodcev” (Mauss 1982a: 61).
Toda ne glede na mitoloske razlage in utemeljitve ter motive
Malinowski odgovor o zaZelenosti neuporabnih, ceremonialnih
ogrlic in zapestnic iz popolnoma obicajnih Skoljk, ki jih je na
Trobriandskem otoc¢ju na pretek, poda v primerjavi le-teh s
kronskim nakitom, ki da je “grd, nekoristen ... celo kicast”
(Malinowski 1979: 79). Malinowski dalje pravi: “Cuvaj mi je
povedal mnogo zgodb o nakitu; kako ga je nosil ta ali oni
kralj ali kraljica ob tej ali oni priloZznosti, kako so bili nekateri
primerki ob velikem in upravic¢enem gnevu ... odneseni ...”
(Ibid.) Predmeti kule so cenjeni zaradi svoje preteklosti, “zgo-
dovinskega sentimenta” (ibid.: 80). “Vsak zares vreden predmet
kule ima svoje posebno ime. Kratko zgodovino in predavanje
o vsakem izmed njih je mo¢ najti v domorodski tradiciji.” (Ibid.)
Ali kot na podlagi Seligmannove evidence ugotavlja Mauss:
vsak predmet kule, ali vsaj najdragocenejsi izmed njih, tisti, “ki so
najbolj zazeleni, imajo svoje ime, osebnost, zgodovino ... posa-
mezniki jim celo dajejo svoja lastna imena” (Mauss 1982: 63).%
Izpostavita se podobnosti, ki ju lahko imamo za osnovni.
Prvi¢, individualizacija in personifikacija daru, njegov vpliv na
trenutnega lastnika: ali nosi s seboj in sam po sebi prestiz ali
pa magijsko moc¢ prvega lastnika; v obeh primerih se je stvari
potrebno znebiti. Drugi¢, znacaj menjave je v obeh primerih
nujen, nezavedno prisilen. Ce je krog kule zakljucen, kar Mali-
nowski trdi, potem se vsak predmet prej ali slej vrne. S tem
da je velikodusnost v darovanju dejanje, ki je druZbeno privili-
girano, in Ce to pravilo velja v vsaki skupnosti, vkljuceni v
kulo, kakor zatrjujejo Malinowski, Fortune in Seligmann, potem
se povratni dar vrne v vedji vrednosti. Skratka, predmeti kul-
skega kroZenja na Trobriandih vzdrZijo test logi¢nega kroga
hau pri Maorih. Na istem etnografskem podroc¢ju — Polineziji,
ki pa ni vklju¢eno v prstan kule, je Firth zabelezil: “moja lastna
evidenca s Tikopije ... popolnoma ustreza Maussovim poudar-
kom pomena obligacij ...” (Firth 1970: 8).
Opozorilo Malinowskega o pomanjkljivi empiri¢ni antropo-
loski evidenci o konceptih tipa mana je resno vzel le njegov
ucenec Firth, ki se je strinjal, da je zmoti vseh poskusov

218 ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

razlage teh konceptov botroval generaliziran Codringtonov opis
in raztezanje ter tehniciziranje te generalizacije na druga etno-
grafska podrodja.?

Firth je vse dotedanje antropoloske poskuse konstituiranja
splosne teorije 0 mani oznacil za prikrojene namenom etno-
grafske analize (prim. Firth 1967: 178) in jih metodologko sis-
tematiziral kot: poskuse natan¢nega prevoda besede??; poskuse
raz€lenitve vsebine relacije med mana koncepti in drugimi mi-
slenimi vzorci v istem druzbenem okolju, in sicer na podlagi
njihovih lastnih lingvisti¢nih podatkov o mani; ter kot poskuse
preucevanja dejanskih kontekstualnih uporab besede (prim.
Firth 1967: 174). Ta slednji je tudi Firthov pristop v Tikopiji.

Najprej Firth ugotovi, da za isto idejo na Tikopiji obstajata
dva izraza, ki jima je mo¢ najti ekvivalent glede na kontekst;
za izraz mana: grom, oce, zanj, zanjo, za tisto, ucinkovitost; in
za izraz manu: Zival — Se posebej ptica, ucinkovitost, ime nebes-
kega duhovnega bitja, identificiranega z zvezdo (prim. ibid.:
179). Na podlagi zbranih podatkov na terenu Firth ugotavlja,
da se oba izraza nanaSata vedno le na konkretne situacije, na
materialne rezultate, na nadnormalno ucinkovitost in uspesnost,
da izraza “pokrivata kategorijo druzbeno odobravajoc¢ih feno-
menov” (ibid.: 185). Praviloma sta mana in manu povezana z
druzbeno vplivnimi in pomembnimi osebami, nista pa jim
inherentna. “Vse povpraSevanje o Ding an Sich se je izkazalo
za jalovo” (Firth 1967: 185), in tako Firth zakljudi, da so “vse
konotacije mane kot izvzetega principa ... vse metafizi¢ne
abstrakcije ... le plod antropoloskega dela. Tikopijec je zado-
voljen s konkretno deskripcijo rezultatov in aktivnosti in na
naravo teh aktivnosti ne gleda kot na intelektualni problem.”
(Ibid.) Niti duhovi in nadnaravna bitja mane nimajo po sebi
(Ceprav je to stalis¢e Firth kasneje revidiral (prim. ibid.: 194;)
lahko jo le kot mediji prenasajo na ljudi.

Kon¢no Firth ugotovi, da je mana le skupni imenovalec,
predpisan kategorijam, ki jih nasa civilizacija obicajno razlocuje
kot popolnoma nepovezane; kategorijam, ki predstavljajo: mate-
rialne dogodke (lov, smrt, ozdravitev), osebne atribute pogla-
varjev, materializirano voljo in hotenje nadnaravnih bitij in
vrednostne sodbe s pozitivno konotacijo (prim. ibid.: 192-193).

Osnovni Firthov prispevek k teoriji mane je njegova izpostavi-
tev nezmoznosti prevoda besede, saj mora pokrivanje predmetno-
sti izhajati iz konteksta uporabe besede; to pa pomeni ne le, da
je besedo potemtakem potrebno locirati v druge, vsaj primerljive
kontekste, temve¢ mora njena uporaba izzvati tudi vsaj primerljivo
predstavo. Te razprostranjene predstave pa po Firthovih ugotovit-
vah niso identi¢ne in na ravni pomena je torej nezmozno konsti-
tuirati taksno teorijo o konceptu mane, v Kkateri se rezidualne
kategorije ne bi imele za njen nepomemben ostanek.

21 “Vse oceanske skup-
nosti nimajo skupnega
koncepta mane” (Firth
1967: 174, 175).

22 Poleg Ze omenjenih
ekvivalentnih poskusov
prevodov, ki so po Firth-
ovem mnenju nemogoci,
navaja Se prevode z
besedami: sreca, resnica,
elektricna napetost,
Cudodelna moc (prim.
Firth 1967: 175-176).

ANTHROPOS 219



Karmen Sterk

2 Druga dva tipa sta:
verovanje v bogove in
verovanje v duhove
(animizem), ki ga je
Sapir oznacil kot “kri-
ticno nezadosten temelf
Taylorjeve vsesplosne
teorije religije” (Sapir
1958: 349, 352).

Pomembno pa je tudi pripomniti, da Firthova kritika prej-
$njih pristopov, ki so vztrajali na splosni teoriji, izhajajoci iz
specifiCnega etnografsko omejenega materiala, ne more temeljiti
na prav takem materialu. Splosna kritika na temelju lokalnih
podatkov je prav tako nemogoca, kot je na istih osnovah

nemogoca splosna teorija o le-teh.

BOASOVSKA SOLA

Prispevek Boasovske Sole v ameriski antropologiji je variacije
na temo mana dodatno zapletel. Sapir je verovanja v kozmicne
modi (mano) oznadil kot poglavitni tip religijskih verovanj? (prim.
Sapir 1958: 349), ki racionalizira ozadje religijskega vedenja.
Verovanje v mano, kot v “razprSene, neindividualizirane moci”
(ibid.: 353), je verovanje v misteriozno moc¢, s katero je preZet
ves svet. Lahko je koncentrirana v doloCenih predmetih ali pa se
nahaja v posesti duhov, Zivali ali boZanstev. “Ce hoce ¢lovek
izpolniti svoje Zelje, si mora pridobiti nekaj te moc¢i” (ibid.). Ta
nematerializirana mo¢ se po navadi pojavlja v ¢udnih oblikah in
je “zaznana po prisotnosti radiacije, ki izvira iz zemlje ..., na
kateri so pred prihodom ¢loveka ... bila naseljena sveta bitja”
(ibid.). Ta radiacija je tudi vir zdravilne moci. Do vdora te modi v
Cloveka obicajno pride med spanjem, bolezenskimi stanji, med
osamitvijo in kontemplacijo ter jo praviloma posredujejo predniki.

Linton je na polinezijskem primeru potrdil Durkheimovo
ozna¢bo mane kot totemskega principa. Vsak klan je individu-
aliziran z lastno, lokalno, razli¢ico mane in s tem z razli¢nim
odnosom do klanskim tabujev. Zato se tisti, ki klanu ne pripa-
dajo in torej “njihovega vedenja ne usmerja lokalna mana,
lahko brez nevarnosti zase in druge dotikajo kraljevskih oseb
in njihovih predmetov” (Linton 1961: 186).

V Polineziji je vsaka naslednja generacija boljSa v mani, kar
se kaze tudi v tem, da poglavar takoj po rojstvu svojega
naslednika izgubi vodilni status in “vlada kot regent, dokler
njegov sin ali h¢i nista dovolj stara za prevzem funkcije”
(ibid.). Mana je torej dedna in zato imajo doloCene predpisane
zakonske zveze, sklenjene znotraj socialno prestizne skupine,
dvojno dozo mane. “Nemogoce je razumeti polinezijsko poli-
ticno organizacijo brez razmisleka o dveh osnovnih konceptih
socialne stratifikacije: mani in tabuju” (ibid.: 189).

Linton svoj prevod oz. bolj razlago mane poda v terminih
“mo¢ izpolnitve, izvrsitve ...” (ibid.). Tako je vsaka stvar ali
oseba, ki je sposobna ve¢, kot je obi¢ajno, na ta nacin poka-
zala, da ima mano.

Tudi Linton ugotavlja, da je mani podoben koncept moc¢
najti na mnogih etnografskih podrogjih, a ne tako temeljito sis-

220 ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

tematiziranega, kot je v Polineziji. Tu je mana razvita v logi¢no-
filozofski koncept, ki vse manifestacije superiornega zvede na
isti skupni imenovalec (prim. ibid.). Mana je popolnoma brez
duse in je brez¢utna. Je od nekdaj in vedno je na razpolago.
Lahko jo primerjamo z radijskimi valovi. Stvari in ljudje, ki jo
manifestirajo, pa so primerljivi z radijskimi sprejemniki. “BoZan-
stva in duhovi, kot tudi ¢loveska bitja, imajo posebne sposob-
nosti, ker so zmoZni sprejemati in koncentrirati mano ... Mana
je zelo kuzna in vsak stik s posameznikom ali objektom z
vedjo mano predstavlja nevarnost za druge z manjSo mano.”
(Ibid.: 189-190.)

Linton izpostavi Se eno razliko, ki onemogoca generalizacijo
pojavov tipa mana. V Polineziji in Severni Ameriki sta ta dva
koncepta nezdruZljivo samosvoja Ze v osnovi, saj ju locuje “razlika
v drzi /attitude/” (ibid.) do tistega, Cemur mi reCemo nadnaravno.
Ameriski Indijanci prisotnost te vrste moci spoznajo po subjek-
tivni zaznavi, ki je posledica t. i. religijske zone. Polinezijci takih
subjektivnih zaznav za mano nimajo. Njena prisotnost je nezaz-
navna, dokler niso vidni ucinki, “kot ne moremo vedeti, ali je
skozi zico napeljan elektri¢ni tok, dokler tega ne preverimo”
(ibid.: 190). 1z tega razloga so stvari in mesta z mano nevarni in
jih je potrebno oznaditi. Zato je povsod v Polineziji mo¢ naijti
tabujske znake, ki kaZejo, da je to mesto sveto.

Iz podobnega koncepta moci, kot je polinezijska mana in
razli¢ice tega tipa na drugih podrodjih, izvira juZznoazijska insti-
tucija lova na glave (prim. ibid.: 216). “Vsak posameznik in
skupnost poseduje dolo¢eno koli¢ino duhovne modi, ki jo je
moc¢ pridobiti z uspe$nim vojskovanjem, s shranjanjem glav ali
skalpov ubitih ...” (ibid.).

Tudi brez upostevanja Firthove zabelezke iz polinezijske
Tikopije, da mana, ko jo bogovi odposljejo cloveku, “nastani
vrh ¢lovekove glave” (Firth 1967: 191), je asociacija ve¢ kot
ocitna. Spet smo pri potlacu® in veljajo bi si natan¢neje ogle-
dati Se to institucijo, ki je pri antropologih vzbujala toliko
zaCudenja ali celo zgrazanja in teoretskih bojev.

POTLAC

V literaturo je termin potla¢ na primeru indijanskega plemena
Kwakiutl®® iz severozahodne Amerike uvedel Boas in ga oznadil
za “distrbucijo posesti ... s poglavitim principom obrestne
naloZbe” (Boas 1953: 330).2° Predmeti distribucije, pa tudi
unic¢evanja so v glavnem odeje in bakreni kroZniki, ki simboli-
zirajo bogastvo. Ve¢ kot je predmetov, ki jih je posameznik
sposoben razdeliti ali uniciti na potlacu, in vec¢ kot je potlacev,
ki jih priredi, visji socialni status in ugled uZiva.

24 Kot receno, se ena
izmed teorij o njegovem
izvoru naslanja na insti-
tucijo lova na glave.

2 Za Se en opis potlaca
pri istem plemenu glej:
Benedict 1968: 133-152.

20 Juzni¢ (1987: 274) je
termin “distribution of
property” v kontekstu
ekonomskega egalitarne-
ga karakterja primitiv-
nih druzb prevajal kot
distribucijo dobrin. V
kontekstu, kot je zasta-
vljen tukaj, pa je
potrebno opozoriti bolj
na lastnistvo teh dobrin.
Zato distribucija (neko-
garsnje) posesti, a ven-
dar redistribucija dobrin.

ANTHROPOS 221



Karmen Sterk

27 Boas je gradnjo
totemskih polov in
vecjih zgradb razumel
le kot eno izmed priloz-
nosti za uprizoritev
potlaca (prim. Boas
1953: 339, prim. tudi
Barnow 1982: 77). Za
opis enega tovrstnih
potlacev glej: Garfield
1955: 221-225.

Edini nacin, da se stvari, pridobljene v gosteh, povrnejo, je
uprizoriti $e en potlac, ki mora po vrednosti razdeljene posesti
vsaj recipro¢no ustrezati prej$njemu. Ce ni tako, gostiteljev sta-
tus in ugled moc¢no padeta.

“Kot pri kuli tudi pri Kwakiutlih bolj ali manj vsak posa-
meznik sodeluje pri medplemenskih potlacih in vsak od njih
ima za goste ali gostitelje omejeno Stevilo posameznikov istega
socialnega ranga. In kot pri prestacijah tipa dar je dobljene
predmete nujno sprejeti, oddati in vrniti. Obicajno, ni pa nujno,
se potlac¢ priredi ob pomembnih dogodkih v ¢lovekovem Ziv-
lienju; rojstvu, iniciaciji, sklenitvi zakonske zveze: zaznamuje
aktivnosti ob menjavi statusa ...” (Barnouw 1982: 77).

Najpogosteje so rivali v potlacu poglavarji dveh ali vec
klanov. NezmoZnost enega prispevati enak delez, kot so ga
drugi, ima za posledico razvrednoten ugled celotnega klana.
“Rivali se bojujejo le s posestjo” (Boas 1953: 333; prim. tudi
Benedict 1968: 136). Najboljsi udeleZenec potlaca je tisti, ki mu
uspe razdeliti ali uniciti toliko darov, da mu jih ne morejo vrniti.

Linton je poreklo potlaca iskal v “ceremoniji, prirejeni za
pridobitev delovne sile, ob priloZnostih ... gradnje velikih his
in totemskih polov.?” Kasneje naj bi se razvil v obliko tekmo-
vanja in sredstva doseganja statusa skupin v tribalni in posa-
meznikov v klanski hierarhiji. Potla¢ je odpravil medvasko
rivalstvo in sluZil za nadomestek vojne.” (Linton 1961: 631.)

Druzbeni prestiZ osebe ali skupine ni dan in trajen. “Edini
nacin za dosego moci in prestiza je uprizoriti potla¢” (ibid.:
628). Linton je, skladno z Boasovo in lastno evidenco, potla¢
definiral kot “kompatitivno gostijo /feast/ elaboriranega znacaja,
v kateri se bogastvo ceremonialno razstavlja, razdeljuje in Cesto
uniCuje s simbolnim pomenom pozornosti vzbujajocega trosenja”
(ibid.). Predmeti potlaca so izven svojega kroga obredne dis-
tribucije skoraj ni¢vredni. Lahko pa opravijo pomembno vlogo
kot dota ali mozitveno darilo sorodnikov.

Mauss (njegova definicija potlaca je bila Ze predstavljena) je
na podlagi evidence Indijancev Cinuk potla¢ prevedel kot
“hraniti /to feed/, trositi ...” (Mauss 1982a: 17), iz jezika Indi-
jancev Haida pa kot “ubiti bogastvo” (ibid.: 18). Potla¢ je
obredno-razsipniski po nacelu vracanja v vedji meri s ciljem
“vzpostaviti hierarhijo med rivali.” (ibid). V vseh prestacijah
tipa potla¢ se sreCujemo z dvema osnovnima elementoma:
“dostojanstvo, ugled in mana, ki jih nosi bogastvo, in absolutna
obveza vraCanja darov pod groZnjo izgube te mane, te avtori-
tete ... in izvora bogastva, ki ga predstavlja ta avtoriteta sama”
(ibid.: 22-23).

222

ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

ZAKLJUCEK

Povzemimo zdaj, kam nas je vse to pripeljalo. Kje je skupni
imenovalec mane, dara, kule in potlaca? Tako v relacijo kot v
logi¢ni krog te fenomenoloske tipe poveZejo njihove osnovne
skupne podmene: reciprocnost, premestitev sovraznosti in
nenevarno sprod¢anje socialnih napetosti ter definiranje social-
nih statusov in korespondencnih vlog. In kje je spet skupni in
krizni imenovalec teh podmen? Vse so strukturno povezane,
kar tvori okvir za kontinuiteto in prediktibilnost, h kateri
prispevajo; taisto kontinuiteto in prediktibilnost, ki je bila na
delu pri trojici magija, religija, znanost, ki tvori osnovne
premise reda.

S tem, da smo mano povezali s kontekstom, v katerega je
vpeta, in prikazali, kako ta kontekst vzdrZuje socialno stabilnost,
pa je opravljena Sele polovica naloge. Vemo, kaj ideje tipa
mana v doloCenih druzbah pomenijo, na kaj se veZejo in kako
ucinkujejo, nismo pa e prisli do njenih pravil. Toda: ¢e so
pravila nekje, potem morajo biti povsod.

Cassirer je mano Stel za elementarno mitsko idejo, za njeno
primarno obliko. Mana se praviloma pojavlja na mestih “nezmo-
Zne ostre locitve med fizi¢nim in psihi¢nim, med duhovno-
osebnim in neosebnim ...” (Cassirer 1985: 86, prim. tudi ibid.:
156) in zaznamuje to fluidnost, kar onemogoca predmetno
opazovanje. Predstavlja le vtis, okus, “akcent, ki ga daje mitsko-
magijska zavest” (ibid.: 87). Tako mana s svojim pandanom
tabujem ne more sprozati tako kompleksnih institucij, kakrsna
je religija (kakor je mislil npr. Marett in mnogi drugi). Isto
velja za kategorijo svetega. Mana le urejuje kavzalni odnos in
“totaliteta kavzalnih odnosov tvori empiri¢no realnost” (Cassirer
1957: 69). Prototip te empiri¢ne realnosti, “Zivljenje samo ...
kaZze predanimisti¢ni znacaj ... in se izgublja v reprezentacijah

. neosebne, splosne modi ...” (ibid.: 71).

Dilemo, ali mana predstavlja vse ali ni¢ ali morda kar oboje,
je poskusal razresiti strukturalizem. “O ¢emer ne moremo govo-
riti, o tem moramo molcati” (Wittgenstein 1960: 189). Zadniji
stavek Wittgensteinovega Logicno-filozofskega traktata je kon-
sistenten z v njem predstavljeno teorijo logi¢nega pozitivizma,
ki se od strukturalizma lo¢i v osnovni premisi. Logi¢ni pozi-
tivizem trdi, da filozofija ne more predstavljati teorije, temve¢ le
realnost. Strukturalizem pa izhaja iz obratne predpostavke —
realnost (empiri¢nost) je le teorija, ki mora biti filozofska.

Poleg Durkheima in Maussa je tretji Clen “francoske zveze”,
Levi-Struss, Maussov zaklju¢ek analize haua vzel za svoje izho-
dis¢e. “Tako hau kot mana je le subjektivni izraz zahtev po
neki neopaZeni totaliteti ...” (Levi-Strauss 1982: 52). Pojem mane
pripada kategoriji misli, ne kategoriji realnosti. Kavzalnosti real-

ANTHROPOS 223



Karmen Sterk

28O nulti stopnji sim-
bolizacije prim. Barthes
1990: 189-191.

nosti ne poveze intervenca mane, temve¢ “neka globlja raven
misli” (ibid.: 53), simbolna misel. Predmetnost je obstajala pred
njeno zaznavo, ki je kontinuiranega znacaja, in preden se je
zaznavi te predmetnosti pridruZil jezikovni izraz. Pomen pa
ima znacaj diskontinuitete. Ko je univerzum dobil pomen, nam
ni bil ni¢ bolj znan. To dalje pomeni, da sta se “kategoriji
oznacevalca in oznacenca vzpostavili so¢asno in vzajemno kot
komplementarni celoti ..., toda spoznanje kot intelektualni pro-
ces poistovetenja doloCenih aspektov oznacevalca na eni in
oznacenca na drugi strani ... njuna nujna komplementarnost, je
napredovala zelo pocasi” (ibid.: 54).

Izven tega pa obstajajo tudi stvari, ki se kaZejo kot presezek
pomena. Kaj storiti s presezkom pomena, s presezkom ozna-
ncenca? Po zakonih simbolne misli “... se porazdeljuje med Ze
znane zakljuene pomenske strukture” (ibid.: 55), med Ze udlvr-
§C¢ene komplementarne odnose oznacevalca in oznaCenca, znake.
“Mislimo, da pojmi tipa mana, pa naj si bodo Se tako razli¢ni,
ko jih opazujemo v njihovi najsplosnejsi funkciji (ki se ... ne
izgubi v na8i mentaliteti in nasi obliki druzbe), predstavljajo
prav ta plavajoci oznacevalec, ki predstavlja pogoj vsake koncne
misli ..., Ceprav ga je znanstveno spoznanje zmozno, e Ze ne
izérpati, pa vsaj deloma disciplinirati.” (Levi-Strauss 1982: 56.)

Kot smo videli, je mana lahko vse: mo¢ in akcija, kakovost
in stanje, predstavlja abstraktno in konkretno. “Ali ni tako, ker
hkrati ni ni¢ od vsega tega, temvec je enostavna oblika, ali
to¢neje, simbol v Cistem stanju in tako primerna za opis kakr-
Snekoli simbolne vsebine ... je preprosto nulta simbolna vred-
nost.”?® (Ibid.). Ta nulta simbolna vrednost je “primerljiva z
lingvisti¢nim pojmom nulti fonem, ki nasprotuje vsem drugim
fonemom ..., s tem da nima nikakr$ne diferencialne odlike, niti
neke stalne fonetske vrednosti. Funkcija nultega fonema je v
tem, da je v nasprotju z odsotnostjo fonema.” (ibid : 57).
Oblike tipa mana so “oblike tipa ni¢ ... nimajo nobene notranje
lastnosti, razen te, da prispevajo pogoje, predhodne obstoju
druzbenega sistema, od katerega so odvisna, in s svojo prisot-
nostjo, ki sama po sebi nima pomena, dopuscajo vzpostavljanje
sistema kot totalitete” (Levi-Strauss 1989: 159).

SKLEP

Vse, kar obstaja, in vsako izjavljanje o tem obstoju nosi s
seboj mano, neubesedljiv, nepredstavljiv preseZzek pomena, ki je
konstitutiven za vzpostavitev vzajemnosti ¢lenov oznacevalske
verige, strukture, za tvorjenje znaka, kot enotnosti oznacenca
in oznacevalca. Hrbtna stran ireduktibilnosti mane je ireduk-
tibilnost resnice, nezmoZnost polnega pomena. Absolutna

224 ANTHROPOS



O mani in nekaterih z njo povezanih receh

refleksija ni mogoca, saj tocka, iz katere govorimo, nikoli ne
soupada s to¢ko naSega izrekanja, ali po Heglovo: ni nevtralne
obcosti; ali po Kantovo: o vsem ne bo§ govoril. Metagovorica
kot obca resnica jezika je nezmoZna. Vsak govorni jezik
dopusca refleksivna nakazovanja o neizreCenem. Ni prostora
neizgovorjenega, od koder se podeljuje pravi pomen.

Dodatni, prazni oznacevalec mane je to¢ka nesmisla, ki
podeli polju smisla njegovo konsistenco; ga presije. “Siv ... je
odnos manka do strukture” (A. Miller 1981: 262). Brez tocke
nesmisla, ki je mitska, brez samonanasajoce se toc¢ke iracionalne
avtoritete se pomensko polje nekega znaka ne bi stabiliziralo
in pomenjalo. Kot simbolno omejuje realno in ga vzvratno
konstituira. Realizacija je moZna le v omejevanju. Ima status
diskontinuitete, ki je posledica vdora simbolnega (prim. Zizek
1980, Zizek 1985, Zizek 1988). Od tod Sausserjeva trditev, da
je bistvo komunikacije nesporazum, Jakobsonova poeti¢na
instanca, Freudove sanje in nezavedni spodrsljaji, Levi-Straussove
umetnosti, miti in estetike, Lacanov object a; in od tod — Zelja.

Mana je pogoj delovanja simbolne misli, ne ostanek ucinka
empiri¢nosti, in ne, kot je mislil Levi-Strauss, u¢inek smisla,
ampak samo evocira njegovo odsotnost. “Nanos-na-ni¢ s svojo
predhodnostjo $ele omogoc¢a nanos-na-nekaj” (Zizek 1980: 196).
Dalje, med Zeljo izrekanja in izrekanjem samim je vedno neki
razkorak, kar omogoca drsenje oznacenca pod oznacevalec, njun
zasuk in vedno novo kombinacijo enkratnih presitij — razlog pre-
pletanja metafore in metonimije, sinhronije in diahronije, nezaved-
nega in zgodovine — vzpostavitve strukturne mreZe, tudi pomen-
ske (prim. Zizek 1980, ZiZek 1983, prim. tudi Leach 1982a).

Mana ponazori, da vse, kar obstaja, so razlike. Vse razlike
imajo eno skupno to¢ko — v tem, da so razlike, so si podobne.

Skratka, “derriere tout sens il y a un non-sense” (Yalman
1973: 71). Mana predstavlja izraz, ki oznacuje vse, kar se nahaja
izven pomena, kar uide razlagi na podlagi spoznanja, kar na
objektu ni zvedljivega na njegovo uporabno vrednost. V tem
smislu oznacuje vse elemente nereda, diskontinuitete, nepre-
diktibilnosti in s tem postavi mejo, do kam red sega in od kod
naprej ga ni ve¢. Omejuje ga kot njegov imanentni skupni
imenovalec protipomenov in mu s tem dodeli mesto, Se vec,
vzpostavlja ga za nazaj. “Univerzum je bil poln pomena, preden
se je vedelo, kaj pomeni” (Levi- Strauss 1982: 54); oz. “pred
prihodom nadnaravnih bitij je na svetu vladal kaos” (Eliade
1973: 65).

Funkcija pojmov tipa mana, kot se nam kaZe v tem kontek-
stu, je vzpostavitev simbolnega polja, natancneje, njegovega
roba in s tem konstitucija reda. Ta red pa, kot noben red, ni
utemeljen. Ni empiri¢nih in racionalnih, preverljivih razlogov
za njegovo spostovanje. Edini varuh reda mane je njen stalni

ANTHROPOS

225



Karmen Sterk

spremljevalec tabu. Tisto, kar si Zelimo, je mana. Tisti, ki si ga
Zelimo, ima mano. Tisto, kar nam to Zeljo prepove, je tabu.
Vedja kot je Zelja, vedja je prepoved — vedja kot je mana, vedji
je tabu.

In na tem mestu se z mano povezane reCi prevzaprav Sele
dobro zapletejo.

LITERATURA

CAZENEUVE, Jean 1986 (1971): Sociologija obreda, Studia Humanitalis,
SKUC - FF, Ljubljana.

CODRINGTON, Robert Henry 1953 (1891): Mana, v: Mead, M., Calas, N.
(ur) 1953. Primitive Heritage, Random House (str. 395-398),
New York.

DURKHEIM, Emile 1976 (1912): The Elementary Forms of Religious
Life, George Allen and UNWIN, London.

EVANS-PRITCHARD, E. (1965): Primitive Religion, Claredon Press,
Oxford.

FIRTH, Raymond 1967 (1940): An Analysis of Mana, v: Tikopia Ritual
and Belief, (str. 174-194), George Allen and UNWIN, London.

FRAZER, James 1977 (1911): Zlatna grana, BIGZ, Beograd.

FREUD, Sigmund 1973 (1913): Totem i tabu, Odabrana dela Sigmunda
Frojda, Vol. 4, Matica Srbska, Novi Sad.

HERTZ, Robert 1973 (1909): The Pre-eminence of the Right Hand, A
Study in Religius Polarity, v: Needham, Rodney (ur) 1973, Right
and Left: Essays on Dual Symbolic Classification, (str. 3-31).

LEACH, Edmund 1982a (1970): Klod Levi-Stros, Prosvela, Biblioteka
xx. vek, Beograd.

Levi-Strauss, Claude 1982 (1950): Uvod u delo Marsela Mosa,
v: Mauss, Marcel, 1982, (str. 11-58).

MALINOWSKI, Bronislaw 1955 (1948): Magic, Science, and Religion,
Doubleday Anchor Books, New York.

MALINOWSKI, Bronislaw 1979 (1922): Avrgonavti zapadnog Pacifika,
BIGZ, Beograd.

MAUSS, Marcel 1982, 1982a: Sociologija i antropologija I, II, Prosvela,
Biblioteka xx. vek, Beograd.

ZIZEK, Slavoj (1980): Hegel in oznadevalec, Univerzum, Ljubljana.

226 ANTHROPOS



Dorijan Kerzan

Zagate sociobioloske teorije incesta'

Pri incestu se postavljata dve klju¢ni vprasanji: ali je dejansko
prepovedan, in e je prepovedan, zakaj je. Vrsta teorij je odgo-
vore iskala v kar najrazli¢nejsih, obi¢ajno druzbenih pojavih in
okolis¢inah ali pa se izgubljala v iskanju bodisi izvira bodisi
vzroka “incestnega tabuja”. Tako denimo nekatere teorije menijo,
da bi incest onemogocil spletanje vezi in odnosov med druZi-
nami, s tem pa tudi irSih socialnih razmerij, druge pa, da bi
povzrocil zmedo v sorodstveni terminologiji. Pri teorijah incesta
prihaja tudi do povsem nasprotnih interpretacij, saj naj bi incest
po eni strani rusil avtoritativno strukturo v druZini, s ¢imer bi
ta pocasi razpadla, po drugi strani pa naj bi povzrocil tako
moc¢no navezanost med druzinskimi ¢lani, da naj bi ti druZine
sploh ne Zeleli zapustiti. Sociobioloska teorija pa se je (vsaj
deklarativno) odrekla iskanju vira incesta in se raje posvetila
pomenu in zlasti mehanizmom, ki preprecujejo prepogosto
spolno obc¢evanje med krvnimi sorodniki.

Toda “znanost ni objektivni mehanizem, ki teZi k resnici,
temvec popoln primer cloveske dejavnosti, na katero vplivajo
strasti, upanja in kulturni predsodki” (Gould 1990: 66), zato
ni pri¢akovati, da so znanstveniki prav pri incestu, ki se ned-
vomno ti¢e spolnosti, ta pa je ena s predsodki najbolj obre-

1 Tokratni clanek je
dopolnilo clanku
Zagate teorij incesta,
ki je bil objavijen v
Casopisu za kritiko
znanosti, st. 168-169.

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 227-237.

227



Dorijan Kerzan

menjenih ¢loveskih dejavnosti, uspeli obdrzati mirno kri in se
objektivno posvetili problemom.

Incest se torej tiCe spolnosti, ta pa je klju¢ni instrument pri
reprodukciji vrste. Prav na podmeni reprodukcije, ki kajpada ne
vkljucuje le same spolnosti, pa¢ pa tudi socializacijo podmladka
do stopnje, ko se bo ta lahko samostojno reproduciral, temelji
tako imenovana sociobioloska ali biosocialna teorija incesta.
Reprodukcija sodi v samo sredis¢e evolucijskega procesa, zato je
tudi incest, ki je specificna oblika spolnosti, vklju¢en v evolucij-
sko problematiko oziroma evolucijo samo (v nadaljevanju povze-
mam Shepher /1983/, Bischof /1975/ in Fox /1988/). Kadar se
incest pojavlja kot reprodukcijska praksa, predstavlja tako imeno-
vano notranjo ploditev (inbreeding), ki velja iz biolo§ko-genetskih
vzrokov za skodljivo in nevarno, saj je verjetnost homozigotnosti
pri notranji ploditvi precej vedja kot pri zunanji. Homozigotnost
pomeni prisotnost dveh enakih genov v paru, kar samo po sebi
sicer ni nevarno, razen v primeru, ko gre za dva recesivna gena,
ki imata oba skodljiv u¢inek. V primeru notranje ploditve je torej
homozigotnost bolj verjetna kot pri zunanji ploditvi (outbreeding)
in povzro¢a, ¢e Ze ne bolezni in okvar, vsaj t. i. incestno depre-
sijo, ki jo oznacujejo upocasnjena rast, slabsa imunska sposobnost
organizma, krajSe Zivljenje in zmanj$ana plodnost. Bioloska vred-
nost odsotnosti incestne ploditve pa je tudi v pritisku selekcije,
saj vrsta za preZivetje potrebuje variabilnost, ki ji jo zagotavlja
spolna reprodukcija. Vrsta, ki bi dovolila parjenje bratov in sester
(Bischof 1975: 58), bi obdrzala vse slabosti dvostarSevskega par-
jenja, ne da bi pridobila njegove prednosti.

Statisti¢ni podatki o skodljivosti notranje ploditve se med
seboj precej razlikujejo. Shepher (1983) navaja tri primere z
osupljivo visoko povpre¢no smrtnostjo in prizadetostjo otrok iz
incestnih zvez (41,8%), vendar je treba povedati, da je le ena
od treh raziskav obsegla statisti¢no vsaj pribliZzno relevantno
Stevilo primerov (161), pa Se pri tej se zdi, da so rezultati
precej vprasljivi, drugi dve pa sta temeljili na 13 oziroma 18
primerih. Zato se mi zdijo precej resnejsi Ahamijevi (1991)
podatki. Tako naj bi bile v primeru incesta med bratom in
sestro moznosti recesivnega genetskega obolenja pri njunem
morebitnem otroku 5-10%, pri polbratu in polsestri 4-5%, pri
bratrancih in sestriCnah s skupnimi starimi star$i pa 1-2%,
medtem ko naj bi se odstotki tovrstnih obolenj pri normalni
populaciji gibali okoli Stevilke ena. Ob tem pa velja pripomniti,
da je tudi Ahamijev podatek za brata in sestro, s kar stoodstotno
toleranco, metodolosko rahlo nejasen. Pri dokazovanju genet-
ske skodljivosti incesta se je zato tezko izogniti malce hereti¢ni
predpostavki, da so privrZenci te teorije najprej poiskali primere
predvidenih posledic in nato izlocili tiste, ki so ustrezali zaCetni
predpostavki (v tem primeru torej prisotnosti notranje ploditve).

228 ANTHROPOS



Zagate sociobioloske teorije incesta

Skratka, ¢e bi bil incest oziroma notranja ploditev pogosta,
bi bila ogrozena preZivetvena sposobnost vrste. Ker pa je
Clovek precej uspesna vrsta, je ocitno, da pri njem, ¢e namrec
doslej navedene predpostavke drzijo, posebej veliko notranje
ploditve ni in je brzkone tudi nikoli ni bilo. To pomeni, da
ima c¢lovek sredstvo ali orodje, s katerim notranjo ploditev
uspesno preprecuje. Univerzalna prepoved incesta, ki naj bi
veljala za vse Cloveske druzbe, se zdi na prvi pogled dovolj
prepricljiv mehanizem preprecevanja incesta, toda vprasanje, ki
so si ga, ne brez razloga, postavili sociobiologi, je, ali uni-
verzalna prepoved in groza pred incestom dejansko obstajata.
Sociobiologi menijo, da ne. Fox (1988) pravi, da sicer resda
vse druzbe prepovedujejo poroko med nekaterimi bliZnjimi
sorodniki, spolnost med njimi pa le nekatere, zato morajo
obstajati drugi mehanizmi, ki preprecujejo pretirano notranjo
ploditev. Pri tem Se dodaja (1988: 21), in le tezko mu pri tem
ugovarjamo, da c¢lovek ne sodeluje preve¢ pri incestu (malo
pa), mu ni preve¢ vSe¢ (a ga v¢asih dopusca) in se nanj
razli¢no odziva (a vedno se odziva). Po njegovem mnenju je
namre¢ najve¢ zmede pri preucevanju incesta napravilo dejst-
vo, da je vse prevec antropologov prepoved incesta in ekso-
gamijo spravilo pod skupen plas¢. Incest se vedno nanasa na
spolnost in spolne odnose, eksogamija pa se ti¢e zakonske
zveze. Zato ni nujno, da bi argumenti, ki pojasnjujejo omejitve
pri sklepanju zakonske zveze, pojasnjevali tudi omejitve oziroma
prepovedi pri spolnosti med bliZnjimi sorodniki.

Zato se sociobiologija?, ki se ima za splo$no teorijo evolucije
socialnega vedenja, ukvarja z najsirSim spektrom Zivalskega
sveta, od najpreprostejsih mikroorganizmov do ¢loveka. Njena
klju¢na predpostavka je, da je tudi ¢lovek del narave in zato
podvrZzen zakonom evolucije. Primerjalno preucevanje vedenja
sesalcev in predvsem primatov je pokazalo, da tudi med njimi
ni prav dosti notranje ploditve.? Vzrok tega je treba iskati
(Bischof 1975) v njihovi druZbeni strukturi in nacinu Zivljenja.
Bischof za sesalce navaja sedem razli¢nih socialnih ureditev, ki
PO njegovem mnenju Omejujejo mozZnosti incestnega parjenja.
V skupnostih, kjer sta spola Zivljenjsko loCena ali vsaj delno
lo¢ena, se pravi v primerih, ko

— posamezne samice s podmladkom tvorijo lastne skupine,

samci pa Zivijo samotarsko Zivljenje,

— se samice s podmladkom zdruZujejo v skupine, samci pa

SO samotarji,

— se samice s podmladkom in samci zdruZujejo v loCene

skupine,

—in v poligini¢nih sistemih,

morajo mladi samcki v ¢asu spolne zrelosti skupino zapu-
stiti oziroma se preseliti na njeno obrobje.* Ce se Zelijo mladi

2 Za uravnoteZeno kri-
tiko sociobiologije glej
Sahlins (1977).

3 Tu je treba opozoriti,
da ni raziskava, ki bi
se ukvarjala prav z
incestom pri Zivalih,
tako da so podatki, s
katerimi operirata
Bischof in Shepher,
varljivi.

4 pri ¢loveku odhod
mladenica od matere
povezujejo z iniciacijski-
mi obredi, zlasti z obre-
dom obrezovanja, s
katerimi decek odide iz
materinega (Zenskega)
sveta in se pridruzi
ocetovemu (moskemaut)
svetu. Vec o tem L. R.
Hiatt (1994) in S.
Heald (1994).

ANTHROPOS

229



Dorijan Kerzan

samcki pariti, se morajo torej vrniti bodisi v svojo osnovno
skupino bodisi si najti drugo. Z vkljucitvijo v drugo skupino je
moznost incestnega parjenja s sestro ali materjo kajpak prakti-
¢no zanemarljiva, zanimivo pa je, da Bischof povsem zanemari
moznost, da bi se mladi sam¢ek vrnil v skupino, iz katere je
izsel, ¢eprav to brzkone ni nemogoce. Problem je kajpak v
tem, da bi se z vrnitvijo mladega samca v skupino, kjer se je
rodil, spet povecala nevarnost incesta, torej tudi notranje
ploditve, a zdi se, da je za sociobiologe ta moZnost zanemarlji-
va. Bischof v menjavi Zivljenjskih skupin raje vidi dvojno men-
javo spolnega objekta in ugotavlja, da pri vrstah, Kkjer je doba
socializacije podmladka dolga, ni druge razlage za odhod
mladih samcev kot biolosko pogojena prevencija incesta.

Drugacen in Se bolj zanimiv problem pa se pojavi pri
poligini¢no sestavljenih skupinah. Predpostavljamo lahko, da je
(dominantni) samec v taksni skupini bioloski oce vsaj velike
vecine podmladka. Mladi samci torej v Casu spolne zrelosti
(neprostovoljno?) odidejo iz skupine, njihove sestre pa ostanejo.
Se bolj izrazito kot v prej$njem primeru se zastavi vpraSanje,
kaj oCetu preprecuje, da ne bi spolno obceval s svojimi spolno
zrelimi héerami. Bischof pravi, da se to ne more zgoditi, ker
mladi obrobni samci iz skupine ugrabljajo mlajse samice, da bi
si tako ustvarili lastno poligini¢no skupnost. Novo vprasanje, ki
se tu zastavi, pa je, ali niso mladi obrobni samci, ki naj bi
ugrabljali mlade samice, njihovi bratje. Skratka paradoks izgona
mladih samcev iz skupine je v tem, da je prevencija incesta
med ocetom in hcerjo incest med bratom in sestro in obratno.
Bischof se s tem vprasanjem ne ukvarja. Potem, ko je iz sku-
pine uspes$no izgnal sinove, je njihova sorodstvena pripadnost
zanj postala nepomembna oziroma jih je z nejasno gotovostjo
poslal ugrabljati h¢ere drugih starih samcev.

Moznosti mladih samcev, da si pridobijo lasten harem, pa je
Se vel. Poleg ugrabitve imajo moZnost submisivnega Zivljenja
ob starem samcu, ki jim bo v nekem trenutku prostovoljno ali
neprostovoljno predal svoj harem. Precej bolj zanimiva pa je
zgodba o hordah obrobnih samc¢kov (sinov), ki ob¢asno napa-
dejo skupino in izzZenejo ali pa celo ubijejo starega patriarha,
potem pa eden iz horde preZene svoje kompanjone in sam
obdrzi skupino. Na tem mestu seveda ne moremo mimo
Freudove mitske zgodbe o uboju oceta iz Totema in tabuja (ki
pa je bila dokumentirana pri indijskih langurjih, prim. Bischof
1975: 48). Seveda se obe zgodbi med seboj razlikujeta. Ce gre
pri Bischofu le za nacin pridobitve harema, gre pri Freudu za
razlago izvira incestne prepovedi in totemskega tabuja. Toda
dejstvo je, da se je pri indijskih langurjih udejanjila razlicica
Freudovega mita. Jasno je, da te prakse (ki brzkone nastopi Se
pri kateri zivalski vrsti) ne moremo neposredno prenesti na

230 ANTHROPOS



Zagate sociobioloske teorije incesta

Cloveka, toda obstoj razlicice verjetno dokazuje, da so Freudove s o pomeni krvi primer-
predpostavke o sovrastvu do oceta, oCetovem ljubosumnem Jjaj zlasti Douglas, 1988.
varovanju Zena in frustraciji mladenicev Se kako upravicene.
Ali kot nekje zapise Fox, nekaj podobnega, kot je opisal
Freud, se je verjetno neko¢ moralo zgoditi.

Tema patricida in incesta se na zanimiv nacin pojavi v mitu o
Mavri¢ni kac¢i plemena Murinbata iz Avstralije (Hiatt 1994). Poleg
Kunmanggurja (Mavri¢ne kace) v zgodbi nastopata Se njegovi
héerki (Zeleni papigi) in sin Tjiniman (Netopir). Nekega dne sta
se obe hceri odpravili iskat hrano. Tjiniman, ki je bil ravnokar
obrezan in ga je penis e vedno bolel, ju je videl in jima sledil.
Ko je na mestu, kjer sta sestri pocivali, opazil sledi menstrualne
krvi, se je vzburil, in ko je sestri prehitel, je dozivel erekcijo in
ejakuliral. Zvecer je sestrama predlagal spolne odnose, ki sta jih
obe zaradi sorodstva zavrnili. Tjiniman jima je zato zagrozil s
¢arovnijo in ju nato posilil. Posilstvu je sledil beg sestra in vrsta
Tjinimanovih poskodb in samoposkodb (odrezal si je nos), ki si
jih je ¢udeZno sam pozdravil, nato pa so se vsi vrnili domov. Tu
se je Tjiniman odlod¢il, da si bo izdelal kopje, potem pa je
obiskal mnoZico ljudi in jih povabil na ples v ¢ast njegovemu
ocCetu, ki sta mu hceri medtem povedali za posilstvo. S plesom
je Tjiniman poskusal pri Zenskah (sestrah) vzbuditi poZelenje, ob
koncu zadnjega plesa pa je s kopjem ubil oceta in pobegnil,
radoveden, kaj se bo zgodilo. Toda nih¢e ga ni zasledoval in
nih¢e ni poskusal mascevati Kunmanggurjeve smrti. Dejstvo, da
se Kunmanggur ni odzval na vest o incestnem posilstvu in da
kasneje nih¢e ni masceval njegove smirti, govori o upravic¢enosti
Tjinimanovega ravnanja. Videti je, kot da je moral oCe s smrtjo
placati sinova incestna poZelenja in frustracije. Dejanje je, kot
pravi Hiatt, v nezavednem upravi¢eno. Zanimivo je, da se lahko
pri plemenu Murinbata decki in deklice istega klana do pubertete
brez zadrzkov med seboj spolno igrajo, po iniciaciji (obrezanju)
pa je to med klanskimi brati in sestrami strogo prepovedano.
Obrezanje je torej nekaksno svarilo pred incestom v prihodnje in
kazen za igrice v otroStvu. Ob tem velja opozoriti Se na vzpo-
rednico z menstruacijo. Dekle postane Zenska, ko prvi¢ dobi
menstruacijo, torej ko prvi¢ zakrvavi, iniciacija v svet odraslih pri
deckih pa je obrezanje, ko decek prav tako zakrvavi.

V skupnostih, kjer mladi samc¢ki ne odidejo vedno ali dovolj
zgodaj od matere, pa je potreben drugacen mehanizem, ki bo
prepreceval zlasti incest med sinovi in materami. Opazovanja
so pokazala, da mladi sam¢ki do mater kaZejo submisiven
infantilen odnos tudi Se potem, ko so spolno Ze zreli, Ce pa se
incestna kopulacija med njimi kljub temu pojavlja (opice rezus,
prim. Bischof 1975: 53 in 53), je relativno redka in z odrasc¢a-
njem izginja. Vzrok tega je tretji sociobioloski mehanizem
preprecevanja incesta, inhibicija.

ANTHROPOS 231



Dorijan Kerzan

Incest se torej pojavlja v treh osnovnih diadah: mati-sin,
oCe-hdi in brat-sestra. V prvih dveh primerih gre za medgene-
racijski incest, v zadnjem za incest v isti generaciji. Videli smo,
da sociobioloska teorija incesta predpostavlja, da obstajajo trije
nacini prepreCevanja incestnih spolnih odnosov: inhibicija,
prevencija in prepoved. Ker Zivali ne poznajo prepovedi, ki je
kulturno pravilo, predvidevamo, da lahko redkost incesta pri
njih pripiSemo bodisi prevenciji bodisi inhibiciji bodisi obema
skupaj. Toda ali lahko prevencijo in inhibicijo najdemo tudi
pri Cloveku? Brzkone ni pravih razlogov, da ne bi bilo tako.
Na podlagi primera kibuca in tajvanske poroke otrok sim-pua
Shepher (1983, prim. Se Fox 1988) dokazuje, da je imel Weste-
marck prav, ko je trdil, da se odpor do medsebojne spolnosti
pojavi pri tistih posameznikih, ki so v zgodnjem otrostvu Ziveli
tesno skupaj. V kibucu namre¢ otroci obeh spolov Zivijo tesno
skupaj, kot da so ¢lani iste druZine, in imajo zelo pristne med-
sebojne telesne stike, vendar le do pubertete, ko se zalneta
spola, ne da bi ju kdo od zunaj k temu silil, vedno bolj loce-
vati. Kljub temu, da starsi teh otrok odobravajo in celo spod-
bujajo poroko med sabrami, takih primerov pri otrocih, ki so
vse otros§tvo preziveli v kibucu, ni. V primeru poroke sim-pua
pa deckovi starsi Ze v njegovem otrostvu posvojijo deklico, ki
bo postala njegova Zena. Decek in deklica Zivita odtlej kot
brat in sestra. Posledica tega je pogosta neuspesnost taksne
zveze. StatistiCni podatki namre¢ pri poroki sim-pua kaZejo
bistveno visjo stopnjo razvez kot pri obi¢ajnih porokah, bistveno
veckrat pa moZje iz teh zvez tudi obiskujejo javne hiSe. Fox je
(R. Fox: Sibling Incest, British Journal of Sociology 13: 128-150.
Povzeto po Shepher 1983: 61) izginotje spolne privla¢nosti med
Clani skupine poskusal pojasniti z negativno krepitvijo. Menil
je, da spolno vzburjeni otroci ne najdejo zadovoljitve, od tod
pa izvirajo frustracije in kasnej$i odpor do spolnosti med njimi.
Protiargument tej trditvi je v tem, da otroci, ¢eprav ni zadovo-
ljitve, v spolnih igricah uzivajo in se jim ne izogibajo.

Primeroma sim-pua in kibuca lahko ocitamo kar nekaj
pomanjkljivosti. Poroka sim-pua in zlasti njena kitajska razlicica
siasiv sta imeli niZji status kot obicajna poroka med odraslimi
in sta bili pogostejsi med revnejsimi sloji, kar je posledica, da
je bilo placilo za nevesto, staro leto dni ali nekaj ve¢, precej
manjSe kot za odraslo nevesto. Argumenti sociobiologov bi bili
tako prav lahko posledica niZjega statusa poroke. Primeru kibuca
pa velja ocitati zlasti metodolosko nedoslednost, saj raziskovalci
niso uposdtevali, da Zenin in nevesta pogosto nista enako stara.
Harris (1993: 269) denimo pravi, da so bili v primeru kibuca
Zenini tri leta starejsi od nevest, kar pomeni, da so moZnosti,

232 ANTHROPOS



Zagate sociobioloske teorije incesta

da bi se bili hkrati in skupaj socializirali, kar je kljucen argu-
ment sociobioloske teorije incesta, razmeroma majhne.

Nastanek protiincestnih mehanizmov (Shepher 1983: 85-86)
je treba zato raje pripisati koevolucijskemu procesu, ki se za¢ne
z genetskim determiniranjem vrste procedur, ki usmerjajo nacin
vedenja, tako da se iz statisti¢no prevladujocih Zivljenjskih
vzorcev vrste razvijejo specifi¢ni uéni vzorci, ki incest inhibirajo
ali preprecijo. Ceprav incest s tem postane redek pojav, ga
inhibicija in prevencija povsem ne preprecita. Redko pojavljanje
incesta, meni Shepher, postane del naravnega reda, ki si ga je
Clovek prilagodil z abstraktno simbolizacijo. S tem postanejo
redki primeri incesta prav zaradi svoje redkosti protinaravni in
zato prepovedani.®

Ker sociobioloska teorija vkljucuje sposobnost prezivetja in
starSevsko investicijo, to narekuje razli¢ne reprodukcijske strate-
gije za samce in samice, kar pomeni, da bo koevolucijski proces
za tri incestne diade razlicen, da bo frekvenca dejanskega incesta
v vseh treh diadah razlicna in da bo odnos spolov do incesta
razlien. Zato bo morala biti tudi pot do treh za ¢lovestvo
univerzalnih (Shepher 1983: 86) incestnih pravil, inhibicije,
prevencije in prepovedi, za vsako od treh diad drugac¢na.

Klju¢na za prepreCevanje incesta je inhibicija. V primeru
mati-sin (Shepher 1983: 109) inhibicijo povzro¢i najprej dejstvo,
da je cloveski mladi¢ v dolgem procesu socializacije povsem
odvisen od nje in zato razvije submisiven nevropsiholoski
model vedenja do nje, kar je nezdruZljivo z modelom spolnih
odnosov med moskimi in Zenskami, ki vkljucuje agresijo in
dominantnost. Ta inhibicijski model je genetsko pogojen, a
sproZijo ga socialni in psihi¢ni pogoji. Ce sina torej ne bo
socializirala biolo§ka mati, potem do nje (namre¢ do bioloske
matere) ne bo razvil inhibicije. “Genetsko determinirana je
pod dolocenimi pogoji, znacilnimi za vrsto, predispozicija k
inhibiciji” (Shepher 1983: 109). Inhibicija torej deluje le, kadar
SO za to ustvarjeni pogoji. V primeru brata in sestre Shepher
(1983: 114) pravi, da inhibicija deluje skozi genetsko deter-
minirano predispozicijo vtiska (imprint) proti spolnosti s tistimi,
s katerimi si bil socializiran in si z njimi imel v zgodnjem
otrotvu bliznje fizi¢ne stike. Ce je incest mati-sin inhibiran z
univerzalnim vzorcem pri sesalcih, je incest brat-sestra inhibi-
ran z vzorcem, ki ni univerzalen in pogosteje ne deluje, deni-
mo kadar je starostna razlika prevelika. Za diado oce-h¢i, ki se
pojavlja napogosteje, pa velja, da inhibicije skoraj ni. Prevencija
(ki je v glavnih obrisih predstavljena Ze za primate) in prepoved
pa sta v primerjavi z inhibicijo druga¢na (Ceprav ne nujno
manj ucinkovita), saj sodita v polje socialnih in ne psiholoskih
mehanizmov, zato ju le tezko opredelimo s kolikor toliko rele-
vantnimi bioloSkimi argumenti.

S Povezave med redkim
pojavijanjem incestne
prakse in prepovedjo
zaradi redkosti pojavija-
nja ni. Gre za podoben
argument, kot ga pred-
stavija Fox, ko incest
primerja z umorom.
Tudi ta je redek in pre-
povedan. Toda problem
je v vzroku prepovedi.
Pri umoru je vzrok pre-
povedi v njegovi posledi-
ci, pri incestu pa posle-
dice niso jasne, zato
tudi ne morejo biti
vzrok, razen cCe nasede-
mo genelskemu argu-
mentu.

ANTHROPOS

233



Dorijan Kerzan

7 Gre za primer plemena
Nyae-Nyae, Shepher
1983:124.

Tudi druzbena reakcija na incest v treh diadah je razli¢na.
Tako je incest med ocetom in héerko (Bell 1993) manj prega-
njan kot druge oblike. Feministi¢ne analize menijo, da je vzrok
v tem, da preostali dve diadi, Se zlasti mati-sin, ogroZzata mosko
nadvlado. Zato mora mati sina dati ocetu, héer pa obdrzati na
distanci. Decek s tem zatre svojo Custveno navezanost na
mater in svoj strah pred ocetom in se s tem vkljuci v moski,
patriarhalni svet. Oce tako sina vkljuci v svoj svet, héer pa
pripravlja na vlogo spolnega objekta, bodisi z ignoriranjem
bodisi s posilstvom. Skratka incest je po mnenju dela feminis-
ticnih teorij celo obiCajen vzorec Zenske socializacije, priveden
do skrajnosti.

Glavna funkcija incestnih regulacij je po mnenju sociobiolo-
gov kljub temu predvsem preprecevanje notranje ploditve, Sele
sekundarna pa je preprecevanje samoizolacije jedrne druzine.
Siritve prepovedi incesta onkraj jedrne druZine sociobiologi
zanikajo, in sicer z argumentom, da kljub enakemu terminu za
doloceno vrsto sorodnika posameznik dobro ve, ali gre pri
tem za krvnega sorodnika (denimo brata ali sestro) ali klasi-
fikatornega.” Tu nam Shepher podtakne predpostavko, da se
bo posameznik zaradi tega, ker pozna razliko med krvnim in
klasifikatornim sorodnikom, do obeh vedel razli¢no, Cesar pa
ne dokaZe. Tudi, Ce je reakcija skupine na incest s klasifika-
tornim in krvnim sorodnikom druga¢na, kar zatrdi Shepher, to
ne spremeni dejstva, da je incest, kar sam priznava, prepovedan
v obeh primerih. Hkrati pa ne smemo pozabiti, da se krvno
sorodstvo ne kon¢a z mejami jedrne druZine in da spolni
odnosi, zlasti med sestri¢nami in bratranci, strici oziroma tetami
in necakinjami oziroma necaki pa tudi med katerim od starih
starSev in vnuki, le niso tako redki, vendar o tem
sociobioloska teorija incesta ne govori.

Onemogocanje incesta je po sociobioloski teoriji podvZeno
silam, ki so homologne instinktivnim incestnim odporom,
stiliziranim v okviru kulturnih superstruktur (Bischof 1975: 61).
Vzrok pojavljanja kulturnih zavor pa je v tem, da naravne
zavore ne determinirajo, temvec le motivirajo ¢lovekovo
vedenje. S tem so naravni vzgibi zavor potisnjeni v ozadje,
skozi kulturno ritualizacijo pa se pojavijo sprejemljivejse
razlage Custev, ki jih povzrocajo instinktivni odpori do incesta.
Prepovedi incesta so le kulturni dodatek k inhibiciji in preven-
ciji, ki ju je pripravila narava, in pri¢ajo o vrojenih zamislih, ki
so jih v moZgane vklenili silni pritiski naravne izbire (Fox
1988: 217). Bioloska in kulturna evolucija torej delujeta skupaj.

234 ANTHROPOS



Zagate sociobioloske teorije incesta

II1.

Sociobiologom bi le tezko ocitali nedoslednost. Potem ko
so zavrnili vse druge interpretacije prepreCevanja oziroma
redkosti incesta, ki naj bi temeljile na zgreSeni predpostavki
kulturne prepovedi, so pojasnili tudi njihov nastanek. Po nji-
hovem namre¢ kognitivna interpretacija naravnih zavor povzrodi,
da kultura i8Ce druge razlage naravne zavore. Tudi kronska
primera, ki dokazujeta inhibicijo incesta brat-sestra (dokazovanje
inhibicije mati-sin je neprepricljivo), ne odgovorita na vprasa-
nje, s ¢im je inhibicija posredovana. Ali ne gre pri kibucu za
subtilno kulturno strategijo onemogocanja incesta, e posebej,
¢e podvomimo, da bi bili otroci v kibucu vzgajani povsem
lo¢eno od judovske religije, zlasti, ¢e upostevamo, da v Izraelu
Se danes ne poznajo lai¢ne poroke. Sociobioloska teorija
temelji na predpostavki nujnih in vnaprejsnjih zakonitosti
bioloskih danosti, ki onemogocajo incestno parjenje in raz-
mnoZevanje, pri emer je bistvena napaka prav v veri v
zakonitost procesov, ki so v svojem bistvu kontingentni in
svojo zakonitost vzpostavljajo Sele vnazaj. S predpostavko
vzporednega delovanja bioloske in kulturne evolucije ter
trditvijo, da fenotipska averzija (ki je lahko le kulturno posre-
dovana) do incesta proizvede genotip, ki sproza inhibicijo in
preventivhe mehanizme, so se sociobiologi pogreznili v razli-
¢ico socialnega lamarkovstva, ¢eprav sami prisegajo na darvini-
zem. Naravna izbira ne vpliva na gene, kot nekje zapiSe Fox,
pac pa izbere posameznike, ki so variantno najbolj razviti in
sposobni preZivetja v dolo¢enem trenutku (Gould 1990: 57).

Argument o genetski skodljivosti incesta prav tako nima tako
trdne podlage, kot se zdi na prvi pogled. Tudi e bi s stali¢a
posameznika lahko prislo do dolo¢enega odstotka skodljivih
posledic, je to s staliS¢a preZivetja vrste brzkone nepomembno.
Ce upostevamo stalis¢a naravne izbire, o katerih nam vneto
predavajo sociobiologi, je dolo¢en odstotek notranje ploditve s
stali¢a vrste lahko koristen, $koda pa zanemarljiva. Cemu bi se
sicer nekatere Zivalske vrste zatekle samo k notranji ploditvi.
Fox dosedanjim teorijam incesta ocita, da so obsedene z jedrno
druZino, a v njeno past se skupaj s celotno sociobiolosko teorijo
ujame tudi sam, ko priznava najprej incest samo v okviru Kkrv-
nega sorodstva, nato pa le Se v diadah jedrne druZine. V past
se ujame tudi, ko pravi, da velja prepoved incesta in eksogamijo
lociti, ker se prva tiCe spolnosti, druga pa poroke, toda problem
je v tem, da v mnogih druzbah poroko dokonc¢no potrdi Sele
rojstvo otroka, ki pa je nedvomno (e zanemarimo nove repro-
dukcijske tehnologije) posledica spolnosti.®

Kljub temu pa sociobioloske teorije incesta ne moremo
preprosto zavrniti, oziroma kot so poceli nekateri eminentni

8 Najbolj pa se Fox
zaplete, ko pravi, da so
trije atributi, ki so po
Leévi-Straussu vzrok
incestnega tabuja, torej
potreba po pravilu kot
pravilu, zamisel o reci-
procnosti in povezoval-
na narava darila,
nagonski (Fox 1988:
164). Zdi se, da so
sociobiologi clovekovo
gensko zasnovo tako
preobremenili z razlic-
nimi protiincestnimi
pravili in zapovedmi,
da bi lahko prav zaradi
tega prislo do genetskih
okvar.

ANTHROPOS

235



Dorijan Kerzan

antropologi, je spregledati. Se zlasti trdovratna je, kljub neka-
terim nedoslednostim, inhibicija, zlasti v primeru sestre in
brata, kar gre brzkone pripisati dejstvu, da je primarna oblika
incesta prav incest brat-sestra. Pri medgeneracijskem incestu je
incest vedno sekundarna izbira spolnega partnerja, saj je treba
za spolne odnose z lastnim otrokom le-tega najprej zaploditi
oziroma roditi. Ni namre¢ prepricljivih dokazov, da je pri
¢loveku inhibicija le biolosko in ne tudi kulturno pogojena.
Toda to vprasanje ponovno odpira past, v katero se je ujel
Lévi-Strauss, ko je prepoved incesta proglasil za mejo med
naravo in kulturo. Poleg tega pa bi bilo vredno razmisliti tudi
o drugi plati inhibicije, ki jo je mo¢ razumeti tudi kot hrbtno
stran Zelje. S tem pa se ponovno vrnemo k Freudu.

Dorijan KerZan, podiplomski Student socialne antropologije
na Oddelku za sociologijo Filozofske fakultete v Ljubljani.

LITERATURA

AHAMI, A. O. T. (1991): L inceste, ses significations et son reten-
tissement sur le developpement de la personnalité, RICPT,
str. 69-79.

BELL, Vikki (1993): Interrogating Incest, Feminism, Foucault and the
Law, Routledge, London.

BISCHOF, Norbert (1975): Comparative Ethology of Incest Avoidance, v:
Fox (ur.), Biosocial Anthropology, Malaby Press, London, str.
37-68.

DELUZ, Ariane (1994): Incestuous fantasy and kinship among the Guro,
v: Deluz, Heald (ur.), Anthropology and Psychoanalysis,
Routledge, London, str. 40-50.

DOUGLAS, Mary (1988): Purity and Danger, Routledge & Kegan Paul,
London (prva izdaja 19606).

LA FONTAINE, ]. S. (1988): Child sexual abuse and the incest taboo,
practical problems and theoretical issues, Man (N. S.) 23: 1-18.

FOX, Robin (1992): Kinshipp & Marriage, Cambridge University Press,
Cambridge (prva izdaja 1967).

FOX, Robin (1988): Rdeca svetilka incesta, SH, Ljubljana.

FREUD, Sigmund (1985): Totem and taboo, v: Freud, The origins of
religion, Penguin, Harmondsworth (nemski original prvic¢ izdan
1912-13).

GOODALL, Jane (1991): Through a Window, Thirty Years with the
Chimpanzees of Gombe, Penguin, Harmondsworth.

GOODY, Jack (1990): The Oriental, The Ancient and the Primitive,
Cambridge University Press, Cambridge.

GOULD, Stephen Jay (1991): Darwinova revolucija, Krt, Ljubljana.

HARRIS, Marvin (1993): Culture, people, nature, Harper Collins,

New York.

HEALD, Suzette (1994): Every man a hero: Oedipal themes in Gisu
circumcision, v Deluz, Heald (ur.): Anthropology and Psycho-
analysis, Routledge, London, str. 184-209.

HERITIER, Frangoise (1994): Les deux soeurs et leur mére, Editions
Odile Jacob, Pariz.

236 ANTHROPOS



Zagate sociobioloske teorije

incesta

HIATT, L. R. (1994): Indulgent fathers and collective male violence, v:
Deluz, Heald (ur.), Anthropology and Psychoanalysis, Roul-
ledge, London, str. 171- 183.

KUPER, Adam (1991): The invention of primitive society, Transfor-
mations of an Illusion, Routledge, London, (prva izdaja 1988).

SAHLINS, Marshall (1977): The Use and Abuse of Biology, An
Anthropological Critique of Sociobiology, Tavistock, London.

SHEPHER, Joseph (1983): Incest, A Biosocial View, Academic Press,
New York.

ANTHROPOS

237






<O2A10

llustracija: Maxfield Parish







Andrej Klemenc

Oikos danes in nikoli vec?

Prispevek Kk trajnostnemu razvoju zelene publicitete

Rubrika OIKOS je bila od leta 1991 do lani ob¢asna. Lansko
leto pa jo je kot projekt, izbran na javnem razpisu za okoljsko
publicistiko, podprlo Ministrstvo za okolje in prostor (v nadalje-
vanju Ministrstvo). To nam je omogocilo, da se je rubrika
pojavila v vseh lanskih izdajah Casopisa. V njej je izlo 12 tek-
stov, od tega 8 avtorskih, v skupnem obsegu 13 avtorskih pol.
S tem smo ne le zadostili pogodbenim obveznostim, ampak jih
celo presegli. Res pa je, da je polletni zamik pri realizaciji let-
nika 1994 seveda vplival tudi na ¢asovno zamudo pri realizaciji
OIKOSa. A ta zamuda je priblizno tako velika kot zamuda
dotoka finan¢nih sredstev zaradi pozno sprejetega drzavnega
proracuna. Glede tega smo si torej z drzavo nekako “kvit”.

Snovanje interdisciplinarne, poliperspektivi¢ne in aktualne
rubrike, ki naj bi bila poleg tega bralcem tudi oblikovno in
jezikovno privlacna, je vec¢ kot le redno zapolnjevanje strani s
teksti, ki tesijo intelektualno radovednost. Je proces ustvarjanja
neke podobe, ki ni vnaprej dana in zagotovljena za zmeraj in
se ohranja le skozi dialoskost svojih ekstremov, ne da bi bili
prikrojeni imperativu ohranjanja identitete. Je proces iskanja in
pridobivanja avtorjev, dialoga z njimi, njihove (samo)transfor-
macije v pisce rubrike, iskanja novih perspektiv, lepljenja kola-
Zev, strukturiranja (kon)tekstualnih konstalacij. Je vzpostavljanje
komunikacijskega polja, vzdrzevanje trajnostne pulzije, ki svojih
energij ne ¢rpa iz ritmov dnevnopoliti¢nih strankarskih

Cosopis za kritiko znanosti, domiljijo in novo antropologijo, let. XXIll, 1995, &. 174, str. 241-243. 241



Andrej Klemec

spopadov ne iz altruisti¢ne zaobljube transcendencni “stvari”.
Polje onstran partijnosti, klientelizma in teoretskega sektastva.
A tudi onstran znanstvene resnice, objektivnosti, apoliti¢nosti
in univerzalnosti. Je cel kup banalnih opravil, ki jemljejo veliko
Casa in Zivcev: telefoniranj in faxiranj, preverjanj terminologije,
iskanj komplementarnih tekstov, pridobivanj avtorskih pravic,
iskanja likovne opreme, posvetovanj z avtorji, usklajevanj ter-
minov, distribucije uredniskih navodil, pripomb in komentar-
jev, selekcije tuje literature, iskanj trznih ni§, promocijskih
priloZnosti, Siritve naro¢niske mreZze itd.

Podpora z Ministrstva nam je omogocila zaceti ta proces in
nam zbujati upe, da bo rubrika lahko postala ne le redna,
ampak tudi trajnostna (sustainable). Trajnostna v oblikovanju
komunikacijskega polja mobilizacije z institucionalnimi bloka-
dami zavrtih intelektualnih, politicnih in eti¢nih potencialov
teoretsko obarvane ekoloske publicistike. Polja, ki vzdrZuje
samo sebe in generira sinergetske ucinke. Trajnostna tudi v
smislu servisiranja dolo¢enega obsega javnih dobrin (visoko
obdelanih informacijskih “outputov”) brez trajnega obremenje-
vanja proracunskih virov za doseganje iste ravni in obsega
servisiranja.

Zal pa odlocitev Ministrstva, da v letosnjem letu rubrike
OIKOS ne sofinancira ve¢, ogroZa njene ambicije po trajnost-
nosti. Uradnega pojasnila, zakaj rubrika letos ni bila uvrs¢ena
med projekte, ki so deleZni podpore, Ministrstvo glede na
propozicije razpisa ni dolzno dati. Neuradno pa smo izvedeli,
da je bilo letos pa¢ ve¢ pomembnejsih projektov. Neuradno
tudi vemo, da nas bere minister Gantar in Se nekaj usluzbencev
Ministrstva. In da jim je rubrika v glavnem vsec.

Na tem mestu se ne bomo spuscali v polemiko glede kriteri-
jev pomembnosti. Lahko pa marsikaj sklepamo o politiki razdel-
jevanja sredstev Ministrstva, ki se mu je lani zdel projekt obliko-
vanja prve in edine “ekoloske” rubrike v slovenski druzboslovno-
humanisti¢ni reviji pomemben in ga je finan¢no podprlo, leto
kasneje pa to izredno deficitarno “polje” ni ve¢ vredno pocenega
groda. Ker Ministrstvo v letoSnjem letu ne financira nobenega
sorodnega projekta, odpade moZnost argumentacije, da je rubri-
ka izgubila podporo zaradi konkurenc¢nih razlogov. Vsakdo, ki
ve, kaj je oblikovanje novega publicisticnega podrocja v neko-
mercialno profiliranem mediju, seveda ve, da nove rubrike ni
mogoce postaviti na noge v enem letu. Tisti, ki so projekt
zavrnili, ocitno bodisi nimajo ustreznih uredniskih in publicis-
ticnih izkuSenj bodisi se ne zavedajo pomena obstoja teoretske
ekoloske publicistike za razvoj ekoloske politike v Sloveniji.

Casopis seveda ni pri¢akoval, da se bo v nedogled pasel
pri ministrskih jaslih in da si bo izboril status, ki so ga glede
drzavnoproracunskega denarja imele neko¢ “disidentske” kul-

242

OIKOTZX



Oikos danes in nikoli ve¢?

turnopoliti¢ne revije. Naivno, a upravi¢eno pa smo pri¢akovali,
da sredstva, kolikor bomo izpolnjevali pogodbene obveznosti,
ne bodo usahnila ¢ez no¢ in tako postavila pod vprasaj konti-
nuitete zacetega projekta. Pricakovali smo, da bo le ta, Cetudi
v zmanjSanem obsegu, financiran vsaj Se leto ali dve.

O kriterijih “pomembnosti”, kot Ze receno, lahko samo
Spekuliramo. Vendar se sama po sebi vsiljuje razlaga, da je
dodeljevanje sredstev opredeljeno predvsem z logiko “danes
malo temu, jutri malo onemu”. To pa je logika delitve
milos¢ine in zapiranja ust nebogljeni klienteli, ne pa politika
podpore razvoju civilnodruzbenih okoljskih iniciativ in pro-
gramov. Presoje in ravnanja, ki ne upostevajo dolgoro¢nih cil-
jev, ne racunajo na kumulativne uc¢inke in se ne ravnajo po
strateSkem premisleku, ni mogoce obravnavati kot razvojne
politike. Nepolitika kot politika je sama po sebi zaris¢e velikih
stroskov in majhne ucinkovitosti.

OIKOS tudi brez podpore s strani Ministrstva ne bo izginil
s strani Casopisa. Je pa ogrozena njegova trajnostna naravna-
nost, kar bo seveda vplivalo na kvaliteto, obseg in rednost
rubrike. Tudi tu velja ekoloska modrost, da brezpla¢nega kosila
ni. Tako ste, cenjene bralke in bralci, danes v rubriki OIKOS
dobili le tole grenko in kislo predjed. Ta drzava namre¢ ocitno
nabolje razume jezik spektakularnih gladovalcev.

Andrej Klemenc, diplomirani politolog, brezposelen.

OIKOTZX

243






e
e
.
Sl
-
.\

S

TN

N
u

Ay
'
s P






THE UNDIVIDED
UNIVERSE
R

Lo BOHM & B HILEY

David Bohm in Basil J. Hiley

UNDIVIDED UNIVERSE
(NEDELJENI UNIVERZUM
Ontoloska interpretacija
kvantne teorije)

Routledge: London,
New York 1993

David Bohm in Basil J. Hiley
sta tvorca ontoloSke interpretacije
kvantne teorije. Zacetki ontoloske
interpretacije, ki jih je postavil
Bohm, segajo v petdeseta leta. Med
mnogimi knjigami, ki jih je napisal
Bohm sam ali pa kasneje v s Hiley-
jem in pokrivajo kvantno fiziko,
njeno filozofsko in metodolosko
podlago, teorijo relativnosti in ob-
ravnave filozofsko-humanisti¢nih
problemoyv, je tale knjiga (dokon-
Cala sta jo prav pred Bohmovo
smrtjo) najbolj sistemati¢na, eksak-
tna in pregledna. Ceprav gre za
zelo strokovno knjigo, ki je po
dolgih letih nezadostnega uposte-
vanja fizikalne javnosti kon¢no od-
prla pot ontoloski interpretaciji do
vedjega odmeva, je v njej mogoce
razbrati tudi mnoge sklepe, ki so
pomembni za psihologijo, filo-
zofijo in kognitivno znanost. Da-

vid Bohm namre¢ velja za enega
redkih uglednih sodobnih fizikov,
ki se je trudil vzpostavljati most
tudi s humanisti¢nimi znanostmi.

Namen naSega pregleda je iz-
postaviti nekatere teze, ki so po-
membne splosno ali v smislu filo-
zofije kvantne fizike in osnov
kvantne fizike. V ¢asu, ko vsaj s
poskusi kognitivhe znanosti tako
naravoslovne kot humanisti¢ne
znanosti spet iS¢ejo vzporednice
in sti¢ne tocke, bo morebiti dob-
rodosel tudi ta poljuden povzetek
osnovnih idej pricujoce sicer stro-
go fizikalne knjige.

V nadaljevanju navajamo os-
novne teze oziroma tematske sklo-
pe, ki so znacilni za Bohmov in
Hileyjev pristop. Bralce pozivamo,
naj upostevajo, da imajo mnoge
besede zelo strokoven in konkre-
ten pomen, ki pa ga Zal ne mo-
remo povsod eksaktno in hkrati
kratko ter poljudno definirati. Za
dodatno pojasnitev svetujemo bral-
cem, naj se zateCejo k intervjuju
z Basilom J. Hileyjem, ki je objav-
lien v tej Stevilki Casopisa. Ta pre-
gled in vsebina intervjuja se do-
polnjujeta.

Delec se lahko smatra kot
sekvenca prihajajocih in izhajajo-
¢ih valov.! Kolektivni rezultat pri-
spevkov taksnih vhodnih in izhod-
nih valov izide iz uravnovesenja
teZnje po razprostiranju in teznje
po zoZenju v bolj dolo¢eno obli-
ko. Proces zoZenja je v bistvu enak
tistemu, ki ga povzroci “kolaps
valovne funkcije”. Delec torej
nima kontinuiranega obstoja, mar-
vel je rezultat stalnega procesa
“zavijanja” in “razvijanja”, obliko-
vanja in razpadanja, ekspliciranja
in impliciranja, vendar e ta dva
mikroskopska procesa potekata
uravnoveseno, lahko delec mak-
roskopsko gledano ohrani svojo
obliko neprekinjeno. Casovna ko-
ordinata v Bohm-Hileyjevem, pa
tudi Feynmanovem pristopu pred-
stavlja stopnjo implikacije.

Valovna funkcija ne predsta-
vlja realnosti, temve¢ niz potencial-
nosti, ki se lahko realizirajo v dolo-

Cenih eksperimentalnih okolis¢i-
nah. Merilni aparat pravzaprav po-
maga “ustvariti” opazovane rezul-
tate. Kvantno merjenje je posebna
oblika prehoda oziroma transfor-
macije, pri kateri dva sistema inte-
ragirata in izideta v koreliranem
stanju.

Pri sistemih mnogih delcev
obstajajo tudi moc¢ne nelokalne
interakcije: delci so lahko mo¢no
povezani tudi prek zelo velikih
razdalj. Pravzaprav se “vpliv” pre-
nese takoj. Ta pojav testirajo Bel-
love neenacbe: Ce jim ni zado-
§¢eno, imamo opravka s takoj$njo
nelokalno sklopitvijo. Vendar je
vprasanje, v katerem referen¢nem
(izhodis¢nem) sistemu so nelokal-
ne interakcije takojSnje, saj se taiste
interakcije lahko v drugih sistemih
izrazajo kot vplivi naprej in nazaj
v Casu, Cetudi Se naprej na povr-
Sini prostora-casa.

Nelokalne interakcije in ne-
posredne sklopitve lahko poteka-
jo ne le med zelo oddaljenimi to¢-
kami v prostorskem smislu, tem-
vec celo ¢asovnem. V zvezi s tem
je tudi interpretacija Wheelerjeve-
ga poskusa: opazovanje v sedan-
josti lahko doloc¢a preteklost kvant-
nega sistema. Torej bi lahko z
nacinom sedanjega opazovanja
vplivali na preteklost.

Operator (to je matemati¢na
konstrukcija, ki opisuje transfor-
macije), ki ustreza dobro definira-
nemu obmodju v doloenem casu,
ustreza razprostiranju oziroma raz-
vijanju tega obmodja v vse druge
case. Njihove zgodovine so zato
v nekem smislu vedno prisotne v
vseh casih. Vendar so v doloce-
nem ¢asu samo nekatere razvite
oziroma udejanjene.

Ze desetletjia Bohm in Hiley
opozarjata fizikalno skupnost, da
skupaj s klasi¢nimi silami na delec
deluje tudi dodatna kvantna sila.
Ustreza kvantnemu potencialu,
katerega vpliv ni odvisen od moci
(jakosti), temve¢ od njegove OB-
LIKE. Delec spreminja samega se-
be in se giblje pod vplivom lastne
energije, ki jo dolo¢a oblika kvant-

RECENZIJE 247



nega vala. Tudi faza (zamik med
valovi — pomembna kvantna koli-
¢ina) ni odvisna od amplitude (ja-
kost) polja, ampak njegove obli-
ke. Energija in gibalna koli¢ina
“samopoganjajocega se” delca izvi-
rata iz vakuumskih fluktuacij’.

Klasi¢ni svet se od kvantnega
razlikuje v tem, da postane kvant-
ni potencial (potencial celote) na
tej ravni zanemarljiv. Torej je pre-
hod od kvantnega vedenja h kla-
si¢cnemu postopen, brez natan¢ne
meje. NiZje od klasi¢nega nivoja
se kvantna celota ne more razdeli-
ti na analizo posameznih konsti-
tutivnih delov. Tako je tudi kvant-
ni potencial odvisen od “stanja”
kvantnega sistema kot celote, ne
da bi mogel biti dolo¢en z vsemi
posami¢nimi interakcijami med
delci. Nelokalnost je posledica iz-
klju¢no delovanja kvantnega po-
tenciala. Sile med delci so odvisne
od valovne funkcije celotnega sis-
tema.

Tudi superprevodnost (ni
upornosti za elektri¢ne tokove) in
superfluidnost (ni viskoznosti za
tokove) se pojavljata zaradi “skup-
nega informacijskega polja”, prek
katerega delci ustvarijo koherent-
no stanje oziroma usklajujejo svo-
je hitrosti na isto hitrost. Kohe-
rentna stanja so posebna kvantna
stanja, kjer valovni paket niha kot
enota. V interakcijah z drugimi
sistemi se oscilator s koherentnim
stanjem visoke povprecne energi-
je vede kot klasi¢ni, dobro defini-
rani, objekt.

Dalje uvedeta idejo aktivne
informacije, ki pravi, da oblika, ki
ima malo energije, lahko uprav-
lja veliko vecjo energijo. Aktivna
informacija se lo¢i od obicajne
Shannonove in ni odvisna od na-
Sega znanja ali neznanja, temved
je informacija, ki doloc¢a gibanje
delca samega. Npr. pri poskusu
z dvema rezama delec lahko gre
skozi eno ali skozi drugo rezo,
vendar je njegovo gibanje dolo-
¢eno z aktivno informacijo, ki pri-
haja od kvantnega polja, ki je 3lo
skozi obe rezi.

Navedimo Se nekaj idej:

Spin je kontekstualno pogo-
jeno cirkulatorno gibanje “tocka-
stega” delca, ki ima le eno notra-
njo (intrinzi¢no) koli¢ino — svojo
pozicijo. Delci (kot npr. elektron)
lahko imajo hkrati dobro defini-
rano pozicijo in gibalno koli¢ino,
vendar ju le mi ne moremo hkrati
dovolj natan¢no izmeriti.

Po Bohmu in Hileyju sta tako
valovna funkcija kot tudi gostotna
matrika nepopolna opisa kvant-
nega “stanja” (to so, bolje receno,
procesi). Zato uvajata “beables”,
ki nastopajo ali kot to¢no defini-
rane poti delcev ali kot natan¢no
dolo¢ena gibanja spremenljivk po-
lja. “Beables” naj bi bile nadome-
stilo za opazljivke* saj so “realne
bitnosti”, ki niso odvisne od tega,
ali so opazovane in ali se o njih
kaj ve.

V bistvu na simetri¢ni ravni ni
razlike med kvantnimi polji in pro-
storom-¢asom; dvojno opisujeta
drug drugega. Prostor in ¢as izha-
jata iz fundamentalnejSega impli-
katnega reda oziroma predpro-
stora (prespace).

MozZna so naklju¢na (stohasti-
¢na) gibanja, ki so hitrej$a od sve-
tlobe, lahko celo zelo hitrejsa,
vendar ni mozno posiljati signalov
(sporod¢iD) s tak$nimi naklju¢nimi
procesi. Na stohasti¢ni subkvant-
ni in subrelativisti¢ni ravni obic¢ajni
tizikalni zakoni namre¢ ne veljajo
ved.

Ves Univerzum je na neki na-
¢in zaobjet v vsem posameznem
in vsaka stvar je zaobjeta v celoti.
Makroskopske stvari, ki so rela-
tivno neodvisne druga od druge,
so navadno le zunanje povezane.
Na kvantni ravni pa princip impli-
katnega zaobjemanja vzpostavlja
notranje povezave s celoto oziro-
ma v celoti, tako da je vsaka stvar
notranje povezana z vsako drugo.

Kvantne procese bi lahko ra-
zumeli kot prepletanje procesov
informacijskega zajemanja-razpro-
stiranja (ali tudi zavijanja-razvi-
janja, orig. angl. enfolding-unfold-
ing). Karkoli obdrZi stalno obliko,

se vzdrzuje kot razprostiranje re-
kurzivnega in stabilnega vzorca,
ki je stalno obnavljan z zajeman-
jem in razkrojevan z razprostira-
njem. Ce se obnavljanje neha, ob-
lika izgine.

Torej vse stvari, obstajajoce v
implikatnem redu, izhajajo iz holo-
gibanja® in se vracajo vanj. Obsta-
jajo le nekaj ¢asa in, dokler traja-
jo, je njihova eksistenca vzdrze-
vana s stalnim procesom razvija-
nja in ponovnega zavijanja. To
daje relativno stabilne, neodvisne,
samodeterminirane in samoorgani-
zirane oblike v eksplikatnem redu.

Bohm in Hiley diskutirata tudi
o Everettovi interpretaciji mnogih
svetov, ki je Siroko sprejeta med
kozmologi. Opazovalce vkljucuje
v teorijo kot povsem fizikalne sis-
teme. Everett predpostavi, da vsak
del valovne funkcije ustreza dolo-
¢enemu stanju zavesti o vsebini
opazovalCevega spomina. Pravi,
da je v doloCenem smislu samo
ena totalna zavest, ki pripada ta-
kemu opazovalcu, vendar je mno-
go moznih vej, sestavljenih iz
sekvenc parcialnih zavesti. Ena od
teh vej predstavlja doZivljanje po-
samezne osebe. Druge veje ne
predstavljajo le moznih dozivljanj,
ki bi jih oseba lahko imela, tem-
vec predstavljajo sekvence zaznav
drugih oseb — podobnih, a vendar
razli¢nih od nade. Vendar se te
osebe ne zavedajo druga druge
in tudi ne celote, Ceprav so pose-
bne veje univerzalne zavesti vsega
o vsem. Po nekaterih interpreta-
cijah je potrebna doloc¢ena stop-
nja kompleksnosti, ki, ko je dose-
Zena, sprozi razdeljevanje uni-
verzuma na dele.

Everettova teorija povezuje
vesolje z razli¢nimi zornimi koti,
ki so vsebovani v njem. Squires
tako trdi, da ne gre za teorijo mno-
gih univerzumov, temvec za teori-
jo mnogih zornih kotov. Kvantno
stanje je tako dolo¢eno oziroma
ima pomen v smislu zvez med
“okviri” ali “izhodis¢i” (“bazami”),
ki jih predstavlja spomin opazo-
valca.

248 RECENZIJE



Navadno je reCeno, da se uni-
verzum deli v ogromne mnozice
vej, ki izhajajo iz meritvam podob-
nih interakcij med mnoZicami nje-
govih komponent. Takih univerzu-
mov je neskonc¢no, a konstantno
“Stevilo”. Vendar se pravzaprav ne
deli univerzum, marvec le zavest
kot celota, ki razpada na mnoge
lokalne zavesti, ki se ne zavedajo
druga druge. Torej gre res za teori-
jo mnogih zornih kotov ali mnogih
zavesti enega univerzuma.

Ne vpliva toliko opazovanje
na sistem kot sistem na opazo-
valca, ki postane koreliran z njim.
Opazovanje namrec korelira opa-
zovalca s sistemom, v katerem se
nahaja. Vendar Everett predposta-
vlja, da se dusevnost lahko zaveda
lastnega spomina, ne da bi z njim
interagirala in ga s tem motila.

Kvantna teorija se lahko ra-
zume brez vkljucitve zavesti oziro-
ma brez posebne vloge opazoval-
ca (vsaj v zacetni stopnji). Kvant-
ni svet in zavest imata nekaj skup-
nega — implikatni red.

DuSevni procesi in zavest so v
neposredni zvezi s fizikalnimi pro-
cesi, gledano globoko celo sovpa-
dajo. Vsaka stvar ima “mentalni
pol” in “fizikalni pol”. Tako imajo
tudi delci neko stopnjo mentalnih
kvalitet, ki so matemati¢no pred-
stavljene s kvantnim potencialom.

Nekateri zatrjujejo, da zavest
ni fizikalna lastnost, temve¢ last-
nost dudevnosti, ki je nekaj po-
vsem drugega. Namred, materija
zados¢a kvantnemu superpozicij-
skemu principu, dusevnost pa ne.
Po tem je torej duSevnost odgo-
vorna za obstoj fenomenologije
klasi¢nega sveta. Zavedanje kla-
si¢nega sveta je posledica tega,
da se vsaka duSevnost zaveda le
majhnega dela celote. Klasi¢ni svet
je torej iluzija, kolikor se ta del
izkazuje kot celota.

Bohm in Hiley zakljucujeta,
da se s svojimi cuti lahko nepo-
sredno zavedamo del¢ne narave
univerzuma in da o subtilnej§em
vidiku valovne funkcije lahko
sklepamo z miS$ljenjem o nasih

zaznavnih izku$njah v domeni
tega, kar je manifestirano ¢utom.
Po njunem mnenju stanje zavesti
ni omejeno z nacelom nedoloce-
nosti, kar ocenjujeta kot veliko
preseganje danasnje fizike.

1 Zelo poenostavljeno bi to lahko
ponazorili s skupkom vodne pene,
ki nastane na pouvrsini Zuborece
vode in se ohranja, Ceprav se voda
neprestano izmenjuje.
2 Valovna funkcija matematicno
opisuje stanje kvantnega sistema.
“Kolaps valovne funkcije” je pre-
hod kvantnega sistema od super-
pozicije mnogih tako imenovanih
lastnih stanj (“mesanice” nekak-
snih kvantnih vzorcev — stabilnih
karakteristicnih stanj) k eni sami
izmed teh lastnih stanj. To trans-
Sformacijo “mesanice” (matema-
ticno: linearne kombinacije) stanj
v eno cisto stanje navadno sproZi
proces merjenja.
3 Kvantne oziroma vakuumske
Sluktuacije so majhna slucajna
oziroma statisticna odstopanja od
mirovnega stanja vakuuma. Ce
povemo po domace, gre za zelo
hitre in kratkotrajne kvanine do-
godke, ki se pojavijo “iz nic”.
1 Opazljivke so fizikalne kolicine,
ki se dolocajo z merjenjem in so
s tem odvisne od procesa merje-
nja samega, njegovega nacina in
okoliscin.
> Hologibanje je izraz, ki ga Bohm
in Hiley predlagata namesto za-
starelega izrvaza vakuum. Vaku-
um oziroma hologibanje namrec
ni nic, temuvec je eksplicitni (ona-
dva uvajata poseben izraz: eks-
plikatni) Nic, ki pa je hkrati im-
plicitni (implikatni) oziroma poten-
cialni Vse. V hologibanju nic de-
Jansko ne obstaja, vendar iz nje-
ga lahko nastane vse, torej je to
vse v njem Ze vseskozi prisotno
kot moznost! Nabor vseh moznih
stanj je tudi bistvo pojma impli-
katni red. Za razliko od le-tega
eksplikatni red predstavija eno
uresniceno moznost.

Mitja Perus

TMPEROR'

MW

Roger Penrose

THE EMPEROR’S

NEW MIND
Concerning Computers,
Minds, and The Laws of
Physics

Oxford University Press -
Oxford, New York,
Melbourne; 1990

Roger Penrose je priznan ox-
fordski matemati¢ni fizik, sode-
lavec Stephena Hawkinga. Nje-
gova knjiga je redek nazoren in
razmeroma poljuden povzetek
klju¢nih podrodij in najpomemb-
nejsih problemov sodobne fizike,
matematike, kozmologije, racunal-
niStva in nastajajoCe kognitivne
znanosti. Zanj pripravi vso potreb-
no osnovo starejsih teorij, ki so
postale klasi¢ne. Pogumnemu ne-
strokovnjaku poskusa prikazati in
komentirati bistvo in skupno obe-
leZje omenjenih znanosti. Tako se
loteva osrednjih vprasanj danas-
njega Casa, ki se jim ne more izo-
gniti ne poklicni ne lai¢ni razisko-
valec, na alternativen in prodoren
nacin. Osrednji cilj knjige je pri-
praviti teren za obravnavo fizike

RECENZIJE 249



dusevnosti in zavesti. Eklekti¢na
mesanica vsega mogocega tako
ne deluje neprimerno, temve¢ up-
ravi¢eno najavlja nujnost inter-
disciplinarnega spoznavanja.

Poglejmo po vrsti, Cesa se
Penrose loteva. Za¢ne z uvodom
v problematiko umetne inteligen-
ce in z razlago Turingovih stro-
jev, ki so temelj danasnjega algo-
ritmi¢nega ra¢unalnistva. Ze v
zaCetku najavi svoje upraviceno
prepricanje, da racunalniki tega
tipa niso primerni za modeliran-
je duSevnih procesov in posebej
zavesti. Predstavi Churchov lamb-
da kalkulus in Goedlov zakon, ki
je v bistvu zalrtal zgornjo mejo
logike in razuma.

Potem bralce ocara z Man-
delbrotovimi mnozicami in neka-
terimi “CudeZi” iz matemati¢ne
zakladnice (iz teorije Stevil, pose-
bej kompleksnih in transfinitnih).
Navrze odlomke iz zgodovine ma-
tematike (kasneje pa tudi fizike),
ki bezno spominjajo na ¢udovito
domaco knjigo Franceta Krizanica
Nihalo, prostor, delci, le da je Pen-
rose bolj poljuden in zato malo
bolj povrsinski. Dalje se zavzame
za “platonsko” smer filozofije ma-
tematike, ki priznava matema-
ticnim konceptom dejanski obstoj
neodvisno od ¢loveka. Zanj ma-
tematik ni ustvarjalec ali iznajditelj,
temve¢ odkritelj. Matematiki po
Penroseu ne le ustvarjajo mental-
ne konstrukcije, marve¢ v njih po-
ustvarjajo oziroma odkrivajo resni-
ce, ki so bile Ze vseskozi prisotne
v Naravi neodvisno od matema-
tikov. Pravi, da vedno, kadar mate-
matik “zaznava” kako matema-
ti¢no idejo, vzpostavlja stik s “Pla-
tonovim svetom matemati¢nih
konceptov”. Po Platonu imajo ma-
temati¢ne ideje lasten obstoj in
ustvarjajo idealni Platonov svet,
do katerega imamo pristop le z
razumom. Slike, ki jih dobimo ob
stiku s Platonovim svetom, so la-
hko v razli¢nih primerih razli¢ne;
vendar je komunikacija moZna,
ker je vsak neposredno v stiku z
istim zunanje obstoje¢im Plato-

novim svetom! Tako dobesedno
(morda presenetljivo) trdi Penrose.
Se ve¢, Platonovemu svetu pripi-
suje realnost, ki je primerljiva z
realnostjo fizikalnega sveta. Vpra-
Suje se, ali sta omenjena svetova
identi¢na. Zavest je tisti proces,
ki omogoca neposredni kontakt
s tem svetom idej.

V petem poglavju je pred-
stavljen svet klasi¢ne fizike (s Ha-
miltonovo mehaniko v faznem
prostoru in specialitetami Einsteino-
ve relativnostne teorije). Potem na
sveZ in alternativen nacin pre-
letimo osnove kvantne fizike in
njene glavne probleme. Nato pa
v “Kvantnih ¢udeZzih in kvantnih
skrivnostih” preidemo v ozadje fi-
lozofije kvantne mehanike (prob-
lem “Schroedingerjeve macke”,
nelokalni kvantni pojavi, holizem,
entropija, vloga subjekta in zavesti
idr.). Ve¢ stanj lahko sobiva v
kompleksni linearni kombinaciji,
tako da je vsak fizikalni objekt v
bistvu obstoje¢ v takih superpo-
zicijah prostorsko lo¢enih oziroma
raje po prostoru Siroko razprostr-
tih stanj. Tako je lahko “na vec
mestih hkrati”. Vendar fiziki na-
mesto “razprsenosti delca po pro-
storu” raje uporabljajo opredelitev
“pozicija je povsem negotova’,
tako da gre denimo za enakomer-
no verjetnost pozicije po raznih
krajih prostora. Formalizem kvant-
ne mehanike tudi ne razlikuje med
posameznimi delci in komplek-
snimi sistemi mnogih delcev. V
tem poglavju se skrivajo tudi ne-
katere najbolj nenavadne reci, ki
sem jih kdaj prebral in so bile do-
slej “zakopane v bunkerje znanos-
ti”. Obravnava je strokovno seve-
da povsem neoporecna, Cetudi v
tem delu morda malce senzacio-
nalisti¢na.

Dalje se Penrose posebej po-
sveti Se svojemu strokovnemu
podro¢ju: kozmologiji, zgodnjemu
vesolju, ¢rnim luknjam in kvant-
ni gravitaciji, ki naj bi odigrala Se
pomembno vlogo v $irsem kon-
tekstu knjige (holizem, zavest).
Verjame v determiniranost fizikal-

nih procesov, ne pa v njihovo
izracunljivost.

V zadnjih dveh poglavjih Pen-
rose vstopi v svet mozZganov in
zavesti. VesCe kratko prikaZe naj-
osnovnejsa dejstva nevrofiziologi-
je mozganov, vendar mu poide
idej glede razlage dusevnih pro-
cesov. Nakaze nekaj utrinkov o
paralelno distribuiranem procesi-
ranju, kot primer pa vendarle na-
vaja realizacije logi¢nih funkcij s
preprosto nevronsko mreZo. Danes
pa je Ze jasno, da imajo nevron-
ske mreZe v moZzganski skorji, ki
je najbolj odgovorna za duSevne
procese, glavni pomen v tvorbi
virtualnih struktur. Te virtualne
strukture temeljijo na medseboj-
nih odnosih in asociativnih zvezah
med razli¢nimi konfiguracijami
nevronov in sinaps. Logi¢ne ope-
racije imajo zgolj lokalen in po-
moZen pomen ter ne morejo da-
jati razlage osnovnih duSevnih pro-
cesov, razen ¢e gre izrecno za pro-
cese logi¢nega sklepanja.

Zato Penroseu ostaja le jasna
negativna kritika umetne inteli-
gence glede zavesti oziroma du-
Sevne vsebine (v zadnjem pogla-
vjw), ki je upravi¢ena in uteme-
ljena, vendar izpeljana brez ponu-
jene alternative. Bralec strokov-
njak bi pricakoval, da bo Penrose
vsaj nakazal alternativo, ki danes
Ze obstaja v okviru asociativnih
nevronskih mreZz po Hopfieldu in
Kohonenu idr. ter predvsem siner-
getskega nevronskega modela po
Hakenu. Se toliko bolj, ker mu je
uspelo pripraviti vse potrebno za
ta korak z razlago kvantne meha-
nike. Vendar se zadovolji (ali se
mora zadovoljiti?) le z upravi¢eno
opombo, da utegne imeti kvant-
na mehanika pri razlagi ozadja
duSevnosti in predvsem zavesti
obetavno vlogo. Omeni moZni
kvantni racunalnik, medtem pa
precej podoben sinergetski racu-
nalnik Ze deluje. Lepo pa se po-
sveti dvema vidikoma kvantnega
dogajanja, ki imata nevronsko
analogijo: dinamski enacbi nemo-
tenega kvantnega sistema (U) in

250 RECENZIJE



kolapsu valovne funkcije ob mer-
jenju (R). Pri merjenju namre¢
Sprozimo samoorganizacijo sis-
tema tako, da iz linearne kombi-
nacije lastnih funkcij (v nevron-
ski mreZi vzorcev) dobimo le eno
samo. Vendar Penrose pravi, da
za to redukcijo valovnega pake-
ta zavest ni potrebna (temvec le
interakcija z njim).

Zavedajo¢ se omenjenih po-
manjkljivosti, Penrose opusti du-
Sevnost in se omeji zgolj na prob-
leme zavesti, kjer pa nam pove
marsikaj zanimivega. Vendar ne
more podati resitve, kakor je do-
slej ni uspel na tem nivoju Se nih-
Ce. Vseskozi poudarja, da se vsega
misljenja ne da ustrezno simuli-
rati z algoritmi umetne inteligence.
Menim, da zelo upravi¢eno (vsaj
za sublogi¢ne spoznavne in aso-
ciativne procese)! Trdi, da so zna-
Cilnosti zavesti obcutek resnice,
sodbe, razumevanje, inspiracija,
“zdrava pamet” oziroma splosni
konsenz in umetniska (ustvarjal-
na) dimenzija; ne pa avtomati¢no,
brezumno upostevanje pravil, to-
rej Cista programiranost in algorit-
micnost. V podkrepitev navaja ne-
kaj “aha”-dozivetij in ustvarjalnih
dogodkov matematikov in umet-
nikov. Matemati¢no misljenje pri-
merja s komponiranjem glasbe.
To velja za ustvarjanje matema-
ticnih konceptov oziroma vpogled
vanje, ki je trenuten in globalen.
Temu Sele kasneje sledi formalni
dokaz s serijo logi¢no argumen-
tiranih korakov na papirju.

Penrose zatrdi, da raziskavo
inteligence prepusca umetni inte-
ligenci, vendar si inteligence ne
predstavlja brez vkljucenosti zave-
sti. Pri njem je zavest misljena zgolj
kot pojmovna zavest oziroma kot
zavedanje necesa. Tudi jezik je
podrejen SirSim procesom navdiha,
vpogleda in prebliskov (ter aso-
ciativnosti, kot lahko reCemo na-
tan¢neje), iz katerih Sele dobiva
svojo vsebino. Eno podpoglavije
nosi naslov “neverbalnost misli”.

Protagonistom “mocne (trde)”
smeri umetne inteligence postav-

lja vprasanje glede trditve, da za-
vedanje neke stvari pomeni imeti
model te stvari v sebi. Samozave-
danje pa potemtakem pomeni
imeti model samega sebe v sebi
samem. To pa 3e ni dovolj, da bi
se denimo racunalnik zavedal ne-
ke stvari, ¢e ima v svojem pro-
gramu podprogram za izvedbo te
stvari. Tako se tudi videokamera,
ki snema samo sebe v ogledalu,
Se ne samozaveda.

Zavest potrebujemo takrat,
kadar moramo ravnati v novih
okolis¢inah, kjer moramo obliko-
vati nove sodbe oziroma kjer ni-
mamo predhodno podanih (na-
ucenih) pravil. Ta Penroseova
trditev ni pravilna, saj asociativna
nevronska mreza lahko brez last-
ne zavesti adaptivno ravna v no-
vih okoli§¢inah. Prav pa ima, ko
trdi, da so sodbe (posebej zavest-
ne sodbe) vsaj vCasih nealgorit-
micne. Matemati¢ni resnici Se ne
verjamemo oz. ne verjamemo le
takrat, ko nas do nje pripelje algo-
ritem (matemati¢no sklepanje,
dokaz), temve¢ kadar “vidimo”
resni¢nost matemati¢nega argu-
menta. Penrose pravi, da je takoj-
$na inspirativna sodba najpomemb-
nejSa, rigorozni dokaz pa je Sele
zadnji korak (konc¢na potrditev,
podana bolj zavoljo drugih). (To
intuitivno asociativno “zaznavan-
je” resni¢nosti nekih zvez lahko
s pomodjo modelov asociativnih
in sinergetskih nevronskih mreZ
dojemamo Ze dokaj uspesno, ven-
dar Penrose o tem ne govori.)

Penrose je torej odkril, da je
“cesar nag”, ni mu pa Se podal
“novih obladil (ali nove pameti)”.
Mogoce se bo cesar lahko oblekel
z obladili, ki bodo predstavljena
v naslednjih recenzijah sodobnih
knjig o “fiziki duha”. F. Capra
(Tao fizike) je podajal vzpored-
nice; P. Russel (dober priro¢nik
Knjiga o mozganih idr.) se ne
spusca v strokovno ozadje; D.
Bohm (Wholeness and Implicate
Order) je Se najbolj radikalen, a
ostaja pri kvantni vsebini; H. Ha-
ken (Synergetic Computers and

Cognition) s sodelavci (Synergel-
ics of Cognition idr.) pa je prevec
strokoven in “ne pretirava” z viso-
kimi temami. Kaj pa H. P. Stapp
(Mind, Matter and Quantum
Physics) in Kafatos/Nadeau (Con-
scious Universe)? Klasi¢na obseZna
strokovna knjiga pa je danes vse-
kakor Parallel Distributed Pro-
cessing. Explorations in the Mic-
rostructure of Cognition; zv. 1 in
2, ki pa se ne spusca v razglab-
ljanje o zavesti.
Rogerju Penrosu pa Stejemo
v veliko zaslugo, da je napisal za-
nimivo, poljudno, vendar vseeno
strokovno knjigo s tako Siroko in
celovito vsebino, da bo vsak pri
enem poglavju strokovnjak, pri
drugem pa gotovo laik. Posebej
je pohvalna njegova nazornost in
spros¢enost pisanja, pa tudi mo-
tivirajo¢ entuziazem. Naravoslovne
knjige (v SirSem smislu) te vrste
so vsekakor zelo redke. Mogoce
edinole komu ne bo vse¢ njegovo
kramljanje, filozofiranje in eklek-
ticizem. Penroseova knjiga je lah-
ko enkratna (ali morebiti celo ob-
vezna) odskocna deska za naskok
na strokovnejSe obravnave z raz-
nih podrodij, ki jih je Penrose za-
objel pod eno krilo.
Mitja Perus

Massimo Cacciari

GEO-FILOSOFIA
DELL'EUROPA

Adelphi, Milan 1994;
170 str.; cena: 28.000 Lit.

Nedavni politi¢ni pretresi v
Evropi, tisti na njenem vzhodu in
tisti, ki se v nekoliko manj spek-
takularni in zaenkrat Se kolikor
toliko obvladljivi obliki odvijajo
na njenem zahodu, so na dnevni
red vznemirljivih vprasanj ponov-
no postavili vprasanje evropske
identitete, potem ko je bila ta le

RECENZIJE 251



-
o
&
o

ST N T S

[

ey

T e Ay e iR e

B

:
i
-
§
H
o
g
&
=
g
E
w
-
$
&
:

& o
B an SELEEE LR AR ETAE

nekaj let poprej videti kar zado-
voljivo reSena. Na razli¢nih ravneh
in presekih se zato zdaj ponujajo
razmisljanja, ki skusajo odgovoriti
na nastale spremembe. “Kriza ev-
ropske zavesti”, ki so jo sprozili
politi¢ni pretresi zadnjih let, je vec-
krat obc¢utena kot intelektualni
izziv, dober razlog za nastanek
globalnih revizij evropske zgodo-
vine, ki — to je danes vse bolj jasno
— ne more biti ve¢ le zgodovina
Zahoda kot zgodovina lo¢evanja
od Vzhoda in za vizije graditve
evropske skupne hise, ki naj od-
pravi nekdanjo bipolarnost. Zahod,
ki je Vzhodu obracal hrbet in nanj
usmerijal svoje cevi, se soofa s po-
trebo po globokih spremembah
svoje politi¢ne in kulturne narav-
nanosti. V igri so sami temelji nje-
gove identitete. Eden od teh pre-
mislekov je tudi zadnja knjiga
Massima Cacciarija.

Kdo je to? Eden najbolj promi-
nentnih italijanskih intelektualcev
engagé, ki s svojimi posegi Ze
dvajset let vpliva na italijansko jav-
no mnenje. Siroki italijanski jav-
nosti je postal znan, ko je pred
nekaj leti s podporo levic¢arskih
strank kandidiral za Zupana v Be-
netkah in zmagal. Zelo opazni so
bili njegovi komentarji izidov poli-
ti¢nih volitev, ki so na oblast po-

stavile Silvija Berlusconija in po-
vzrocile devastacijo na levici, zlasti
v vrstah Stranke demokrati¢ne levi-
ce. V njih je ostro kritiziral poli-
tiko Stranke demokratic¢ne levice,
ki ji tedaj zaradi hegemonskih
ambicij ni uspelo zdruZiti levosre-
dinskih sil — konkretno: dejstvo,
da pol levice Berlusconiju ni po-
stavil nasproti nestrankarskega vo-
ditelja, ki bi se z njim lahko kosal.
Ti posegi so bili zacetek procesa
oblikovanja kandidature Romana
Prodija, ki bo na naslednjih poli-
ti¢nih volitvah nasprotnik Berlus-
conija. Nekaj ¢asa je celo kazalo,
da bo po zaslugi Cacciarijevih od-
lo¢nih posegov, ki so italijansko
intelektualno levico zdramili iz oto-
pelosti po volilnem porazu, ta vlo-
ga pripadla prav njemu.

Razvoj njegovih politi¢nih sta-
li8¢ je razgiban in je potekal v ve¢
fazah. Nikakor ne gre za partij-
skega intelektualca zadnje gene-
racije, temvec prej za nekakSnega
enfant terrible italijanske levicar-
ske politiCne scene, ki je nekdaj
zagovarjal radikalno avtonomisti¢-
no gibanje italijanskega delavstva,
bil kasneje poslanec KPI in v ob-
dobju Berlinguerja zahteval jasno
razmejitev KPI od leninisti¢ne tra-
dicije. O njem veliko pove tudi
naslednja anekdota. V Casu, ko
so bili socialisti v vladi in je bilo
konjunkturno prestopati iz KPI v
socialisti¢no stranko, ga je neki
novinar vprasal, ali bo to storil
tudi on. Njegov odgovor je zlasti
zdaj, ko je Craxi zaradi svojih ne-
Cednih poslov sodno preganjan,
zgovoren. Glasil se je nekako ta-
kole: “Ni mi treba, sem iz pre-
mozne druZine.”

Pravzaprav je nenavadno, ka-
ko uspesno Cacciari deluje na ta-
ko razli¢nih ravneh, kot je Zupa-
novanje in pisanje brezkompro-
misnih filozofskih tekstov. Po izo-
brazbi je filozof in njegova objav-
ljena knjizna dela (objavljal je tudi
izven Italije) niso niti v daljnem
sorodstvu z Zanrom aktualnopoli-
ti¢nih pamfletov, kot bi nemara
kdo lahko pri¢akoval po vsem po-

vedanem. Marx, vsaj v njegovih
zadnjih delih, ni omembe vredna
teoretska referenca: To je tembolj
res, ¢e ga primerjamo z Nietzsche-
jem in Heideggrom, ki dihata z vsa-
ke strani, ¢etudi nista omenjena.

Geofilozofija Evrope je strastna
raziskava o zori koncepta Evrope
in o njegovih nasledkih v reflek-
siji in praksi narodov, ki jo nase-
ljujejo. Njegov izvor Cacciari najde
v perzijskih vojnah, ko so se iz-
vori evropske tradicije spopadli z
brezmejno in agresivno Azijo. Zas-
tavlja se vprasanje: Kaj je sprozilo
delitev in kako bo mogoca pomi-
ritev, ki ene strani ne bo preuredi-
la po meri druge? Odgovor je v
Ajshilu. Evropa in Azija sta sprti
sestri, ki ju Veliki kralj Perzije vpre-
Ze v voz, da bi ju ukrotil. Vendar
ena od njiju voljno sprejme uzdo
in je nanjo celo ponosna, druga
pa se temu upre, zlomi jarem in
vrze kralja z voza. Prva je Azija,
druga Evropa oz. grska Svoboda,
ki se ne podreja nikomur. Ajshilo-
va naracija je Cacciariju vsec, ker
v njej Se ni sledov retorike bar-
barizacije Azijca in izrecno govo-
ri o skupnem izvoru obeh sester.

Po prenehanju azijske nevar-
nosti je vprasanje, ki Evropo spre-
mlja v vsem njenem zgodovin-
skem razvoju, ali bo njena neukro-
tljivost obvladljiva in se ne bo
sprevrgla v notranje obracunava-
nje, ki vodi v samounicenje. Tudi
tega so se zavedali Ze Grki, kot
to Cacciariju dokazujeta Platono-
va teorija duse in Tukidid. Od tod
nuja ponovne vzpostavitve stabi-
lizirajo¢e harmonije, ki ne bo iz-
hajala iz ravnodusnosti, kot to hoce
liberalizem, ali iz tolerance, ki se
rojeva v senilnem in prestraSenem
svetu. Potrebno je ve¢ od tega:
spoznanje, da naSe domnevne
identitete ne morejo izniciti druge-
ga in da ne moremo zapopasti
vse resnice, ki se manifestira tudi
v do nas polemi¢no naravnanem
drugem. “Za harmonijo je nedo-
pustno vse, kar se upira zvezi, kar
nocle prestopiti v sestavljeno in
postati element sestavljenega.

252 RECENZIJE



Harmonija ne tolerira razli¢nosti
kot absolutne razli¢nosti, ki vse-
buje moZnost lo¢enosti; ne toleri-
ra nobene razli¢nosti, ki svoje res-
nice ne bi kazala kot elementa
povezave.” (Str. 141-142.)

Velik del knjige se posveca
anti¢ni modrosti, ki pogosto spre-
govori kar v precrkovani gricini
in je dojeta kot izvorno in menda
zato privilegirano mesto razreSe-
vanja vseh vprasanj filozofije zgo-
dovine. Vendar Geofilozofija Evrope
ne ostaja samo pri anti¢ni modro-
sti. Dialog na¢ne tudi z moderni-
mi politi¢nimi realisti, npr. z Ma-
chiavellijem, Carlom Schmittom in
drugimi. Njihova izbira se zdi arbi-
trarna in sledi le problemskim afi-
nitetam avtorja.

Mimo vseh vprasanj, ki jih
sproza filozofska utemeljitev nas-
lova “Geofilozofija Evrope” in jih
Cacciari ne razreduje, velja na kon-
cu ugotoviti, da je naslov vendarle
nekoliko Zurnalisticno (ali zaloz-
nisko) prenapet glede na to, kar
mu sledi za njim: apologetsko in
hkrati mesijansko pri¢evanje spra-
ve z drugim, ki se kaZejo kot spre-
hajalni vtisi po simbolno kulturni
zakladnici Evrope. Sprehaja se filo-
zof iz Benetk, mesta, ki zaradi
svoje odprtosti v preteklosti, ko
je bilo trgovski posrednik med
geografsko zelo oddaljenimi kraji
Vzhoda in Zahoda in je bila ta
drza trajen vir moci Serenissime,
prav gotovo ponuja ugodna tla za
takSno pocetje.

Igor Pribac

“Parole chiave”
Comunita
st. 1, april 1993

Donzelli, Rim
189 str., cena: 30.000 Lit

Parole chiave je nova edicija,
ki nadaljuje tradicijo revije Prob-

comunita

i BEE R

-

B,

lemi del socialismo. Leta 1958 jo
je ustanovil Lelio Basso in njego-
vim programskim izhodis¢em je
ostala zvesta tudi po njegovi smrti.
Njen namen je bil $iriti prostor, v
katerem bi bilo mogoc¢e postav-
ljati vprasanja o levici in kriti¢no
razmidljati o stanju socialisti¢cnega
gibanja. V zadnjih letih njenega
obstoja pod starim imenom, torej
v Casu, ko je italijanska socialisti-
¢na stranka s Craxijem na Celu
bila na oblasti in kot vladna stran-
ka uveljavljala decizionisti¢en slog
v politiki, hkrati pa skupaj s koali-
cijskimi partnerji zabredla v pri-
vatizacijo drZzave, ki jo zdaj razkri-
va preiskovalna kampanja Ciste
roke, je zacela raziskovati dvoum-
ja socialisti¢ne tradicije. V ospred-
je svoje uredniSke politike je po-
stavila analizo teoretskih pome-
nov besed, ki so hkrati teoretski
koncepti in deskriptorji sodobne-
ga Zivljenja v vsakodnevni govori-
ci. Tako se je v svojih zadnjih zvez-
kih posvetila denarju, moderniza-
ciji, priseljencem, kulturnim iden-
titetam, enakosti, drzavljanstvu.
Sprememba imena revije je
njeno uredniSko prakso zadnjih
let povzdignila v programsko zas-
novo in to izpisala Ze v naslovu.
Parole chiave (klju¢ne besede) so
predvsem ustrezno poimenovanje
tega, kar so Problemi del socia-

lismo poceli v zadnjih letih svo-
jega obstoja. Bolj kot o prelomni
spremembi je treba torej v tem pri-
meru govoriti o spremembi, opra-
vljeni v imenu kontinuitete. Na
kontinuiteto kaze tudi urednistvo,
ki je ostalo nespremenjeno.

Temeljni program revije ostaja
torej enak: osvetljevanje razli¢nih
in vcasih celo nasprotnih pome-
nov, ki jih imajo nekatere po-
membne besede nasSega Casa, be-
sede, ki jih uporabljamo, kadar
hoc¢emo opisovati sodobnost, in
pri tem same velikokrat ostanejo
nedefinirane in delujejo kot po-
slednja, utemeljitvena raven argu-
mentiranja. Namen urednistva je
iztrgati jih vladavini neposrednosti,
ki jo vsiljuje zlasti njihovo pogos-
to nereflektirano nastopanje v me-
dijih, in z raz¢lenjevanjem razlic¢-
nih teoretskih tradicij, ki se spo-
padajo za vpliv prevladujocega po-
mena nekega pojma v javni argu-
mentaciji, tudi ustvariti razdaljo
do neposrednosti sedanjosti, ki jo
taksna raba podpira. “Zdi se nam,
da samo ’neaktualno’ branje so-
dobnosti pripomore k njenemu
razumevanju in k izogibanju brez-
kon¢nemu ponavljanju, ki ju tvega-
mo, ko se prepustimo vodenju
pomirjujoci verziji moderne ali ne-
doloc¢eni otopelosti postmoderne,”
beremo v nepodpisanemu ured-
niskemu uvodniku.

Po prvi Stevilki Parole chiave,
posveceni skupnosti, so naslednje
postavile pod povecevalno steklo
Se solidarnost, avtonomije, fun-
damentalizme in drzavljane. Osnov-
na struktura posameznih Stevilk
je stalna. Osvetljevanje in kritiCna
analiza vsakega pojma sta zaupa-
na ve¢ avtorjem in razdeljena na
stiri sklope: Beseda, Interpretaci-
je, Zgodovine, kraji in Modeli. V
prvem sklopu, ki obi¢ajno vsebu-
je le en prispevek, je podan okvir
teoretske diskusije o izbranem
konceptu, kot so ga izoblikovali
klasi¢ni avtorji politi¢ne filozofije
moderne dobe (Parole chiave
nima ambicij prestopiti zgodovin-
skega obzorja moderne dobe), v

RECENZIJE 253



Interpretacijah pa je beseda pre-
puscena nekaj avtorjem, ki raz-
¢lenjujejo sodobne teoretske in
prakti¢no politi¢ne kontroverze
ob izbranem pojmu. Tretji in Cetrti
sklop sta obic¢ajno Se bolj razve-
jana. V njiju filozofsko teoretski
pristop prvih dveh sklopov zame-
nja zgodovinski, socioloski, polito-
loski in antropoloski pristop. Pred-
met teh ¢lankov so specifi¢ne zgo-
dovinske in sodobne realnosti, ki
so oblikovale in §e oblikujejo em-
piri¢no “vsebino” pojma. V neka-
terih Stevilkah je pridruzen Se
sklop Arhiv, v katerem so nati-
snjeni izbrani izseki klasi¢nih tek-
stov avtorjev 19. in 20. stoletja.
Koncept revije je torej jasen.
UredniStvo ustvarja revijo, ki zdru-
Zuje $irok spekter humanisti¢nih
in druZzboslovnih strok, sooc¢enih
s skupno temo. Ni ozko discipli-
narna ne interdisciplinarna, Ce
interdisciplinarnost pomeni narav-
nanost na doseganje skupnih, ku-
mulativnih rezultatov izsledkov
posameznih strok. Njen namen
lahko ustrezneje opredelimo, ¢e
jo oznac¢imo za transdisciplinarno
revijo in za poskus ustvarjanja
skupnega prostora soocanja, torej
tako konvergenc kot razhajanj
izsledkov posameznih disciplin,
ki jih sama disciplinarna organi-
zacija vedenja prej odmika drugo
od druge, kot sili k medsebojne-
mu poznavanju in upoStevanju.
Koncept je, ¢e si lahko dovolim
primerjavo, podoben konceptu
revije, ki jo imate pravkar v rokah.
Naj za konec samo kratko
preletim vsebino prve Stevilke, ki
jo je uredil odgovorni urednik
Claudio Pavese. V uvodnem clan-
ku najdemo prikaz Tonniesove in
Webrove opozicije med Gemein-
schaft in Gesellschaft. Zelo zani-
miva je sekcija Interpretacije, ki
vkljuCuje ¢lanek o skupnosti pri
Kantu in Heglu in dva zanimiva
informativna ¢lanka o razpravi ko-
munitarizem vs. liberalizem. Prvi
je razSirjena recenzija zbornika
prevodnih tekstov te diskusije, ki
je iz8el v Italiji, in zbornika Dimen-

sions of Radical Democracy (Verso,
London, 1992), ki ga je uredila
Chantal Mouffe. Drugi je doku-
mentiran prikaz vpliva ameriskih
komunitarcev na nemsko liberal-
no filozofsko misel v zadnjih letih,
ki je po mnenju avtorice tolik3en,
da spreminja sam okvir tamkajs$nje
filozofske razprave. Tretji in Cetrti
sklop, namenjena sociologom,
zgodovinarjem in antropologom,
prinasata zelo raznovrstne ¢lanke.
Obravnavajo odnos med italijan-
skimi lokalnimi skupnostmi in od-
porniskim gibanjem, katolisko po-
koncilsko komunitarno gibanje,
tovarniSke skupnosti v japonskem
produkcijskem modelu, neko Stu-
dentsko komuno itd.

V Parole chiave prevladujejo
italijanski avtorji, vendar naletimo
tudi na mnoga tuja imena, neka-
tera tudi zelo znana (npr. Robert
A. Dahl, Alain Touraine).

Igor Pribac

Gian Enrico Rusconi

SE CESSIAMO DI ESSERE
UNA NAZIONE

Il Mulino, Bologna, 1993
192 str., cena: 18.000 Lit.

Gian Enrico Rusconi, ki se ga
vsaj del naSe strokovne javnosti
spominja kot soavtorja, skupaj z
Alfredom Schmidtom, dela o frank-
furtski Soli, prevedenega tudi v
srb3cino, se je na politi¢ne mani-
festacije krize italijanske identitete
in na vprasanja evropske identi-
tete, ki jih sproZa propad vzhodno-
evropskih komunisti¢nih rezimov
in Sirjenje Evropske unije, odzval
s knjigo Se cessiamo di essere una
nazione s podnaslovom Tra etno-
democrazie regionali e cittadi-
nanza europea (Ce prenehamo
biti nacija, Med regionalnimi etno-
demokracijami in evropskim drza-
viljanstvom).

Ty Errm Praspr

SE CESSIAMO DI ESSERE
UNA NATIONE

LT e T T ]

Rusconi ne skriva, da je delo
motivirano s politi¢nimi dogajanji
zadnjih let, kar pa nikakor ne po-
meni, da raven njegove knjige
ostaja zavezana aktualnopoliticnim
problemom. Fenomen strmega
vzpona politi¢ne modi regional-
nih avtonomisti¢nih oz. secesionis-
ti¢nih lig v Italiji, ki se ¢asovno
ujema z dozorevanjem odlocitve
o spremembi ustave, je za Rusco-
nija le izhodis¢e in simptom, ki
ga vodi k ugotovitvi, da italijan-
ska nacionalna identiteta — kakor
tudi druge evropske identitete —
nima trdnih obrambnih mehaniz-
mov pred razpadom na lokalne
politi¢ne identitete. Druga groZnja
nacionalni drzavi prihaja iz zdru-
Zevalnih procesov na nadnacio-
nalni ravni. Krepitev obeh teZzenj
zahteva ponoven premislek krize
nacionalne drZave in njene pove-
zanosti z demokrati¢no ureditvijo.

Rusconi takoj na zacetku raz-
krije del svojih stalis¢, ko poudari,
da zavzemanje za “Evropo regij”
prinasa nevarnost, da se znajdemo
v regijah brez Evrope. Regional-
nim identitetam prisodi le zmoz-
nost porajanja etnodemokracij, tj.
demokracij, ki temeljijo na etni¢ni
pripadnosti njenih ¢lanov, in le
nacija kot politicna forma Zivljenja

254 RECENZIJE




naroda je zanj jamstvo za ohrani-
tev drzavljanskih kreposti — soli-
darnosti in lojalnosti, brez katerih
demokracija ni mogoca. Politi¢no
zdruZevanje Evrope je dolgotra-
jen proces, ki narodov 3e dolgo
ne bo odpravil in bo vsaj v srednje-
ro¢nem obdobju v njih moral
iskati svojo oporo.

Ta politicna ocena je Rusco-
nijevo izhodis¢e za razmislek o
kompleksnih odnosih med etnic-
nim in nadetni¢nim v nacionalni
drzavi ter med demokracijo in na-
cionalno drzavo, ki v svoje jedro
postavi ponoven pretres novejsih
teorij nastanka drZave in njene
legitimacije.

V obseznem tretjem poglavju
analizira pahljaco politi¢nih stalis¢
italijanskega odporniskega giba-
nja in tipe politi¢no historiograf-
skih diskurzov o njem, ki so se
razvili ob bliZajoci se petdesetlet-
nici konca druge svetovne vojne.
Osrednje mesto v tej analizi ima
interpretativna shema odpora kot
spleta treh vojn: vojne proti nem-
Stvu, drzavljanske vojne proti fasiz-
mu in za demokracijo ter razredne
vojne, ki je imela za cilj antikapi-
talisti¢no revolucijo. Rusconi ugo-
tavlja, da je v devetdesetih letih
poprejsnja linearnost mita o odpo-
ru in “ustavi, porojeni v odporu”
v italijanskih javnih glasilih, po-
dobno kot pri nas, postala sporna.
Njegovo samoumevnost je nacel
diskurz o drzavljanski vojni. Ustavi
se zlasti ob Sirokopotezno zas-
tavljenem delu italijanskega zgo-
dovinarja Claudija Pavoneja Una
guerra civile (1991), v katerem je
avtor osvetlil subjektivne moti-
vacije ideologov odpornistva z
mnoZico neobjavljenih dokumen-
tov, avtobiografskih zapisov in do-
pisovanj med voditelji posameznih
struj. Gre za delo, ki najprepri-
Cljiveje postavi premise zasuka v
zgodovinskem vrednotenju itali-
janskega antifasizma. Rusconijevo
stalis¢e do tega interpretativnega
prevrata izhaja iz teze, da je anti-
fasizem predpogoj demokracije,
namre¢ da antifa§izem ni nujno

demokracija sama in ne nujno de-
mokraticen (Cetudi je italijansko
odpornidtvo zanj bilo tak3no).
Zapusc¢ino odporniStva in obrazec
“ustava, rojena v odporniskem gi-
banju” je zato treba ohraniti. V
“demokraciji brez predikatov”, ki
so jo prakticirali voditelji razli¢nih
frakcij odporniStva je nastala tradi-
cija drzavljanske kulture, iz katere
je nastala ustava in demokrati¢no
politi¢no Zivljenje v povojnih de-
setletjih. V njej se je oblikovala
“skupnost usod” in zatem “ustavni
patriotizem”, ki ga Rusconi ne ra-
zume kot “nadomestka za tradi-
cionalno nacionalno identifikaci-
jo, temvec kot njeno uresnieva-
nje v demokrati¢ni normi. To je
utemeljitveni politi¢ni pomen, ki
ga Resistenza, onstran vsakrSnega
mita, lahko preda dana3nji itali-
janski demokraciji.” (Str. 85.)
Koncept “drzavljanska vojna”
je v sredisc¢u tudi naslednjega po-
glavia. V njem je koncept prestav-
ljen v evropski okvir in ima epo-
halne razseZnosti, saj oznacuje
vedji del zgodovine 20. stoletja.
Carl Schmitt je razvil pojem Welt-
biirgerkrieg in ga razumel kot
krizo jus publicum europaeum,
ki ga je sprozila prva svetovna
vojna. V opredelitvi evropskih
vojn 20. stoletja kot drzavljanskih
so mu sledili mnogi, denimo R.
Dahrendrorf, F. Furet in B. Gere-
mek, vendar je teza postala raz-
vpita zlasti z objavami Ernsta Nol-
teja, ki je obdobje evropske drza-
vljanske vojne najprej omejil na
obdobje 1917-1945, kasneje pa ga
raztegnil na obdobje 1917-1989.
Rusconi, povzemajo¢ poglavitne
teze nemskega kontroverznega
zgodovinarja, polemizira z njim v
dveh tockah. DrZzavljanska vojna
se ni zacela 3ele z oktobrsko revo-
lucijo, kot to misli Nolte, temvec
z zaCetkom prve svetovne vojne,
ki ni bila le vojna nacionalnih
drzav, temve¢ Kulturkrieg, vojna
med Kultur in Zivilisation, med
partikularisti¢nim in univerzalis-
ti¢nim dojetjem vloge drZave,
vojna med dvema evropskima

konceptoma Evrope, ki ju pogoj-
no lahko oznac¢imo za nemskega
in francoskega. Brez izbruha te
vojne, ki je bila Ze evropska drza-
vljanska vojna, ruska revolucija
ne bi bila uspesna. Predvecer prve-
ga svetovnega konflikta je zenit
nacionalne drZave, njegov zacetek
je hkrati zacetek procesa njene
delegitimacije, ki Se ni dokoncan.
Druga kritika je povezana s prvo.
Meri na Noltejevo tezo, da je zgo-
dovina 20. stoletja “splet dveh vojn
med drZzavami in ene svetovne
drzavljanske vojne”, ki jo je spro-
zila komunisti¢na revolucija in
lahko samo z njim tudi premine.
Nolte se v svoji izpeljavi kavzalne
povezanosti nacionalsocializma
kot odgovora na komunizem ori-
entira na “vzhodno polje” Nemcije
in pus¢a vnemar predzgodovino
tega konflikta, ki se je odvijala na
“zahodnem polju”.

V nadaljevanju Rusconi, izha-
jajo¢ iz nemskih teoretskih kon-
troverz pred zdruZitvijo (Historik-
erstreit v letih 1986-87), med nje-
nim dogajanjem in po njej, postavi
v sredis¢e napetost med ustavnim
patriotizmom in etni¢no nacional-
nim prebujenjem. Pojmu “ustavni
patriotizem” je zamah v nemskem
prostoru dal Dolf Sternberger, ki
je patriotizem povezal z ustavo in
ga locil od tradicionalne poveza-
nosti z narodom. TakSen patrio-
tizem, ki ga generira ustava, pona-
zarjata primera mnogonacionalnih
ZDA in Svica. V koncept je nove,
polemicne razseznosti vnesel Ha-
bermas, ko ga je v prizadevanjih,
da bi patriotizem v sporu zgodovi-
narjev oddaljil od nacionalizma,
tako ostro zoperstavil pojmu Kul-
turnation, tj. predpoliti¢nim dej-
stvom, skupni zgodovinski usodi
in etni¢no kulturnim Zivljenjskim
oblikam, da je v imenu univerza-
lizma drzavljanstva odpravil nje-
govo napetost v odnosu do Custva
nacionalne pripadnosti in s tem
izgubil moznost pojasnitve njene-
ga imanentnega preseganja. “Po-
zor,” pravi Rusconi, “ne gre za zo-
perstavljanje nacionalnosti in drza-

RECENZIJE 255



vljanstva, temve¢ za to, da naredi-
mo konkretno (v pomenu lebens-
weltlich) samo definicijo drzav-
ljanstva” (str. 129-30). Kasneje je
Habermas svoja stali$¢a rektifici-
ral in pripoznal, da je narod pred-
politi¢na Zivljenjska oblika, hkrati
pa ohranil trditev, da ovira razvoj
demokrati¢nega univerzalizma dr-
zave drzavljanov (Staatsbiirger-
nation). Skratka, problem, ki ga
po Rusconijevem mnenju Haber-
mas, ko ostaja pri konceptualni
zoperstavitvi obeh pojmov drzave,
ne reduyje, je, da je nacionalna dr-
Zava, zgrajena na etnosu, zgodo-
vinska realnost in je zato drzavo
drzavljanov mogoce artikulirati le
znotraj in ne zunaj Kulturnation.
Prakti¢no politicno to pomeni, da
bo rojstvo Evrope kot drzave
drzavljanov mogoce samo izhaja-
jo¢ iz poprej obstojec¢ih nacional-
nih identifikacij.

V svojem zagovoru univerza-
listicnega dojetja drzave in naspro-
tovanju komunitarnemu se Haber-
mas zateCe tudi k sloviti formuli
Ernesta Renana “nacija je vsako-
dnevni plebiscit”, izreCeni na sor-
bonskem predavanju o narodu
leta 1882. Na njem je v Casu po
nemski prikljucitvi Alzacije in
Lorene zagovarjal svobodno izbiro
drzavljanske pripadnosti. Rusco-
nijev prikaz vsebine Renanovega
predavanja pokaZe, da nacelo svo-
bodnega izbora drZzavljanske pri-
padnosti pri njem ne nasprotuje
ideji naroda kot skupnosti, podo-
bno kot tega nasprotja ni opazili
tudi pri so¢asnih nemskih avtor-
jih (Ernst Troeltsch, Max Weber).

S tega gledis¢a Rusconi raz-
¢lenjuje Se teorije R. M. Lepsiusa,
E. J. Hobsbawma in J. Breuillyja,
ki v ponovnem rojstvu etnona-
cionalizmov vidijo le regresijo
brez zgodovinske perspektive in
povsem politicne operacije, ki
nimajo nobene zveze z izrazi
predpoliti¢nih korenin naroda.
Nasprotje te teze zastopa Antho-
ny Smith v delih The Ethnic Ori-
gins of nations (poglavje iz te
knjige je prevedeno v zborniku

Etnonacionalizem; KRT, 1991) in
National Identity. V osnovi je
narod zanj le razSirjena etni¢na
skupnost, ta pa simbolno kultur-
na tvorba, ki se je v Evropi razvi-
la v dva tipa nacij. Na zahodu
Evrope je nacija predvsem poli-
ti¢no teritorialna, na vzhodu pred-
vsem etni¢na. Nacionalizem pri
njem nima negativhega predzna-
ka. Je le izraz pripadnosti neke-
mu narodu, etapa v razvoju etni-
¢ne identifikacije. Rojstvo politi¢ne
Evrope je zato zanj mozno le kot
nastanek evropskega vsenaciona-
listi¢nega gibanja. Tezava je v
tem, kot pripominja Rusconi, da
se lahko taksno gibanje opre le
na obstojeco nacionalno mitopo-
etsko dedis¢ino evropskih naro-
dov, ki izraza razklano preteklost
razli¢nih, nase oprtih etnij.

V zadnjem poglavju razprav-
ljia o vplivu imigracije na vprasanja
nacionalnega in evropskega drza-
vljanstva.

Rusconijevo razclenjevanje ne-
katerih nedavnih pomembnih teo-
retskih pobud za razmisljanje o
integracijskih procesih v Evropi je
prej dekonstrukcija ponujenih mo-
delov kot prizadevanje, da bi po-
nudil svoje resitve. Vendar to nika-
kor ni nekoristno pocetje.

Igor Pribac

Paolo Rossi

IL PASSATO,
LA MEMORIA, L'OBLIO

il Mulino, Bologna 1991
208 str., cena: 20.000 Lit

Knjiga Paola Rossija Pretek-
lost, spomin in pozaba je nastala
v zrelem obdobju avtorjevega ust-
varjanja. V njej v jasnem in razu-
mljivem jeziku strne svoja stalis¢a
in teze o tistth problemskih kro-
gih, s katerimi se je v svojem Ziv-
ljenju najve¢ ukvarjal, in pri tem

ne dopusti, da bi “lahkotnost” nje-
govega sloga zdrsnila v nedoku-
mentirane retori¢ne vaje, suhopar-
no dolgoveznost ali zgolj ponavlja-
nja samega sebe, ki bi se sklice-
vala izklju¢no na popularizacijske
namene. Nelahko zdruZitev vseh
teh lastnosti doseze s tem, ko svoja
prepri¢anja v vrsti med seboj ohla-
pno povezanih esejev nevsiljivo
soodi s Siroko paleto novejSe in
najnovejse strokovne literature (pa
tudi leposlovija), posredno ali ne-
posredno povezane z vprasanji,
ki jih odpira naslov.

Paolo Rossi, sicer predavatelj
zgodovine filozofije v Firencah,
je, kot kazejo naslovi knjig, ki jih
je objavil, vecino svojih Studijev
posvetil zgodovini znanosti, zlasti
kriti¢ni histori¢ni epistemologiji
humanisti¢nih ved. Med drugim
je objavil dela I filosofi e le mac-
chine 1400-1700, I ragni e le for-
miche: un’apologia della storia
della scienza, Paragone degli in-
gegni moderni e posmoderni —
prim. recenzijo te knjige Nede Pa-
gon v Filozofskem vestniku 1/94,
str. 249-254 z naslovom “Primer
zgodnjega spora med modernimi
in postmodernimi”, kar je najbrz
prvi ¢lanek, posvecen temu itali-
janskemu filozofu pri nas — in 7
segni del tempo: storia della Terra
e storia delle nazioni da Hooke
a Vico. Zlasti ga zanima geneza
moderne filozofije, oblikovanje
premis moderne znanosti in nji-
hovo Zivljenje v predstavnem sve-
tu sodobnega ¢asa. V obdobje med
poznim srednjim vekom in nas-
tankom moderne znanosti sega
tudi njegova najbolj vplivna knji-
ga, ki je Se danes, Ze ve¢ kot tri-
deset let po svoji objavi, pomem-
bna referenca izvedencem za no-
vovesko filozofijo: Clavis univer-
salis e l'arte della memoria da
Lullo a Leibniz iz leta 1960 (raz-
Sirjena izdaja je izSla leta 1983).
V njej se Rossi ukvarja z obdob-
jem razcveta tehnik pomnjenja v
renesansi in baroku ter vrednoti
njihov razvoj in vlogo, ki so jo
imele v oblikovanju novoveske

256 RECENZIJE



znanstvene metode. Njegovi iz-
sledki ga vkljucujejo v Se vedno
manjsinsko, vendar vse Stevil-
¢nejSo skupino zagovornikov
“mehkega” prehoda med rene-
san¢nimi oblikami vednosti in
znanostjo z zaletkov moderne do-
be, ki nasprotujejo dodiplomski
ortodoksiji v filozofiji, po kateri
je Descartesova metafizika nekak-
Sen absoluten zacetek, ki je, kot
bi odrezal, prekinila s predhod-
nimi miselnimi vzorci. Preucevan-
je prenosa vloge pomnjenja iz
retori¢ne umetnosti, kamor jo
umescajo anti¢ni pisci, v dialek-
tiko ali novo logiko, dejansko pa
v to, kar bi danes imenovali znan-
stvena metodologija ali episte-
mologija, ki se je zgodil v ramiz-
mu sredi 106. st., je Rossija vodilo
k vrednotenju vpliva nacrta Ra-
mona Lulla, misleca iz 13. st., ki je
hotel razviti metafizi¢no zasnovan
ob¢i pomnilni sistem, na nastanek
Baconove in Descartesove znan-
stvene metode (slovita Descarte-
sova drevesna metafora sistema
vednosti, ki moZnost izgradnje
etike postavlja v odvisnost od res-
nicnosti fizike, resni¢nost fizike pa
od metafizike, je Lullovega izvo-
ra) in Leibnizove kombinatorike.
To ugotavljanje povezav in
vplivov predmodernih teorij na
moderne je v Preteklosti, spominu
in pozabi postavljeno v §irsi okvir
in postane nekaksen Zaromet kri-
ti¢ne inventure sodobnih diskur-
zZov O spominu in pozabi, o ¢asu
in preteklosti, ki nastajajo v tako
raznorodnih disciplinah, kot je
nevropsihologija (obravnavan je
A. Lurija), filozofija zgodovine in
teorije zgodovinopisja (R. Kosel-
leck), teorije znanosti (razpravlja
o knjigi J. S. Goulda Time'’s arrow,
times’s cycle, myth and metaphor
in the discovery of geological time)
in tudi literatura (Borghes, Proust,
Orwell). Tako kot je nekdaj za-
vracal preenostavne obce sodbe
o prepadu med predmoderno in
moderno dobo, danes zavraca po-
dobno vrednotenje razkoraka med
postmoderno in moderno.

Po Leibnizu so tehnike pom-
njenja in spominjanja doZivele
zaton. Postale so intelektualni fo-
sil, ki je prav zato lahko kasneje
vzniknil kot vesc¢ina, godna za
eksploatacijo v Sov biznisu ali za
raziskovanje ab ovo, ki se ga lote-
va danes nevropsihologija; kot da
o tem Clovestvo ne hrani nobene-
ga spomina. Pomnilne sposob-
nosti, ki so, kot dokazuje Rossi,
povezane z vizualizacijo podatkov
in doloditvijo vsakemu podatku
dolo¢enega mesta v virtualni to-
pologiji mnemonista, je vsrkala
logika, projekt ars memorativa
kot poskusa urejenega miselnega
izraza vsega, kar je na svetu, pa
so prevzele enciklopedije. S tem
pa je bil zadan tudi drugi pomem-
ben udarec spoznavni vlogi vida,
ki je v srednjeveskih ikonograf-
skih reprezentacijah biblije obvla-
dovala katolisko Evropo in ki jo
je pred tem prizadela Ze protes-
tantska obsodba idolatrije. Na ta
dva preloma se opira teza o ra-
dikalnem prelomu med danasnjim
Casom in predreformacijskim ¢a-
som, med primatom verbalno-poj-
movno organizirane in vizualno
organizirane komunikacije. Rossi
v ostrost te lo¢nice podvomi in ta
svoj dvom ponazori denimo s
predstavitvijo teorije podob kot
sredstva komunikacije z nevedni-
mi v verskem obcestvu, ki jo je
postavil papeZz Gregor Veliki ko-
nec 6. stoletja. Njegove teze je
mod strniti v tri tocke: 1. podobe
so ob¢i jezik, zlasti primeren za
otroke in neizobraZzene ljudi, 2.
prenos vednosti prek podob ima
prepriCevalno moc, 3. kar res Steje
v sporodilni dejavnosti, ni moc¢
argumentov in trdnost dokazov,
temve¢ moc¢ sugestij.

Gregor Veliki je tako ustvaril
izhodi§¢a danasnje umetnosti ogla-
Sevanja.

Druga, pomembnejsa teza, ki
ji Rossi nasprotuje v Preteklosti,
spominu in pozabi, je vztrajanje
pri izklju¢evalnem nasprotovanju
dveh koncepcij ¢asa, ki naj bi se
prekrivali z lo¢nico med arhai¢no-

anti¢nimi civilizacijami in sred-
njevesko ter moderno druzbo. V
arhai¢nih in anti¢nih druzbah zna-
¢ilno cikli¢no pojmovanje ¢asa naj
bi se s krS¢anstvom in v moderni
dobi po uveljavljenem mnenju
(Eliade, Lowith, Coolingwood)
umaknilo linearnemu pojmovanju,
ki ¢as razume kot let puscice:
konstanten tok pritekanja od ne-
kod in odtekanja nekam, v kate-
rem ima vsak dogodek svoje me-
sto in je enkraten, neponovljiv.
Rossi meni, da je v moderni dobi
mogoce govoriti le o prevladi line-
arne koncepcije Casa-puscice, ven-
dar ne o popolnem izginotju cik-
licne paradigme: Ceprav po moci
neenaki, obe koeksistirata tudi v
19. stoletju, ko je identifikacija
zgodovinskega Casa z linearnim
— podmena, ki je za zgodovi-
nopisce nevprasljiva — bila reflek-
tirana in bila hkrati najmoc¢nejsa.
V argumentaciji svoje teze o stal-
ni zgodovinski navzoc¢nosti cikli¢-
nega razumevanja ¢asa je zelo
prepricljiv, ko analizira predstave
o casu v zgodnjemodernih teori-
jah Machiavellija, Bruna, Vica in,
presenetljiveje, Bacona, ki velja
za ofeta modernega progresizma,
ter Newtona. Ko spregovori o 19.
stoletju, se opre predvsem na delo
Krzysztova Pomiana L'ordre du
temps (1984), ki trdi, da je to sto-
letje opravilo identifikacijo med
linearnokumulativnim ¢asom in
zgodovinskim ¢asom, ki je bila
podlaga evropocentri¢nemu raz-
likovanju zgodovinskih in ne-
zgodovinskih narodov, na drugi
strani pa je utemeljevala vero v
vec¢vrednost sedanjosti v primer-
javi s preteklostjo in zaupanje v
prihodnost. Kriza te progresisticne
zavesti nastopi konec 19. in v
zacetku 20. stoletja. Na ravni teori-
je jo zastopa Nietzsche, na ravni
svetovne zgodovine pa prva sve-
tovna vojna (na tem mestu velja
opozoriti na zevajoco odsotnost
Rossijevega razpravljanja o Heglu,
ki je le enkrat beZzno omenjen, in
Marxu, ki sploh ni omenjen), ko
zunaj zgodovinopisja nastanejo te-

RECENZIJE 257



orije, ki zastavijo vpraSanje objek-
tivnosti zgodovinskega spoznan-
ja in linearno koncepcijo ¢asa po-
novno izraziteje kombinirajo s cik-
li¢nim Casom. Pomianove ugoto-
vitve o soobstoju cikli¢nih pred-
stav o Casu v 19. stoletju, ki se
sklicujejo predvsem na teorije
ekonomskih ciklov, Rossi podpre
in jim doda Se kratko predstavitev
naravoslovnih in humanisti¢nih
predstav o ¢asu, ki jih Pomian ne
uposteva (Theory of the Earth
Jamesa Huttona iz leta 1795, Prin-
ciples of Geology Charlesa Lyella
iz leta 1830-33, Darwin, Freud).
Rossi nedvomno sodi med tis-
te filozofe, ki ne verjamejo, da je
vsa filozofska vednost zbrana v
opusih petih ali Sestih mislecev,
katerih poznavanje bi nas odveza-
lo od branja vseh drugih. Njego-
vo dokumentirano brskanje po
delih “minornih” avtorjev deluje
kot ucinkovit protistrup za vse
okuzbe z Zeljo, da bi ¢asu in do-
bam izrezali samo en profil.
Igor Pribac

Pavao Brajsa

PEDAGOSKA
KOMUNIKOLOGIJA

Glotta Nova, Ljubljana, 1993
280 str., cena: 3900 SIT

Knjigo Pedagoska komuniko-
logija dr. Pavaa BrajSe je izdala
Glotta Nova, ne edina privatna
Sola za poucevanje tujih jezikov
v Ljubljani. Nedvomno pa je ena
redkih privatnih izobraZevalnih
indtitucij, ki so pripravljene poleg
izvajanja izobraZevalnih progra-
mov izdajati Se strokovno litera-
turo.

Glotta Nove pa je edina med
Stevilnimi privatnimi Solami pri
nas, ki v vse bolj odprt slovenski
Solski prostor uvaja ne le nove,
komercialno zanimive prakti¢ne

vsebine, pa¢ pa tudi nove, ucin-
kovitejSe, hitrejSe, odprtejse, kre-
ativnejSe, sodobnejSe nacine uce-
nja. Bila je prva Sola za poucevan-
je tujih jezikov v Sloveniji, ki je
zacela uvajati metodo True Learn-
ing. Ta nacin poucevanja med
drugim temelji tudi na nacelih no-
ve komunikacije, o katerih Brajsa
sistemati¢no spregovori v ome-
njeni knjigi. Ker poznavanje to-
vrstne strokovne literature omo-
goca zavestnejSe in ucinkovitejse
ucenje oz. poudevanje, ni naklju-
¢no, da se je Glotta Nova odlodila
izdati in ponuditi slovenski po-
ucevalski in uceci se publiki to
BrajSevo delo. Gre za celovit pri-
stop, vreden podpore in posne-
manja.

Sicer pa je celoten projekt
Glotte Nove pogumna poslovna
poteza e posebno, ¢e uposteva-
mo, kako tezko se je odvaditi
starih navajenih vlog ucitelja, ki
kot vedec govori izza katedra, in
ucenca, ki kot nevedneZ poslusa
v Solskih klopeh.

Knjiga Pedagoska komuniko-
logija ima 279 strani, razdeljenih
v tri dele. Prvi z naslovom Komu-
nikacija v Soli obsega sedem
poglavij, drugi, z naslovom Prob-
lemi v Soli, je po obsegu malce
krajsi, ¢lenjen pa je na Sest po-
glavij, tretji, naslovljen Konflikti v
Soli, pa je najkrajsi in ima tri po-
glavja. Zadnjih deset strani je avtor
porabil za navedbo literature.

Iz navedenih naslovov je raz-
vidno, da je knjiga posvecena
problematiki komuniciranja ter
reSevanju problemov in konflik-
tov v uéno-vzgojnem procesu v
novih 3olah. Njena notranja Cle-
nitev pa je zavezana teoriji inter-
personalne komunikologije: inter-
personalni komunikologiji - v 0z-
jem pomenu, interpersonalni kon-
fliktologji in interpersonalni prob-
lemologiji. Vsak segment inter-
personalne komunikacije avtor te-
meljito in pregledno predstavi in
jo dopolnjuje s svojimi izkusnjami,
z izkudnjami svojih sodelavcev in
udeleZencev $tevilnih komunika-

cijskih treningov in delavnic, ki
jih je vodil na Ptuju.

Prvi del Komunikacija v 3oli
je teoreti¢no in strokovno oprt na
sodobno znanost o pogovoru,
interpersonalno komunikologijo,
ki postaja tudi strateska znanost
sodobne vzgoje in izobraZevanja.
V zelo razclenjeni knjigi se tu
avtor poglobi v uvodno tematiko
vedenja, mozganov, osebnosti in
identitete ucenca, nakar preide na
teoreti¢no opredelitev in razvrsti-
tev oblik komunikacije. Pri tem
se ne omejuje samo na medseboj-
no komunikacijo, ampak obrav-
nava tudi nacine in stile komuni-
ciranja v lu¢i komunikacijske kli-
me v Soli ipd.

Drugi del (Problemi v $oli)
obravnava 3Solo kot kompleksno
resni¢nost, ki jo je treba pri spre-
minjanju Sole kot tudi obravna-
vanju problemov vzgoje in izobra-
Zevanja upostevati.

Tretji del (Konflikti v Soli) se
sooca s konflikti, problemi in
agresivnostjo v Soli. Zanimiva so
razmisljanja o predpostavkah us-
pesnega reSevanja konfliktov v
Soli ter o psihodinamiki prepiranja
v Soli. Agresivnost v $oli pa je
sploh zelo aktualna tema.

Kako bralcu te recenzije kar
najpristneje priblizati poleg vse-
bine Se obcutek, ki ga knjiga pu-
§¢a, ko jo preberemo, kako mu
pribliZati njenega duha?

Zgrajena je zelo tehni¢no-for-
malisti¢no, tako da nas preplavi
z naslovi poglavij, podpoglavij, in
Se manjsih razdelkov. Prav na vsa-
ki strani je kak naslov. Sirina te-
matik, ki se jih BrajSa v knjigi
dotika, otezuje njihovo zdruzeva-
nje in sistemati¢no predstavitev
posameznih sklopov, ki bi jih po
potrebi dopolnjevali distancirani
komentarji, pohvale, navezave,
kontekstualizacije, kritike, nasprot-
ne teze itd.

Kljub morebitnim pomislekom
vzemite BrajSevo knjigo v roke.
Knjiga oblikuje nov pojmovni pro-
stor za bolj zavestno in reflekti-
rano razumevanje medcloveske

258 RECENZIJE



komunikacije, Se posebno v u¢no-
vzgojnem procesu. Tega se je
mogoce nauditi iz BrajSeve knjige
Pedagoska komunikologioja. In ne
samo tega. Knjiga ucinkuje tudi
samo-terapevtsko in vasa komu-
nikacija z drugimi ljudmi se bo
zagotovo izboljsala.

Andprej Luksic

Tanja Lamovec

KO RESITEV POSTANE
PROBLEM IN ZDRAVILO
POSTANE STRUP

Lumi, d. o. o., Ljubljana
360 str., cena: 2.940,00 SIT

Knjiga zaloZbe Lumi in avto-
rice Tanje Lamovec je zelo zani-
mivo branje iz kar nekaj zornih
kotov. Najprej je to knjiga o du-
Sevnem Zivljenju Cloveka, je pa
tudi knjiga o tem, zakaj in kdaj
postane dusevno Zivljenje za ¢lo-
veka problem in kako ga lahko
pomod, ki mu jo druzba nudi, do-
kon¢no zlomi.

Avtorica opisuje razli¢ne mo-
dele pristopa k dusevni bolezni,
tako tiste, ki spadajo pod okrilje
uradne doktrine, kot t. i. alterna-
tivne programe. Najpomembnejse
sporocilo knjige pa je nedvomno
njen antipsihiatri¢ni diskurz, ki pa
nikakor ni omejen le na ozke kro-
ge uradne psihiatrije in duSevnih
bolni$nic, ampak je umescen v
celotno druzbeno dogajanje in
izhaja iz potreb, ki jih ima druZba,
da sploh lahko funkcionira.

Ljudje imamo kot posamezni-
ki izrazito teZnjo po tem, da bi
bili “v redu”. To, ali smo ali
nismo, nam lahko kdo pove, ni
pa nujno, da mu verjamemo.
Svojo primernost lahko vidimo
tudi preko povratnih informacij,
ki nam jih dajejo drugi ljudje, le-
teh pa pogosto sploh ne zazna-
vamo, sploh ¢e nam niso vsec.

Torej moramo najti koga, ki ni “v
redu”, saj ¢e on ni, potem smo
mi. Da pa ne bi bilo dvomov, ki
lahko porusijo to hiSico iz kart,
mu moramo obesiti tak§no opre-
delitev, da se je ne bo mogoce
resiti do konca Zivljenja. DuSevna
bolezen to nedvomno je. Ljudje,
oznaceni s to diagnozo, imajo gle-
de na diskurz Tanje Lamovec prav
toliko moznosti, da kadarkoli Se
Zivijo preprosto Zivljenje navad-
nih ljudi, kot tista srednjeveska
Zenska, ki so jo proglasili za ¢a-
rovnico. Pomembna razlika, ki pa
ni nujno v korist psihiatricnemu
bolniku, je ta, da ¢lovek z oznako
Carovni$tva pravzaprav ni imel
nobene mozZnosti nadaljnjega Ziv-
ljenja, ker ga je bilo treba seZgati
na grmadi in si tako resiti duso,
ki jo je zapeljal hudi¢. Psihiatri¢-
nim bolnikom pa samega Zivljenja
sicer nih¢e ne brani, vendar jih
oropa vsakega vpliva nanj.
Dusevni bolniki naj bi bili
nevarni, lahko celo zelo nevarni.
Vsi, ki se strokovno ne gibljemo
v krogih, ki se ukvarjajo z duSev-
nim zdravjem in ljudmi, ki naj bi
bili bolni, prav dobro poznamo
ta kliSe. Tisti moski, ki te lahko
posili ali pa do smrti mudi tvoje-
ga otroka, nedvomno ni normalen
in je dusevno bolan, saj ne spo-
stuje dolo¢enih norm druzbe, ki
pravijo, da se posiljevati in ubija-

ti ne sme. Prav to nespostovanje
in nesprejemanje norm pa hitro
naredi tudi iz sosedove Francke,
ki je Ze celo Zivljenje malo nena-
vadna, osebo, ki je lahko drugim
potencialno nevarna in je tako
zanjo in druge boljse, da preZivi
Zivljenje v bolnisnici za dusevno
bolne, kjer bodo primerno poskr-
beli zanjo.

Tanja Lamovec govori prav o
tej funkciji psihiatrije. Psihiatriji
kot aparatu socialnega nadzora
dolocenih ljudi nad drugimi. Ce
je psihiatrija najprej v funkciji nad-
zora in je bivanje v njenih usta-
novah najveckrat prisilno, potem
je zelo tezko v njej videti pomo¢
ali pa celo znanost.

Avtorica v knjigi tudi razmeji
in razloZi pojem dusevne bolezni.
Pravi, da bolezen pomeni spre-
membo v telesu, ki oteZuje nje-
govo delovanje, in jo dolo¢imo z
uporabo medicinske tehnike. Pri
diagnozi duSevne bolezni pa, e
smo posteni, naletimo na prob-
lem. Ni jasno vidnih, preverljivih
znakov, sploh pa ne organskih
sprememb, ki bi jih lahko poveza-
li z na¢inom obna$anja, zazna-
vanja, misljenja domnevno bolnih
ljudi. Tako da je konec koncev
diagnoza postavljena glede na
zunanje, vidne znake posamezni-
ka, vzroki pa naj bi bili notranji
in s tem nespremenljivi. Tako je
oseba brez kaksnega jasnega do-
kaza postavljena v poloZaj neoz-
dravljivo bolnega in potencialno
nevarnega.

Z branjem knjige nekako
dobis vtis, ki je ne le neprijeten,
ampak celo izrazito zoprn, in sicer,
da se to lahko zgodi tudi tebi. To
pa spet pripelje do analogije s
preganjanjem ¢arovnic, saj je bilo
v¢asih za gorenje na grmadi do-
volj, da si se zamerila sosedi, za
oznako duSevne bolezni pa je
pogosto dovolj, da kloni§ pod pri-
tiski vsakdana ali pa da si druga-
Cen od svojega okolja in s tem
nezazelen.

Avtorica v nadaljevanju pise
o tem, kako naj bi bile psihoze

RECENZIJE 259



videti, kaj je to, kar je za nas psi-
hoza, za misticizem, do kaksnih
sprememb pride v psihoti¢ni krizi,
kako si lahko oseba, ki je v krizi,
sama pomaga in kako ji lahko
pomagajo drugi. Ta del nudi tako
laiku kot ¢loveku, ki o tem Ze ne-
kaj ve, zelo koristen vpogled v to,
kaj se s ¢lovekom v akutni krizi
dogaja, in tako preZene del mita
in strahu, spletenega okoli spre-
menjenih stanj zavesti.

Knjiga “Ko reSitev postane
problem in zdravilo postane strup”
se duSevnega zdravja loteva iz
veliko zornih kotov. Zelo natan-
¢no je predstavljen fenomenoloski
pristop, ki se vedno bolj uveljavlja
in pomeni spremembo poloZaja
psihoti¢ne osebe tako do drugih
kot do sebe, saj je po njem vsaka
oseba in s tem tudi duSevni bol-
nik subjekt in tako aktiven so-
ustvarjalec svojega mesta v druzbi.

Predstavljene so tudi druge
metode dela s psihiatri¢nimi bolni-
ki, tako tiste uradne pod okriljem
medicine kot alternativne. Te zad-
nje se tako v svetu kot pri nas ved-
no bolj razvijajo in postajajo resna
groznja psihiatricnemu modelu, saj
so prijaznejSe do uporabnikov in
njihovih svojcev, omogocajo nadalj-
nje vkljuCevanje psihoti¢ne osebe
v druzbo, zmanjSujejo stigmatizaci-
jo in so tudi veliko cenejSe. Razvoj
alternativnih organizacij daje, kljub
obcasnim nihanjem v njihovi glas-
nosti in funkcionalnosti obc¢utek
optimizma in tako knjiga ne pusca
vtisa brezizhodnosti.

Tema duSevne bolezni je pri
nas omejena na razmeroma ozke
kroge ljudi, ki so ali strokovno ali
pa osebno vezani nanjo. Za $irSo
druzbo, ki ustvarja javno mnenje
in s tem stigmatizacijo, pa je to
¢rmo polje, o katerem se ve pribli-
Zno toliko, kot pokaze o dusevni
bolezni npr. film Single white fe-
male ali pa Silence of the lambs.
TakSen prikaz pa razumevanju so-
sedove Francke, ki je Ze celo Ziv-
lienje malo ¢udna, lahko predvsem
skodi. Ne morem sicer reci, da je
knjiga Tanje Lamovec primerno

branje za povpre¢nega Slovenca,
ki bi se na ta nacin zvecer pred
spanjem Se malo izobrazeval o
duSevnem zdravju in bolezni, je
pa nedvomno knjiga, ki jo lahko
razume vsak, ki ga duSevne bo-
lezni zanimajo.

Knjiga je pisana v zelo moc-
nem antipsihiatri¢cnem duhu. Ned-
vomno je tudi znanstvena in sad
obseznega znanja s podrodja du-
Sevnega zdravja. Njena posebnost
v primerjavi s sicerSnjim nac¢inom
pisanja v tovrstni literaturi pa je
Custveni naboj, ki tematiko spre-
mlja preko cele knjige in ji na
trenutke odvzema znanstvenost.
V zameno pa daje bolj cloveski
in oseben pogled, ki nam temo
pribliza in nam nikakor na dovoli,
da bi ostali neprizadeti.

Darja Vesel

Louise L. Hay

ZIVLJENJE JE TVOJE

Iskanja, 1994
205 str., cena: 1.984,50 SIT

Po zaslugi zasebne zalozbe
Iskanja smo konc¢no tudi v sloven-
§¢ini dobili prevod enega temeljnih
del Americ¢anke Louise L. Hay, ene
izmed vodilnih osebnosti nove
dobe, ki ogromno svojega dela po-
sveca obolelim za rakom in aidsom.

Pogojno ali v narekovajih la-
hko recemo, da gre za nekakSen
ucbenik. Knjiga (v izvirniku You
Can Heal Your Life; prevajalec se
je pri prevodu naslova torej malo
oddaljil — v knjigi gre namre¢
dobesedno za to, kar pove angle-
ski naslov) je razdeljena na Stiri
poglavja, in kot pravi avtorica, v
njej vodi bralca natanko tako, kot
Ce bi priSel osebno k njej po na-
svet 0oz. pomoc.

Izhodis¢ne tocke njene filo-
zofije lahko povzamemo v nekaj
stavkih:

— vsakdo je stoodstotno odgovo-
ren za vse (dobro in slabo oz.
najboljse in najslabse) v svo-
jem Zivljenju;

— vse je posledica misli, zato
lahko vse spremenimo;

—  mo¢ je vedno v sedanjem tre-
nutku.

Avtori¢in namen je pomagati
vsakomur, da zaZivi polno in svo-
bodno, da svoje Zivljenje obrne v
pozitivho smer. Za tovrstne spre-
membe pa je najpomembneje, da
sebe sprejemamo taksne kot smo,
da se imamo radi taksne, kakr$ni
smo v tem trenutku, in ne taks-
nih, kakr$ni Zelimo ali “namera-
vamo” biti. Spremenimo lahko
samo tisto, kar poznamo, to pa
pomeni, da se moramo najprej
soociti sami s sabo, sprejeti vse
svoje predsodke, strahove, zame-
re, omejitve (ki so samo v nasih
mislih), skratka vse svoje slabosti.
Sprejeti se pomeni vzljubiti se
brezpogojno; vsakdo je namre¢ v
vsakem trenutku najboljsi, kot
more biti, zato je vsako kreganje
in obsojanje (tudi samega sebe!)
nesmiselno in napacno. S tem, ko
se sprejmemo, sprejmemo tudi
vso svojo preteklost, kajti nase
sedanje stanje je posledica nasega
preteklega nacina Zivljenja, nasega
preteklega odnosa do sebe in do
Zivljenja. Zdaj, ko smo spoznali,
kaksni smo, in smo se odlocili,
da se imamo radi vsem svojim
slabostim navkljub, lahko mirno
in povsem varno pogledamo, kak-
$ne miselne vzorce smo vse do
sedaj gojili v sebi. Korenine teh
miselnih vzorcev segajo v naSe
otrostvo, in ¢e so nam kot otro-
kom neprestano razlagali, da smo
slabi, da smo neumni in leni, po-
redni, nesposobni ipd., potem se
je v nas razraslo prepricanje, da
smo slabi... Vendar Hayeva opo-
zarja, da za vse to ne smemo
obtozevati svojih starSev, sorod-
nikov, uciteljev v Soli in vseh, ki
so kakorkoli negativno vplivali na
na$ osebnostni razvoj, kajti vsi
smo Zrtve Zrtev, dokler se tega ne
zavemo in ne prevzamemo odgo-

260 RECENZIJE



vornosti zase v svoje roke. Tudi
nasi starsi so nas vzgajali, kot so
najbolje znali; in ¢e so njim sa-
mim v otrostvu ponavljali, da so
slabi in neumni in leni, je to po-
stalo njihovo prepricanje, ki so ga
spet prenesli na svoje otroke... Ko
to spoznamo, nam ni treba vec
oproscati, kajti na mesto obsojanja
in zamere stopi razumevanje. V
trenutku, ko se vsega tega zave-
mo, nismo ve¢ Zrtve. Nasi pretek-
li miselni vzorci so nas pripeljali
do zdaj$nje tocke; nasa preteklost
je dolocala in dolocila naso seda-
njost, toda sedanjost doloca pri-
hodnost; to, kar se odlo¢imo ver-
jeti in misliti sedaj, bo oblikova-
lo in doloc¢alo naso prihodnost,
naSe prihodnje izkudnje. Pri tem
ne gre za potladitev negativnih
miselnih vzorcev, ki bodo kasne-
je kdo ve na kakSen nacin izbruh-
nili, temvec gre za nekaksno pre-
snemanje oz. reprogramiranje sta-
rih trakov. Tako kot vzamemo sta-
ro kaseto in ¢ez Chopinov klavir-
ski koncert posnamemo najnove;si
album Eltona Johna, lahko presna-
memo trak, na katerega so nam
star$i ponavljali, da “nismo dovolj
dobri”, z afirmacijami, da “smo
Cudoviti” in da “si v Zivljenju za-
sluzimo najboljse”; ko bomo kase-
to ponovno vstavili v kasetofon,
bomo poslusali Made in America
in “Cudovit/-a si”, “v Zivljenju ti
pripadajo le najbolje stvari”.
Tak$no reprogramiranje seveda
terja ¢as. Ce smo prej leta in leta
kopicili v svoji podzavesti nega-
tivna sporocila, ne moremo pri-
Cakovati, da bomo v enem tednu
zamenjali vse plosce in presneli
vse trakove; potrebna je vaja,
vztrajnost in predvsem potrpeZlji-
vost s samim seboj. Nasa podza-
vest se mora privaditi na druga¢ne
misli, in vsaki¢ ko nas “spomni”
na naSa pretekla prepricanja, se
postavimo pred ogledalo, se dotak-
nimo grla in si recimo npr. “Pri-
pravljen/-a sem se spremeniti”.
Negativnih prepricanj, ki “so se
zasejala” v nas, je cel kup: Nihc¢e
me nima rad, Nisem vreden/-a

denarja, Ne zasluzim si ljubezni
in pozornosti, Fantje ne jokajo,
Puncke ne plezajo po drevesih,
Vsega sem kriv/-a jaz, Poduhov-
lieni ljudje se ne jezijo, Predrago
je, Trajalo bi predolgo, To ni za-
me, Tega se ne dela, Nisem tak-
Sen clovek... Pomembno je, da ta
prepri¢anja razkrivamo in jih
nadomescamo s (pozitivnimi) afir-
macijami — afirmacije bi lahko opi-
sali kot nasa prepri¢anja o zdra-
vju, blaginji, Zivljenjski sre¢i nas-
ploh, ki nas podpirajo. Pri tem
moramo upostevati nekaj zahtev:
afirmacije morajo biti izraZene v
trdilni obliki, v sedanjem ¢asu (na
duhovnem podrodju se vse doga-
ja zdaj) in so najucinkovitejSe, ce
jih glasno ponavljamo (lahko pa
jih seveda tudi zapisujemo, jih
ponavljamo v mislih...). Vedeti
moramo, da je to, kar verjamemo,
za nas resni¢no. Ce verjamemo,
da nas nih¢e ne mara (ker si se-
veda ne zasluzimo, da bi nas
sploh kdo imel rad), si bomo vsak
prijazen pozdrav razlagali: “Bog
ve, kaj ima za bregom, da me je
tako prijazno pozdravil.” Skratka
— naSe Zivljenje je odvisno samo
od nas in od nikogar drugega.
Nihc¢e nima moci nad nami, ¢e mu
je ne damo mi sami. Za svojo sla-
bo voljo lahko krivimo vreme,
soseda...

Tudi ko se odlo¢imo za spre-
membe v svojem Zivljenju, se te-
mu bolj ali manj intenzivno upi-
ramo — lahko se sklicujemo na
neprimerno okolje, neprimeren
Cas... in spet smo male Zrtve...
Hayeva razkrinkava vse te drob-
ne zvijaCe in hkrati svari pred
samoobtoZevanjem, ki ne vodi k
spremembi na boljse. S tem obto-
Zujemo in oStevamo svojega trilet-
nega notranjega otroka, ki ga
vsakdo nosi v sebi. Vedno si mo-
ramo biti v oporo in si ponavljati:
“Delam po svojih najboljsih
moceh.” Z vztrajnim vsakodnev-
nim delom bomo kmalu dosegli
spremembe. Tako kot povsod
tudi tu velja, da vaja dela mojstra.
Hayeva pomaga bralcu tudi s svo-

jimi izkuSnjami; opisuje svoje te-
zave, ko se je sama odlocila za
drugacno Zivljenje, predlaga raz-
licne afirmacije in tehnike (pred-
vsem pogovor s svojo podobo v
ogledalw), s katerimi si je tudi sa-
ma pomagala.

Tretji del govori o tem, kako
vse v prvih dveh delih naStete
ideje in zamisli udejanjamo na
najpomembnejsih podrodjih svo-
jega Zivljenja: pri delu, v medse-
bojnih odnosih (s sodelavci, part-
nerjem, starsi, z otroki...), kako
pritegnemo v svoje Zivljenje uspeh
in blaginjo. Navaja tipi¢ne nega-
tivne miselne vzorce (Bogati ljud-
je so sleparji, Ne posojaj denarja,
Denar hitreje odteka kot priteka,
Nikoli ne bom dobro zasluZzil/-
a...) in predlaga nove afirmacije.

Stirinajsto in petnajsto poglav-
je sta namenjeni ¢lovekovemu te-
lesu. Za vse dele telesa opiSe,
kaksno funkcijo imajo (ne le v
fizioloskem smislu), na koncu pa
je dodan tudi obsiren seznam mi-
selnih vzorcev, ki so verjetno ust-
varili dolo¢ene bolezni v telesu,
skupaj z novimi, pozitivnimi misel-
nimi vzorci. Avtorica opozarja, da
noben miselni vzorec ne drzi
stoodstotno za vsakogar; mini-
malna odstopanja so normalna.
Za Zivljenje namre¢ ni splo$no-
veljavnega obrazca. Edini zakon,
ki velja za vse, brez izjeme, je lju-
bezen (ali pa Ljubezen, kakor je
komu ljubse). In nasprotje ljube-
zni (Ljubezni) ni sovrastvo, tem-
ve¢ strah. Sovrastvo je posledica
strahu. Na tej ravni lahko Haye-
vo primerjamo s Polom Solomo-
nom (v slovensc¢ino je preveden
njegov Meta-clovek) in Geraldom
Jampolskym (ena izmed njegovih
knjig nosi celo naslov Love Is Let-
ting Go Of Fear).

Prevajalec (TomaZ Smerdu)
takoj na zacetku bralca opozori,
da pri prevodu uporablja v glav-
nem Zenski spol, “ne ker bi bila
napisana le za Zenske, temvec ker
bi radi na ta nacin pripomogli k
osvoboditvi Zenskega principa
izpod jarma moskega” (str. 4). Na

RECENZIJE 261



to bi lahko (malo provokativno,
vendar v skladu z Louise Hay)
odgovorili: Vsakdo je toliko pod-
jarmljen, kolikor to Zeli in zato
tudi dopusca, in bolj ko ponav-
liamo, da smo podjarmljeni, toliko
bolj potrjujemo in utrjujemo svoj
podrejeni polozaj.

Jasna Kamin

262 RECENZIJE









POVZETKI

Mitja Perus

ZASNOVE HOLISTICNIH
“MODELOV” ZAVESTI.
Bohmove kvantne implikacije,
hologrami in nevronske mreze
(Povzetek)

Vse opredelitve in lastnosti, ki jih pripiemo
zavesti, se vselej izkaZejo kot nezadostne. Ven-
darle lahko zasnujemo preproste “modele”, ki
opisujejo ozadje oziroma osnove vseobsegajocega
sinteti¢nega dozivljanja, ki ga imenujemo za-
vest. Za fenomenologijo doZivljanja sveta in
dozivljanja sebe, oboje pa je nujno tudi dozivlja-
nje dozivljanja samega, prav gotovo tic¢ijo kolek-
tivni paralelno-distribuirani procesi, ki jih izvaja-
jo kompleksni sistemi. Zavesti ni mogoce zredu-
cirati na kompleksne procese v nevronskih mre-
zah, ki so koherentni procesom v kvantnem polju
oziroma na subkvantni ravni. Vendarle pa nam
razen (iste introspekcije ne preostane drugega kot
da raziskujemo procese v teh hipoteti¢nih osnov-
nih “medijih” na razli¢nih sklopljenih ravneh.

Ob raziskavah zavesti se ne moremo izogniti
holistiénemu in interdisciplinarnemu pristopu, s
katerim edinole lahko spremljamo mnogoplast-
nost koreliranih in izomorfnih informacijskih
procesov.

Sistemski fizikalni procesi v nevronski mrezi,
na kvantni ravni in subkvantni ravni so si, kot
kaze, v nekak$nem fraktalnem razmerju, hkrati
pa so nosilci informacijske vsebine — so inten-
cionalni. Vendar moramo lo¢iti predmete zavesti
oziroma zavest o neem (intencionalno zavest)
od zavesti same na sebi (neintencionalne zavesti),
ki transcendira materialno in virtualno osnovo
rekurzivno povezanih nevronskih vzorcev-atrak-
torjev in kvantnih lastnih valovnih funkcij.
Skrajni dometi zavesti so nujno funkcija Univer-
zuma kot celote in so morebiti spoznavni le skozi
misti¢na in meditativna doZivetjal

Clanek obravnava modele nevronskih proce-
sov, Bohmovo kvantno teorijo in njegova pojma
implikatni red (implicitno, obstojece kot moz-
nost) ter eksplikatni red (eksplicitno udejanjene
strukture). Pokazemo, kje so sti¢ne totke holo-
gramov, asociativnih nevronskih mrez, kvantnih

sistemov in subkvantnega hologibanja (“vaku-
uma”), ki “realizirajo” mnoge “lastnosti” zavesti.
Zadnja dognanja kaZejo, da naj bi bili posredniki
med nevronskim in kvantnim nivojem subcelular-
ne strukture — citoskeleton, posebej mikrotubuli.
Morebiti je fenomenoloska zavest metagestalt
oziroma virtualna enotnost procesov v teh sis-
temih.

Zdenko Zeman

SEBSTVO PROTI NARAVI:
PRIMER ULIKSES
(Povzetek)

Najpomembnej$i motiv misljenja Maxa
Horkheimerja od zacetka $tiridesetih let je prob-
lem subjekta. V besedilu je najprej orisan pristop
do tega stalis¢a; nakazane so temeljne teze Hork-
heimerjevega izhodi$¢nega stalis¢a (to je tudi
izhodisce kriti¢ne teorije nasploh), ki se je obli-
kovalo v toku tridesetih let in poglavitni vzroki
opustanja tega staliS¢a na prehodu tridesetih in
Stiridesetih. Podrobneje so razloZene temeljne
teze novega stali$¢a, ki ga dolo¢a problematizira-
nje geneze subjekta in prizadevanje za njegovo
korigiranje in re§evanje s pomocjo radikalne
(samo)kritike. Najve¢ pozornosti se posvela
Horkheimerjevi (in Adornovi) rekonstrukciji
zgodovinskega pravira subjekta oz. njuni inter-
pretaciji Homerove Odiseje kot temeljnega bese-
dila celotne zahodne kulture in civilizacije. Skla-
dno z njunim branjem je Homerov ep “prazgodba
subjektivnosti”, v Odiseju pa moramo videti
prototip subjektivnosti oz. prvi model tiste koor-
diniranosti in ciljne zbranosti vseh ¢loveskih
modi in potencialov, ki so omogo¢ili oblikovanje
¢vrstega in trdnega Sebstva, hkrati pa zarisovanje
jasne demarkacijske ¢rte med njim in Naravo,
kar je Ze v zacetku usodno dolocilo znacaj celot-
ne zahodne kulture in civilizacije.

Kljuéni pojmi: kriticna teorija druzbe, Sebstvo, Sub-
jekt, Narava, Razsvetljenstvo

Dejan Jelovac
SISTEM vs. ZIVLJENJE
(povzetek)

Eden od najtrdnejsih tabujev zahodnoevrop-
ske civilizacije je tabu sistema. Posegati v sistem

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

265



je Zivljenjsko nevarno, ker je imanentna predpo-
stavka misljenja in delovanja, ki sta iz8la iz kroga
metafizike ali naravnega stali$¢a zdravorazum-
skega rezoniranja, da bi vsak poskus ¢loveskega
obstoja zunaj sistema nujno koncal v labirintu
animalnega barbarstva. Zato se v tem diskurzu
vprasanje in dilema o tem, kak$ne brazgotine
zareze bivanje v sistemu na lice Zivljenja, obrav-
nava kot nekaj “nelagodnega”, pa tudi bedasto
neprimernega. Nasproti taksnim kliSejem posta-
vlja tekst v sredisce svoje teme prav “razsvetlju-
joce razumevanje” bistva in smisla koreografije
ontoloske med-igre, ki se odigra med svetom
Zivljenja in svetom sistema, na odru blodecega
planeta.

Klju¢ni pojmi: svet Zivijenja, svet sistema, med-igra,
transmutacija, simulakrum

Darij Zadnikar
HABERMAS IN LEBENSWELT
(povzetek)

Clanek predstavlja koncept sveta Zivljenja,
kot ga je razvil nemski filozof in sociolog Jiirgen
Habermas. V teorij je koncept Lebenswelta naj-
pogosteje soolen s konceptom sistema, da bi se
poudaril odtujen znacaj sodobne druzbe. Ta mo-
del je dedis¢ina romantike, ko se je svet $e lahko
zamigljal brez delovanja avtonomnih samoki-
milnih sistemov. Klju¢no vprasanije je, kako defi-
nirati racionalno razlo¢evanje kompetenc sis-
temskih imperativov in zahtev sveta Zivljenja.
Habermas resi problem s teorijo kolonizacije
sveta Zivljenja, ki mu omogoca, da definira pato-
logije moderne dobe, ne da bi se moral povsem
odpovedati sistemskemu aspektu. On obe stali-
§¢i integrira, zanj je druzba hkrati sistem in svet
Zivljenja: sistemsko stabilizirani sklopi razmerij,
ki oblikujejo socialno integrirane skupine.

Kljuéni pojmi: teorija komunikativnega ravnanja,
sistem, Lebenswelt, kolonizacija sveta Zivljenja

Igor Pribac
DESCARTES, BRALEC MACHIAVELLIJA
(Povzetek)

Clanek je prikaz Descartesovega poskusa
moralizacije razmerij med vladarjem in vladanimi

in njegove socialne morale, ki nadomesti manj-
kajoco teorijo politi¢nega. S pomocjo Descarte-
sovih besedil avtor pokaze, da je moralizacija poli-
ti¢nih in socialnih razmerij pri njem bolj deklara-
tivna kot realna. Interpretacija pisma princesi
Elizabeti, v katerem ji Descartes predstavi svoje
branje Machiavellijevega Vladarja, pokaze na
nevzdrznost samo delnega sprejemanja maksim
florentinskega tajnika, ki jo zagovarja Descartes.

Avtor dokazuje, da so razlogi Descartesove
nepripravljenosti misliti razmerje oblast-vladani
teoretske narave. S tem ko se metafizika subjekta,
ki jo Descartes razvija v Meditacijah, odvraca od
misljenja njegove (zunanje) dolo¢enosti, si zapira
tudi moznost mi$ljenja intersubjektivnosti.

Kljuéni pojmi: novoveska filozofija, filozofija poli-
ticnega, socialna morala, sovraznik, varanje

Ton¢i Kuzmanic

NAPRE] K ARISTOTELU!

(Povzetek)

V tekstu, ki je izsek iz dalj3e $tudije o zgodo-
vini pojavljanja imaginarnega druzbe se avtor
ukvarja predvsem z argumenti dveh nejevernih
Tomazev. Prvi je Akvinski, drugi pa Hobbes.
Trije elementi so skupni obema velikima moze-
ma: njuna neusmiljena ljubezen do druzbenega,
neskonéna sovraznost do politike in politi¢nega
ter militantna zaverovanost v kri¢ansko (katoli-
8ko in svetovno) druzbo. Ni nenavadno, da sta
se z vsemi sredstvi oprijela ravno obravnave osebe,
ki iz teh ali onih razlogov postavlja pod vprasaj
prav te tri tocke. Ta oseba je kajpada Aristotel,
neznosni pogan, ki sta mu svoboda in politika
tako nesramno ugajali. Dejstvo, da je bil v ¢asu
pisanja obeh velikih moZ Aristotel mrtev vsaj
tiso¢letje in pol, pa lahko danes Zivece dedice
neverjetno agresivnega pohoda druzboslovnega
“razpravljanja o fenomenu politike” navdahne
tudi ob naslednjem avtorjevem sklepu: naprej k
Aristotelu!

Kljuéni pojmi: zgodovina politicne teorije, politicno,
antipolitika, Aristotel, Akvinski, Hobbes

266 POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



Tanja Strbad, Bojan Radej
TETOVIRANJE:

LEPOTA Z NAVDIHOM SVOBODE
(povzetek)

Zunanjost vsake osebe vpliva na njeno samo-
opredelitev, identiteto in interakcije z drugimi
ljudmi. Ljudje uporabljamo fizi¢no pojavnost za
medsebojno razvricanje, ki je v pomo¢ pri pred-
videvanju in razlaganju obnasanja, pa tudi za
odlocanje o tem, kako najbolje usklajevati druz-
bene dejavnosti. Kako natan¢no kdo izpolnjuje
kulturne kriterije za lepoto, je klju¢nega druzbe-
nega in osebnega pomena. Privla¢ni ljudje izra-
zajo ve¢ splosnega zadovoljstva, imajo vi$jo
raven samospostovanja in so manj izpostavljeni
duSevnim boleznim. Pojavnost, predvsem pa
njeno spreminjanje torej neizbezno komunicira
z druzbenim okoljem. Razli¢ne oblike trajnega
spreminjanja fizi¢ne podobe telesa so se pojavile
v razli¢nih delih sveta, in povsod so stoletja ali
celo tisoc¢letja praviloma zivele dokaj podobno
zivljenje. Predhodnik okraSevanja telesa z (mod-
nim) oblaenjem pa je prav gotovo okrasevanje
¢lovekove koze. Namen tetoviranja je okrasiti
telo in ga lahko primerjamo z nakitom in oblacili.
Tradicijo misti¢nega okrasevanja koZe danes na-
daljujeta komercialno in umetnisko tetoviranje.
Prvemu gre zahvala za razvoj tehnike, drugemu
pa za posodobitev estetske vsebine tetoviranja.
V prispevku je torej pokazano, da tetoviranje in
moda izvirata iz iste pradavne motivacije in je
zato teznja k njunemu zbliZevanju lahko tudi
spontana.

Kljuéni pojmi: tetoviranje, moda v oblacenju, body
art, plemenske kulture, druzbeno obrobje, Jean Paul
Gaultier

Karmen Sterk

O MANI IN NEKATERIH Z NJO
POVEZANIH RECEH

(Povzetek)

Clanek s tem naslovom se osredotoa na
enega osrednjih konceptov socialno-antropolo-
$ke analize kozmoloskih sistemov, na koncept
mane. Po vpeljavi koncepta preko kratkega pri-
kaza teorije primitivne religije in magije ter poj-
mov sveto in nedisto, se v ¢lanek vpletajo antro-
poloske razdelave konceptov dar, kula in potlac.

Ob disciplinarni nezmoznosti sinteze raznovrst-
nih teorij je v nadaljevanju prikazana analiza
mane C. Levi-Straussa, ki temelji na predpostav-
kah strukturalne lingvistike in pa poskus psiho-
analitske sinteze koncepta. Clanek se iztede v
oznacitev mane kot imena za nesimbolizirane
reci, kot roba simbolne mreZze in s tem predpogoja
simbolne misli.

Kljuéni pojmi: socialna antropologija, kulturna an-
tropologija; primitivna religija, magija; mana, dar,
potlac

Dorijan Kerzan .
ZAGATE SOCIOBIOLOSKE TEORIJE
INCESTA

(povzetek)

Sociobioloska teorija incesta je redko predmet
resnih analiz. Zanjo velja, da ji v celoti verjames
ali pa sploh ne. Kljub temu se zdi, da brez njene
resne obravnave problema incesta ne moremo
zadovoljivo razumeti. Z uvedbo treh razli¢nih
mehanizmov preprecevanja incesta postane sam
problem precej bolj transparenten, odprejo pa se
tudi nove moznosti interpretacij. S fiksiranjem
izvira incesta v biolosko in genetsko pogojene
okvare pa sociobiologi omejijo svoje polje inter-
pretacije prevencije in inhibicije, saj morajo ves
¢as paziti, da jim problem ne uide v socialne
vode. To jim seveda povsem ne more uspeti, saj
je Ze sama prevencija socialen pojav. Hkrati pa
dokazi o genetski nevarnosti temeljijo na meto-
dolosko vprasljivih raziskavah. Najpomembnejsi
prispevek sociobioloske teorije incesta je kon-
cept inhibicije, zlasti pri incestu med brati in ses-
trami, pri kateri pa ostaja vprasanje, kam inhi-
bicija pri ¢loveku sodi, k naravi ali kulturi, kljub
trudu sociobiologov, brez odgovora, saj na to
vprasanje brzkone odgovor niti ni mogo¢.

Kljuéni pojmi: fncest, sociobioloske teorije incesta

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

267



ABSTRACTS

Mitja Perus

CONCEPTS OF HOLISTIC “MODELS”
OF CONSCIOUSNESS.

Bohm’s quantum implications,
holograms, and neural networks
(Abstract)

All the characteristics which we attribute to
consciousness are always an insufficient descrip-
tion. In spite of this we can form simple “mod-
els” which describe backgrounds or fundamen-
tals of all-embracing experience which we call
counsciousness. For the phenomenology of world-
experiencing, and of experiencing of the self (both
means at the same time experiencing the experi-
ence), certainly collective parallel-distributed
processes are responsible. They are realized by
complex systems. Consciousness cannot be re-
duced to complex processes in neural networks
which are coherent to processes in the quantum
field, or at the subquantum level, respectively. But
we have no other choice, beside pure introspec-
tion, than to research processes in these hypo-
thetical basic “media” on various coupled levels.

While researching consciousness we cannot
avoid holistic and interdisciplinary approach.
Using such an approach only we can see the multi-
level structure of correlated and isomorphic infor-
mational processes. Physical system-processes in
a neural network, on quantum level, and on sub-
quantum level, seem to be in some fractal rela-
tionship, but at the same time they are carriers
of some informational content — they are inten-
tional. But we have to distinguish objects of
consciousness or objects-awareness (intentional
consciousness) from the consciousness-in-itself
(unintentional consciousness) which transcends
material and virtual basis of recursively connected
neural patterns-attractors and quantum eigen-
wave-functions. Extreme ranges of conscious-
ness are necessarily a function of the Universe
as a whole, and can perhaps be understood only
through mystical and meditational experience!

This article discusses models of neural pro-
cesses, Bohm’s quantum theory and his notions
of implicate order (implicit, existent-as-a-possi-
bility) and explicate order (explicitly realized
structures). Common characteristics of holo-
grams, associative neural networks, quantum

systems and subquantum holomovement (“vac-
uum”) are shown, because these systems “real-
ize” many of the “characteristics” of conscious-
ness. Recent findings show that mediators
between neural and quantum level may be subcel-
lular structures — cytoskeleton, especially micro-
tubuli. Maybe the phenomenal consciousness is
a meta-Gestalt or a virtual unity of processes in
these systems.

Zdenko Zeman

THE SELF VS. NATURE:
THE CASE OF ULYSSES
(abstract)

The central motif of the discourse of Max
Horkheimer from the early 1940s onwards is the
problem of the individual. The text first gives a
description of his approach to this problem,
namely the basic theses of Horkheimer’s funda-
mental point of view (which are also the basis
of critical theory in general) created during the
1930s, and the main reasons for abandoning this
belief at the end of the 1930s and early 1940s.
The basic theses of the new viewpoint, which is
determined by an examination of the genesis of
the individual and the efforts towards his cor-
rection and salvation with the help of radical
(self-) criticism, are described in great detail. Most
attention is paid to Horkheimer’s (and Adorno’s)
reconstruction of the original historical source
of the individual, in other words, their interpre-
tation of Homer’s Odyssey as a text fundamen-
tal to the entirety of Western civilisation and
culture. According to their interpretation, Homer’s
epic is the “original story of individuality” and
Ulysses must be understood as a prototype of
the individual or the first model of the coordina-
tion and goal-orientated concentration of all
human powers and potentials. This allowed the
formation of a strong and unshakeable Self and
at the same time the clear drawing of the
demarcation line between the Self and Nature,
which from the very beginning fatefully deter-
mined the character of western culture and
civilisation.

Keywords: critical theory of society, the Self, the
Individual, Nature, Enlightenment

268 POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



Dejan Jelovac
THE SYSTEM vs. LIFE
(abstract)

One of the most persistent taboos of western
European civilisation is the taboo of “the sys-
tem”. To interfere with the system could be fatal
because of the immanent supposition, which
originates in the metaphysical realm or from the
natural view produced by common sense reason-
ing, that any attempt at human existence outside
the system inevitably leads into the labyrinth of
animal barbarism. Therefore in this discourse, the
question of what scars existence within the sys-
tem leaves on the face of life is treated as some-
thing “unpleasant” and stupidly inappropriate. In
contrast to these cliches, the central themes of
the text point to an “enlightening understand-
ing” of the essence and purpose of the choreogra-
phy of the ontological interlude performed
between the realm of life and the realm of the
system on the stage of the drifting planet.

Keywords: life-world, realm of the system, interlude,
transmutation, simulacrum

Darij Zadnikar
HABERMAS AND THE LEBENSWELT
(abstract)

The article presents the concept of the “life-
world” or Lebenswelt, as defined by German
philosopher and sociologist Jirgen Habermas. In
theory, the concept of Lebenswelt is most often
contrasted with the concept of the system in
order to emphasise the alienated nature of mod-
ern society. This model is the legacy of the
Romantic Period, when the world could still be
imagined without the operation of autonomous
self-guided systems. The key question is how to
define the rational distribution of the compe-
tence of systemic imperatives and the demands
of life. Habermas solves the problem with the
theory of the colonisation of the Lebenswelt,
which allows him to define the pathology of the
modern era without having to abandon entirely
the systemic point of view. Thus he integrates
both points of view; he considers societies to
include both systems and the Lebenswelt, creat-
ing systemically stable units of action of socially
integrated groups.

Keywords: theory of communicative action, system,
Lebenswelt, colonisation of the Lebenswelt

Igor Pribac

DESCARTES’ READING
OF MACHIAVELLI
(abstract)

The article illustrates Descartes’ attempt at
the moralisation of the relationships between
ruler and subject and of his social ethics which
replaces the inadequate theory of the political.
With the help of Descartes’ writing, the author
reveals that his moralisation of political and
social relationships is rather declarative than
real. The interpretation of the letter to Princess
Elizabeth, in which Descartes explains his under-
standing of Machiavelli’s The Prince, reveals that
the partial acceptance of the values set forth by
the Florentine secretary, as defended by Descartes,
is inadmissible.

The author demonstrates that the reasons
for Descartes” unwillingness to think in terms of
the ruler-subject relationship are purely theoret-
ical in nature. By refusing to think in terms of
an individual’s (external) determination, the
metaphysics of the individual, as developed by
Descartes in his Meditations, eliminates the pos-
sibility of thinking in terms of intersubjectivity.

Keywords: philosophy of the modern era, philosophy
of politics, social morals, enemy, deceit

Tondi Kuzmanié
FORWARD TO ARISTOTLE!
(abstract)

In the text, which is a section of a longer
study on the history of the phenomenon of the
imaginary of society, the author mainly discusses
the arguments of two “Doubting Thomases”, St.
Thomas Aquinas and Thomas Hobbes. The two
great men share three characteristics: their relent-
less love for the social, their infinite hatred of
politics and the political, and a militant belief in
Christian (both Catholic and universal) society.
It is not surprising that they used all their wea-
pons to attack the person who for one or anoth-
er reason questioned the same three topics. This
person is, of course, Aristotle, the insufferable

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

269



pagan who was indecently fond of freedom and
politics. The fact that Aristotle had been dead
for at least fifteen hundred years at the time
when both great men created their works could
serve as an inspiration for contemporary heirs to
the extraordinarily aggressive march of the “dis-
cussion of the phenomenon of politics” in the
humanities, in parallel with the author’s resolu-
tion to move “Forward to Aristotle!”

Keywords: history of political theory, the political,
anti-politics, Aristotle, Aquinas, Hobbes

Tanja Strbad, Bojan Rade;
TATTOOS: BEAUTY WITH FREEDOM
(abstract)

The external appearance of every individual
influences his or her self-determination, identity
and interactions with others. People use physi-
cal appearance for mutual classification, which
is of assistance in the anticipation and explana-
tion of behaviour and also in deciding on the
best methods of the harmonisation of social
activities. The precision with which a person
meets with cultural criteria of beauty is of key
social and personal importance. Attractive peo-
ple radiate increased general satisfaction, they
have a higher level of self-esteem and are less
susceptible to mental illness. Appearance and,
most of all, its alterations, unavoidably commu-
nicate with the social environment. Various
forms of permanent alterations of physical appea-
rance have emerged in different parts of the world
and have led a parallel existence for centuries or
even millennia. Bodily decoration is undoubtedly
the antecedent to the ornamenting of human
skin with (fashionable) clothing. The purpose of
tattooing is to decorate the body; tattoos can
therefore be compared with jewellery and clothes.
The tradition of the mystical ornamentation of
the skin is nowadays continued in commercial
and artistic tattoos. The former deserve the credit
for the development of the technique, while the
latter led to the modernisation of the aesthetic
content of tattoos. The article argues that tattoos
and fashion share the same prehistoric motiva-
tion and that the tendency to associate the two
may therefore be spontaneous.

Keywords: tattoos, fashion of clothing, body art,
tribal cultures, social periphery, Jean Paul Gaultier

Karmen Sterk

ON MANNA AND
SOME RELATED ISSUES
(abstract)

The article discusses one of the central con-
cepts of the socio-anthropological analysis of
cosmological systems, namely the concept of
manna. After the introduction of the concept and
a short outline of the theory of primitive reli-
gion and magic and the symbols of the sacred
and profane, the discourse continues with the
anthropological analyses of the concepts of gift
and potlatch. As an illustration of the discipline’s
inability to create a synthesis of various theo-
ries, the analysis of manna by Levi-Strauss is
introduced, which is based on the premises of
structural linguistics, followed by an attempt at
the psychoanalytic synthesis of the concept.
The article concludes with the definition of
manna as a name for non-symbolised items and
as the edge of the network of symbols, thereby
representing the first condition for symbolic

thought.

Keywords: social anthropology, cultural anthropology;
primitive religion, magic; manna, gift, potlatch

Dorijan Kerzan

THE TRIALS OF THE SOCIO-
BIOLOGICAL THEORY OF INCEST
(abstract)

The socio-biological theory of incest is only
seldom the subject of serious analysis. The pre-
valent opinion is that you either believe it com-
pletely or not at all. Nevertheless, it seems that
the problem of incest cannot be understood to a
satisfactory degree without a serious considera-
tion of this theory. The problem becomes much
more transparent and new possibilities for inter-
pretation open with the introduction of three
different mechanisms of prevention of incest.
By defining the source of incest as lying in bio-
logical and genetic defects, socio-biologists limit
their field of the interpretation of prevention and
inhibition, for they must pay constant attention

270 POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



in order not to allow the problem to slip into
the waters of sociology. Of course, they cannot
entirely succeed in doing so, for prevention itself
is a social phenomenon. At the same time, proofs
of genetic dangers are based on methodologically
questionable research. The most important con-
tribution of the socio-biological theory of incest
is the concept of inhibition, particularly with re-
gard to incest between brothers and sisters, but
the question of whether inhibition belongs to
nature or culture remains unsolved, despite the
efforts of socio-biologists, since the answer is
most probably impossible to determine.

Keywords: incest, socio-biological theories of incest

Mitja Perus

KONZEPTE DER HOLISTISCHEN
“MODELLE” DES BEWUSSTSEINS.
Bohms Quantenimplikationen, Holo-
grame und Neuronale Netze
(Zusammenfassung)

Alle Eigenschaften, die dem Bewusstsein
zugeschrieben werden, scheinen immer wieder
ungentigend zu sein. Trotzdem koénnen wir ein-
fache “Modelle” formieren, die die Kullisen bzw.
die Basis des allumfangsreichen synthetischen
Erlebnis, den wir Bewusstsein nennen, beschrei-
ben. Fiir die Phenoménologie des Welterlebnis
und des Selbsterlebnis (beide sind aber gleich
auch Erlebnis des eigenen Erlebnis) sind bes-
timmt die kollektive parallel-distribuierte kom-
plexe Prozesse verantwortlich, die von Komplex-
systemen produziert werden. Das Bewusstsein
kann nicht auf komplexe Prozesse in den neu-
ronalen Netzen reduziert werden; auch nicht,
wenn die zu Prozessen in Quantenfeld oder in
Subquanten-ebene koherent sind. Trotzdem
bleibt uns nicht Anderes tbrig als das wir die
Prozesse in diesen hypotetischen “Fundamental-
medien” auf verschiedenen Stcken forschen.

Bei Bewusstseinsforschungen kénnen wir
uns nicht einen holistischen und interdisziplina-
ren Beitritt meiden, denn nur mit dem kénnen
wir vielstockférmige korrelierte und isomorphe
Informationsprozesse begleiten¢. Physikalische
Systemprozesse in einem neuronischen Netz, auf

der Quanten- oder Subquantenebene, scheinen
in einem Fraktalrelation zu sein, zugleich sind sie
aber auch Informationtrdger — sind intentional.
Aber wir miissen die Bewussteseinsobjekte oder
das Bewusstsein-iiber-etwas (Intentionalbewus-
stsein) von den Bewusstsein-in-sich (Uninten-
zionalbewusstsein) differenzieren. Das letzte
transzendiert materiale und Virtuale Basis rekur-
siv interagierenden neuronischen Mustern-Atrak-
toren und quantsche Eigenwellenfunktionen.
Extreme Ebenen des Bewusstseins sind notwen-
dig Funktionen des ganzen Universums und sind
vielleicht erkennbar nur durch mystische und
meditative Erlebnisse!

Dieser Aufsatz diskutiert Modelle der neuro-
nischen Prozesse, Bohms Quantentheorie und
seine Begriffe Implikatordnung (implizites, Als-
Moglichkeit-existierendes) und Explikatordnung
(explizit realisierte Strukturen). Gemeine Eigen-
schaften der Hologramen, der assoziativen neuro-
nalen Netzen, der Quantensysteme und der sub-
quantschen Holobewegung (“Vakuum?”), die
manche Charakteristika des Bewusstsein real-
isieren, werden gezeigt. Letzte Entdeckungen
zeigen, dass die Vermittlern zwischen neuronis-
chen und quantschen Ebenen subcellulare Struk-
turen des Zitoskeleton sind, besonders die Micro-
tubuli. Vielleicht ist das phenomédnologische
Bewusstsein ein Metagestalt bzw. Virtualeinheit
der Prozesse in diesen Systemen.

Zdenko Zeman

DAS SELBST GEGEN DIE NATUR:
BEISPIEL ULYSSES
(Zusammenfassung)

Das bedeutendste Motiv des Denkens Max
Horkheimers vom Anfang der vierziger Jahre ist
das Problem des Subjekts. Im Text ist zuerst der
Beitritt zu diesem Standpunkt umrissen; ange-
deutet sind die grundlegende Thesen Horkhei-
mers Ausgangsstandpunkts (dies ist auch der Aus-
gangspunkt der kritischen Theorie tiberhaupt),
welcher sich im Laufe der dreiliger Jahre gestal-
tete und die Hauptgriinde des allm&hlichen Ver-
zichts dieser Standpunkte am Ubergang der drei-
Biger in die vierziger Jahre. Genauer sind die
Grundthesen des neuen Standpunkts ausgelegt,
die von der Problematisierung der Genese des
Subjekts und nach den Bestrebungen fur ihre
Korrektur und die Rettung mit Hilfe der radika-

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

271



len (Selbst-) Kritik bestimmt wird. Die meiste
Aufmerksamkeit wird Horkheimers (und Ador-
nos) Rekonstruktion der geschichtlichem Urque-
lle des Subjekts bzw. ihrer Interpretation Ho-
mers Odyssee als ein Grundtext der gesamten
westlichen Kultur und Zivilisation gewidmet.
Ubereinstimmend mit ihrem Lesen ist Homers
Epos eine “Urgeschichte der Subjektivitdt”, in
der Odyssee aber musse man einen Prototyp der
Subjektivitdt bzw. ein erstes Modell jener Koor-
dination und Zielkonzentration aller mensch-
lichen Krifte und Potentiale sehen, welche die
Gestaltung des festen und harten Selbst ermog-
lichten, zugleich aber ein Anreilben der klaren
Demarkationslinie zwischen ihm und der Natur,
was schon am Anbeginn schicksalhaft den Cha-
rakter der gesamten westlichen Kultur und Zivi-
lisation bestimmt hat.

Schlisselbegriffe: kritische Theorie der Gesell-
schaft, das Selbst, Subjekt, Natur, Auflléirung

Dejan Jelovec
SYSTEM VERSUS LEBEN
(Zusammenfassung)

Eines der strengsten Tabus der westeuropéi-
schen Zivilisation ist das Tabu des Systems. In
das System einzugreifen ist lebensgeféhrlich, weil
die immanente Voraussetzung des Denkens und
Wirkens, welche aus dem Kreis der Metaphysik
oder des nattrlichen Standpunkts des gesunden
Menschenverstands des Rasonierens gekommen
sind, damit jeder Versuch des menschlichen Beste-
hens auflerhalb des Systems unbedingt im Laby-
rinth des animalen Barbarentums enden sollte.
Deshalb wird in diesem Diskurs die Frage und
das Dilemma dartiber, welche Narben das Dasein
in das Gesicht des Lebens kerbt, wie etwas
“unbehagliches”, aber auch als etwas blédsinnig
unpassendes, behandelt. Im Gegensatz zu solchen
Klischees, stellt die Abfassung in den Mittel-
punkt ihres Themas gerade das “aufgeklarte Ver-
stehen” des Wesentlichen und des Sinns der Cho-
reographie des ontologischen Zwischenspiels,
das sich zwischen der Welt des Lebens und der
Welt des Systems, auf der Bithne des umbherir-
renden Planeten abspielt.

Schlusselbegriffe: Lebenswelt, Welt des Systems,
Zwischenspiel, Transmutation, Simulakrum

Darij Zadnikar
HABERMAS UND LEBENSWELT
(Zusammenfassung)

In der Abhandlung ist das Konzept der Lebens-
welt, wie es der deutsche Philosoph und Sozi-
ologe Jirgen Habermas begrtindet, dargestellt. In
der Theorie hat sich der Begriff Lebenswelt am
meisten dem Begriff System widersetzt, um so
auf die Entfremdung der modernen Gesellschaft
aufmerksam zu machen. Dieses Modell ist eine
Hinterlassenschaft der Romantisierung, die sich
die Welt noch ohne die T4atigkeit der autonomen
selbststeuernden Systeme vorstellen kann. Die
Schliisselfrage ist, wie die rationelle Kompeten-
zteilung der Systemimperative und Lebens-
forderungen zu bestimmen sind. Habermas 16st
das Problem mit dem Theorem der Kolonisierung
der Lebenswelt, die ihm die Bestimmung der
Pathologie der Moderne erméglicht, nicht, daf’ es
notig sei, sich vollends den systematischen
Standpunkten zu entsagen. So integriert er beide
Standpunkte, fiir ihn sind die Gesellschaften
zugleich System und Lebenswelt, die systematis-
che stabilisierende Zusammenhénge der Verhal-
tungen der sozialintergrierten Gruppen bilden.

Schlusselbegriffe: Theorie des kommunikativen
Handelns, System, Lebenswelt, Kolonisierung der
Lebenswelt

Igor Pribac
DESCARTES, MACHIAVELLI LESER
(Zusammenfassung)

Die Abhandlung ist eine Darstellung Descar-
tes Versuchs der Moralisierung der Verhéltnisse
zwischen dem Herrscher und den zu Beherrschen-
den und seiner Sozialmoral, die die fehlende
Theorie des Politischen ersetzt. Mit Hilfe der
Schriften von Descartes zeigt der Verfasser, dalb
die Moralisierung der politischen und sozialen
Verhéltnisse bei ihm mehr deklarativ als real ist.
Die Interpretation des Briefes an die Prinzessin
Elizabeth, in welchem Descartes ihr seine Auf-
fassung des Lesens Machiavellis Fiirst darstellt,
zeigt auf das Unertrégliche des nur teilweisigen
Annehmens der Maxime des florentinischen
Sekretirs, die Descartes beftirwortet.

Der Verfasser will beweisen, daf$ die Grinde
von Descartes Unvorbereitetheit das Verhiltnis

272 POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



Macht-Beherrschte theoretischer Natur sind.
Mit dem, da sich die Metaphysik des Subjekts,
die Descartes in Meditationen entwickelt, vom
Denken seiner (duflerlichen) Bestimmtheit ab-
weist, sperrt sich aber auch die Denkmoglichkeit
der Intersubjektivitét.

Schltsselbegriffe: neuzeitliche Philosophie, Philoso-
phie des Politischen, soziale Moral, Feind, Betriigen

Tonci Kuzmani¢
VORWARTS ZU ARISTOTELES
(Zusammenfassung)

Im Text, welcher ein Ausschnitt einer l4n-
geren Studie tiber die Geschichte der Erschein-
ung der imagindren Gesellschaft ist, befalbt sich
der Autor vor allem mit den Argumenten der
zwei ungldubigen Thomas. Der erste ist der Aqui-
ner, der zweite Hobbes. Drei Elemente sind den
zwei groflen Mannern gemeinsam: ihre unbarm-
herzige Liebe zum Gesellschaftlichen, die un-
endliche Feindseligkeit gegentber der Politik
und allem Politischen sowie der militanten Ein-
genommenheit in der christlichen (katholischen
und weltlichen) Gesellschaft. Es ist nicht unge-
wohnlich, dafb sie mit allen Mitteln, die aus die-
sen oder anderen Griinden gerade diese drei Punk-
te in Frage stellt, gerade die erwdhnte Person
umklammerten. Diese Person ist freilich Aristo-
teles, ein unertriglicher Heide, welchem die Frei-
heit und die Politik so unverschdmt gefallen ha-
ben. Tatsache ist, dal in der Zeit des Schreibens
beider groflen Méanner Aristoteles mindestens
schon tausendfinfhundert Jahre tot war, aber es
konnen die heute lebenden Erben des unglaub-
lich aggressiven Marsches der gesellschaftlichen
“Erérterungen tber das Phdnomen der Politik”
auch von folgendem Beschlufs des Verfassers:
“Vorwdrts zu Aristoteles”, inspiriert werden.

Schliisselbegriffe: Geschichte der politischen Theo-
rie, politisches, Antipolotik, Aristoteles, Akvinski,
Hobbes.

Tanja Strbad, Bojan Radej
TATOWIEREN: SCHONHEIT MIT
EINEM HAUCH VON FREIHEIT
(Zusammenfassung)

Das Aufere jeder Person hat einen Einflufy
auf ihr Selbstbekenntnis, ihre Identitdt und Inte-
raktion mit anderen Menschen. Die Menschen
benttzen eine physische Erscheinung fur die
gegenseitige Einordnung, die als Hilfe bei der
Vorausschau und Erkldrung des Benehmens
dient, aber auch fur die Bestimmung dartiber,
wie die gesellschaftlichen Téatigkeiten am besten
Uiberzueinstimmen sind. Wie genau jemand die
kulturellen Kriterien fir Schonheit ausfillt, ist
schwerpunktméfig von gesellschaftlicher und
personlicher Bedeutung. Anziehende Menschen
driicken mehr allgemeine Zufriedenheit aus,
besitzen eine hohere Ebene der Selbstbeachtung
und sind weniger seelischen Krankheiten ausge-
setzt. Das Erscheinungsbild, vor allem aber seine
Verdnderung, kommuniziert also unausweich-
lich mit der gesellschaftlichen Umgebung. Die
unterschiedlichsten Formen der dauerhaften
Verdnderung des physischen Abbilds des Korpers
traten in verschiedenen Teilen der Welt auf, und
tiberall lebten sie Jahrhunderte oder sogar Jahr-
tausende ein verhaltnismaBig dhnliches Leben.
Der Vorldufer der Kérperverzierung mit der
(modischen) Bekleidung aber ist letztendlich die
Verzierung der menschlichen Haut. Die Absicht
des Tatowierens ist die Verzierung der Haut und
wir kénnen sie mit dem Schmuck und der Beklei-
dung vergleichen. Die Tradition der mystischen
Hautverzierung setzt heute die kommerzielle
und kunstlerische Tatowierung fort. Fiir ersteres
geht der Dank an die Entwicklung der Technik,
fir das zweite aber an die Modernisierung des
dsthetischen Tatowierungsinhalts. In dem Beitrag
ist also veranschaulicht, dal} Tatowierung und
Mode aus der gleichen urzeitlichen Motivation
abstammen und deshalb kann der Schwerpunkt
zu ihrer Annédherung auch spontan sein.

Schlisselbegriffe: Tétowierung, Mode in der Beklei-
dung, Body Art, Vilkerkulturen, Gesellschaftsrand,
Jean Paul Gaultier

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

273



Karmen Sterk

UBER DAS MANA UND EINIGE MIT
IHM VERBUNDEN DINGE
(Zusammenfassung)

Die Abhandlung mit diesem Titel zentriert
sich auf eines der Zentralkonzepte der sozial-an-
thropologischen Analysen des kosmologischen
Systems, auf das Konzept des Mannas. Nach der
Einfiihrung des Konzepts tiber die kurze Darste-
[lung der Theorie der primitiven Religionen und
Magie sowie der Begriffe Heilig und Unrein,
flechten sich in die Abhandlung anthropologis-
che Ausarbeitungen der Konzepte Gabe und Pot-
latch. Bei der disziplinaren Unmoglichkeit der
Synthese unterschiedlichster Theorien ist in der
Fortftihrung die Analyse des Mannas von C. Levi-
Strauss dargestellt, die auf den Voraussetzungen
der strukturellen Linguistik basiert und der Ver-
such der psychoanalytischen Synthese des Kon-
zepts. Die Abhandlung l4duft in die Kennzeich-
nung des Mannas als ein Name fiir nichtsymbol-
isierte Dinge, als ein Rand des Symbolnetzes
und damit die Vorbedingung des Symbolgedan-
kens.

Schlusselbegriffe: soziale Anthropologie, kulturelle
Anthropologie, primitive Religion, Magie, Manna,
Gabe, Potltach

Dorijan Kerzan

SACKGASSEN DER SOZIOBIOLOGISCHEN
THEORIE DES INZESTS
(Zusammenfassung)

Die soziobiologische Theorie des Inzests ist
selten ein Gegenstand ernsthafter Analysen. Fiir
sie gilt, dafS man ihr im ganzen glaubt oder aber
tiberhaupt nicht. Trotzdem scheint es, dals man
ohne ihre ernsten Abhandlungen des Problems
den Inzest nicht befriedigend verstehen kénne.
Mit der Einfithrung der drei unterschiedlichen
Mechanismen zur Verhinderung des Inzest,
wird das alleinige Problem viel mehr transpar-
enter, es 6ffnen sich aber auch neue Méglichkei-
ten der Interpretation. Durch die Fixierung der
Inzestquelle in die biologischen und genetischen
bedingten Schéadigungen aber begrenzen die
Soziobiologen ihr Interpretationsfeld der Pra-
vention und der Inhibition, da sie die ganze Zeit
aufpassen miissen, dafs sich ihnen das Problem

nicht in die sozialen Gewdasser davonmacht. Das
kann ihnen nattrlich nicht so ganz gelingen,
weil schon die alleinige Pravention eine soziale
Erscheinung ist. Zugleich aber beruhen die Bewei-
se tiber die genetische Gefahrlichkeit auf metho-
dologisch fraglichen Untersuchungen. Der bedeu-
tendste Beitrag der soziobiologischen Theorie
des Inzest ist das Konzept der Inhibition, vor
allem beim Inzest zwischen Geschwistern, wo-
bei aber die Frage offen bleibt, wohin die Inhibi-
tion beim Menschen gehort, zur Natur oder zur
Kultur, es bleibt trotz der Anstrengungen der
Soziobiologen ohne Antwort, da auf die Frage
wohl die Antwort nicht einmal maéglich ist.

Schltsselbegriffe: Inzest, soziobilogische Theorie des
Inzest

274

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



	vsebina
	stran 1
	stran2

	Uvod: Darij Zadnikar: De scientia
	FIZIKA DUHA
	Mitja Perus: Zasnove holisticnih “modelov” zavesti Bohmove kvantne implikacije, hologrami in nevronske mreze
	ZACETNE OPREDELITVE IN OPRAVICILA
	UVOD
	KAJ JE ZAVEST?
	STICISCA HOLISTICNIH MODELOV ZAVESTI
	BOHMOVA PREDSTAVITEV KVANTNE MEHANIKE IN PROBLEM ZAVESTI
	BOHMOV EKSPERIMENTALNI IN TEORETSKO-MATEMATICNI OKVIR
	IMPLICITNI RED IN VIRTUALNE STRUKTURE
	ZAVEST – IMPLICITNI, FRAKTALNI, DINAMICNI GESTALT VISOKEGA REDA?
	Mitja Perus
	OSNOVNA LITERATURA

	Paul C. W. Davies: Pogovor z Davidom Bohmom: Duh v atomu
	Mitja Perus: Pogovor z dr. Basilom J. Hileyjem: O Bohmovi ontoloski interpretaciji kvantne fizike in navezavi na vprasanje du

	SUBJEKT MED SISTEMOM IN SVETOM ZIVLJENJA
	Zdenko Zeman: Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses
	OD SOCIALNE FILOZOFIJE DO KRITIKE POLITI^NE EKONOMIJE
	PREHOD
	SEBSTVO PROTI NARAVI: GENEZA SUBJEKTA
	POJEM SUBJEKTA
	ODISEJ: PROTOTIP SUBJEKTA
	Zdenko Zeman
	LITERATURA

	Dejan Jelovac: Sistem vs. zivljenje
	Dejan Jelovac
	LITERATURA

	Darij Zadnikar: Habermas in Lebenswelt
	Darij Zadnikar
	LITERATURA


	DESCARTESOVO PISMO O MACHIAVELLIJU
	René Descartes: Pismo o Machiavellijevem Vladarju
	Igor Pribac: Descartes, bralec Machiavellija
	I .
	I I .
	I I I .
	I V .
	Igor Pribac


	POLITICNO
	Tonci Kuzmanic: Nazaj k politiki
	Giovanni Sartori: Kaj je “Politika”?
	IDEJA POLITIKE
	AVTONOMIJA POLITIKE
	IZNAJDBA DRUZBE
	IDENTITETA POLITIKE

	Anthony Black: Srednjeveske metafore politicne skupnosti
	Tonci Kuzmanic: Naprej k Aristotelu
	NA ZACETKU JE BILA “DRUZBENA ZIVAL”
	SISTEMSKA PROTIPOLITI^NA TEORIJA
	Tonci Kuzmanic
	LITERATURA


	ANTROPOS
	Miha Jensterle: Siberut
	Tanja Strbad, Bojan Radej: Tetoviranje: lepota z navdihom svobode
	CLOVEKOVA ZUNANJOST: PODOBA IN RESNICNOST
	Samozadostna zelja po lepem
	Preoblikovanje telesa: sporocila iz pradavnine

	MISTICNI IZVIRI SODOBNE LEPOTE
	Tisocletna zgodba
	Dva dedica

	CLOVESKA KOZA KOT (NE)PORISANO PLATNO
	Rojstvo novega medija
	Clovek: edina popolna umetnina

	TETOVIRANJE OSVOBAJA MODO
	Preobrat v modi

	LITERATURA

	Karmen Sterk: O mani in nekaterih z njo povezanih receh
	KOZMOLOSKI SISTEMI
	OSNOVNI PRISTOPI V ANALIZI KOZMOLOSKIH SISTEMOV
	SVETO IN NECISTO
	MAGIJA
	SKLEP
	MANA
	DAR
	KULA
	BOASOVSKA SOLA
	POTLAC
	ZAKLJUCEK
	SKLEP
	LITERATURA

	Dorijan Kerzan: Zagate sociobioloske teorije incesta
	I .
	I I .
	I I I .
	Dorijan Kerzan
	LITERATURA


	OIKOS
	Andrej Klemenc: Oikos danes in nikoli vec? Prispevek k trajnostnemu razvoju zelene publicitete
	Andrej Klemenc


	PRIKAZI IN RECENZIJE - CITALNICA
	David Bohm in Basil J.Hiley: UNDIVIDED UNIVERSE (NEDELJENI UNIVERZUM Ontoloska interpretacija kvantne teorije)
	Roger Penrose: THE EMPEROR ’S NEW MIND - Concerning Computers, Minds, and The Laws of Physics
	Massimo Cacciari: GEO-FILOSOFIA DELL ’EUROPA
	“Parole chiave ”, Comunità st.1,april 1993
	Gian Enrico Rusconi: SE CESSIAMO DI ESSERE UNA NAZIONE
	Paolo Rossi: IL PASSATO, LA MEMORIA, L ’OBLIO
	Pavao Brajsa: PEDAGOSKA KOMUNIKOLOGIJA
	Tanja Lamovec: KO RESITEV POSTANE PROBLEM IN ZDRAVILO POSTANE STRUP
	Louise L.Hay: ZIVLJENJE JE TVOJE

	POVZETKI - ABSTRACTS - ZUSAMMENFASSUNGEN
	POVZETKI
	Mitja Perus: Zasnove holisticnih “modelov” zavesti Bohmove kvantne implikacije, hologrami in nevronske mreze
	Zdenko Zeman: Sebstvo proti naravi: Primer Ulikses
	Dejan Jelovac: Sistem vs. zivljenje
	Darij Zadnikar: Habermas in Lebenswelt
	Igor Pribac: Descartes, bralec Machiavellija
	Tonci Kuzmanic: Naprej k Aristotelu
	Tanja Strbad, Bojan Radej: Tetoviranje: lepota z navdihom svobode
	Karmen Sterk: O mani in nekaterih z njo povezanih receh
	Dorijan Kerzan: Zagate sociobiolo{ke teorije incesta

	ABSTRACTS
	Mitja Perus: CONCEPTS OF HOLISTIC “MODELS” OF CONSCIOUSNESS. Bohm’s quantum implications, holograms, and neural networks
	Zdenko Zeman: THE SELF VS. NATURE: THE CASE OF ULYSSES
	Dejan Jelovac: THE SYSTEM vs. LIFE
	Darij Zadnikar: HABERMAS AND THE LEBENSWELT
	Igor Pribac: DESCARTES’ READING  OF MACHIAVELLI
	Tonci Kuzmanic: FORWARD TO ARISTOTLE!
	Tanja Strbad, Bojan Radej: TATTOOS: BEAUTY WITH FREEDOM
	Karmen Sterk: ON MANNA AND SOME RELATED ISSUES
	Dorijan Kerzan: THE TRIALS OF THE SOCIO-BIOLOGICAL  THEORY OF INCEST

	ZUSAMMENFASSUNGEN
	Mitja Perus: KONZEPTE DER HOLISTISCHEN “MODELLE” DES BEWUSSTSEINS. Bohms Quantenimplikationen, Holograme und Neuronale Netze
	Zdenko Zeman: DAS SELBST GEGEN DIE NATUR: BEISPIEL ULYSSES
	Dejan Jelovac: SYSTEM VERSUS LEBEN
	Darij Zadnikar: HABERMAS UND LEBENSWELT
	Igor Pribac: DESCARTES, MACHIAVELLI LESER
	Tonci Kuzmanic: VORWÄRTS ZU ARISTOTELES
	Tanja Strbad, Bojan Radej: TÄTOWIEREN: SCHÖNHEIT MIT EINEM HAUCH VON FREIHEIT
	Karmen Sterk: ÜBER DAS MANA UND EINIGE MIT IHM VERBUNDEN DINGE 
	Dorijan Kerzan: SACKGASSEN DER SOZIOBIOLOGISCHEN THEORIE DES INZESTS



